
        
            
                
            
        

    
Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Giảng Kinh Vô Lượng Lần Thứ XI 

Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không 



 

Tập 01 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Thưa chư vị pháp sư, chư vị đại đức, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. 

Ngày hôm nay nhằm tiết Thanh Minh Âm lịch, chúng tôi chọn ngày hôm nay để bắt 

đầu giảng Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa. Đối với mọi người, danh xưng này dường 

như rất xa lạ, nhưng các vị đồng tu đã lâu trong nhà Phật biết Tịnh Độ Đại Kinh là kinh 

Vô Lượng Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ hiện thời có chín phiên bản khác nhau, bản được 

chúng tôi chọn lựa chính là bản hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Sắp theo thứ tự triều 

đại trước sau, bản này là bản cuối cùng, là bản thứ chín.  “Giải”  (解) là chú giải, do đệ tử 

cụ Hạ là lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ chú giải. Duyên khởi này cũng rất chẳng thể nghĩ bàn! 

Trong giáo pháp Đại Thừa, cũng như trong Phật môn, [mọi người] đều cảm thấy kinh Vô 

Lượng Thọ rất hy hữu. Vì sao? Vì thuở đức Thế Tôn tại thế, giảng kinh, dạy học suốt 

bốn mươi chín năm; trong bốn mươi chín năm, Ngài đã giảng khá nhiều kinh luận, [các 

kinh luận khác] lão nhân gia chỉ giảng một lần, chẳng hề giảng trùng lặp, chỉ riêng kinh 

Vô Lượng Thọ được giảng trùng lặp mấy lượt. Đối với sự phiên dịch tại Trung Quốc, từ 

Dịch Kinh Mục Lục, chúng ta thấy kinh này có mười hai bản dịch, được phiên dịch nhiều 

lần nhất. Từ triều Hán cho đến triều Tống, trong vòng tám trăm năm, dịch mười hai lần. 

Lẽ đương nhiên, nếu cùng một bản gốc, tuy có nhiều bản dịch, đương nhiên văn tự trong 

các bản dịch ấy khác nhau, nhưng nội dung chắc chắn là đại đồng tiểu dị. Như kinh Kim 

Cang có sáu bản dịch, từ Đại Tạng Kinh, chúng ta có thể thấy sáu bản dịch ấy có cùng 

một nguyên bản (bản gốc), cũng có nghĩa là đức Thế Tôn chỉ giảng [kinh Kim Cang] một 

lần. Kinh Vô Lượng Thọ rất lạ lùng, những bản dịch sai biệt rất lớn. Chỗ rõ ràng nhất, 

mà cũng là phần trọng yếu nhất trong kinh này, chính là bổn nguyện của A Di Đà Phật. 

Hiện tại, chỉ còn lại năm bản trong mười hai bản dịch, đã thất truyền bảy bản. Hiện thời, 

trong Đại Tạng Kinh có mục lục [ghi tựa đề của các bản dịch ấy], nhưng không có văn 

bản. Đây là chuyện rất đáng tiếc nuối! 

Trong năm bản dịch gốc còn được lưu truyền, hai bản ghi bốn mươi tám nguyện, hai 

mươi bốn nguyện cũng được ghi trong hai bản, còn bản dịch đời Tống chép ba mươi sáu 

nguyện, sai biệt quá lớn! Nếu bảo nguyên bản chỉ có một loại, chắc chắn không thể nào 

có sự sai biệt này. Đó là chuyện chẳng thể xảy ra được! Do vậy, từ chỗ có ba loại bổn 

nguyện sai biệt, cổ đại đức phán đoán: Đối với bảy bản dịch đã thất truyền, do không biết 

2  Tập 01 



nội  dung [nên  chẳng  dám  bàn  tới],  từ  năm  bản  dịch  này,  khẳng định  đức  Thế  Tôn tối 

thiểu giảng [kinh Vô Lượng Thọ] ba lần. Ba lượt nói bổn nguyện của A Di Đà Phật, đức 

Thế Tôn nói các điều nguyện không giống nhau, nên mới có sai biệt. Dự đoán này rất 

hợp la-tập (logic), bọn chúng ta cũng đều có thể chấp nhận. Nhiều lần tuyên giảng đâu 

phải dễ! Nếu không phải là hết sức trọng yếu, đức Thế Tôn chẳng thể tuyên giảng nhiều 

lượt. Trong Đại Tạng Kinh, gần như chẳng tìm được dấu vết [những bộ kinh khác] được 

tuyên giảng nhiều lần. Sở dĩ, thuở còn tại thế, đức Phật đã tuyên giảng bộ kinh này nhiều 

lần, vì đây là một bộ kinh vô cùng trọng yếu. Nhất là chúng ta thấy Thiện Đạo đại sư đã 

nói  hai  câu,  ngài  Thiện  Đạo  là  người  đời  Đường,  theo  truyền  thuyết  Ngài  là  A  Di  Đà 

Phật tái lai, lời ngài Thiện Đạo nói chính là lời A Di Đà Phật nói! Ngài dạy:  “Như Lai sở 

 dĩ hưng xuất thế, duy thuyết Di Đà bổn nguyện hải”  (Sở dĩ đức Như Lai xuất hiện trong 

thế gian chỉ vì muốn nói biển bổn nguyện của Phật Di Đà), có nghĩa là nói: Thập phương 

chư Phật thị hiện trong thế gian [chỉ vì nguyên nhân này]. Qua phẩm Hoa Tạng Thế Giới 

và phẩm Thế Giới Thành Tựu của kinh Hoa Nghiêm, chúng ta thấy vũ trụ quan của nhà 

Phật (Triết Học hiện đại bảo [nội dung những điều được nói trong hai phẩm kinh trên 

đây] là vũ trụ quan nhà Phật) quá lớn! Các nhà thiên văn học hiện thời chưa đạt tới cảnh 

giới này. Nói theo Phật giáo, sự quan sát và lý giải của các nhà thiên văn học vẫn chưa 

thể thoát khỏi thế giới Sa Bà. 

Chúng tôi học kinh giáo nhiều năm như thế, thấy hầu hết các vị đại đức tiền bối đã 

sớm cho rằng một đơn vị thế giới nói trong kinh Phật là địa cầu. [Kinh nói] mặt trời xoay 

vòng  quanh  núi  Tu  Di  (Sumeru),  rất  nhiều  người  hiểu  lầm,  nghĩ  núi  Hỷ  Mã  Lạp  Nhã 

(Himalaya) là Tu Di Sơn. Sau này, khoa học chứng minh địa cầu hình tròn nên gọi là 

“địa cầu”, chẳng khác gì các ngôi sao trên trời, cũng không thể coi là quá lớn được! Địa 

cầu xoay quanh mặt trời, chứ không phải mặt trời xoay quanh địa cầu. Họ biết có Thái 

Dương Hệ (Solar system),  mặt trời xoay  quanh hệ Ngân Hà (Galaxy), nhưng chúng ta 

không có cách nào xoay chuyển quan niệm này! Tu Di Sơn ở đâu? Chắc chắn Tu Di Sơn 

chẳng ở trên địa cầu. Phật pháp hình dung Tu Di Sơn bằng danh xưng Diệu Cao, chúng 

ta có thể hiểu chữ Cao, nhưng Diệu rất khó hiểu. Chúng tôi vốn nghĩ [một đơn vị thế giới 

trong kinh Phật] là một cõi Phật, tức là phạm vi giáo hóa của một vị Phật, giống như các 

khoa học gia hiện thời bảo là một “hệ Ngân Hà”. Kể từ năm 1986, tôi kết duyên, quen 

biết lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Thuở ấy, hai người chúng tôi vô cùng vui sướng, vì hoằng 

dương bản hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư vốn chỉ có hai người bọn tôi. Cụ giảng bộ 

kinh này trong nước, tôi giảng bộ kinh này tại hải ngoại. Chúng tôi gặp mặt, cụ Hoàng 

nêu lên vấn đề này, cho tôi biết: Một đơn vị thế giới trong kinh Phật chẳng phải là Thái 

Dương Hệ, mà là hệ Ngân Hà. Trung tâm của hệ Ngân Hà là “hắc động” (black hole), Tu 

Di Sơn phải là hắc động. Sự cao lớn của hắc động chúng ta có thể hiểu được, nhưng cho 

đến hiện thời, vẫn chưa có ai có thể lý giải tình trạng thật sự của hắc động, chỉ biết là nó 

có sức hút rất lớn, ngay cả ánh sáng cũng không có cách nào xuyên qua, đều bị nó hút 

Tập 01  3 



mất. Nó là cốt lõi của hệ Ngân Hà, tất cả các tinh cầu đều xoay quanh cái lõi này. Cổ 

nhân Trung Quốc gọi nó là Hoàng Cực (Ecliptic Pole), hệ Ngân Hà mới là một đơn vị thế 

giới. Một ngàn đơn vị thế giới gọi là một “tiểu thiên thế giới”. Đó chính là một ngàn hệ 

Ngân Hà, một tiểu thiên thế giới đấy! Lại lấy tiểu thiên thế giới làm đơn vị, một ngàn 

tiểu thiên thế giới gọi là “trung thiên thế giới”, một ngàn trung thiên thế giới gọi là một 

“đại thiên thế giới”. Một đại thiên thế giới có bao nhiêu hệ Ngân Hà? Mười ức hệ Ngân 

Hà. Các nhà thiên văn học hiện tại chưa thể quan sát [điều này]; đây là khu vực giáo hóa 

của một đức Phật. Kinh Hoa Nghiêm nói có vô lượng vô biên thế giới như vậy trong vũ 

trụ.  Nói  đến  “thế  giới  Hoa  Tạng”  thì  thế giới  Hoa  Tạng  giống  như  một  cao  ốc  có hai 

mươi tầng, thế giới Sa Bà và thế giới Cực Lạc đều thuộc tầng thứ mười ba. Lại chẳng 

biết có bao nhiêu thế giới giống như thế giới Hoa Tạng! Đấy là thế giới quan của Phật 

pháp, thế giới đồ sộ, quả thật chẳng thể nghĩ bàn được! 

Đức Phật xuất hiện trong thế gian, khu vực giáo hóa của mỗi vị Phật nhỏ nhất là một 

đại thiên thế giới. Có trường hợp là hai, ba đại thiên thế giới, hay năm, sáu đại thiên thế 

giới,  mười  mấy  đại  thiên  thế  giới  cũng  có;  Phật  cũng  có  phước  báo  to  hay  nhỏ  khác 

nhau! Nguyên nhân do đâu? Trong khi tu nhân, tâm lượng khác nhau, cho nên [khi thành 

Phật] cảm quả cũng chẳng giống nhau. Trừ điều này ra, chẳng có gì khác biệt. Đây là nói 

“duyên  hóa  độ  chúng  sanh”  không  giống  nhau.  Vì  vậy,  người  học  Phật  phải  rộng  kết 

pháp duyên với hết thảy chúng sanh; trong tương lai, quý vị thành Phật sẽ độ người khác 

đông đảo. Rộng kết pháp duyên rất quan trọng! Đức Phật thị hiện trong các cõi Phật khác 

nhau đều do có duyên, chẳng thể nói là “không có duyên”, đều có duyên, duyên ấy rất 

phức tạp. Dùng phương pháp ổn thỏa, thích đáng, đơn giản, dễ dàng, nhanh chóng nào để 

giúp  người  khác  có  thể  trở  về  tự  tánh?  Trở  về  tự  tánh  là  thành  Phật  viên  mãn,  trở  về 

nguồn cội, dùng phương pháp nào? Dùng phương pháp Niệm Phật của Tịnh Độ; do vậy, 

ngài  Thiện  Đạo  nói:  “Duy  thuyết  Di  Đà  bổn  nguyện  hải”  (chỉ  để  nói  bổn  nguyện  của 

Phật Di Đà). Kinh ấy là kinh gì? Kinh Vô Lượng Thọ. Vì thế, kinh Vô Lượng Thọ được 

gọi kinh bậc nhất trong Tịnh Tông. Tịnh Độ Tông thật đơn giản, kinh điển để làm căn cứ 

gồm  năm  thứ.  Thuở ấy,  đức  Thế  Tôn giảng ba thứ,  tức là  ba bộ kinh,  [thường  gọi  là] 

Tịnh Độ Tam Kinh: Vô Lượng Thọ Kinh, A Di Đà Kinh và Quán Vô Lượng Thọ Phật 

Kinh. Phân lượng cũng chẳng lớn. Nếu chỉ là kinh văn của ba bộ kinh, tức là chánh kinh 

không có phần chú giải, in chung lại thành một quyển mỏng tanh, phân lượng rất ít, đơn 

giản, dễ dàng, nhưng thành tựu vô cùng thù thắng. Thiện Đạo đại sư cho chúng ta biết 

điều này. 

Chúng ta phải tin tưởng, gặp được pháp môn này chính là cơ duyên hy hữu trong một 

đời này! Quý vị có được cơ hội này, có thể trở về tự tánh, có thể viên thành Phật đạo, khó 

thể  gặp  gỡ  cơ  hội  này.  Bởi  lẽ,  “thân  người  khó  được,  Phật  pháp  khó  gặp” .  Chúng  ta 

được  làm  thân  người,  gặp  gỡ  Phật  pháp,  lại  gặp  được  pháp  môn  thù  thắng  khôn  sánh 

trong Phật pháp, phải trân quý cơ duyên này. Pháp môn này còn gọi là “pháp khó tin”, do 

4  Tập 01 



phương pháp quá đơn giản, quá dễ dàng, nên rất nhiều vị Bồ Tát chẳng tin! Nói theo Lý, 

phải hết vọng mới có thể quay về nguồn được, tám vạn bốn ngàn pháp môn đều chẳng 

tách lìa nguyên tắc này.  “Vọng”  là phiền não. Ba loại phiền não lớn là Vô Minh phiền 

não, Kiến Tư phiền não, và Trần Sa phiền não; đấy là ba loại lớn. Đoạn Kiến Tư phiền 

não,  lục  đạo  luân  hồi  chẳng  còn  nữa.  Bởi  lẽ,  lục  đạo  chẳng  thật,  giống  như  một  giấc 

mộng. Quý vị chưa thoát khỏi lục đạo, đang nằm mộng, vẫn chưa tỉnh mộng. Khi nào 

quý vị buông Kiến Tư phiền não xuống, kinh Hoa Nghiêm gọi Kiến Tư phiền não là chấp 

trước, đối với hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian chẳng còn chấp trước, buông Kiến 

Tư phiền não xuống, quý vị bèn chứng quả A La Hán. A La Hán đã tỉnh, từ trong lục đạo 

tỉnh giấc mộng lớn bèn là A La Hán, lục đạo chẳng còn nữa! Lục đạo chẳng còn, đã tỉnh; 

vì sao quý vị vẫn còn ở trong mộng? Quý vị còn có phân biệt, còn có vọng tưởng, [những 

thứ này] vẫn là phiền não, nhẹ hơn Kiến Tư phiền não một tí, nhưng vẫn còn. Nếu phân 

biệt cũng buông xuống, chẳng còn phân biệt nữa, không chỉ là chẳng phân biệt, mà vọng 

tưởng  cũng  buông  xuống.  Vọng  tưởng  là  gì?  Tôi  thường  gọi  nó  là  “khởi  tâm,  động 

niệm”. Sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, chẳng khởi tâm, chẳng động niệm. Khởi tâm 

động niệm đều không có, đương nhiên chẳng có phân biệt, chấp trước, quý vị thật sự tỉnh 

mộng.  Hễ  tỉnh  thì  tứ  thánh  pháp  giới  đều  không  có,  tức  là  mười  pháp  giới  chẳng  có. 

Mười pháp giới  bao gồm  lục đạo, dưới là  lục  đạo, trên là tứ  thánh, tứ  thánh  là  Thanh 

Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật; Phật [trong tứ thánh pháp giới] cũng chẳng thật! Phải 

biết điều này! Đừng nên chấp trước, chớ nên phân biệt! Sau khi buông xuống những điều 

này, chẳng thấy tứ thánh pháp giới nữa, quý vị thật sự tỉnh khỏi mộng cảnh. Khi tỉnh ấy, 

vẫn còn có tướng cảnh giới, vẫn còn có tướng, tướng gì vậy? Chúng ta thường gọi nó là 

Nhất Chân pháp giới, là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai. Chúng ta nói 

thế giới Cực Lạc, kinh Hoa Nghiêm nói thế giới Hoa Tạng, chúng đều là những cõi Thật 

Báo của Như Lai. Nói tới cõi Thật Báo của Như Lai, quý vị phải nhớ: Nó là cõi Thật Báo 

của chính mình, Tự - Tha bất nhị, Tha là chư Phật Như Lai, thật sự chẳng hai! 

Do vậy, trong mấy năm gần đây, chúng tôi cực lực đề xướng: Phật sự sử dụng trong 

Tịnh Tông là Tam Thời Hệ Niệm do thiền sư Trung Phong biên soạn, Ngài là bậc đại đức 

trong Thiền Tông. Quý vị thấy Ngài biên soạn nghi thức Hệ Niệm hoàn toàn dùng [giáo 

nghĩa]  Tịnh  Độ,  cõi  âm  lẫn  dương  gian  đều  được  lợi  ích.  Lão  nhân  gia  nói  rất  rõ 

ràng:  “Tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ” , Di Đà ở đâu? Di Đà là tự tánh, Tịnh Độ cũng 

là tự tánh; tâm và tánh là một, chẳng hai. Nếu quý vị thật sự hiểu rõ, sẽ biết chư Phật 

Như Lai và hết thảy chúng sanh có mối quan hệ mật thiết với bản thân chúng ta. Nói tới 

“quan hệ” thì mối quan hệ ấy thuộc loại luân lý, tức là quan hệ nói theo phương diện luân 

lý.  Kinh giáo  Đại  Thừa  giảng  quan  hệ  rất  thấu  triệt, giảng  đến  mức  viên  mãn  rốt  ráo: 

Trọn khắp pháp giới hư không giới, trên là chư Phật, dưới là chúng sanh, có cùng một 

Thể với chính mình, chẳng phải là “một nhà”, mà là “một Thể”. Nói tới mối quan hệ này. 

Do vậy, lòng yêu thương ấy được gọi là Vô Duyên Đại Từ, Từ là lòng yêu thương, quan 

Tập 01  5 



tâm, Vô Duyên là chẳng có điều kiện; Đồng Thể Đại Bi, Bi là thương xót, thương xót hết 

thảy chúng sanh mê  mất tự tánh. Phải biết: Họ và chúng ta là  một Thể, chẳng phải là 

người ngoài, mà là Đồng Thể. Vô Duyên là giúp đỡ họ vô điều kiện. Vì thế, trong nhân 

gian có lòng Chân Ái (lòng yêu thương chân thật), Chân Ái là lòng yêu thương của Phật, 

Bồ Tát, là đại từ đại bi. Thật đấy! Bậc giác ngộ thì có, còn kẻ mê mất tự tánh chẳng phải 

là không có, nhưng kẻ ấy bị mê, do mê nên lòng Chân Ái bị biến chất. Do vậy, trong kinh 

đức Phật gọi lòng yêu thương ấy (lòng yêu thương của kẻ mê mất chân tánh) là Hữu Ái 

Duyên Từ, như trong thế gian hiện thời, lòng thương yêu của cha mẹ đối với con cái gọi 

là Ái Duyên, có lòng từ bi, nhưng từ bi đối với kẻ có quan hệ máu mủ, ruột thịt, bị chi 

phối  bởi  mối  quan  hệ  này.  Lại  có  Chúng  Sanh  Duyên  Từ  Bi,  tâm  lượng  lớn  hơn  một 

chút,  yêu  thương  chính  mình,  mà  cũng  có  thể  yêu  thương  người  khác.  Câu  “phàm  thị 

 nhân, giai tu ái”  (phàm là người, đều phải yêu) trong Đệ Tử Quy chính là Chúng Sanh 

Duyên Từ Bi. Bồ Tát có Pháp Duyên Từ Bi, lại cao hơn một tầng nữa, các Ngài liễu giải 

chân tướng sự thật. Thật sự đạt đến minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ, đó là lòng từ bi 

của Phật. [Lòng từ bi ấy] chẳng có điều kiện, đấy mới là Chân Ái. Những lòng Ái khác 

có điều kiện, còn lòng Ái này chẳng có điều kiện. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này thì học 

Phật mới tìm được người thân thật sự! Chúng ta giống trẻ nhỏ mê mất phương hướng, 

thật  sự  tìm  được  cha  mẹ,  tìm  được  người  quan  tâm,  yêu  thương  chúng  ta  rồi.  Những 

người ấy là chư Phật, Pháp Thân Bồ Tát, các Ngài thật sự có thể giúp chúng ta phá mê 

khai ngộ, trở về tự tánh, công đức viên mãn. Bởi lẽ, chỗ khác nhau giữa chúng sanh và 

Phật là mê hay ngộ; trừ mê và ngộ ra, chẳng có gì khác nhau! Trong giáo pháp Đại Thừa, 

quý vị càng đọc, càng hiểu rõ, càng minh bạch, đọc đến cuối cùng, quý vị hoát nhiên hiểu 

rõ,  “nguyên lai đương hạ” , tức là ở ngay nơi này, ngay trong lúc này! 

Tịnh Tông thật sự khó tin, đặc biệt là đối với những phần tử tri thức. Tôi học Phật là 

do tiên sinh Phương Đông Mỹ giới thiệu. Lúc trẻ cũng theo học  trong nhà trường, chịu 

ảnh hưởng của các giáo viên, nghĩ Phật giáo là tôn giáo, là mê tín, lại còn là đa thần giáo 

(polytheism), phiếm thần giáo (pantheism) trong các tôn giáo, là một tôn giáo thuộc loại 

thấp. Tôn giáo bậc cao chỉ nói tới một vị chân thần. Qua biểu hiện, Phật giáo thật sự là 

mê tín, thuở ấy, tôi chẳng liễu giải. Trong xã hội hiện thời, kẻ chẳng liễu giải càng nhiều! 

Tôi  học  Triết  Học  với  thầy  Phương.  Trong  khóa  học  cuối  cùng,  thầy  giảng  Triết  Học 

trong kinh Phật, tôi nói: “Phật giáo là tôn giáo, mê tín, là phiếm thần giáo, kiếm đâu ra 

Triết Học?” Thầy bảo tôi:  “Anh không biết, tuổi anh còn trẻ, Thích Ca Mâu Ni Phật là 

 một triết gia vĩ đại nhất trên thế giới. Triết Học trong kinh Phật là đỉnh cao nhất trong 

 Triết  Học  trên  toàn  thể  thế  giới” .  Lúc  ấy,  thầy  bảo  tôi  như  thế  này:  “Học  Phật  là  sự 

 hưởng thụ tối cao trong đời người” . Trong khóa học ấy, tôi tiếp nhận Triết Học từ kinh 

Phật như vậy, mới thay đổi quan niệm sai lầm trong quá khứ, nhận thức Phật giáo bằng 

nhãn quan mới. Duyên của tôi rất thù thắng, sau khi thầy Phương giới thiệu Phật giáo cho 

tôi biết, không đầy hai tháng sau, tôi có cơ hội quen biết Chương Gia đại sư, do một thân 

6  Tập 01 



vương Mông Cổ cuối đời Thanh giới thiệu cho tôi quen biết Chương Gia đại sư. Khi đó, 

tôi vừa tiếp xúc Phật pháp, đây cũng là do thầy Phương từ bi, chỉ cho tôi đường lối học 

tập. Thầy nói Phật pháp chẳng ở trong chùa chiền, ở đâu? Trong kinh điển. Anh muốn 

thật sự tìm được Phật giáo, phải tìm từ kinh điển. Sự hướng dẫn này vô cùng quan trọng, 

do vậy, tôi thủy chung cảm tạ ân đức thầy; bởi lẽ, không có sự chỉ điểm ấy, chúng tôi sẽ 

thỉnh giáo người xuất gia. Nhiều kẻ xuất gia vứt bỏ kinh giáo, chẳng học tập, chẳng thể 

thuyết pháp, trong tình hình ấy, chắc chắn chúng tôi sẽ hoài nghi, lòng tin chẳng còn nữa! 

Do cụ Phương biết [Phật pháp] ở trong kinh điển, cụ nói thuở xưa, người xuất gia và tại 

gia học Phật đều là những bậc học vấn lỗi lạc, thật sự là đại đức, đại triết, hiện nay rất 

hiếm [những người như vậy]. 

Sau khi tôi tiếp xúc Chương Gia đại sư, Ngài dạy tôi học về Thích Ca Mâu Ni Phật, 

bảo tôi hãy xem hai tài liệu. Hai tài liệu ấy ở trong Đại Tạng Kinh, thuở ấy chưa có bản 

lưu hành riêng, đó là Thích Ca Phổ và Thích Ca Phương Chí1[1]. Lão nhân gia rất từ bi: 

“Anh muốn học Phật, trước hết, anh phải nhận biết Thích Ca Mâu Ni Phật, sẽ chẳng đi 

lòng vòng”. Sau khi đọc xong hai tài liệu ấy, tôi mới biết Thích Ca Mâu Ni Phật quả thật 

rất vĩ đại. Nói theo cách bây giờ, Ngài là nhà giáo dục, chẳng vướng mắc trong tôn giáo. 

Xuất thân từ dòng dõi vua chúa, phụ thân Ngài là quốc vương. Cổ Ấn Độ thuở ấy chẳng 

khác thời Xuân Thu Chiến Quốc của Trung Hoa cho mấy, đều là có rất nhiều quốc gia 

nhỏ. Ngài là vương tử, mười chín tuổi rời khỏi gia đình, đi tham học. Do vậy, chúng ta 

biết Thích Ca Mâu Ni Phật tuổi thanh niên vô cùng hiếu học, rời khỏi gia đình để cầu 

học, cuộc sống rất khổ sở, giống như vị Tăng khổ hạnh. Ấn Độ [thuở ấy] quả thật là một 

nơi tốt đẹp. Thuở ấy, học thuật trên địa cầu này, đặc biệt là Triết Học, có thể coi như Ấn 

Độ đứng đầu thế giới. Tôn giáo cũng giống như thế, Ấn Độ là xứ sở tôn giáo, tất cả các 

bậc đại đức trong tôn giáo Ngài đều gặp gỡ, học tập; lại còn học hết sức nghiêm túc, tất 

cả các học phái Ngài cũng đều học qua. Khi ấy, phong khí Thiền Định ở Ấn Độ rất thịnh, 

bất luận tôn giáo hay học thuật đều coi trọng Thiền Định. Tứ Thiền Bát Định nói trong 

kinh Phật chẳng phải do Thích Ca Mâu Ni Phật đề xướng. Chẳng phải vậy! Tôn giáo lẫn 

học thuật của Cổ Ấn Độ đều học những môn này, đương nhiên, chàng thanh niên Thích 

Ca Mâu Ni cũng không ra ngoài lệ ấy. 



 1[1]Thí ch  Ca Phổ do  ng{i Tăng  Hựu  soạn  v{o đời Lương, nội dung trích dẫn rộng r~i c|c kinh điển Đại v{ Tiểu Thừa, ghi chép lịch sử thị tộc Thích Ca v{ sự tích của Thích Ca M}u Ni 

 Phật, cũng như sự kiện kể từ sau khi đức Phật nhập diệt cho đến thời A Dục Vương. Do bộ 

 này viết hơi rườm r{ nên đến đời Đường, ng{i Đạo Tuyên viết t|c phẩm Thích Ca Thị Phổ 

 ngắn gọn hơn. 

  

Tập 01  7 



Thiền Định có thể đột phá các chiều không gian (spatial dimensions), cho nên phát 

hiện lục đạo. Lục đạo là thật, chẳng giả. Quý vị tu Định đến một trình độ nhất định, sẽ 

thấy  giống  như  họ  đã  thấy:  “Hoàn  toàn  giống  như  các  vị  đã  nói!”  Người  thấy  [những 

điều này] nhiều lắm! Phía trên là từ hai mươi tám tầng trời, phía dưới đến A Tỳ địa ngục, 

họ hiểu rành rẽ tình trạng trong toàn thể lục đạo, nhưng nếu hỏi: “Lục đạo do đâu mà có? 

Vì sao có lục đạo? Ngoài lục đạo ở ngoài còn có thế giới hay chăng?” Vấn đề này, không 

chỉ hết thảy các tôn giáo của Ấn Độ chẳng có cách nào trả lời, mà những triết gia Ấn Độ 

cũng chẳng thể giải đáp. Thích Ca Mâu Ni Phật tu mười hai năm, đến năm ba mươi tuổi, 

thôi học tập, học mười hai năm, rốt cuộc đã tốt nghiệp, buông bỏ, tịnh tọa dưới cội cây 

Tất  Bát  La  (Pippala)  bên  bờ  sông  Hằng, khai ngộ.  Cây  ấy  về  sau  được gọi là  “Bồ  Đề 

 thụ” . Bồ Đề (Boddhi) có nghĩa là “giác ngộ”. Ngài đại triệt đại ngộ ở nơi ấy. Nhập Thiền 

Định càng sâu hơn, Thiền Định gì vậy? Trong kinh Lăng Nghiêm, Định ấy được gọi là 

Thủ  Lăng  Nghiêm  Đại  Định,  kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  Định  ấy  là  Sư  Tử  Phấn  Tấn  tam-

muội,  đó  là  kiến  tánh;  đó  cũng  là  nói:  Thật  sự  buông  “khởi  tâm,  động  niệm”  xuống. 

Chẳng khởi tâm, không động niệm, bèn khôi phục tự tánh, mới thật sự hiểu rõ ràng, rành 

rẽ chân tướng của vũ trụ và nhân sinh. Lục đạo luân hồi là chuyện nhỏ nhặt, quá nhỏ bé, 

thảy đều hiểu rõ ràng, đương nhiên hết sức vui sướng, Ngài bèn tường thuật, báo cáo tỉ 

mỉ cảnh giới này. Nói với ai? Nói với con người, người ta nghe chẳng hiểu! Đừng nói 

người thế gian chúng ta nghe không hiểu, chư thiên trong hai mươi tám tầng trời nghe 

cũng không hiểu; bởi lẽ, Ngài giảng trong Định. Chúng ta thấy Thích Ca Mâu Ni Phật 

tịnh tọa dưới cội Bồ Đề, đâu biết Ngài giảng kinh Hoa Nghiêm nơi ấy. Kinh Hoa Nghiêm 

là cảnh giới khai ngộ của đức Thế Tôn. Ngài nói cặn kẽ, nêu bày toàn bộ. Nói trong bao 

nhiêu ngày? Theo kinh chép thì là “hai thất”, tức mười bốn ngày, cũng có kinh bảo là 

giảng trong hai mươi mốt ngày. Chúng ta có thể không cần quan tâm đến chuyện này, 

cũng không cần phải khảo chứng, đừng phân biệt, chấp trước chuyện này. Tối đa là hai 

mươi mốt ngày, giảng trong Định! 

Trong Thiền Định, thời gian và không gian chẳng còn nữa. Thời gian và không gian 

chẳng còn, chúng ta có thể tin chuyện này, vì sao? Có chứng minh khoa học! Khoa học 

chứng minh như thế nào? Thôi miên rất khoa học! Trong thôi miên, thời gian và không 

gian chẳng còn nữa! Quý vị thấy: Thôi miên hai tiếng, người được thôi miên có thể nhớ 

được vài đời trong quá khứ. Lúc bị thôi miên, người ấy có thể tới thiên đường, mà cũng 

có thể xuống địa ngục. Quý vị thấy đó: Đột phá thời gian lẫn không gian! Do chúng ta 

biết: Thôi miên cũng là tinh thần phải buông lỏng hết thảy, buông xuống hết thảy, trong 

tâm không có tạp niệm, có cùng một nguyên lý [với Thiền Định]. Công phu Thiền Định 

càng sâu hơn, thời gian [nhập Định] càng dài hơn, bảy ngày, hai mươi  mốt ngày, trọn 

pháp giới hư không giới quả thật đều có thể thấy rõ rệt, minh bạch. Thật ra, có cần tốn 

ngần  ấy  thời  gian  hay  không?  Không  cần!  Chỉ  trong  một  niệm!  Trong  một  niệm  bèn 

thông đạt, hiểu rõ, tùy thuộc quý vị buông xuống nhiều hay ít. Sai biệt chẳng do công 

8  Tập 01 



phu cạn hay sâu, mà do quý vị buông xuống nhiều hay ít. Vì thế, quý vị muốn dụng công, 

ngàn muôn phần đừng chấp trước; buông xuống càng nhiều, tâm quý vị càng thanh tịnh, 

càng  gần  với  tự  tánh.  Trong  cuốn  [Tu  Hoa  Nghiêm  Áo  Chỉ  Vọng  Tận]  Hoàn  Nguyên 

Quán có nói:  “Tự tánh thanh tịnh viên minh thể” , tức là càng buông xuống nhiều, càng 

gần với tự tánh. Càng gần tự tánh, quý vị càng liễu giải. Sau khi liễu giải chân tướng, lão 

nhân gia xuất Định, bắt đầu dạy học, vì sao bắt đầu dạy học? Tâm từ bi tự nhiên lưu lộ, 

chẳng có lý do, không có điều kiện, thấy chúng sanh bèn muốn giúp họ trở về tự tánh. Vì 

lẽ gì? Họ và ta là một, không hai. Người giác ngộ biết, kẻ mê chẳng biết [ta và người] là 

một Thể. Làm như thế, dạy suốt bốn mươi chín năm, đức Thế Tôn viên tịch lúc bảy mươi 

chín tuổi. Từ năm ba mươi tuổi bắt đầu dạy học tới năm bảy mươi chín tuổi; do đó, Ngài 

giảng kinh hơn ba trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín năm. 

Chúng ta nhìn từ chỗ này, Ngài dùng thân phận nào? Mang chức nghiệp giáo sư, suốt 

đời dạy học. Dạy gì? Hết thảy các kinh do Phật đã giảng lúc còn tại thế chưa chép thành 

văn tự, đều chỉ là miệng nói. Sau khi đức Thế Tôn viên tịch, các học trò đem những gì 

thầy đã dạy, đã nói trong quá khứ ghi chép lại, đến khi ấy mới trở thành kinh điển. Ghi 

chép cũng chẳng phải là chuyện đơn giản, phải tìm người nhắc lại, tìm ai? Tìm A Nan. 

A Nan là thị giả của đức Phật. Kinh do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong một đời, ngài 

A Nan đều nghe qua. A Nan là em họ nhỏ nhất của đức Phật. Anh em họ của Ngài gồm 

tám người, Thích Ca Mâu Ni Phật lớn nhất, A Nan nhỏ nhất, tức lão Bát, kém Phật hai 

mươi tuổi. Do thuở ấy, Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh từ hai mươi năm trước đó, tức 

là khi Thích Ca Mâu Ni Phật bắt đầu giảng kinh, ngài A Nan mới sinh ra. Đức Phật đã 

giảng kinh suốt hai mươi năm, ngài A Nan mới xuất gia năm hai mươi tuổi, những kinh 

Phật đã giảng trong hai mươi năm trước, A Nan chưa được nghe. Vì thế, kinh có chép: 

Những lúc rảnh rỗi, đức Thế Tôn đem những gì đã nói trong quá khứ đều giảng lại cho 

ngài A Nan nghe, cho nên Ngài nghe kinh rất hoàn chỉnh. Ngài A Nan có trí nhớ đặc biệt 

tốt, nghe một lần sẽ vĩnh viễn chẳng quên, giống như máy thâu âm, Ngài có thể nhắc lại 

nguyên văn, có khả năng hy hữu này. Trong các đệ tử Phật, chỉ có Ngài có trí nhớ cao 

nhất. Vì thế, sau khi đức Phật diệt độ, mọi người thỉnh A Nan lên tòa giảng lại, năm trăm 

vị A La Hán là các đệ tử đức Phật, trong thuở ấy, họ là những vị thường nghe kinh, đều 

chứng minh. Kinh nói ra phải được năm trăm A La Hán cùng đồng ý  “A Nan nói không 

 sai, đức Phật đã nói như thế”  rồi mới ghi chép lại. Nếu có [điều nào bị] một ai đó nghi 

ngờ, phải lược bỏ điều ấy, nhằm giữ chữ Tín với người đời sau. Kinh tạng được kết tập 

nghiêm ngặt như thế, chẳng phải là chuyện dễ dàng! 

Văn tự dùng để kết tập thuở ấy là Phạn văn, hiện thời rất ít người hiểu cổ văn Ấn Độ. 

Kinh điển truyền đến Trung Quốc bằng tiếng Phạn, thuở ấy, những lưu học sinh Trung 

Quốc (những vị cao tăng sang Thiên Trúc cầu pháp) đến Ấn Độ học tập cũng học Phạn 

văn, từ tiếng Phạn dịch sang tiếng Hán mà có thể chẳng bị sai lầm ư? Nay chúng ta dịch 

một bài văn chương từ tiếng Anh sang tiếng Hán, có thể dịch đúng một trăm phần trăm 

Tập 01  9 



hay không? Không thể nào! Nói chung là có sai lầm. Đừng nói ngôn ngữ ngoại quốc, đối 

với cổ văn Trung Quốc, quý vị lấy một bài văn chương của cổ nhân, tìm vài người, hay 

tìm mười người, bảo họ dịch bài ấy thành văn Bạch Thoại, mười người dịch khác nhau, 

rốt cuộc dùng tiêu chuẩn nào [để phán định đúng sai]? Rất khó nói, điều này có thể khiến 

cho người ta tin tưởng [tính chính xác của kinh Phật] hay chăng? Khi ấy, tôi đã thỉnh 

giáo tiên sinh Phương Đông Mỹ chuyện này, làm thế nào để khiến chúng ta sanh khởi 

lòng tin? Thầy Phương hết sức cảm khái, nói: Người Trung Quốc thời cổ chẳng giống 

người Trung Quốc hiện thời. Người Trung Quốc hiện thời đánh mất lòng tự tin dân tộc, 

nên mới bị lăng nhục lớn lao như thế, chịu lắm khổ nạn như vậy. Xưa kia, người Trung 

Quốc không như vậy, hết sức tự hào. Kinh điển tiếng Phạn sau khi dịch sang tiếng Hán, 

không những ý nghĩa chẳng bị sai lầm, mà văn tự còn đẹp đẽ, bóng bẩy hơn nguyên văn! 

Nói cách khác, đã có bản tiếng Hán, có thể không cần đến bản tiếng Phạn, tự hào như thế 

đó! Tại Trung Quốc vào thời Tùy - Đường, người Trung Quốc thật sự giống như người 

Trung Quốc, đâu phải như hiện thời? Thầy Phương dạy tôi như thế, hóa giải nỗi nghi vấn 

của tôi. 

Đúng  không?  Đúng!  Từ xưa  tới nay, Trung  Quốc quả  thật  là  một  nước lễ nghĩa, là 

một nước to lớn mênh mông, mãi cho đến đời Thanh, lòng tự tin ấy bị mất sạch. Vào 

cuối đời Thanh, vào cuối triều đại mới nẩy sanh vấn đề, rất nhiều nhân tố khiến cho vấn 

đề nẩy sanh, sử cận đại đã chép rất rõ ràng: Chẳng phải là truyền thống Trung Quốc có 

vấn  đề,  mà  do  người  lãnh  đạo  đất  nước  thuở  ấy  là  Từ  Hy  Thái  Hậu  có  vấn  đề.  Đúng 

là  “một người khiến đất nước hưng thịnh, một người khiến cho quốc gia, dân tộc bị diệt 

 vong” ,  liên  quan  tới  một  cá  nhân  quá  lớn!  Nhà  Thanh  từ  thuở  khai  quốc  cho  đến  đời 

chồng của bà ta là vua Hàm Phong, Từ Hy Thái Hậu là phi tử của Hàm Phong, đế vương 

các đời đều mời các bậc cao nhân Nho, Thích, Đạo, nói theo danh từ hiện nay là “chuyên 

gia, học  giả”  vào hoàng  cung.  Hoàng  đế  dẫn  phi  tần, văn võ đại thần nghe giảng  mỗi 

ngày, học tập mỗi ngày, thật sự làm! Từ Hy phế trừ chế độ này; Từ Hy không theo những 

bậc đại đức Nho, Thích, Đạo nữa, không nghe lời họ nữa. Bà ta mê tín, cầu cơ, phò loan, 

ham chuyện thần tiên, quốc gia đại sự đều đem thưa hỏi trong đàn cầu cơ. Do vậy mất 

nước! Chương Gia đại sư kể cho tôi biết chuyện này. Đời trước của ngài Chương Gia là 

quốc sư của các đời hoàng đế nhà Thanh; trong tứ đại lạt-ma2[2] chỉ mình Ngài có đạo 2[2] Tứ đại lạt-ma l{ bốn vị sư trưởng cao cấp nhất theo truyền thống Phật gi|o T}y Tạng 

 v{  Mông  Cổ,  gồm:  Đạt  Lai  Lạt  Ma  (Dalai  Lama,  ta  thường  đọc trại  th{nh  Đại  Lai  Lạt  Ma, 

 nhưng  người  T}y  Tạng  thường  gọi  Ng{i  bằng  danh  xưng  Gyalwa  Rinpoche,  Kundun  hay 

 Yishin Norbu), Ban Thiền Ngạch Nhĩ Đức Ni (Panchen Erdeni, Ban Thiền Lạt Ma), Triết Bố 

 Tôn Đan Ba (Jetsundampa) v{ Chương Gia  Hoạt Phật (Lcang-skya Hutugtu, đôi khi viết l{ 

 Janggiy-a  qutuγ-tu  hoặc  Changkya  Khutukhtu).  Trong  bốn  vị  n{y,  danh  xưng  Quốc  Sư  của 

 Đại Lai Lạt Ma chỉ l{ mỹ hiệu phong tặng, nh{ Thanh nhiều lần chèn ép Đại Lai Lạt Ma rất tệ 

 hại, chỉ có ng{i Chương Gia l{ được trọng vọng, tôn kính đúng th}n phận quốc sư. 

10  Tập 01 



tràng tại Bắc Kinh. Chương Gia đại sư có trụ sở tại Bắc Kinh, Ngài thường ở Bắc Kinh 

để làm cố vấn cho hoàng thượng. Lão nhân gia cho tôi biết: Chuyện xấu do Từ Hy gây 

ra, bà ta phá hoại chế độ; người lãnh đạo coi rẻ truyền thống, dần dần ảnh hưởng tới quần 

chúng. Nếu chúng ta truy cứu, truyền thống văn hóa tốt đẹp như thế, vì lẽ nào mà trở 

thành nông nỗi như hiện thời? Đầu mối do Từ Hy. Chúng ta phải biết yêu mến, phải làm 

thế nào để khôi phục [truyền thống văn hóa]. 

Do  vậy, sau khi chúng tôi hiểu  rõ  ràng, minh bạch chuyện  này,  mới  biết  Phật  pháp 

thù thắng, càng học càng ham thích, khi ấy, mới phát hiện, thật sự phát hiện của báu, phát 

hiện kinh giáo là món trân bảo thù thắng  khôn sánh. Nhưng trong giáo pháp Đại Thừa 

thường  nói:  “Phật  pháp  vô  nhân  thuyết,  tuy  trí  mạc  năng  giải”  (Phật  pháp  không  có 

người nói, thì tuy có trí vẫn chẳng thể hiểu được). Hiện thời, sách vở thì có, nhưng thiếu 

người truyền thừa.  Trong thời  Dân  Quốc,  đúng  là đời sau  thua  đời  trước,  đã  đến thuở 

mạt. Trong thời Kháng Chiến, nói chung còn có mười mấy vị xuất gia và tại gia [hoằng 

dương Phật pháp]. Sau thời Kháng Chiến, ngày càng ít, bậc đại đức hiếm hoi, thiếu người 

kế tục, đặc biệt là trong năm mươi năm gần đây. Chúng ta biết: Phật giáo thật sự hoàn 

toàn chẳng có diện mục. Tại Đài Loan, thật sự giảng kinh, dạy học chỉ có mình thầy Lý. 

Cụ mở một liên xã tại Đài Trung, trong liên xã mở lớp dạy học. Cụ mở mười mấy lớp 

đều là dạy truyền thống văn hóa giống như giáo dục xã hội hoặc lớp huấn luyện bổ túc, 

không nhận học phí. Bản thân thầy Lý lắm tài nhiều nghề, biết rất nhiều thứ, có năng lực 

dạy dỗ. Cụ dạy học tại Đài Trung ba mươi tám năm, tịch năm chín mươi bảy tuổi. Cụ 

giảng kinh tại Đài Trung suốt ba mươi tám năm chẳng gián đoạn, nhưng mỗi tuần chỉ 

giảng một buổi, ấn định buổi học nhằm ngày thứ Tư, thời gian cố định, nơi chốn cố định. 

Do vậy, cụ chẳng cần tuyên truyền, thứ Tư mỗi tuần đến Từ Quang Đồ Thư Quán ở Đài 

Trung, nhất định thấy cụ giảng kinh ở đó, mỗi tuần một lần. Cụ dạy lũ học sinh chúng tôi 

là những học sinh trẻ tuổi học giảng kinh cũng là mỗi tuần một lần nhằm ngày thứ Sáu, 

dạy chúng tôi giảng kinh; còn dạy cổ văn thì như một lớp học nhỏ của nhóm ông Giang 

Dật Tử, họ học thi từ với cụ. Ngoài ra, còn có nhiều khoa mục, nhưng chính thầy tìm 

không ra thời gian, phải mời giáo viên từ bên ngoài đến dạy. Do là giáo dục xã hội, nên 

xét về điểm này, rất giống với cách thức dạy dỗ thời Thích Ca Mâu Ni Phật. 

Đối với Phật giáo trên toàn thế giới hiện thời, tôi nghĩ: Nếu nói đại lược, tối thiểu có 

sáu hình thức khác nhau mà chúng ta phải biết. Loại thứ nhất là giáo dục của Thích Ca 

Mâu Ni Phật, lão nhân gia suốt đời làm thầy; nói theo cách bây giờ, Ngài là một nhà giáo 

dục văn hóa xã hội đa nguyên, Ngài mang thân phận là một người có nghĩa vụ làm công 

tác giáo dục văn hóa xã hội đa nguyên, không nhận học phí. Cuộc sống rất đơn giản, ăn 

một bữa Ngọ, ngủ dưới gốc cây, suốt đời không xây trường học. Giảng dạy ở chỗ nào? 

Rừng núi, dưới cội cây, số người học chẳng ít! Vì thế, nay chúng ta nghĩ đến, thấy chẳng 

đơn giản. Thường Tùy Chúng là một ngàn hai trăm năm mươi lăm người, những vị này 

chẳng rời khỏi Phật. Tôi nghĩ những người tham dự khác, tối thiểu cũng bằng số này. Nói 

Tập 01  11 



cách khác, khi Phật dạy học, thính chúng phải tới hai, ba ngàn người. Thuở ấy, đâu có 

máy khuếch âm, ở trong đồng trống, nếu người ta nghe không rõ ràng lắm, có còn hứng 

thú theo học với Phật nữa hay chăng? Buổi tối nghỉ dưới cội cây, gió thổi, nắng hun, mưa 

táp đều chẳng ngại, thân kim cang bất hoại mà! Giữa trưa ăn một bữa, người ta cho gì ăn 

nấy, chẳng phân biệt tí nào. Đó là hạng người gì, thân thể gì vậy? Chúng ta ngẫm lại, 

không có cách nào sánh bằng! Chúng ta ra ngoài đồng ở một đêm, hôm sau về nhà bèn 

ngã bệnh, làm sao có thể sánh bằng? Chẳng phải là một hai ngày, mà là sống như vậy 

suốt bốn mươi chín năm, chẳng thể khiến kẻ khác bội phục ư? Thật sự có công phu, thân 

lẫn tâm đều khỏe mạnh. Đây chính là Phật giáo nguyên gốc của Thích Ca Mâu Ni Phật. 

Lão nhân gia suốt đời chẳng lập đạo tràng là có lý của Ngài; bởi lẽ, lập đạo tràng sẽ có kẻ 

khởi ý niệm cong quẹo: “Làm thế nào để có đạo tràng ấy?” Ngài không có đạo tràng, vì 

biết người đời sau [đối với đạo tràng] sẽ có tác dụng phụ (kiến giải chấp trước, tham cầu 

lệch lạc), thứ gì cũng không có, chúng ta nên học theo điều này! 

Phật giáo truyền sang Trung Quốc, đạo tràng do quốc gia, hoặc những vị trưởng giả 

đại phú kiến tạo, đều gọi là “thập phương đạo tràng”, đều chẳng thuộc tư nhân. Đạo tràng 

tự quản lý là cách thức rất hay, hết thảy những người điều hành đều được bầu ra. Do vậy, 

Phật môn có chế độ tuyển cử sớm nhất. Trụ Trì hay Đương Gia đều do tuyển cử, nhiệm 

kỳ một năm. Vì lẽ gì? Đây là phục vụ; phục vụ thì chẳng thể bắt người ta phải phục vụ 

mãi, mỗi cá nhân đều phải có nghĩa vụ này, hoàn toàn là nghĩa vụ. Vì thế, mỗi cá nhân 

tối  thiểu phải  phục  vụ  một  năm.  Trong  chùa  chiền,  ngày  Ba  Mươi  tháng  Chạp,  các vị 

[chấp sự] cùng từ chức, bầu cử lại. Ngày hôm sau, những người mới được tuyển cử sẽ 

nhậm chức vào ngày mùng Một tháng Giêng, đến hôm Ba Mươi [tháng Chạp năm ấy] sẽ 

cùng từ chức. Vì vậy, đây là một chế độ tốt đẹp, chẳng có ai tranh chấp, thật sự là tuyển 

lựa người tài năng và đức độ làm Trụ Trì đạo tràng; bởi lẽ, đây là một cơ cấu giáo học. 

Tại Trung Quốc đã có chế độ này, chính thức đi vào khuôn khổ, chính thức tiến hành 

công tác giáo học. Thích Ca Mâu Ni Phật là giáo học tư nhân, giống như Khổng lão phu 

tử cũng là giáo học tư nhân. Sau khi đạo Phật truyền đến Trung Quốc bèn có chế độ, chế 

độ này được gọi là “chế độ tùng lâm”. Trong quá khứ, Phương tiên sinh đã nhiều lượt nói 

với tôi điều này, tối thiểu cũng phải mười mấy lần, tạo ấn tượng rất sâu đậm. Thầy nói 

Phật giáo muốn hưng vượng, nhất định phải khôi phục chế độ tùng lâm. Chế độ tùng lâm 

là trường học, chính thức quản lý trường học: Chủ tịch tùng lâm là hiệu trưởng, Thủ Tọa 

là giáo vụ trưởng, Duy Na là huấn đạo trưởng, Giám Viện là tổng vụ trưởng, hoàn toàn 

giống với cách phân chia trách nhiệm trong trường đại học. Tuy khác danh xưng, nhưng 

chức trách như nhau, quả thật là một trường học. Đấy là trong quá khứ. Hiện thời chẳng 

còn nữa. Hiện nay, Phật giáo biến thành tôn giáo. Chúng ta nên biết điều này xảy ra từ 

thời  vua  Gia  Khánh  trở  đi.  Trong  thời  Càn  Long  -  Gia  Khánh,  chùa  chiền,  tùng  lâm 

Trung Quốc vẫn còn là nơi dạy học, đời nào cũng có bậc cao tăng, đại đức. Hiện nay đã 

biến thành tôn giáo, chúng ta cũng chẳng thể không thừa nhận nó. Do vậy, loại thứ hai là 

12  Tập 01 



tôn giáo Phật giáo. Quý vị thấy loại này lấy kinh sám Phật sự, pháp hội làm chính yếu, 

chẳng  giảng  kinh,  dạy  học,  biến  chất  rồi!  Loại  thứ  ba  là  biến  thành  học  thuật.  Trong 

trường đại học, ban Triết Học dùng kinh Phật để giảng dạy, tôi cũng dạy mấy năm, Phật 

giáo biến thành học thuật, biến chất rồi! Loại thứ tư là du lịch vãn cảnh trong nước, tức là 

loại  Phật  giáo  tham  quan  du  lịch.  Còn  có  một  loại  rất  mới,  rất  “hợp  thời  trang”  là  xí 

nghiệp Phật giáo, nghe nói còn có cạnh tranh trên thị trường, xí nghiệp Phật giáo mà! 

Loại cuối cùng là tà giáo Phật giáo, đeo chiêu bài Phật giáo, thật ra chẳng ăn nhập gì với 

Phật giáo, giống như cái gọi là Pháp Luân Công, hoàn toàn sai lầm. Như vậy là tối thiểu 

có sáu hình thức khác nhau, chúng ta đang học loại nào, phải hiểu rõ điều này! 

Do  Chương  Gia đại  sư chỉ tôi đường lối này, dạy  tôi hãy  học về  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật, tôi cũng rất vâng lời, hết sức tôn kính thầy, vâng lời thầy chỉ dạy. Sau đấy, không 

những thầy dạy tôi học theo Thích Ca Mâu Ni Phật, mà còn mong tôi hãy xuất gia, đi 

theo con đường của Thích Ca Mâu Ni Phật. Tôi làm theo, chứng thực lời cụ Phương đã 

nói: “Học Phật là hưởng thụ tối cao trong đời người” , thật là hạnh phúc sung sướng mỹ 

mãn. Có thử thách hay chăng? Thử thách hết sức nhiều, thử thách đều là khảo thí. Chúng 

ta học Phật, đối với người, đối với sự, đối với vật, phải vĩnh viễn giữ tấm lòng cảm ơn. 

Quý vị sẽ luôn gặp phải hủy báng, chướng ngại, thậm chí hãm hại, quý vị phải cảm ơn 

những người ấy. Vì sao? Họ đến khảo ta, ta đều có thể vượt qua, chẳng oán hận, chỉ cảm 

ơn. Vì lẽ gì họ chướng ngại ta như thế? Đại khái là do hai nguyên nhân: Một là trong đời 

quá khứ, có lẽ ta đã chướng ngại họ. Đấy là oan oan tương báo. Nay chúng ta hiểu rõ, 

giác ngộ, tiếp nhận quả báo này, hóa giải oan nghiệt ấy. Ta chẳng trả thù họ, mà cũng 

đừng nên oán hận họ. Một nguyên nhân khác là từ xưa đến nay, đây là điều chẳng thể 

tránh khỏi. Bị đố kỵ, chướng ngại là do bản thân chúng ta cư xử chẳng cẩn thận, thái độ 

chẳng khiêm tốn, khiến kẻ khác sanh lòng ghen ghét. Đó là ta sai, chẳng phải kẻ ấy sai, 

chúng ta cũng phải cảm ơn kẻ ấy. Trong Phật pháp, nơi đâu hữu duyên bèn đến đó, hữu 

duyên được gọi là  “thời tiết nhân duyên” . Cổ nhân Trung Quốc thường nói:  “Nhân vô 

 thiên  nhật  hảo,  hoa  vô  bách  nhật  hương”  (người  chẳng  tốt  đẹp  ngàn  ngày,  hoa  chẳng 

thơm trăm bữa). Người và người ở chung với nhau, có thể ở chung ba năm, quý vị bèn 

chán  ngán,  nẩy  sanh  vấn  đề.  Chúng  ta  phải biết  dè dặt,  cẩn  thận  trong  khởi  tâm  động 

niệm, lời lẽ, hành vi, phải lấy những lời chỉ dạy của Phật, Bồ Tát, thánh hiền làm tiêu 

chuẩn ứng xử cho chúng ta, nghiêm ngặt tuân thủ, chắc chắn sẽ có ích. Đối với những kẻ 

thương tổn chúng ta, chúng ta dùng tâm tình báo ân để đối đãi, lâu ngày họ sẽ biết, biết 

rồi cũng sẽ hối cải, nhưng như thế nào? Nói xin lỗi là vấn đề thể diện! Chúng ta biết điều 

ấy, trong tâm kẻ ấy chẳng còn oán hận chúng ta, hóa giải rồi. Quý vị nói xem chuyện này 

có vui sướng lắm hay không, là chuyện tốt đẹp như thế đó! 

Bởi lẽ, trong thế gian hiện tại, oan oan tương báo quá nhiều, vì lẽ gì? Quý vị đối xử 

với người khác, chẳng ban bố ân đức, khó tránh kết oán với người khác. Nay vì sao con 

hiếu cháu hiền ít ỏi, quý vị ngẫm xem chính mình có bố thí ân đức đối với người ngoài 

Tập 01  13 



hay chăng? Bố thí ân đức mới có kẻ báo ân tìm đến. Bố thí tài vật mới có người tới trả 

nợ. Luôn luôn toan chiếm phần tiện nghi hơn người, đó là gì? Con cháu của quý vị là kẻ 

đến đòi nợ. Đâu đâu cũng ngạo nghễ, lấn áp người khác, như vậy là sẽ có kẻ tới báo oán. 

Phiền phức ở chỗ này. Chúng ta nhất định phải hiểu điều này, đều là “tự làm, tự chịu”. 

Mọi người đều là người tốt, tổ tiên dạy chúng ta  “nhân tánh bổn thiện”  (tánh con người 

vốn lành), Đại Thừa Phật pháp dạy chúng ta  “tất cả chúng sanh vốn là Phật” , chúng ta 

thấy người khác như thế nào? Chúng ta phải thấy người khác, hết thảy chúng sanh đều là 

Bồ Tát, đều là Phật, thật đấy, chẳng giả đâu! Vì sao Thiện Tài chứng đắc Phật quả rốt ráo 

viên  mãn  trong  một  đời?  Xưa  kia,  tôi  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm,  giảng  Tứ  Thập  Hoa 

Nghiêm, cũng bỏ ra không ít thời gian; đáng tiếc là khi ấy ngay cả máy thâu âm cũng 

chưa  có.  Tôi  giảng  kinh  được  một  nửa  bèn  hiểu  rõ,  biết  bí  quyết  thành  tựu  của  Ngài 

chính là: Trong lòng Ngài, chúng sanh toàn là thiện tri thức, toàn là Phật, Bồ Tát, cho nên 

Ngài thành tựu. Tôi quan sát cẩn thận, tìm ra thông tin này từ kinh điển: Thầy của Ngài là 

Văn Thù Bồ Tát. Ngài đắc Căn Bản Trí nơi Văn Thù Bồ Tát, mà cũng là đắc thanh tịnh 

tâm, đại triệt đại ngộ. Ngộ rồi khởi tu, khởi tu là gì? Khởi tu là sống. Văn Thù Bồ Tát 

bảo Ngài đi tham học, năm mươi ba lần tham học, tham học là gì? Tiếp xúc các tầng lớp 

trong xã hội, hết thảy mọi người mà quý vị tiếp xúc từ sáng đến tối toàn là Phật, toàn là 

Bồ Tát, chỉ có một mình ta là phàm phu. Ngài mang tâm thái như vậy, áp dụng toàn bộ 

những điều đã học từ chỗ thầy vào cuộc sống, áp dụng trong công việc, áp dụng trong xử 

sự, đãi người, tiếp vật. 

Khi  thầy  Phương  giới  thiệu  kinh  Hoa Nghiêm,  đã  bảo tôi: Kinh  Hoa  Nghiêm  có  lý 

luận viên mãn, có phương pháp thiện xảo, cuối kinh lại còn có biểu diễn. Năm mươi ba 

lần tham học là biểu diễn, quý vị thấy: Đem đạo lý và phương pháp áp dụng vào cuộc 

sống, công tác, vào xử sự, đối nhân xử thế cho quý vị thấy. Cụ nói bộ sách giáo khoa 

này, cụ quan niệm kinh Hoa Nghiêm là  Phật học khái luận bậc nhất trên thế giới, tìm 

chẳng ra loại tài liệu giảng dạy thứ hai nào tốt đẹp như thế. Vì thế, vào tuổi xế chiều, lão 

nhân gia dạy Triết Học Hoa Nghiêm cho chương trình tiến sĩ  ở đại học Phụ Nhân (đại 

học của giáo hội Công Giáo) đúng là thỏa thích. Chúng tôi được thầy chỉ dạy, mới biết 

Phật pháp thù thắng khôn sánh. Phật pháp quả thật có thể giải quyết vấn đề của chính 

mình. Bản thân tôi có rất nhiều vấn đề, trong đời quá khứ chẳng tu phước báo. Số mạng 

có thật! Quý vị đọc Liễu Phàm Tứ Huấn, thấy tiên sinh Liễu Phàm được Khổng tiên sinh 

đoán mạng, suốt hai mươi năm chẳng sai mảy may: Thu nhập hàng năm, thứ tự đỗ đạt, 

địa vị đẳng cấp mỗi năm đã định trước trong số mạng. Trong cuộc sống hằng ngày, tiên 

sinh Viên Liễu Phàm chuyện gì cũng chẳng nghĩ tới, cùng thiền sư Vân Cốc ngồi trong 

Thiền Đường suốt ba ngày ba đêm, chẳng khởi một niệm. Loại người này rất ít, thiền sư 

Vân Cốc rất kinh ngạc, ba ngày ba đêm chẳng khởi một niệm, công phu này khá lắm! 

Liền hỏi ông ta: “Ông tu như thế nào?” Ông ta liền đáp lời, cũng rất thật thà: “Con chẳng 

có công phu gì! Số mạng đã được người khác đoán sẵn, khởi niệm vô ích, chẳng thà coi 

14  Tập 01 



như xong,  chẳng  khởi niệm  nữa!”  Thiền  sư  Vân  Cốc  cười, bảo:  “Ta  ngỡ ông là thánh 

nhân, hóa ra ông vẫn là phàm phu”. Ông ta hỏi: “Sao thầy nói vậy?” Sư bèn giải thích. 

Đây  là  một  người  thật  sự  hiểu  mạng  vận,  chẳng  khởi  vọng  tưởng.  Quý  vị  tin  vào  số 

mạng, hãy xem thiền sư Vân Cốc dạy ông Viên phương pháp sửa đổi số mạng. Số mạng 

của quý vị do đâu mà có? Do [các nghiệp nhân] trong đời quá khứ tạo thành. 

Lúc tôi mới học Phật, Chương Gia đại sư dạy tôi; Ngài đã già, lớn hơn tôi ba mươi 

chín tuổi, khi ấy, tôi hai mươi sáu tuổi, lão nhân gia đã sáu mươi lăm tuổi. Sư đã gặp 

nhiều người. [Theo Sư nhận định], con người tôi ngoại trừ có chút thông minh nhỏ nhặt, 

trong số mạng chẳng có của cải, chẳng có địa vị, là kẻ bần tiện, có số ăn mày! Còn có 

một tí thiện căn, đây là điểm khó có: Biết tôn sư trọng đạo, hiếu thuận cha mẹ, thọ mạng 

chỉ được bốn mươi lăm tuổi, tôi tin tưởng [lời Sư]. Vì thế, Ngài giúp tôi, dạy tôi tu ba 

điều: Tài bố thí, pháp bố thí, vô úy bố thí, dạy tôi những điều này để sửa đổi số mạng. 

Tài bố thí thì tôi không có tiền, mỗi tháng bản thân chỉ có chút tiền lương, đời sống khá 

chật vật, tiền đâu để bố thí? Ngài hỏi tôi: Có cắc nào hay không? Một cắc cũng được! 

Một  đồng  có  được  hay  không?  Một  đồng  vẫn  được!  Anh  hãy  bố  thí  từ  một  cắc,  một 

đồng, trước hết, phải có ý nguyện bố thí, có ý niệm ấy. Về sau, tôi thường đến chùa miếu 

mượn kinh xem, chẳng có chi khác, chùa miếu có kinh sách, mua bên ngoài chẳng được. 

Thấy nhà chùa in kinh sách, bèn quyên góp một ít tiền, chúng ta bỏ ra năm mươi xu, hay 

một đồng đều được, làm từ chỗ này. Phóng sanh thì lúc tôi mới học Phật bèn phóng sanh, 

in kinh, đúng là càng thí càng nhiều, chẳng giả tí nào! Sau này, theo thầy Lý học kinh 

giáo, rồi đi giảng kinh. Giảng kinh là pháp bố thí. Đại khái, tôi giảng kinh mười một, 

mười hai năm, có lần gặp Cam Châu Hoạt Phật (Kanjurwa Khutughtu), vị này đã khuất, 

cũng là học trò của Chương Gia đại sư, cũng có địa vị rất cao trong Phật giáo theo truyền 

thống Tây Tạng. Có một lần, Sư cho tôi biết: “Pháp sư Tịnh Không, thầy đến đây, tôi có 

lời  muốn  nói  với  thầy”.  Tôi  nói:  “Thưa  Phật  gia,  chuyện  gì  thế?”  Tôi  và  Sư  rất  thân 

thuộc. Sư nói: “Chúng tôi phê bình sau lưng thầy”. Tôi hỏi: “Phê bình tôi điều gì?” Sư 

nói: “Thầy là người rất thông minh, cũng là một người tốt, rất đáng tiếc mạng thầy rất 

khổ, đoản mạng”. Tôi đáp: “Chuyện này có thể nói trước mặt mà! Tôi biết rất rõ, tôi đâu 

bận tâm chuyện này”. Sư nói: “Mấy năm nay, thầy giảng kinh công đức rất lớn, số mạng 

của thầy đã chuyển biến”. Tôi hỏi: “Thật sao?” “Thật đó! Thầy thọ mạng rất dài, phước 

báo rất lớn”. Tôi cũng chẳng cầu phước báo, cũng chẳng cầu tuổi thọ, thật đấy! Sư nói 

với tôi chuyện này xong, năm sau bèn vãng sanh, tôi không ngờ Sư vãng sanh nhanh như 

vậy! 

Vì thế, gặp được Phật pháp, vận mạng mới chuyển biến rất lớn, mỗi một lần bị vùi 

dập là một lần được tiến triển với mức độ lớn, đồng học ở cạnh tôi đều đích thân thấy 

điều này. Chúng ta học Phật chỉ có một sứ mạng: Mong cho chánh pháp của Thích Ca 

Mâu Ni Phật tồn tại lâu dài, học đòi Thích Ca Mâu Ni Phật giúp hết thảy chúng sanh phá 

mê khai ngộ. Phá mê khai ngộ bằng giáo học. Con người khổ nạn, xã hội gặp tai nạn là vì 

Tập 01  15 



đâu? Đều do chúng sanh mê hoặc, điên đảo, tạo tác nghiệp bất thiện mà cảm vời. Làm 

thế  nào  để  giúp  chúng  sanh,  giúp  xã  hội  hóa  giải  tai  nạn?  Dùng  ngay  biện  pháp  quen 

thuộc của Thích Ca Mâu Ni Phật, giảng kinh, dạy học. Bởi lẽ, người giảng kinh dạy học 

càng đông, kẻ được giáo hóa càng nhiều, người giác ngộ càng lắm, nhiều vấn đề trong xã 

hội sẽ được giải quyết, cái gọi là “thiên tai” cũng dần dần bị hóa giải, chuyện này là thật, 

chẳng giả! Tiến sĩ Giang Bổn Thắng làm thí nghiệm trên nước, mới đây đã triệu tập một 

hội nghị tại Đông Kinh, có mời tôi. Tôi viết một bài diễn giảng, giao cho cư sĩ Chung 

Mậu  Sâm  thay  tôi  tham  dự,  báo  cáo  trong  đại  hội.  Khoa  học  chứng  minh  ý  niệm  của 

chúng ta chẳng thể nghĩ bàn. Bởi lẽ, theo giáo pháp Đại Thừa, vũ trụ do đâu mà có? Vạn 

pháp do đâu mà có? Ta do đâu mà có? Đức Phật nói rất rõ ràng:  “Duy tâm sở hiện, duy 

 thức sở biến” . Vì thế, chúng ta giải quyết vấn đề của chính mình, sẽ giải quyết vấn đề nơi 

hoàn cảnh. Đối với thiên tai trong môi trường hiện thời, Phật pháp đã dạy chúng ta một 

nguyên tắc chỉ đạo tối cao, tức là quý vị phải thật sự hiểu:  “Tướng do tâm sanh, cảnh 

 chuyển  theo  tâm” .  Chỉ  cần  chuyển  biến  cái  tâm.  Giáo  học  của  Phật pháp  không  có  gì 

khác, dạy bảo chúng ta hãy chuyển ác thành thiện, [thiện, ác] có tiêu chuẩn. Thập Thiện 

Nghiệp Đạo là tiêu chuẩn trong nhà Phật. Quý vị đừng coi thường mười điều này. Trong 

giáo pháp Tiểu Thừa,  mười điều ấy được triển khai thành ba ngàn oai nghi; trong Đại 

Thừa Bồ Tát pháp, triển khai thành tám vạn bốn ngàn oai nghi, tức là mười điều này mở 

rộng thành tám vạn bốn ngàn điều, chẳng thể nghĩ bàn! Do vậy, tu Thập Thiện viên mãn 

thì tám vạn bốn ngàn điều quý vị đều thực hiện, quý vị sẽ thành Phật! 

Đừng  coi thường  một  trăm  mười  ba điều  trong  cuốn  Đệ  Tử  Quy  của  Nho gia! Nếu 

triển khai  thì  chúng cũng thành tám  vạn bốn ngàn  điều,  toàn bộ  văn hóa truyền  thống 

được thực hiện ngay trong đó. Do vậy, Tứ Thư, Ngũ Kinh, mười ba kinh, thậm chí Tứ 

Khố Toàn Thư đều chẳng tách rời [những điều ấy]; mỗi một điều đều chẳng tách rời, đều 

giống với Thập Thiện Nghiệp Đạo. Mỗi một bộ kinh, mỗi một câu, mỗi một chữ trong 

Đại Tạng Kinh đều chẳng tách lìa Thập Thiện Nghiệp Đạo, một tức hết thảy, hết thảy tức 

một.  Cũng  vì  hiện thời  đúng  là lúc  tai  nạn  rất  nhiều,  cho nên  tôi  phát  tâm  tạm  ngừng 

giảng kinh Hoa Nghiêm từ một năm tới hai năm để lần này giảng bộ kinh này. Trong quá 

khứ, tôi đã giảng kinh Vô Lượng Thọ mười lần, nhưng lần này, tôi chẳng giảng kinh mà 

giảng chú giải, giảng chú giải của ai? Giảng bản chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. 

Hoàng lão cư sĩ với tôi là bạn bè, mà cụ cũng là thầy của tôi. Cụ có cùng vai vế với thầy 

tôi. Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam là học trò của đại sĩ Mai Quang Hy. Mai đại sĩ và cụ Hạ Liên 

Cư là sư huynh, sư đệ, bạn bè hết sức thân thiết. Cụ Hoàng Niệm Tổ là cháu gọi cụ Mai 

Quang Hy bằng cậu, là học trò cụ Hạ Liên Cư. Do trước kia chưa từng gặp mặt, nhưng 

tôi từng nghe cụ Lý nhắc đến tên cụ Hoàng, có chút ấn tượng như thế đối với cụ Hoàng 

Niệm  Tổ.  Thuở  ấy,  năm  1986,  tôi  là  hội  trưởng  của  Hoa  Phủ  Phật  Giáo  Hội  tại 

Washington, Mỹ quốc. Các đồng tu tới bảo tôi: Họ tính mời một vị thượng sư Mật Tông 

sang Mỹ hoằng pháp. Khi đó, tôi nghe xong, không cho là đúng: “Chúng ta là Tịnh Độ 

16  Tập 01 



Tông,  chớ  nên  dính  dáng  môn  phái  khác!”  Tôi  nói:  “Chúng  ta  thâm  nhập  một  môn, 

trường thời huân tu”. Tôi hỏi họ: “Vị đại đức Mật Tông ấy là ai thế?” Họ thưa: “Hoàng 

Niệm Tổ”. Trong đầu tôi có ấn tượng về Hoàng Niệm Tổ, tôi nghĩ mãi mới ra, tôi hỏi: 

“Có phải ông ta là cháu cụ Mai Quang Hy hay chăng?” Họ đáp: “Đúng vậy”. Tôi bảo: 

“Hãy thỉnh ông ta sang”. Thầy Lý đã nói đến vị này mấy lần, tôi tưởng cụ là người lớp 

trước, đã tịch rồi, [nào ngờ] cụ vẫn còn trong nhân gian, rất khó có! Những điều cụ giảng 

là chân truyền, không có vấn đề gì! Vị này được đích thân cụ Mai và cụ Hạ uốn nắn, dạy 

dỗ, tôi nói: “Vị đại đức này khó có, quý vị hãy thỉnh cụ đến đây”. Thỉnh cụ đến như thế 

đó. 

Thỉnh đến rồi mới biết, cụ hoằng dương bản hội tập này trong nước, tôi hoằng dương 

tại hải ngoại. Cụ nghe nói xong, hai người chúng tôi hết sức cao hứng. Điều hết sức khó 

có là khi ấy, cụ vừa viết xong bản chú giải, in bằng ronéo, chữ in lờ mờ, chẳng rõ ràng. 

Chúng ta biết: In thứ gì bằng ronéo, nhiều nhất là không hơn một trăm bản. In hơn một 

trăm bản, giấy sáp (stencil) sẽ chẳng thể dùng được nữa. Cho nên cụ mới phải dùng bản 

in như vậy. Đương nhiên, bộ sách cụ mang sang Mỹ, nhất định là chọn bản in tương đối 

rõ ràng một chút để tặng cho tôi; tôi đọc xong, hết sức hoan hỷ. Cụ mong tôi viết lời tựa, 

do vậy, lời tựa [bộ chú giải ấy] là do tôi viết. Trước kia, tôi sang Bắc Kinh, sang vài lần, 

toàn là đến gặp cụ, vì gặp cụ mà sang đó. Mỗi một lần sang đó, chúng tôi đều có một 

khoảng thời gian rất dài để thảo luận các vấn đề Phật pháp. Cụ dạy tôi rất nhiều; do vậy, 

chúng tôi là bạn bè thân thiết, mà cụ cũng là thầy tôi, tôi cũng cảm kích ân đức của cụ. 

Bản hội tập này của cụ Hạ đâu phải là dễ có, phàm phu làm sao có thể làm được! Các lần 

hội tập trong quá khứ, [các bản hội tập của] Vương Long Thư, Ngụy Mặc Thâm, hay tiết 

bản (bản trích lục, phân chia thành chương đoạn) của Bành Tế Thanh đều có vấn đề, vẫn 

chưa thể coi là bản tận thiện tận mỹ. Đọc bản này, nếu quý vị xem lời tựa rất dài của cư 

sĩ Mai Quang Hy, [sẽ thấy cụ Mai] viết hết sức rõ ràng. Do vậy, ở Đài Trung, sau khi bản 

này truyền đến Đài Trung, thầy Lý đã giảng kinh này một lượt. Khi ấy, kinh chưa có chú 

giải, chính cụ Lý dùng bút lông viết lời mi chú3[3] kỹ càng, đầy đủ. Khi cụ giảng bộ kinh này, tôi còn chưa đến Đài Trung, chưa được nghe, nhưng cụ đem bản mi chú này trao 

cho tôi, tôi có thể đọc hiểu; dùng bản này, tôi cũng có thể giảng, có năng lực này. Do 

vậy, khi đó, chúng tôi đã tính giảng bộ kinh này, trình lên thầy. Thầy bảo chưa được, 

chưa đến lúc, chưa đến thời tiết nhân duyên. Vì thế, các đồng tu ở Đài Bắc đã in kinh 

xong, nhưng rốt cuộc đổi sang giảng kinh Lăng Nghiêm; tôi ở Đài Bắc, trước sau đã đem 

kinh Lăng Nghiêm học được từ lão nhân gia giảng bảy lần. 

Do nguyên nhân gì? Đố kỵ, chướng ngại. Tại Đài Loan, mọi người có thành kiến đối 

với cụ Hạ, đối với thầy Lý cũng có thành kiến, nên thầy bảo tôi hãy tránh né. Đến khi lão 



 3[3] Mi chú l{ viết lời chú thích ở đầu mỗi trang. 

Tập 01  17 



nhân gia vãng sanh, tôi ở Mỹ, nghĩ thầy  đã cho tôi bản này, rất nhiều người chưa thấy 

bản này, tôi liền phát tâm in một vạn cuốn. Năm sau, tức năm 1987, in xong xuôi, bèn 

cho lưu thông, tại ngoại quốc, các đồng học ở Mỹ thấy bản này hết sức thích thú, liền 

thỉnh tôi giảng giải. Vì thế, tôi giảng kinh Vô Lượng Thọ lần đầu tiên tại Vancouver, Gia 

Nã Đại. Lần thứ hai, tại thành phố San Francisco. Trước sau, giảng tất cả mười lần, kinh 

mới được giảng giải, lưu thông như vậy. Lần này tôi mang theo nguyên bản kinh này, 

tặng cho ông Hồ Tiểu Lâm làm kỷ niệm. Ông ta cũng thọ trì kinh Vô Lượng Thọ, số lần 

đọc tụng rất nhiều. Từ nay về sau, chúng ta phải vĩnh viễn lưu truyền kinh Vô Lượng 

Thọ. Chúng ta cảm tạ ân đức hội tập của cụ Hạ, cảm tạ cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nhọc lòng 

chú giải bộ kinh này. Vì thế, lần này, tôi phát tâm giảng bản chú giải của cụ, gọi là Diễn 

Nghĩa. Quý vị thấy kinh Hoa Nghiêm có Diễn Nghĩa, đối với kinh Di Đà, Liên Trì đại sư 

có tác phẩm Sớ Sao. Học trò của Liên Trì đại sư lại chú giải Sớ Sao gọi là Diễn Nghĩa. 

Đại khái, đối với diễn nghĩa, các vị có khái niệm sâu nhất, như là tiểu thuyết Tam Quốc 

Diễn Nghĩa. Chúng ta dùng phương pháp này để cùng nhau học tập, học tập nhằm thâm 

nhập, thấu triệt, theo phương pháp giống như ông Hồ Tiểu Lâm học tập tác phẩm [Tu 

Hoa Nghiêm Áo Chỉ] Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, từng câu, từng chữ chúng tôi đều 

giảng rõ ràng. 

Trong những năm qua, chúng tôi gặp nhiều người thuộc giới học thuật, tôi tiếp xúc 

rất nhiều, đặc biệt là đối với sinh viên đại học hiện thời, cảm thấy họ không giống thuở 

trước. Xưa kia, khi tôi dạy tại đại học, sinh viên kể ra cũng khá lắm. Khi lên lớp, chúng 

tôi đã không theo cách dạy thời cổ, mà là giảng giải, giảng hai tiếng đồng hồ, sinh viên 

thường rất yên lặng lắng nghe. Trong nhà trường hiện thời, không thể làm như vậy được! 

Sức chú ý của học sinh trong nhà trường hiện thời đại khái chỉ có mười lăm phút. Sau 

mười lăm phút, họ sẽ không để tâm nữa. Do vậy, tôi thường đem chuyện này hỏi các giáo 

sư: “Quý vị dạy trong trường, dạy như thế nào?” Họ nói: “Giảng bài mười lăm phút”. 

Sau đó thì sao? Sau đó là nói chuyện phiếm, dùng phương pháp này cho qua thời gian. 

Chúng tôi thấy điều này hết sức khó chịu, cũng là do học sinh tánh khí hời hợt. Nói cách 

khác, đời chúng nó thiếu mục tiêu, thiếu phương hướng, mù quáng, hiện tượng này rất 

đau xót. Bởi vậy, tôi nghĩ tới hai câu nói của Khổng phu tử, hôm nay tôi đặc biệt nêu ra 

hai câu này:  “Thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu cổ” . Dùng hai câu nói này làm thái độ học 

vấn, rất hay!  “Thuật nhi bất tác”  là gì? Không sáng tạo, không phát minh. Phu tử tự nói 

sở học, sở tu, sở giáo, sở truyền cả đời Ngài toàn là những thứ do cổ thánh tiên hiền đã 

nói, không có gì là của chính mình! Chúng ta có tin được hay chăng? Tôi học Phật nhiều 

năm  như  thế  mới  tin  tưởng, đặc  biệt  là  đối  với  những  điều  được  nói  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm  và  bộ  Hoàn  Nguyên  Quán,  vì  sao?  Cổ  thánh  tiên  hiền  đều  kiến  tánh,  thật  sự 

minh tâm kiến tánh. Tôi từng hỏi thầy Lý, tôi nói: “Thưa thầy! Khổng Tử, Mạnh Tử, Lão 

Trang có phải là Phật, Bồ Tát tái lai hay chăng?” Thầy mỉm cười, bảo tôi:  “Nói theo Lý 

 thì được, nhưng trên mặt Sự thiếu chứng cứ” . Phẩm Phổ Môn nói  “nên dùng thân gì để 

18  Tập 01 



 đắc độ bèn hiện thân ấy” , nhưng họ chẳng bộc lộ thân phận. Vì thế, chúng ta có thể nói 

theo Lý thì thông suốt, họ đều là bậc đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Kiến  tánh  sẽ  viên  mãn,  quý  vị  chẳng  thể  thêm  hay  bớt  chút  nào, luôn  là  viên  mãn. 

Người ấy chứng viên mãn, mà quý vị minh tâm kiến tánh cũng chứng viên mãn. Do vậy, 

hai  chữ  Như  Lai  có  một  cách  giải  thích:  “Như  Lai  giả,  kim  Phật  như  cổ  Phật  chi  tái 

 lai”  (Như  Lai  là  Phật  hiện  tại  giống  như  cổ  Phật  trở  lại),  giống  như  nhau,  cho  nên 

nói:  “Những điều ta nói đều giống như cổ nhân đã nói” . Đúng vậy, chẳng sai tí nào! Tự - 

Tha bất nhị. Vì vậy, đùn trách nhiệm cho lời cổ nhân nói, chính mình chẳng có sáng tạo, 

phát minh, đó là khiêm hư. Bất luận là pháp thế gian hay pháp xuất thế gian, khiêm hư là 

bậc nhất. Quý vị thấy trong sáu mươi bốn quẻ [của kinh Dịch] có câu:  “Mãn chiêu tổn, 

 khiêm thọ ích”  (Tự mãn sẽ chuốc lấy tổn hại, khiêm tốn được lợi ích). Trong sáu mươi 

bốn  quẻ,  chỉ  có  quẻ  Khiêm  là  “lục  hào  giai  cát”  (sáu  hào4[4] đều  tốt  lành).  Tâm  con người hiện thời hời hợt, bộp chộp, chẳng khiêm hư; do vậy, chẳng những không thể tiếp 

nhận thánh giáo, mà học thuật thế gian cũng chẳng thể thành tựu. Hiện tại, tìm chẳng ra 

những nhà văn học giống như thời Đường, Tống, Nguyên, Minh. Vì thế,  “thuật nhi bất 

 tác”  rất quan trọng!  “Tín nhi hiếu cổ” : Đối với những trước tác của cổ nhân, thành tâm 

tin tưởng, một chút hoài nghi cũng chẳng có. Ưa chuộng cổ nhân, vui thích những giáo 

huấn  của  cổ  nhân,  những  thứ  ấy  đã  trải  qua  bao  nhiêu  thử  thách,  chịu  đựng  nổi  khảo 

nghiệm, bị thời gian lẫn con người khảo nghiệm mà vẫn có thể lưu truyền tới nay, chứng 

tỏ chúng có giá trị, chúng ta phải tôn trọng, nghiêm túc, nỗ lực học tập. Quý vị thấy Phật 

pháp nói theo Lý rất đơn giản, chúng sanh và Phật chẳng khác, khác nhau ở chỗ nào? Mê 

hay ngộ. Phật, Bồ Tát đã giác ngộ, chúng sanh chưa giác ngộ, mê rồi! Do vậy, Phật, Bồ 

Tát  giúp  đỡ  chúng  sanh,  giúp  gì?  Giúp  họ  phá  mê  khai  ngộ,  giúp  họ  “vọng  tận,  hoàn 

 nguyên” (hết vọng, trở về nguồn), đấy là giáo dục. Giúp họ hoàn nguyên, giúp họ chứng 

đắc Bồ Tát, chứng đắc Phật, có công đức hay không? Chẳng có công đức. Vì sao? Họ 

vốn là Phật, vốn là Bồ Tát. Giác ấy là Bổn Giác, Bổn Giác vốn có. 

Quý vị mới biết những bậc đại thánh đại hiền giúp người, tâm địa thanh tịnh lắm, thật 

sự chẳng nhiễm mảy trần, chẳng có vọng niệm nào. Nếu tôi giúp quý vị như thế là có ân 

đối với quý vị. Đấy là vọng niệm, không có [vọng niệm ấy]! Chẳng có mảy may nào! 

Cho nên các Ngài thanh tịnh, tự tại, chúng ta nhất định phải hiểu điều này! Hiện thời, con 



 4[4] - “H{o l{ một vạch liền hay đứt, mỗi một quẻ trong kinh Dịch gồm s|u vạch, tức l{ hai 

 quẻ  đơn  chồng  lên  nhau.  Quẻ  Khiêm  có  tên  gọi  đầy  đủ  l{  Địa  Sơn  Khiêm,  gồm  quẻ  Khôn 

 chồng lên  quẻ  Cấn, phần H{o Từ  (giải  thích ý nghĩa của  mỗi  H{o trong  một  quẻ) đều  giải 

 thích cả s|u H{o của quẻ Khôn với ý nghĩa tốt đẹp, cả s|u c}u đều có chữ C|t. Chẳng hạn, h{o 

 thứ nhất được giải thích như sau: “Khiêm khiêm qu}n tử, dụng thiệp đại xuyên, C|t”. Theo 

 c|c nh{ chú giải, c}u n{y phải hiểu l{: Bậc qu}n tử khiêm tốn, có trí huệ, nên có thể tu th}n, 

 tề gia, trị quốc, bình thiên hạ, giống như có chiếc thuyền vững ch~i có thể vượt sông to sóng 

 cả an to{n, nên bảo l{ tốt l{nh.” 

Tập 01  19 



người hiểu lầm Phật giáo rất sâu, khi chúng ta giảng giải, phải đặc biệt giảng rõ ràng. 

Người Ấn Độ nói Phật, người Hán nói “thánh nhân”. Phật nghĩa là gì? Nghĩa là giác ngộ. 

Thánh (聖) là gì? Thánh có nghĩa là hiểu rõ! Hiểu rõ chẳng phải là giác ngộ ư? Giác ngộ 

chẳng phải là hiểu rõ ư? Bởi lẽ, Tự - Tha là một, chẳng hai. Chúng ta xưng tụng Khổng 

Tử  là  Chí  Thánh  Tiên  Sư,  chúng  ta  cũng  có  thể  xưng  tụng  Phật  giống  như  vậy:  “Chí 

 Thánh Bổn Sư”. Dùng cách xưng hô như vậy, mọi người sẽ chẳng cảm thấy mê hoặc, sẽ 

không  nói  Phật  giáo  là  tôn  giáo.  Chí  Thánh  Bổn  Sư,  về  căn  bản  là  một  bậc  thầy.  Các 

Ngài đều dạy chúng ta  “thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu cổ” . Hai câu nói này của Khổng 

Tử được chép trong sách Luận Ngữ, còn hai câu này của Phật được ghi ở nơi đâu? Trong 

kinh Hoa Nghiêm, [tức là trong lời giảng về] tựa đề của bộ Tứ Thập Hoa Nghiêm, Thanh 

Lương đại sư bảo đức Phật còn nói viên mãn hơn Khổng Tử. Ngài nói đức Thế Tôn từng 

bảo hết thảy các kinh do lão nhân gia đã nói trong bốn mươi chín năm đều do cổ Phật đã 

nói; đối với các kinh do cổ Phật đã nói, đức Phật chẳng nói thêm một chữ nào,  “thuật nhi 

 bất tác” , Ngài nói đến mức độ ấy, đúng hay không? Đúng! Vì sao? Phật hiện tại và cổ 

Phật chẳng khác, sở chứng của Phật hiện tại là sở chứng của cổ Phật, sở thuật của Phật 

hiện tại là sở thuật của cổ Phật, chẳng khác nhau! 

Như vậy thì chúng ta thực hiện hai câu này ra sao? Thực hiện trong lần này. Đây là 

lần thứ mười một tôi giảng bộ kinh này, dùng Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa, hoàn toàn dựa 

theo bản chú giải của thầy Hoàng Niệm Tổ. Chúng ta báo ân, báo ân cụ Hạ đã vì chúng ta 

hội tập một bộ sách viên mãn như vậy, hy hữu khó gặp gỡ! Tôi tin cụ Hạ chẳng phải là 

người  thường,  mà  là  bậc  tái  lai.  Tôi  từng  hỏi  cụ  Hoàng.  Cụ  Hoàng  khẽ  gật  đầu,  bảo: 

“Chớ nên nói điều này với người ngoài”.  Chúng tôi biết, trong tâm hiểu rõ: Lão cư sĩ 

Hoàng Niệm Tổ cũng không phải là người tầm thường, trong hoàn cảnh khó khăn như 

thế mà viết ra một bộ chú giải như vậy, quá khó có! Sưu tập lắm tài liệu như thế. Tôi đã 

đến nhà cụ vài lần, thấy các tài liệu chất đống trong thư phòng. Quả thật là Tam Bảo gia 

trì, gần như cụ nghĩ đến thứ gì, đều có người tặng cho. Người tầm thường có thể được 

như vậy hay chăng? Bộ kinh hay như thế, bản chú giải tuyệt như thế, nếu chúng ta chẳng 

sốt sắng học tập, sao chẳng phụ lòng cụ Hạ? Sao chẳng khiến cụ Hoàng thất vọng? Sao 

khỏi phụ lòng Thích Ca Mâu Ni Phật đã nhiều lần tuyên giảng bộ kinh này? Báo ân Phật, 

báo ân thầy, báo ân quốc gia, báo ân chúng sanh, chúng ta dùng phương pháp diễn nghĩa 

này cũng là nghiêm túc, cẩn thận học tập. Đó là nhân duyên giảng kinh lần này. Trong 

thời đại này, phương thức báo ân cụ thể là phải dùng phương pháp này, chúng tôi làm 

trước tiên. Hôm nay đã hết thời gian, chúng ta học tập tới đây. Ngày mai, chúng ta sẽ bắt 

đầu học từ phần Tiền Ngôn (lời mở đầu). À! Cám ơn mọi người. 





20  Tập 01 



Tập 02 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Thưa chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin ngồi xuống. Xin hãy xem Phật Thuyết Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh Giải. 

Ba chữ Hội Tập Bản chẳng cần đến, từ Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh Giải bèn có 

thể hiểu rõ. Chúng ta dùng bản này do lão cư sĩ Hạ Liên Cư ở huyện Vận Thành, tỉnh 

Sơn Đông hội tập, người chú giải là lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Cụ Hoàng cũng là một vị 

Kim  Cang  Thượng  Sư  bên  Mật  Tông.  Chú  giải  có  tất  cả  bốn  quyển,  nay  chúng  ta  in 

thành một tập. Bản quý vị vừa xem, tức là bản tôi đang cầm đây được chỉnh lý vào năm 

ngoái. Bản này được lưu thông rất nhiều, trong ngoài nước, hồi mười năm trước, chúng 

tôi in lần đầu một vạn bản. Sau này, gần như hàng năm đều có số lượng bản in tương 

đương được lưu thông. Xin xem quyển thứ nhất. Chúng ta học tập lần này, hoàn toàn học 

tập bản chú giải của cụ Hoàng. Chúng ta báo đáp vị lão nhân này lúc tuổi già đã một 

phen khổ tâm, kế thừa hoằng nguyện của thầy, mong muốn Tịnh Tông được vĩnh viễn 

truyền thừa. Trong ngày hôm qua, chúng tôi đã báo cáo nhân duyên này với quý vị. 

Hôm nay chúng ta xem quyển thứ nhất.  “Tùng tiền ngôn, khái yếu, chí chánh thích 

 kinh văn đệ nhất phẩm chí đệ tam phẩm”  (Từ lời nói đầu, phần khái yếu cho tới phần 

giải thích chánh kinh từ phẩm thứ nhất tới phẩm thứ ba), cho biết nội dung quyển thứ 

nhất  là  giảng  đến  phẩm  thứ  ba  [của  chánh  kinh].  Cả  bộ  kinh  có  bốn  mươi  tám  phẩm. 

Trước hết, chúng ta xem phần thứ nhất là Tiền Ngôn (lời nói đầu).  “Phù Tịnh Độ pháp 

 môn giả, nãi Nhất Thừa liễu nghĩa, vạn thiện đồng quy, tam căn phổ bị, phàm thánh tề 

 thâu, hoành siêu tam giới, kính đăng tứ độ, cực viên cực đốn, bất khả tư nghị chi vi diệu 

 pháp môn dã”  (Pháp môn Tịnh Độ là Nhất Thừa liễu nghĩa, muôn điều thiện cùng quy 

vào, độ khắp ba căn, phàm lẫn thánh đều được tiếp độ, vượt khỏi tam giới theo chiều 

ngang, mau chóng vượt lên bốn cõi, cực viên, cực đốn, là pháp môn vi diệu chẳng thể 

nghĩ bàn). Đoạn mở đầu này là một tiểu đoạn nhằm tán thán Tịnh Độ, tán thán Tịnh Độ 

đến tột bậc. Có đúng là như vậy hay chăng? Phật Thích Ca giảng kinh thuyết pháp bốn 

mươi chín năm, trong bốn mươi chín năm nói rất nhiều kinh, bộ kinh nào trọng yếu nhất, 

kinh nào là kinh bậc nhất? Chúng ta nghĩ như vậy,  chẳng biết cổ nhân đã sớm có cách 

nói như vậy. Trong thời đại Tùy - Đường, các vị đại đức phương Đông lẫn phương Tây, 

phương Đông là những cao tăng, tổ sư đại đức Trung Quốc, phương Tây là các vị đại sư 

Tập 02  21 



từ Ấn Độ sang phương Đông truyền đạo, dịch kinh. Trong đó, còn bao gồm các đại đức 

Nhật Bản hay Hàn Quốc tới học ở Trung Quốc. Sau đó, họ trở về nước, đều thành bậc 

tông sư trong nước mình, như mười ba tông phái của Nhật Bản5[5] đều từ Trung Quốc truyền sang. Đi về phương Nam còn bao gồm  Việt Nam; do vậy, Phật giáo Việt Nam 

cũng từ Trung Quốc truyền sang. Thuở ấy, có tổ sư đại đức nêu ra câu hỏi như thế này: 

Trong các bộ kinh do đức Thế Tôn đã nói trong bốn mươi chín năm, bộ kinh nào có thể 

đại diện cho kinh giáo cả một đời đức Thế Tôn? Các vị đại đức gần như đều công nhận 

Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, mọi người công nhận. Bất  luận tông, phái 

nào cũng đều thừa nhận. Do vậy, kinh Hoa Nghiêm biến thành căn bản pháp luân trong 

Phật pháp, giống như một cây to, đây là cội, đây là rễ, tất cả các chi phái đều từ căn bản 

này mà phát triển ra. Lại truy cứu đến chỗ cuối cùng của kinh Hoa  Nghiêm, kinh Hoa 

Nghiêm  là  căn  bản, chỗ  quy  túc  cuối  cùng  của  kinh  Hoa  Nghiêm  là  mười  đại  nguyện 

vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc. Đây là khí tượng6[6]như thế nào? 

Bổn Sư của thế giới Hoa Tạng là Tỳ Lô Giá Na Như Lai. Văn Thù, Phổ Hiền giúp Tỳ 

Lô Giá Na Phật giáo hóa chúng sanh, họ là hai đại đệ tử thủ lãnh trong hàng đệ tử. Văn 

Thù  chủ  trì  Giải  Môn,  tượng  trưng  cho  trí  huệ;  Phổ  Hiền  chủ  trì  Hạnh  Môn,  tượng 

trưng cho tu chứng. Một đằng là Hạnh Môn, một đằng là Giải Môn. Đến cuối cùng, Phổ 

Hiền  Bồ  Tát,  kinh  Hoa Nghiêm  lấy  Thiện  Tài  đồng  tử  làm  đại  biểu,  dùng  mười  đại 

nguyện vương dẫn về Cực Lạc. Qua kinh điển, chúng ta thấy hai vị Bồ Tát này: Văn Thù 

là thầy của bảy vị Phật, học trò đều thành Phật, nhiều người đã thành Phật, lão nhân gia 

vẫn giữ thân phận Bồ Tát, vẫn phù tá Tỳ Lô Giá Na Phật dạy dỗ hàng Pháp Thân đại sĩ, 

từ bi đến tột bậc! Đây gọi  “đảo giá Từ hàng”  (thả chiếc bè Từ). Ngài đã thành Phật, bèn 

lui xuống địa vị Bồ Tát, điều này có ý nghĩa biểu thị pháp rất sâu. Phật dạy chúng sanh 

chẳng  dễ,  vì  sao?  Phật  tượng  trưng  cho  bản  thể,  tượng  trưng  Pháp  Tánh.  Pháp  Tánh 



 5[5] Mười ba tông ph|i của Phật gi|o Nhật Bản l{ 1) Hoa Nghiêm Tông (do Lương Biện s|ng 

 lập). 2) Thiên Đ{i Tông (do Tối Trừng s|ng lập). 3) Ph|p Tướng Tông (do Đạo Chiêu s|ng 

 lập). 4) Luật Tông (do Gi|m Ch}n s|ng lập). 5) L}m Tế Tông (do Vinh T}y s|ng lập). 6) T{o 

 Động Tông (do Đạo Nguyên v{ O|nh Sơn s|ng lập). 7) Ho{ng B| Tông (do Ẩn Nguyên Long 

 Kỳ s|ng lập). 8) Nhật Liên Tông (do Nhật Liên s|ng lập). 9) Dung Thông Niệm Phật Tông (do 

 Lương Nhẫn s|ng lập). 10) Thời Tông (do Nhất Biến s|ng lập). 11) Tịnh Độ Tông (do Ph|p 

 Nhiên s|ng lập). 12) Tịnh Độ Ch}n Tông (do Th}n Loan s|ng lập). 13) Ch}n Ngôn Tông (do 

 Không Hải s|ng lập). Tuy có mười ba  tông, nhưng nếu xét đến ph|p môn h{nh trì v{ kinh 

 điển ch|nh yếu l{m chỗ y cứ thì chỉ có bảy tông l{ Hoa Nghiêm (Hoa Nghiêm Tông), Thiên 

 Thai  (Thiên  Đ{i  Tông,  Nhật  Liên  Tông),  Duy  Thức  (Ph|p  Tướng  Tông),  Luật  Tông,  Thiền 

 Tông (L}m Tế, T{o Động, Ho{ng B|), Tịnh Độ (Dung Thông Niệm Phật Tông, Thời Tông, Tịnh 

 Độ Tông, Tịnh Độ Ch}n Tông) v{ Mật Tông (Ch}n Ngôn Tông). 

 6[6] – “Chữ Khí Tượng ở đ}y không có nghĩa l{ thời tiết m{ có nghĩa l{ bối cảnh, tình huống 

 chung.” 

22  Tập 02 



không có tướng, Pháp Tánh là gì? Pháp Tánh là Thường Tịch Quang. Chúng ta gọi cõi 

cao nhất trong bốn cõi Tịnh Độ là Thường Tịch Quang Tịnh Độ,  “thường tịch”  chỉ Pháp 

Tánh. Thường Tịch Quang chẳng phải là vật chất, mà cũng chẳng phải là tinh thần; cả hai 

phương diện này đều chẳng bàn luận được, do không có cách nào, nên gọi nó là Thường 

Tịch Quang.  “Thường”  là vĩnh hằng bất biến, chữ Thường mang ý nghĩa này!  “Tịch”  là 

thanh tịnh tịch diệt. Quý vị thấy Lục Tổ Huệ Năng đại sư đã kiến tánh, câu nói đầu tiên 

là:  “Nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh” , Tịch mang ý nghĩa này. Diệt là gì? Diệt là diệt 

hết  thảy  phiền  não.  Kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  phiền  não  là  “vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước”. Trong giáo pháp Đại Thừa, vọng tưởng được gọi là Vô Minh phiền não, hoặc gọi 

là Căn Bản Vô Minh, phân biệt được gọi là Trần Sa phiền não; kinh Đại Thừa gọi chấp 

trước là Kiến Tư phiền não. Danh xưng khác nhau, ý nghĩa hoàn toàn tương đồng. Đối 

với những điều kinh Hoa Nghiêm đã nói, chúng ta hiểu dễ dàng, nhưng rất khó thể hiểu 

nổi ý nghĩa chân thật, chúng ta hiểu theo kiểu nuốt trộng quả táo. Do vậy, Căn Bản Vô 

Minh, Trần Sa, Kiến Tư như kinh Đại Thừa đã nói chẳng dễ hiểu cho lắm, nhưng giảng 

giải sẽ trở nên dễ lý giải hơn. Do vậy, chúng ta biết: Những danh từ thuật ngữ trong kinh 

giáo là bất định, đức Phật chẳng có pháp nhất định để nói. Do vậy, chúng ta  “y nghĩa, 

 chẳng y ngữ” , quý vị phải hiểu ý nghĩa của chúng, đừng chấp trước nơi ngôn ngữ, văn 

tự,  danh tướng,  đều  chẳng  cần  chấp  trước.  Hiểu  những  ý  nghĩa  được  tượng  trưng  bởi 

chúng là được rồi! 

Do vậy, chúng ta học Phật, phải biết tư tưởng trung tâm trong giáo pháp suốt một đời 

Thích Ca Mâu Ni Phật là gì? Là Tịnh Độ. Trong hội Hoa Nghiêm, ta thấy Văn Thù, Phổ 

Hiền suất lãnh bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ của thế giới Hoa Tạng, từ Sơ Trụ 

Bồ Tát đến Thập Địa Bồ Tát, kể cả Đẳng Giác là bốn mươi mốt địa vị; Thập Trụ, Thập 

Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa bốn mươi địa vị, thêm địa vị Đẳng Giác, là bốn mươi 

mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, đến nơi đâu? Đến thế giới Cực Lạc, lễ bái A Di Đà Phật. 

Quý vị hãy suy ngẫm cảnh giới này, sẽ thấy Tỳ Lô Giá Na Phật có lòng độ lượng rất lớn! 

Nếu nói theo chúng ta hiện thời, chúng ta theo một vị thầy, nghiễm nhiên phát hiện một 

vị thầy tốt đẹp, bèn dẫn hết các đồng học sang chỗ vị thầy kia, trong lòng vị thầy này sẽ 

nghĩ như thế nào? Chẳng phải là rất khó chịu ư? Đó là phản thầy, nghịch đạo! Không 

những Tỳ Lô Giá Na Phật chẳng phản đối, mà Tỳ Lô Giá Na Phật còn vui vẻ: “Tốt! Các 

quý vị sang đó hay lắm! Sang gặp A Di Đà Phật”. Vì sao? A Di Đà Phật và Tỳ Lô Giá 

Na Phật bất nhị, là một, chẳng hai. Vì sao sang thế giới Cực Lạc? Cực Lạc thế giới A Di 

Đà Phật có phương tiện thiện xảo, giúp quý vị tu hành chứng quả, rút ngắn thời gian rất 

nhiều. Trong thế giới Hoa Tạng, chúng ta nói về bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo, 

chứng đắc Phật quả rốt ráo viên mãn phải mất thời gian bao lâu? Ba đại A-tăng-kỳ kiếp. 

Ba đại A-tăng-kỳ kiếp là nói như thế này: Chẳng phải là tính từ hiện tại, chẳng phải vậy! 

Mà bắt đầu tính từ lúc quý vị minh tâm kiến tánh, chưa minh tâm kiến tánh chẳng tính! 

Minh  tâm  kiến  tánh  là  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo  hay  Sơ  Địa  Bồ  Tát  trong  Biệt 

Tập 02  23 



Giáo, bắt đầu tính từ ngày đó, cần thời gian dài ngần ấy. Đến Tây Phương Cực  Lạc thế 

giới thì sao? Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới trong một ngày bèn viên mãn, đó gọi là 

gì? Niệm và kiếp viên dung chẳng thể nghĩ bàn! Vì thế, quý vị nói xem: Thế giới Cực 

Lạc rất thù thắng! Cho nên, cổ đại đức bảo: Khi truy cứu [đâu là] tột đỉnh của Phật pháp, 

từ Hoa Nghiêm chúng ta truy tới Vô Lượng Thọ, kinh Hoa Nghiêm tới cuối cùng trở về 

kinh Vô Lượng Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ chuyên giảng thế giới Cực Lạc. 

Kinh Vô Lượng Thọ có chín bản, có thể nói bản này của lão cư sĩ Hạ Liên Cư là bản 

hay nhất; trong năm bản dịch, bản này được coi là bản hoàn chỉnh nhất, đây là công trình 

tổng  hợp  hoàn  thiện  năm  bản  dịch  gốc.  Từ  đời  Tống  trở  đi,  đã  có  người  muốn  làm 

chuyện này, Vương Long Thư hoàn thành đầu tiên. Trong phần sau, chúng tôi sẽ báo cáo 

tỉ mỉ. Ông ta hội tập khá lắm, nhưng vẫn có tỳ vết, chưa phải là tận thiện, tận mỹ. Về sau, 

trong niên hiệu Hàm Phong nhà Thanh, cư sĩ Ngụy Mặc Thâm hội tập lần thứ hai, đương 

nhiên hay hơn bản của Vương Long Thư. Vương Long Thư chỉ đọc bốn bản dịch gốc, 

còn Ngụy Mặc Thâm xem trọn năm bản dịch gốc, hội tập cũng khá, nhưng vẫn chưa tận 

thiện, tận mỹ, trong ấy có vấn đề. Mãi cho tới cuối cùng, đầu thời Dân Quốc, lão cư sĩ Hạ 

Liên Cư hội tập lần thứ ba. Rất lạ lùng, ba lần hội tập đều là tại gia cư sĩ, tại gia Bồ Tát, 

cho thấy pháp môn Tịnh Độ có duyên vô cùng thù thắng với kẻ tại gia, cho nên ba lần hội 

tập đều do hàng tại gia. Trong ấy, có nghĩa thú biểu thị pháp sâu xa, thành tựu thù thắng 

khôn sánh, trong những phần sau chúng ta sẽ thấy những điều này. 

Mở đầu, cụ Hoàng giới thiệu với chúng ta, cụ bảo pháp môn này là Nhất Thừa Liễu 

Nghĩa. Kinh Nhất Thừa là gì? Chúng ta thường thấy Nhị Thừa, Nhị Thừa là Đại Thừa và 

Tiểu Thừa, đó gọi là Nhị Thừa. Tam Thừa là Thanh Văn Thừa, Duyên Giác Thừa, và Bồ 

Tát Thừa, tức là tách Tiểu Thừa thành Thanh Văn và Duyên Giác. Thanh Văn là A La 

Hán, Duyên Giác là Bích Chi Phật. Tách [Tiểu Thừa] thành hai, Bích Chi Phật cao hơn A 

La Hán  một chút. Đó là Tam Thừa. Trong kinh Pháp Hoa, đức Thế tôn đã nói rõ chư 

Phật Như Lai ứng hóa trong thế gian này để giáo hóa chúng sanh. Phẩm Phương Tiện của 

kinh Pháp Hoa có nói:  “Thập phương Phật độ trung, duy hữu Nhất Thừa pháp, vô nhị, 

 diệc  vô  tam,  trừ  Phật  phương  tiện  thuyết”  (Trong  mười  phương  cõi  Phật,  chỉ  có  pháp 

Nhất  Thừa,  không  hai,  cũng  không  ba,  trừ  Phật  nói  phương  tiện).  Bài  kệ  này  hết  sức 

trọng yếu, nói cách khác, đức Phật giảng Tam Thừa hay giảng Nhị Thừa là nói phương 

tiện; nói chân thật thì sao? Nói chân thật là pháp Nhất Thừa. Nhất Thừa là Phật thừa, nói 

cách khác, pháp môn này nhằm dạy người ta thành Phật, lại còn thành Phật ngay trong 

một đời; đó là pháp Nhất Thừa. Đại Thừa là thành Bồ Tát, trong một đời này, quý vị tu 

đến quả vị tối cao là Bồ Tát; đó là Đại Thừa. Nếu trong đời này, quý vị tu thành A La 

Hán hay tu thành Bích Chi Phật thì là Tiểu Thừa. Giống như chúng ta đi học, Nhất Thừa 

là gì? Nhất Thừa là lớp Tiến Sĩ nghiên cứu sinh. Trong đời này, quý vị đạt được học vị 

(degree) tối cao, Đại Thừa là lớp Thạc Sĩ (Cao Học, Master), Tiểu Thừa là Học Sĩ (Cử 

Nhân, Bachelor). Tốt nghiệp Đại Học là Học Sĩ. [Tam Thừa] là danh xưng của ba loại 

24  Tập 02 



học vị trong Phật môn, cần phải biết điều này! Pháp môn nào có thể chứng đắc Phật quả 

rốt ráo trong một đời sẽ gọi là Nhất Thừa, pháp môn ấy cũng là pháp môn Nhất Thừa, 

kinh ấy cũng là kinh Nhất Thừa. 

Trước  hết,  chúng  tôi  giảng  chữ  Nhất  Thừa  theo  cách  giải  thích  thông  thường  trong 

kinh Phật: Thừa (乘) là ví như cỗ xe, cổ nhân dùng xe làm tỷ dụ. Đại Thừa là cỗ xe lớn. 

Thời cổ, xe lớn là xe ngựa. Xe ngựa to, có thể ngồi được nhiều người. Tôi nhớ lúc nhỏ đi 

học tại Nam Kinh, đi học bằng xe ngựa, một cỗ xe ngựa chở được bao nhiêu học trò? 

Mười bốn đứa, ngồi xe ngựa đi học. Sau khi Kháng Chiến thắng lợi, xe ngựa vẫn còn. 

Sau khi Kháng Chiến thắng lợi, nhằm năm Dân Quốc 34 hay năm Dân Quốc 35 (1946), 

tôi học tại Nam Kinh, thuở ấy xe ngựa rất nhiều, xe bus không nhiều lắm. Tiểu Thừa là 

xe dê hay xe nai. Xe dê hay xe nai khá nhỏ, chỉ ngồi được một, hai người. Trong kinh 

Pháp  Hoa,  đức  Phật  dùng  điều  này  làm  tỷ  dụ.  “Thừa”  có  nghĩa  là  chuyên  chở.  “Phật 

 thuyết Nhất Thừa chi pháp, vị linh chúng sanh, y thử tu hành, xuất ly sanh tử khổ hải, 

 vận chí Niết Bàn bỉ ngạn”  (Phật nói pháp Nhất Thừa để làm cho chúng sanh nương theo 

pháp này tu hành, thoát khỏi biển sanh tử, chở đến bờ Niết Bàn bên kia). Niết Bàn này là 

Niết Bàn rốt ráo. Niết Bàn của Tiểu Thừa cũng gọi là Niết Bàn, nhưng là Thiên Chân 

Niết Bàn. Tiểu Thừa thoát sanh tử là thoát khỏi sự sanh tử trong lục đạo luân hồi, cho 

nên họ chứng đắc Thiên Chân Niết Bàn. Đại Thừa lìa hai thứ sanh tử: Loại thứ nhất là 

Phần  Đoạn sanh tử, nay [thọ mạng của]  chúng ta là từng thời kỳ, từng giai đoạn một. 

Loại thứ hai là Biến Dịch sanh tử. Biến Dịch sanh tử chẳng dễ hiểu. Ví như chúng ta đi 

học, chúng ta học lớp Một; học lớp Một xong, năm sau lên lớp Hai, lớp Một đã chết, lớp 

Hai bèn sanh, mang ý nghĩa này. Nói lên điều gì? Chúng ta đang đi trên đường Bồ Đề, 

bất luận là Đại Thừa hay Tiểu Thừa, Tiểu Thừa có tám địa vị, theo kinh Hoa Nghiêm, 

Đại Thừa có bốn mươi mốt địa vị. Quý vị tiến lên từng bước một, vừa rời khỏi địa vị 

dưới, lên địa vị trên, bèn gọi là Biến Dịch. Biến Dịch chẳng phải là sanh tử thật sự. Vì 

sao dùng [danh từ] sanh tử? Sanh tử khổ lắm! Quý vị leo lên một lớp cũng rất khổ cực, 

phải làm bài tập, chẳng dễ gì lên lớp. Do vậy, quý cũng phải nếm những nỗi khổ sở, mới 

có thể tiến cao hơn. Quý vị thấy  một người từ Tiểu Học, Trung Học, Đại Học, học tới 

nghiên cứu sinh, cũng phải học mất hai mươi mấy năm. Quý vị phải hứng chịu rất nhiều 

khổ sở mới có thể giành được học vị; đó là Biến Dịch sanh tử. Từ A La Hán trở lên, đã 

thoát khỏi lục đạo.Trong lục đạo có cả hai loại [sanh tử], Biến Dịch cũng có, mà Phần 

Đoạn cũng có. Ngoài lục đạo là tứ thánh pháp giới. Trong tứ thánh pháp giới có Biến 

Dịch, nhưng không có Phần Đoạn sanh tử. Trong lục đạo có nỗi khổ sanh tử, ngoài lục 

đạo chẳng có, nhưng có Biến Dịch. Tu hành cũng chẳng phải là chuyện rất dễ dàng, cũng 

phải nghiêm túc, nỗ lực, tinh tấn, lại còn phải buông xuống phân biệt, buông bỏ tập khí 

phân biệt, rồi buông vọng tưởng xuống. Buông vọng tưởng xuống, mười pháp giới chẳng 

còn, bèn đạt tới Nhất Chân pháp giới, đạt đến cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật 

Như Lai. 

Tập 02  25 



Đức  Thế  Tôn  đã  có  mục  tiêu  thật  sự  là  mong  cho  hết  thảy  chúng  sanh  mau  chóng 

thành Phật giống như Ngài; nhưng căn tánh của chúng sanh không giống nhau, mê hoặc 

có sâu hay cạn, tập khí khác nhau. Mê sâu, tập khí nặng, sẽ chẳng thể tiếp nhận pháp Đại 

Thừa, nên [đức Phật] bèn dùng pháp phương tiện. Ví như thầy và cha mẹ chúng ta đều 

mong chúng ta đạt được học vị Tiến Sĩ, nhưng học vị Tiến Sĩ chẳng dễ gì đạt được, làm 

cách nào đây? Mở trường học, lập ra Tiểu Học, Trung Học, Đại Học, nâng [trình độ của] 

quý vị lên từ từ. Trung Học, Tiểu Học, Đại Học đều là phương tiện quyền xảo, chương 

trình Tiến Sĩ mới là mục tiêu thật sự, đức Phật dạy học cũng giống như vậy. Quý vị thấy 

đức Thế Tôn sau khi giác ngộ dưới cội Bồ Đề, đại triệt, đại ngộ, thuật bày viên mãn cảnh 

giới Ngài đã ngộ nhập, nói suốt mười bốn ngày. Mười bốn ngày ấy là nói trong Định, 

chúng ta thấy Phật Thích Ca nhập Định dưới cội Bồ Đề, đâu biết Ngài giảng kinh nơi đó, 

giảng kinh gì? Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, là cảnh giới do chính Ngài 

chứng  đắc.  Chúng  ta  nhìn  lại  Trung  Quốc,  vào  đời  Đường,  Huệ  Năng  đại  sư  cũng  đã 

minh tâm kiến tánh. Trong phương trượng thất của hòa thượng Ngũ Tổ Nhẫn, Ngũ Tổ 

giảng kinh Kim Cang cho Sư. Huệ Năng đại sư không biết chữ, đương nhiên chẳng có 

quyển kinh, Tổ giảng đại ý Kim Cang Kinh, giảng đến chỗ  “Ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ 

 tâm”  (Đừng trụ vào đâu để sanh tâm), Sư đại triệt đại ngộ. Sư cũng nói ra cảnh giới của 

chính mình, thốt ra năm câu. Năm câu ấy chẳng khác gì kinh Hoa Nghiêm do Thích Ca 

Mâu Ni Phật đã nói. Kinh Hoa Nghiêm rút gọn thành năm câu ấy, mà năm câu ấy triển 

khai sẽ thành Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh. 

Huệ Năng đại sư nói năm câu, câu đầu tiên là:  “Nào ngờ tự tánh, vốn tự thanh tịnh” , 

không nghĩ đến, kiến tánh rồi, nào ngờ tánh vốn sẵn thanh tịnh, chưa từng bị ô nhiễm. Tự 

tánh của chúng ta có ô nhiễm hay không? Không! Ô nhiễm sẽ chẳng thật, sẽ biến thành 

đồ giả. Chúng ta nói ô nhiễm là thứ gì vậy? A Lại Da ô nhiễm, A Lại Da là vọng tâm; tự 

tánh là chân tâm, chân tâm chưa từng bị ô nhiễm. Do vậy, nhiễm là vọng tâm. Nay chúng 

ta đang mê, nhưng thật sự chẳng biết, ngỡ giả là thật, thiệt thòi ở chỗ này! Câu thứ hai 

là: “Nào  ngờ  tự  tánh,  vốn  chẳng  sanh  diệt” .  Vốn  chẳng  sanh  diệt  là  Đại  Bát  Niết  Bàn, 

đây là khát vọng tha thiết bất sanh bất diệt của tất cả các tôn giáo tại Ấn Độ thời cổ. Hiện 

tại,  mỗi  tôn  giáo  đều  nói  “sống  đời  đời”  chính  là  ý  nghĩa  này.  Có  sống  đời  đời  hay 

không? Có! Cái Ngã thật sự sẽ sống mãi, Giả Ngã có sanh tử, cái Ngã ấy là giả, chẳng 

thật! Quý vị hiểu rõ chuyện này sẽ rất thoải mái, thảnh thơi, chẳng còn sợ hãi. Những thứ 

ấy là giả, mặc cho nó sanh diệt như thế, Chân Ngã vĩnh hằng bất diệt. Quý vị tìm lại cái 

thật này, đức Phật dạy chúng ta tìm cái thật. Đây là đại sự. 

Ngài nói câu thứ ba rất hay:  “Nào ngờ tự tánh vốn tự trọn đủ” , trọn đủ gì vậy? Trong 

kinh Hoa Nghiêm, đức Thế tôn đã nói một câu nhằm căn dặn rõ ràng, Phật dạy:  “Hết 

 thảy  chúng  sanh  đều  có  trí  huệ  và  đức  tướng  của  Như  Lai” .  Đây  là  “vốn  tự  trọn 

 đủ” .  “Như Lai”  là nói về tự tánh. Trong giáo pháp Đại Thừa, quý vị thấy nói Phật, nói 

Như  Lai.  Trong  mười  đại nguyện  vương:  “Lễ  kính  chư  Phật, xưng  tán  Như  Lai” . Nói 

26  Tập 02 



Phật là nói theo Tướng; nói Như Lai là nói theo Tánh, khác  nhau ở chỗ này! Tướng là 

giả, Tánh là thật. Đây là chỗ khác nhau giữa hai danh từ này. Nói  “hết thảy chúng sanh 

 đều có trí huệ của Như Lai”  chính là nói đến tự tánh. Trong tự tánh của quý vị có trí huệ, 

trí huệ viên mãn. Đó là gì? Sẵn có trong tự tánh, chẳng phải do học được. Trí huệ viên 

mãn, không gì chẳng biết, không gì chẳng thể; đây là lời tán thán Thượng Đế của các tôn 

giáo  thông  thường.  Thượng  Đế  và  thần  chưa  chắc  có  [những  đặc  tánh  này],  nhưng  tự 

tánh thật sự có. Vì sao biết? Thượng Đế và thần cũng là chúng sanh trong lục đạo, thuộc 

thiên đạo. Họ vẫn chưa ra khỏi lục đạo, vẫn chưa thoát tam giới, vẫn là mê chẳng giác, 

phước báo lớn hơn chúng ta, trí huệ nhiều hơn chúng ta một chút, nhưng vẫn chưa đạt 

đến viên mãn rốt ráo! Tự tánh sẵn có trí huệ mới là viên mãn. Đây là gì? Khi nó ẩn, nhà 

Phật gọi là  “ẩn hiện” , ẩn là gì? Ví như cái màn huỳnh quang của chúng ta trong hiện 

thời, nhấn nút tắt đi, hình ảnh gì cũng chẳng có! Đó là  “Nào ngờ tự tánh, vốn tự sẵn đủ” . 

Quý vị chẳng thể nói chúng không có. Vặn đúng băng tần, chúng bèn hiện tiền. Vặn đúng 

băng  tần  thì  sao?  “Có  thể  sanh  vạn  pháp” ,  chúng  bèn  hiện  tiền.  Lúc  chẳng  hiện  tiền, 

chẳng thể bảo là không; khi hiện tiền, chẳng thể nói là có. Điều này được sách Vọng Tận 

Hoàn Nguyên Quán giảng rất rõ ràng, quý vị chẳng thể nói nó là có. Đây là chân tướng 

sự thật, chúng ta nên hiểu rõ. 

Ngài nói câu thứ tư:  “Nào ngờ tự tánh vốn chẳng lay động” , như như bất động, đây 

là một mấu chốt quan trọng nhất trong tu hành. Quý vị tu gì? Nhà Phật thường nói tám 

vạn bốn ngàn pháp môn, tu gì? Thưa quý vị, đều là tu Thiền Định, đều gọi là tam-muội. 

Tam-muội (Samādhi) là tiếng Phạn, Tam là Chánh, Muội là Định, [tam-muội] là Chánh 

Định. Vốn là Chánh Định, tâm quý vị vốn định, nay vì sao tâm loạn như thế? Loạn là 

vọng tâm, chẳng phải là chân tâm. Chân tâm vốn định, chưa hề bị dao động. Đó là năm 

câu nói  của  Huệ  Năng  đại sư  lúc  khai ngộ. Sau  khi  nói  ra  năm  câu này,  Ngũ  Tổ  bảo: 

“Được rồi”, truyền y bát cho Ngài. Truyền cho Ngài rồi như thế nào? Bảo Ngài hãy đi 

cho  nhanh,  tìm  nơi  lánh  nạn.  Lánh  nạn  gì?  Phải  biết  là  xưa  nay,  trong  ngoài,  đố  kỵ, 

chướng ngại ở đâu cũng chẳng tránh khỏi. Quý vị nói xem: Thần Tú đại sư ở đạo tràng 

của  Nhẫn  hòa  thượng  (tổ  Hoằng  Nhẫn)  bao  nhiêu  năm,  là  một  đồ  đệ  được  mọi  người 

kính ngưỡng nhất của Tổ; ai nấy đều cho rằng Ngũ Tổ truyền pháp, chắc chắn truyền cho 

Thần Tú, tại sao vô duyên vô cớ truyền cho người khác? Gã ấy trọn chẳng có ai biết đến, 

lại còn không biết chữ? Quý vị thấy ngài Huệ Năng đến núi Hoàng Mai làm gì suốt tám 

tháng? Giã gạo trong phòng chứa củi. Sư ở Hoàng Mai tám tháng, chưa từng vào Thiền 

đường, giảng đường cũng chẳng mò đến, chưa từng nghe kinh ngày nào, cớ sao Ngũ Tổ 

đem y bát truyền cho Ngài, ai phục? Chẳng ai phục, chắc chắn sẽ tìm Ngài gây sự, đoạt y 

bát về. Đấy là chuyện nhỏ, chuyện lớn là có thể còn hại mạng Ngài nữa kia! Do vậy, Tổ 

bảo Ngài đi cho nhanh, Ngài lập tức cầm y bát đi ngay. Trốn trong phường thợ săn mười 

lăm năm. Mười lăm năm ấy khiến mọi người dần dần quên đi chuyện này, Ngài mới ra 

mặt. Ra mặt, bèn gặp pháp sư Ấn Tông, Ấn Tông tuyệt lắm! Ngài Ấn Tông ở Lãnh Nam, 

Tập 02  27 



nay chúng ta gọi vùng ấy là Quảng Đông, khi ấy, gọi là Lãnh Nam, sư Ấn Tông là bậc 

cao tăng, giảng kinh, thuyết pháp bậc nhất. Đạo tràng giảng kinh của Ngài nay ở Quảng 

Châu, chùa nào ở Quảng Châu? Gió động, hay phan động, lão hòa thượng Bổn Hoán làm 

Trụ Trì [chùa ấy]. Tôi không nhớ nổi chùa nào ở Quảng Đông. Quang Hiếu Tự7[7], đúng rồi, chùa Quang Hiếu là nơi Sư giảng kinh Niết Bàn. 

Lục Tổ rời khỏi phường thợ săn đến Quảng Đông, gặp đạo tràng như vậy, ngồi ở phía 

sau nghe kinh. Nghe hai vị xuất gia đang biện luận, một người nói: “Lá phan treo bên 

ngoài  động”.  Quý  vị  thấy  lá  phan  đang  lay  động;  người  kia  nói:  “Chẳng  phải  là  phan 

động, mà là gió động”. Hai vị tranh luận không ngớt, Ngài nói chen vào một câu, Ngài 

nói: “Thưa  nhân  giả” ,  hết  sức  khiêm  hư,  vô  cùng  khách  sáo,  “nhân  giả”  (仁者: đấng 

nhân từ) là tiếng gọi bậc Bồ Tát, là cách xưng hô tôn kính nhất, Ngài gọi họ là  “nhân 

 giả” .  “Chẳng phải là gió động, cũng chẳng phải là phan động” , Ngài nói:  “Mà là tâm 

 của nhân giả động” . Khi nghe vậy, hết thảy  mọi người bội phục năm vóc sát đất. Ấn 

Tông giảng xong, bước xuống bục giảng, gặp mặt Tổ, liền hỏi, ngày nay chúng ta thường 

gọi sự đối đáp này là Thiền Cơ. Pháp sư Ấn Tông hỏi:  “Nghe nói ngài Hoàng Mai về sau 

 truyền pháp cho hành giả, có tên là Năng đại sư, chẳng lẽ là Ngài?”  Huệ Năng đại sư 

bèn thừa nhận. Sư bèn thỉnh cầu: “Ngài hãy giở y bát ra cho chúng tôi xem”. Y bát ấy là 

chứng minh, nhận đúng người rồi. Đối với kinh giáo, pháp sư Ấn Tông còn có chút vấn 

đề  bèn  thỉnh  giáo  đại  sư,  Ngài  đều  giải  thích  cho  pháp  sư.  Sau  đấy,  Ấn  Tông  làm  lễ 

xuống tóc xuất gia cho Tổ. Vì thế, Ấn Tông là thầy thế độ của Lục Tổ Huệ Năng đại sư. 

Nhưng sau khi xuống tóc, pháp sư Ấn Tông bái Tổ làm thầy, chuyện này chẳng phải là 

người thường [làm được]! Vị này là Phật hay Bồ Tát thị hiện, [nếu không], đâu có lòng 

độ lượng lớn như thế? Một vị cao tăng khắp vùng Lãnh Nam ngay lập tức bái Tổ làm 

thầy, địa vị của Huệ Năng đại sư liền cao trỗi. Ngay lập tức nâng lên cao. Nếu không, 

Huệ Năng đại sư muốn đạt tới địa vị sâu xa như thế, tối thiểu phải mất mười năm, hai 

mươi năm, còn nay là được đề cao ngay. Do vậy, tôi nghĩ ngài Ấn Tông là Bồ Tát thị 

hiện, hai vị này thổi kèn hòa tấu cho chúng ta xem, đâu phải là phàm nhân! 



 7[7]  Chùa Quang Hiếu ở thủ phủ Quảng Ch}u, tỉnh Quảng Đông. Chùa n{y rất cổ, nơi n{y 

 vốn l{ nh{ cũ Triệu Kiến Đức, ch|u nội của Nam Việt Vương Triệu Đ{ (cha của Trọng Thủy, 

 bố chồng công chúa Mỵ Ch}u). Thời Tam Quốc, đô úy Ngu Phiên do bị Ngô Vương Tôn Quyền 

 đ{y  xuống  Quảng  Ch}u,  đ~  mở  rộng  nơi  n{y  th{nh  chỗ  dạy  học.  Sau  khi  ông  ta  chết, 

 người nh{ sửa dinh thự của Ngu Phiên th{nh chùa, đặt tên l{ Chế Chỉ Tự. M~i đến thời Đông 

 Tấn, khi ng{i Đ{m Ma Da X| sang Quảng Ch}u hoằng ph|p, đ~ x}y ch|nh điện rộng hơn. Đến 

 đời  Tống,  chùa  được  đổi  tên  th{nh  B|o  Ân  Quảng  Gi|o  Tự.  Đến  niên  hiệu  Thiệu  Hưng  21 

 (1151) đời Tống, mới đổi th{nh Quang Hiếu Tự v{ tên n{y dùng m~i đến hiện thời. Dưới đời 

 Lương thời Nam Bắc Triều, sa môn Trí Duợc của Ấn Độ đ~ trồng một c}y Bồ Đề tại giới đ{n 

 của chùa n{y v{ huyền ký: “Sau n{y sẽ có một vị nhục th}n Bồ T|t thọ giới tại đ}y”. Lời huyền 

 ký n{y ứng nghiệm v{o trường hợp tổ Huệ Năng. 

28  Tập 02 



Năm  câu  nói  ấy  của  Ngài  mở  rộng  ra  sẽ  là  kinh  Hoa  Nghiêm,  từng  câu,  từng  chữ 

trong kinh Hoa Nghiêm chẳng rời khỏi năm câu ấy! Do vậy, Huệ Năng đại sư chứng đắc 

cùng một cảnh giới với Thích Ca Mâu Ni Phật. Một vị dùng thân Phật, dùng thân phận 

Phật xuất hiện, phẩm Phổ Môn có nói:  “Nên dùng thân Phật để độ được, liền hiện thân 

 Phật để thuyết pháp” . Ngài Huệ Năng ở Trung Quốc, nên dùng thân tỳ-kheo xuất hiện, 

liền hiện thân tỳ-kheo để thuyết pháp, chẳng khác gì nhau! Chúng ta phải biết điều này! 

Phật pháp bình đẳng, đây là pháp Nhất Thừa. Vì thế, Thiền Tông Trung Quốc là Nhất 

Thừa, nhưng Đại Thừa không nhất định [là Nhất Thừa]. Cổ đại đức bảo kinh Nhất Thừa 

chỉ có ba bộ là Hoa Nghiêm, Pháp Hoa và Phạm Võng. Hết sức đáng tiếc là kinh Phạm 

Võng  chẳng  truyền  sang  Trung  Quốc.  Đó  là  một  bộ  kinh  lớn,  phân  lượng  chẳng  khác 

kinh Hoa Nghiêm cho lắm. Chỉ có một phẩm được truyền sang Trung Quốc là Bồ Tát 

Tâm Địa Giới Phẩm, tức Bồ Tát Giới, truyền mỗi mình phẩm này, hai quyển, chẳng thấy 

những phẩm  khác. Kinh  hoàn  chỉnh  là hai  bộ  Hoa  Nghiêm  và  Pháp  Hoa. Đối với kinh 

Pháp Hoa, vì sao có thể khẳng định là kinh Nhất Thừa? Kinh Nhất Thừa là thành Phật 

trong một đời. Trong phẩm Đề Bà của kinh Pháp Hoa có nói long nữ tám tuổi thành Phật; 

rồng là súc sanh. Long nữ tám tuổi, nghe Văn Thù Bồ Tát giảng kinh trong cung rồng, cô 

ta nghe hiểu, giác ngộ, minh bạch. Chư vị phải biết: Nghe pháp khai giải, đoạn nghi sanh 

tín, lập tức thành tựu Hạnh môn. Hạnh môn là gì? Buông xuống! Quý vị thấy trong kinh 

Đại Thừa, đức Phật thường nói: Chỉ cần quý vị có thể buông ba thứ phiền não là vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, quý vị liền thành Phật. Do vậy, chúng tôi tin rằng: 

Sau khi long nữ nghe hiểu, bèn buông xuống. Sau khi buông xuống, đến núi Linh Thứu 

gặp Thích Ca Mâu Ni Phật; sau khi lễ Phật liền hiện thân Phật, thành Đẳng Chánh Giác 

trong thế giới Vô Cấu ở phương Nam. Đấy là kinh Pháp Hoa. 

Chúng ta thấy cuối kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài viên chứng vô thượng Bồ Đề trong 

một đời, Ngài đắc Căn Bản Trí trong hội Văn Thù. Căn Bản Trí là gì? Nếu nói theo cách 

hiện thời cho dễ hiểu, sẽ là tâm thanh tịnh. Tâm quý vị thanh tịnh sẽ ra sao? Chẳng phải 

là giống như Huệ Năng đại sư sao?  “Nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh” , đó là Căn Bản 

Trí. Ngài buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, đó gọi là gì? Đốn đoạn, tức là 

đoạn ngay lập tức, Ngài bèn chứng đắc. Nay chúng ta hiểu điều này, nhưng không bỏ 

xuống  được,  vấn  đề  ở  chỗ  này.  Người  ta  thật  sự  buông  xuống,  không  chỉ  buông  chấp 

trước xuống, buông phân biệt xuống, mà ngay cả khởi tâm động niệm cũng buông xuống. 

Buông xuống vọng tưởng là chẳng khởi tâm, chẳng động niệm, đấy là đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Do vậy, bèn gọi là kinh Nhất Thừa. Buông 

xuống vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, mười pháp giới chẳng còn; bởi lẽ, mười pháp 

giới là mộng cảnh, lục đạo là “mộng trong mộng”. Chúng ta buông xuống hết thảy chấp 

trước; nếu chẳng chấp trước hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian, quý vị bèn tỉnh 

thức, lục đạo chẳng còn, giống như tỉnh mộng. Tỉnh mộng rồi, sau khi tỉnh mộng, cảnh 

giới ấy sẽ là tứ thánh pháp giới, vẫn là một giấc mộng, nhưng trong giấc mộng ấy, phiền 

Tập 02  29 



não  [của  tứ  thánh  pháp  giới]  nhẹ  hơn  chúng  ta,  chỉ  là  vọng  tưởng,  phân  biệt.  Buông 

xuống vọng tưởng, phân biệt, mộng cảnh cũng chẳng còn, tứ thánh pháp giới cũng chẳng 

có. Vì thế, nói:  “Hễ có hình tướng, đều là hư vọng” , chẳng giả tí nào! Mười pháp giới 

không có, cảnh giới gì xuất hiện? Thế giới Hoa Tạng xuất hiện, thế giới Cực Lạc xuất 

hiện, đó là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật. Những cõi ấy có thật hay không? 

So với chúng ta mà nói thì là thật, thế giới này của chúng ta thiên biến vạn hóa. Vì thế, 

lúc ấy, tôi nghĩ không ra vấn đề này, biến như thế nào? Cớ sao biến đến mức chẳng có 

cùng tận? Tôi nghĩ tới lúc nhỏ chơi kính vạn hoa (kaleidoscope), bọn họ tìm rất nhiều 

kính vạn hoa cho tôi, mấy tấm giấy màu, đặt giữa ba miếng gương, quý vị xoay ống kính, 

vừa  xoay  thì  các  kết  cấu  hình  thể  (pattern)  trong  ấy  chưa  bao  giờ  trùng  lặp.  Do  vậy, 

chúng ta học bộ Hoàn Nguyên Quán, thấy có câu:  “Sanh ra vô tận” , dùng vật này (ống 

kính vạn hoa) có thể tượng trưng [nguyên lý ấy], đúng là sanh ra vô tận, chẳng giả! Điều 

gì thiên biến vạn hóa trong vũ trụ? Niệm làm chủ tể, ý niệm làm chủ tể, thuận theo ý 

niệm của quý vị mà dấy lên biến hóa, chuyện là như vậy đó. Do vậy, phải hiểu rõ chân 

tướng sự thật này! 

Trong kinh này, đức Phật dạy chúng ta điều gì? Dạy chúng ta hiểu rõ chân tướng của 

vũ trụ và nhân sinh. Mệnh đề này chính là điều các nhà khoa học truy cầu, triết học cũng 

truy cầu điều này, các nhà tôn giáo cũng truy cầu điều này, nhưng đều chưa thể nói rõ 

ràng. Vì sao họ chẳng nói rõ ràng? Nay chúng ta hiểu rõ, bọn họ vĩnh viễn chẳng thể nói 

rõ  ràng,  vì  sao?  Họ  chưa  đoạn  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  chưa  buông  xuống 

được, hễ buông xuống sẽ thấu hiểu! Có những thứ [vọng tưởng, phân biệt, chấp trước] 

này, quý vị nghiên cứu thế nào đi nữa, đều cách một tầng chướng ngại, không có cách 

nào giải thích rõ ràng! Chỉ có buông xuống, trở về tự tánh. Vì sao? Những thứ này chẳng 

thật, hư huyễn. Nếu quý vị không tin, quý vị có kinh nghiệm nằm mộng hay không? Có! 

Chúng ta đều có kinh nghiệm nằm mộng, mộng là thật hay giả? Thế gian này giống như 

nằm mộng; vì thế, trong kinh, đức Phật rất hay dùng mộng làm tỷ dụ.  “Mộng, huyễn, bọt 

 nước, bóng dáng” , cái chủ yếu trong tỷ dụ này là mộng cảnh.  “Huyễn, bọt nước, bóng 

 dáng”  đều là những thứ phụ thuộc, chủ yếu là tỷ dụ này. Do vậy, trong kinh Kim Cang, 

đức  Phật  có  một  bài  kệ  vô  cùng  nổi  tiếng  nhằm  dạy  bảo  chúng  ta:  “Nhất  thiết  hữu  vi 

 pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh, như lộ, diệc như điển, ưng tác như thị quán” (Hết thảy 

pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng, như sương, cũng như chớp, hãy nên quán như 

thế). Đây là cái nhìn của đức Phật đối với chân tướng của vũ trụ và nhân sinh.  “Như lộ, 

 diệc  như  điển” ,  “điển”  (電)  là  tia  chớp,  “lộ”  (露) là  sương  buổi  sớm,  đây  là  hai  tỷ 

dụ.  “Như điển”  là nói về một niệm, giống như tia chớp, [“như lộ”] là giọt sương mai, nó 

tồn tại một lúc, mặt trời mọc lên bèn bốc hơi, chẳng còn nữa! “Bốc hơi” là nói về tướng 

tương tục (nối tiếp liên tục); giống như trong điện ảnh, chúng ta thấy những hình ảnh trên 

màn  bạc;  hình  ảnh  là  tướng  tương  tục  do  các  tấm  phim  được  rọi  sáng  kết  hợp  thành, 

chẳng thật! Từ khoa học cận đại, chúng ta có thể hiểu rất rõ ràng, đâu có gì là thật? Tìm 

30  Tập 02 



chẳng được thứ nào là thật! Nếu thật sự tìm được cái nào là thật, có thể nói là “vĩnh hằng 

không thay đổi”, tối thiểu phải là cõi Thật Báo. 

Những  vật  trong  thế  giới  Cực  Lạc  là  vĩnh  hằng,  không  có  biến  hóa,  nhưng  chúng 

cũng chưa phải chân thật rốt ráo. Vì sao? Kinh bảo cõi Thật Báo xuất hiện như thế nào? 

Đoạn hết vô minh, tuy đoạn sạch vô minh, nhưng tập khí vô minh hãy còn, chưa đoạn hết 

tập khí. Do vậy, cõi Thật Báo Trang Nghiêm do tập khí vô minh hiện, chẳng phải là vô 

minh. Thật sự đoạn hết vô minh nên chẳng khởi tâm, chẳng động niệm. Chẳng khởi tâm, 

không động niệm, nhưng tập khí quá vi tế, không riêng gì chúng ta chẳng biết, A La Hán 

không biết, Bích Chi Phật cũng chẳng biết. Trong kinh, đức Phật dạy: Từ Thất Địa Bồ 

Tát trở xuống đều không biết, từ Bát Địa trở lên mới nhận biết, mới biết có thứ này tồn 

tại. Vì thế, ba đại A-tăng-kỳ kiếp chẳng phải là nói về công phu tu hành thông thường, 

mà là nói về đoạn tập khí vô minh. Không có phương pháp đoạn tập khí vô minh, chỉ để 

cho nó mất dần, một thời gian lâu sau sẽ tự nhiên chẳng còn. Để giảng về thứ vô minh 

tập khí này, cổ nhân dùng tỷ dụ để nói; nếu không giảng rõ ràng, chúng ta cũng chẳng thể 

lãnh hội. Họ dùng bình rượu, bình rượu đựng rượu, đổ hết sạch rượu trong bình, lau sạch 

bên trong, quả thật chẳng có giọt rượu nào, nhưng vẫn ngửi thấy mùi rượu. Cái mùi ấy 

gọi là tập khí. Có cách nào để khử mùi? Không có phương pháp nào! Chỉ có cách mở 

toang nắp bình bỏ đó, để một năm hay nửa năm, sẽ chẳng còn ngửi thấy mùi nữa! Tập 

khí vô minh của chúng ta phải bao lâu mới hết? Ba A-tăng-kỳ kiếp. Quý vị đừng quan 

tâm đến nó, điều này gọi là “vô công dụng đạo”, quyết định chớ nên có ý niệm đoạn trừ 

nó. Hễ có ý niệm, vô minh sẽ tăng trưởng, khởi hiện hành. Không để ý tới nó là xong, 

chẳng còn chuyện ấy nữa! 

Do vậy, trong cõi Thật Báo, quý vị chẳng khác gì Phật quả rốt ráo, chúng sanh hữu 

duyên  trong  mười  phương  thế  giới  hễ  có  cảm,  quý  vị  bèn  có  ứng,  cảm  ứng  đạo  giao 

chẳng thể nghĩ bàn! Như vậy thì sau khi thành Phật, có phải là chẳng có Sự hay không? 

Không phải, Sự rất nhiều. Sự dẫu nhiều, quý vị chẳng cảm thấy  mệt nhọc, có năng lực 

ứng phó. Vì sao? Trí huệ, thần thông, đạo lực toàn bộ hiện tiền. Quý vị có thể hiện vô 

lượng vô biên thân, tự tại lắm! Trăm ngàn ức hóa thân, nơi nào có cảm, nơi đó bèn có 

ứng,  “nên  dùng  thân  nào  để  đắc  độ”  đều  chẳng  phải  là  ý  nghĩ  của  chính  mình,  chính 

mình chẳng có ý nghĩ gì. Hễ chính mình có ý nghĩ, sẽ biến thành phàm phu. Chính mình 

chẳng có ý nghĩ gì, tự tánh khởi tác dụng. Do vậy, trong tánh đức, hiện thời chúng tôi đã 

đọc  kinh  Đại  Thừa  nhiều  năm  như  thế,  bèn  hiểu  rõ,  đúng  như  Huệ  Năng  đại  sư  đã 

nói:  “Nào ngờ tự tánh, vốn tự trọn đủ” . Cái trọn đủ thứ nhất trong tự tánh là trí huệ, trí 

huệ là gì? Kiến văn giác tri (thấy, nghe, hay, biết) là tự tánh, là Tánh Đức, trọn hết thảy 

các chỗ. Sau khi mê, tự tánh biến thành A Lại Da. A Lại Da là trạng thái đang mê, kiến 

văn giác tri biến thành gì? Biến thành Thọ, Tưởng, Hành, Thức, chúng ta có cảm nhận, 

có tư tưởng. Nói theo bát thức, cũng rất dễ nói: Kiến là nhãn căn khởi tác dụng, Văn là 

nhĩ căn khởi tác dụng; ngoài ra, mũi có thể ngửi, lưỡi có thể nếm, thân có thể cảm giác, ý 

Tập 02  31 



có thể biết bèn khởi tác dụng. Tác dụng ấy do đâu mà có? Là Tánh Đức trong tự tánh, 

kiến văn giác trí là vốn có. 

Thân thể có sanh diệt. Thọ, Tưởng, Hành, Thức chẳng có sanh diệt. Vì thế, người đã 

chết, đã tắt thở, thần thức chưa có rời khỏi [xác thân], thần thức có Thọ, Tưởng, Hành, 

Thức,  lũ  chúng  ta  gọi  thần  thức  là  “linh  hồn”.  Linh  hồn  có  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức, 

chuyện này phiền phức lắm! Nếu quý vị còn có oán hận, còn có đố kỵ, còn có chuyện gì 

phải trả thù, từ đấy, đời đời kiếp kiếp oan oan tương báo chẳng xong! Chúng ta đọc bài 

Âm Chất Văn của Văn Xương Đế Quân, trong phần đầu, Văn Xương Đế Quân tự nói 

Ngài mười bảy đời làm sĩ đại phu8[8]. Quý vị thấy Ngài mười bảy đời nhân quả báo ứng, thê thảm lắm. Sau này, gặp được Phật pháp mới giác ngộ, mới hóa giải. Đau khổ ngần 

ấy! Báo thù, đôi bên đều đau khổ, cớ gì phải vậy? Do vậy, dù trong nhãn quan của Phật, 

những hiện tượng này đều là hư huyễn, hệt như mộng cảnh, [nhưng phàm phu] ở trong 

mộng cảnh thật sự chịu khổ, thật sự có khổ, sướng, lo, mừng, xả. Sau khi tỉnh mới biết là 

trống không. Nay chúng ta đang nằm mộng, chưa tỉnh, khi nào có thể bỏ được chấp trước 

đối với hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian, chẳng còn chấp trước nữa, tâm quý vị 

sẽ khôi phục sự thanh tịnh, tuy thanh tịnh nhưng còn chưa bình đẳng. Khôi phục thanh 

tịnh,  lục  đạo  chẳng  còn  nữa!  Lục  đạo  là  nhiễm  ô,  trong  tứ  thánh  pháp  giới  không  có 

nhiễm ô, nhưng nó bất bình đẳng, vì có phân biệt. Không có chấp trước, nhưng có phân 

biệt, nên là bất bình đẳng. Nếu quý vị buông phân biệt, vọng tưởng xuống, bình đẳng 

giác sẽ hiện tiền.  Buông phân  biệt xuống  sẽ bình đẳng, chẳng  phân  biệt sẽ bình đẳng, 

buông khởi tâm động niệm xuống bèn giác. Tựa đề kinh Vô Lượng Thọ đã dạy chúng ta 

ba giai đoạn trong Hạnh môn: Thanh tịnh, bình  đẳng, giác. Tu điều gì? Tu những điều 

này, ba món này đều có sẵn trong tự tánh. Nay chúng ta mê mất tự tánh, nên mới sanh ra 

chướng ngại, đó là  nghiệp  chướng,  chẳng  biết  chân tướng sự  thật.  Biết  chân  tướng  sự 

thật, trọn khắp pháp giới hư không giới và chính mình là một Thể, không phải là “một 

nhà”, mà là một Thể, chẳng hai,  “sanh Phật bất nhị” .  “Sanh”  là chúng sanh,  “Phật”  là 

chư Phật, sanh - Phật bất nhị! Phật rất khiêm hư, đặt chúng sanh ở phía trước, nói chúng 

sanh trước rồi mới nói đến Phật, sanh Phật bất nhị! Những điều này đều là Tánh Đức lưu 

lộ. 

Trong kinh Hoa Nghiêm, quý vị thấy Thiện Tài viên mãn Bồ Đề trong một đời, Ngài 

đắc Căn Bản Trí nơi Văn Thù Bồ Tát, chúng ta phải hiểu: Ngài đắc thanh tịnh tâm, đắc 

bình đẳng tánh, đã giác rồi. Cũng có nghĩa là  “thanh tịnh, bình đẳng, giác”  như trong tựa 



 8[8] -  “Sĩ đại phu” l{ danh xưng phiếm chỉ quan chức thời cổ, cũng như dùng để chỉ những 

 th{nh phần trí thức có danh vọng v{ địa vị. Thoạt đầu, chữ Sĩ được dùng để gọi những bầy 

 tôi của c|c vị khanh đại phu (quan chức cầm quyền lớn nhất thời Thương - Ch}u). Về sau, Sĩ 

 th{nh danh từ chỉ chung những người có chức vị, v{ gọi gộp chung l{ Sĩ Đại Phu. Về sau, chữ 

 Sĩ chỉ những người có học thức, có khí tiết, được dùng lẫn với kh|i niệm “qu}n tử”. 

32  Tập 02 



đề kinh Vô Lượng Thọ Ngài đều đạt được, cũng có nghĩa là Ngài đã hoàn toàn buông 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, đạt được “thanh tịnh, bình đẳng, giác”. Sau khi 

đạt  được,  bèn  vận  dụng  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  vận  dụng  vào  công  việc,  vì  sao? 

Nhục thân vẫn ở trong thế gian này, vẫn chưa vứt bỏ thân thể này. Nói cách khác, quý vị 

vẫn phải sống, vẫn phải mặc áo, ăn cơm, vẫn phải làm việc. Do vậy,  Ngài có thể vận 

dụng thanh tịnh, bình đẳng, giác trong cuộc sống, vận dụng vào công việc, vận dụng xử 

sự, đãi người, tiếp vật, là gì vậy? Chính là năm mươi ba lần tham học. Chúng ta từ sáng 

đến tối, coi những người quý vị tiếp xúc trong xã hội là năm mươi ba lần tham học. Ngài 

chia xã hội muôn hình muôn vẻ thành năm mươi ba loại. Quý vị vừa tiếp xúc, trí huệ bèn 

khởi tác dụng, đó gọi là Hậu Đắc Trí. Hậu Đắc Trí là gì? Hậu Đắc Trí là Căn Bản Trí 

khởi tác dụng. Khởi tác dụng linh hoạt tột bực, chẳng khô cứng mà sống động, hoạt bát, 

mọi mặt viên dung, người Hoa nói là  “bát diện linh lung”  (tám mặt lóng lánh), đắc đại tự 

tại. Kinh Hoa Nghiêm nói  “Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại” , cảnh giới này hiện tiền. Tới 

cuối cùng, quy vào đâu? Cuối cùng quy vào thế giới Cực Lạc. Quý vị thấy khi Thiện Tài 

tham học, vị [thiện tri thức] thứ nhất, “tiên nhập vi chủ” (điều gì tiếp xúc trước sẽ thành 

chủ yếu), là tỳ-kheo Đức Vân. Tỳ-kheo Đức Vân tu gì? Tu Ban Châu tam-muội, chuyên 

niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ. Điều này đúng là đã nói rõ Thiện Tài đồng tử tu 

pháp  môn nào?  Tu  pháp  môn  Niệm  Phật.  Vị  thầy  đầu  tiên  mà!  Vị  thứ năm  mươi  ba  là 

Phổ Hiền Bồ Tát, mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. Quý vị nhìn vào vị mở đầu và 

vị kết thúc, sẽ biết rõ Thiện Tài tu pháp môn gì. Thiện Tài là học trò ngoan của thầy! Văn 

Thù Bồ Tát phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, Phổ Hiền Bồ Tát cũng phát nguyện cầu sanh 

Tịnh Độ. Học sinh theo thầy cùng nhau tu Tịnh Độ, học sinh ngoan! 

Như vậy thì Tịnh Độ là kinh Vô Lượng Thọ; còn Hoa Nghiêm và Pháp Hoa tới cuối 

cùng quy vào đâu? Quy vào kinh Vô Lượng Thọ; do vậy, kinh Vô Lượng Thọ trở thành 

kinh đệ nhất, thật sự là kinh đệ nhất. Kinh Vô Lượng Thọ có bốn mươi tám phẩm, nếu 

chúng  ta  tiếp  tục  không  ngừng  truy  tìm,  phẩm  nào là  bậc  nhất?  Trong  bốn  mươi  tám 

phẩm, kinh văn của phẩm nào là quan trọng nhất? Đương nhiên là phẩm thứ sáu. Phẩm 

thứ sáu do chính A Di Đà Phật nói, Thích Ca Mâu Ni Phật thuật lại cho chúng ta biết. 

Đây là A Di Đà Phật trong khi tu nhân đã phát ra bốn mươi tám nguyện. Bốn mươi tám 

nguyện, trong bốn mươi tám nguyện này, nguyện nào quan trọng nhất? Cổ đại đức cho 

biết:  Nguyện  thứ  mười  tám.  Nguyện  thứ  mười  tám  là  “khi  lâm  chung,  một  niệm  hay 

mười niệm đều có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc”, tuyệt quá! Như vậy thì thập phương 

tam thế hết thảy chưPhật Như Lai ứng hóa trong mười pháp giới và lục đạo của vô lượng 

vô biên các cõi Phật, dùng gì để giáo hóa, tiếp dẫn chúng sanh, giúp chúng sanh thành 

Phật trong một đời? Đều bằng pháp môn này. Nói cách khác, Tịnh Độ Tam Kinh, kinh 

Vô Lượng Thọ, kinh Di Đà, kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật là những kinh mà tất cả chư 

Phật Bồ Tát hóa độ lục đạo chúng sanh trong mười pháp giới nhất định phải giảng! Đây 

là phương thức độ chúng sanh chủ yếu của các Ngài, hết thảy các kinh giáo khác đều là 

Tập 02  33 



kèm theo, còn những kinh này là chủ yếu nhất, chúng ta phải có nhận thức này.  Vì sao 

giảng những kinh khác? Chúng sanh không tin Tịnh Độ, chẳng thể tiếp nhận, họ thích 

những thứ khác. Thích điều gì, tôi bèn giảng cho quý vị điều ấy. Giảng đến cuối cùng 

đều trở về đây, diệu tuyệt chẳng thể nghĩ bàn! Bất luận Tông Môn hay Giáo Hạ, quý vị 

thấy những đại đức trong Thiền Tông đến tuổi già chuyên niệm A Di Đà Phật, cầu sanh 

thế giới Cực Lạc. Trong Vãng Sanh Truyện có rất nhiều [trường hợp như vậy]; tông Hoa 

Nghiêm chẳng cần phải nói nữa! Mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. Tông Thiên 

Thai, bản thân Trí Giả đại sư tu hành theo Quán Vô Lượng Thọ Kinh, [kinh này] còn gọi 

là Thập Lục Quán Kinh, Ngài vãng sanh thế giới Cực Lạc. Từ những tổ sư đại đức này, 

chúng ta bèn nhận ra pháp môn này và bộ kinh này đúng là Nhất Thừa. 

 “Liễu  nghĩa”  là  gì?  Dùng  một  câu  trong  Phật  pháp  để  giải  thích,  “cứu  cánh  hiển 

 liễu”  (phơi bày rõ rệt đến tột cùng),  “hiển”  (顯) là minh hiển (sáng tỏ, rõ rệt), sáng tỏ 

đến  tột  cùng  là  “liễu  nghĩa” .  Ví  như  trong  kinh  Đại  Thừa,  đức  Phật  đã  dạy  chúng 

ta:  “Phiền não tức Bồ Đề, sanh tử tức Niết Bàn” , đây là ý nghĩa rõ rệt đến tột cùng. Khi 

mê gọi là “phiền não”, lúc giác ngộ gọi là Bồ Đề. Lúc mê có sanh tử, khi giác ngộ gọi là 

Niết Bàn; chỉ có mê hay ngộ. Trừ mê và ngộ ra, đích xác là hết thảy các pháp đều bất nhị. 

Trong  quá  khứ,  chúng  ta  từng  học  pháp  môn  “mười  hai  món  Bất  Nhị”  của  tông  Thiên 

Thai, đó là hiển liễu đến tột cùng. Liễu nghĩa, nói đơn giản nhất, sau khi chúng ta học 

xong  sẽ  hưởng  thụ  chân  thật  thì  đó  là  “liễu  nghĩa” .  Nếu  chẳng  chân  thật  hưởng  thụ, 

chẳng phải là liễu nghĩa! Chúng ta hỏi: Chúng ta học pháp môn này, mong có thể liễu 

sanh tử, thoát tam giới, có thể chứng đắc quả vị vô thượng Bồ Đề, pháp môn này có đáp 

ứng những điều ấy hay không? Được chứ! Pháp môn này là liễu nghĩa, thật sự có thể 

giúp đỡ, thành tựu chúng ta. Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, tuy chưa thành 

Phật, nhưng cũng như đã thành Phật, người ấy thật sự gần như thành Phật, điều này do 

chính  A  Di  Đà  Phật  nói.  Trong  bốn  mươi  tám  nguyện  có  nói:  Sanh  về  thế  giới  Cực 

Lạc  “giai tác A Duy Việt Trí Bồ Tát” (đều là Bất Thoái Chuyển Bồ Tát). Kinh Vô Lượng 

Thọ nói như thế, kinh Di Đà cũng dạy như thế, Quán Kinh cũng giảng như thế, ba kinh 

đều có câu này. A Duy Việt Trí là hạng Bồ Tát nào? A Duy Việt Trí (Avaivartika) là 

tiếng Phạn, dịch sang nghĩa tiếng Hán là “Bất Thoái Chuyển”. Trong ba thứ Bất Thoái 

Chuyển, môn thứ nhất là Vị Bất Thoái, môn thứ hai là Hạnh Bất Thoái, môn thứ ba là 

Niệm Bất Thoái, chẳng tuyệt lắm sao? Nói thông thường, hàng Bồ Tát nào chứng đắc 

Tam Bất Thoái? Chúng ta nói theo nghĩa rộng thì minh tâm kiến tánh mới chứng đắc, 

[người như vậy] còn gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh giống như Huệ Năng đại 

sư đã chứng đắc. Bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo như kinh Hoa Nghiêm đã nói, vượt thoát 

mười pháp giới. Kẻ còn thuộc trong mười pháp giới chắc chắn chẳng thể [chứng đắc ba 

thứ Bất Thoái]. A La Hán thuộc trong mười pháp giới là Vị Bất Thoái, chẳng đạt được 

những thứ khác như Hạnh Bất Thoái và Niệm Bất Thoái, chỉ có Vị Bất Thoái. Pháp Thân 

Bồ  Tát  mới  thật  sự  trọn đủ  ba  món  Bất Thoái  này.  Nói  nghiêm  ngặt, từ  bậc  Thất  Địa 

34  Tập 02 



trong Viên Giáo trở lên mới thật sự Bất Thoái, còn sao nữa? Đối với chuyện vãng sanh, 

kinh chẳng nói, chẳng bảo “kẻ Hạ Hạ phẩm vãng sanh trong cõi Đồng Cư không thuộc 

vào trường hợp này!” Chẳng nói câu ấy! Có nghĩa là: Chỉ cần sanh sang thế giới Cực 

Lạc,  Hạ  Hạ  phẩm  trong  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  cũng  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát. 

Phương pháp khó tin này, ai có thể tin tưởng? 

Trong kinh cũng có tỷ dụ sau đây. Qua tỷ dụ, chúng ta có thể biết rõ các tin tức. Như 

người sanh vào thế gian này, vừa sanh ra liền hưởng tôn quý như đế vương, có thể đạt 

được phước báo lớn như thế hay không? Không được! Đâu có năng lực ấy! Nếu quý vị 

sanh  trong  nhà  quốc  vương,  làm  vương  thái  tử,  há  chẳng  đạt  được  ư?  Chẳng  phải  là 

không có, nhưng quá ít. Thế nhưng, sanh vào Tây Phương Cực Lạc thế giới, A Di Đà 

Phật là quốc vương, toàn bộ [nhân dân] đều là vương tử, quý vị hưởng phước của ai? 

Phước của phụ vương. Do vậy, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, kẻ Hạ Hạ phẩm 

vãng sanh đều được bổn nguyện gồm bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật gia trì, 

tu pháp  môn  khác  chẳng  có  được điều  này. Bất  luận  pháp  môn  nào  khác  đều  chẳng  có 

cách nói này, chỉ có Tịnh Độ Tam Kinh nói như thế! Vì thế, nói: Chúng ta được Phật gia 

trì, Phật lực gia trì. Trí huệ của Phật gia trì chúng ta, khiến trí huệ của chúng ta giống như 

trí huệ của Phật; công đức của Phật gia trì chúng ta, khiến công đức của chúng ta giống 

như Phật, phước báo của Phật gia trì chúng ta, khiến phước báo của chúng ta giống như 

Phật, mọi điều đều do lẽ này, chẳng phải do chính mình, chuyện là như vậy đó! Khi nào 

chính quý vị có năng lực này, không cần Phật gia trì nữa? Trong thế giới Cực Lạc, quý vị 

đã chứng đắc từ Thất Địa Bồ Tát trở lên sẽ không do Phật gia trì, [trí huệ, phước báo, 

công đức] là của chính mình. Trước khi đắc Thất Địa, tất cả đều do Phật lực gia trì. Điều 

này thù thắng khôn sánh, hy hữu khôn sánh, quý vị nói xem: Quý vị có thể chẳng chọn 

pháp môn này hay chăng? Người chẳng học pháp môn này không ít, người nào vậy? Kẻ 

rất tự phụ, tự nghĩ mình ghê gớm lắm, không cam lòng, không bằng lòng làm con nuôi 

của A Di Đà Phật. Những kẻ này muốn tự lực. Được thôi! Quý vị cứ tà tà mà học! Quý vị 

phải đi theo một con đường rất dài, thật đấy! Nếu quý vị quyết theo A Di Đà Phật, quý vị 

rất may mắn, thành tựu rất nhanh! Đây là Nhất Thừa liễu nghĩa, câu này viết hay quá! 

 “Vạn  thiện  đồng  quy” :  Chữ  “vạn”  này  không  phải  là  con  số,  mà  có  nghĩa  là  viên 

mãn. Hết thảy các thiện pháp thế gian và xuất thế gian quy vào đâu? Quy vào A Di Đà 

Phật. A Di Đà Phật là gì? A Di Đà Phật là Tánh Đức, A Di Đà Phật là danh hiệu của tự 

tánh. Dịch theo văn tự, câu này là dịch âm từ tiếng Phạn, A là Vô, Di Đà là Lượng, Phật 

nghĩa là gì? Trong kinh Vô Lượng Thọ, Thích Ca Mâu Ni Phật dùng hai chữ để giải thích 

ý  nghĩa  [của  danh  hiệu]  Phật:  Một  là  Quang,  hai  là  Thọ.  Quang  tượng  trưng  điều  gì? 

Quang  tượng  trưng  không  gian,  Thọ  tượng  trưng  thời  gian.  Nay  chúng  ta  nói  “thời  - 

không” (thời gian và không gian) thì trong “thời - không” đã bao hàm hết thảy thiện pháp 

đều chẳng lìa A Di Đà Phật. A Di là Vô Lượng, vô lượng quang, vô lượng thọ, hoàn toàn 

là tự tánh, là vạn thiện đồng quy. Quý vị niệm câu Nam-mô A Di Đà Phật là niệm Nhất 

Tập 02  35 



Thừa liễu nghĩa, vạn thiện đồng quy. Như chúng tôi vừa mới báo cáo đơn giản cùng quý 

vị: Một câu A Di Đà Phật bao quát toàn bộ vô lượng Phật hiệu được tuyên dương trong 

thập phương tam thế từ vô lượng kiếp đến nay. Một câu A Di Đà Phật triển khai thành 

bốn mươi tám nguyện, bốn mươi tám nguyện triển khai thành kinh Vô Lượng Thọ, kinh 

Vô Lượng Thọ triển khai thành Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, kinh Hoa 

Nghiêm triển khai thành hết thảy các pháp do đức Thế Tôn đã nói trong bốn mươi chín 

năm. A Di Đà Phật là tổng cương lãnh, là tột đỉnh của hết thảy các pháp do hết thảy chư 

Phật Như Lai đã nói; nhận biết rõ ràng điều này chẳng dễ dàng đâu nhé! Tôi học Phật 

gần như ba mươi năm mới hiểu chuyện này, cảm thấy may mắn khôn sánh, vui mừng 

khôn  sánh,  cũng  chẳng  còn  chao  đảo  nữa,  chẳng  hoài  nghi  nữa!  Như  thế  thì  tám  chữ 

trong hai câu này đã nói trọn vẹn những điều đó! 

Tiếp đó là  “tam căn phổ bị, phàm thánh tề thâu” , đây là nói đến căn cơ tương ứng 

với pháp này, đối tượng được giáo hóa bởi pháp môn này. Tam căn là thượng trung hạ 

tam căn. Thượng căn là căn tánh Đại Thừa, trung căn là căn tánh Duyên Giác, hạ căn là 

căn tánh Thanh Văn, [trung căn và hạ căn] là căn tánh Tiểu Thừa. Toàn bộ ba thứ căn 

tánh đều có phần [trong pháp môn Tịnh Độ]. Thậm chí ngay cả kẻ chẳng biết chữ, chưa 

hề tiếp xúc học thuật thế gian hay xuất thế gian nào, người trong nước thường gọi hạng 

người ấy là “không có văn hóa”, mà nếu có thể tin, tin sâu xa chẳng nghi ngờ, nếu kẻ ấy 

thật sự phát tâm cầu sanh Tịnh Độ, nhất định được vãng sanh. Trường hợp này rất nhiều, 

trong  Vãng  Sanh  Truyện  và  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục,  hạng  người  như  vậy  tối  thiểu 

chiếm hơn một phần ba. Do nguyên nhân nào? Vì sao hễ nói với các ông già bà cả, họ 

bèn tin, còn phần tử tri thức chẳng tin? Tôi học Phật rất khó khăn, tiên sinh Phương Đông 

Mỹ giới thiệu Phật pháp cho tôi. Nếu tôi không học Triết Học với cụ, nếu cụ không giảng 

Triết Học trong kinh Phật, giảng môn này, tôi vĩnh viễn chẳng tiến vào cửa Phật, từ chỗ 

này mà nhận biết Phật giáo. Sau khi đã tiến vào Phật môn, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam là học 

trò của Ấn Quang đại sư, là người hoằng truyền Tịnh Độ Tông, tôi học kinh giáo, học 

giảng kinh với cụ. Thoạt đầu, tôi hoài nghi pháp môn Tịnh Độ, nghĩ đây là pháp phương 

tiện của Thích Ca Mâu Ni Phật nhằm tiếp dẫn các bà già! Quan niệm [lệch lạc này] rất 

sâu, thành kiến rất sâu! Theo thầy Lý nhiều năm như thế, theo thầy mười năm, thầy rát 

miệng buốt lòng giới thiệu pháp môn này với tôi, tôi đọc [kinh sách Tịnh Độ] chẳng hoài 

nghi, không dám khi dễ, chẳng dám khinh mạn pháp môn này, cũng rất tôn trọng, nhưng 

chẳng có ý nghĩ muốn học, hứng thú đều đặt nơi kinh Hoa Nghiêm. Kinh Hoa Nghiêm 

do thầy Phương giới thiệu thuở ấy có ảnh hưởng rất lớn đối với tôi! 

Khi  nào  tôi  mới  tin  tưởng  Tịnh  Độ?  Cũng  phải  là  khi  đã  học  Phật  được  hai  mươi 

năm, tôi bắt đầu giảng kinh Hoa Nghiêm. Lúc ấy, mỗi tuần giảng ba ngày, mỗi ngày một 

tiếng rưỡi, không có máy thâu hình, ngay cả máy thâu âm cũng không có. Tôi giảng lần 

thứ  nhất,  hình  như  cũng  giảng  chẳng  ít  năm,  giảng  được  phân  nửa  [bộ  kinh].  Lúc  đó, 

giảng Bát Thập Hoa Nghiêm và Tứ Thập Hoa Nghiêm cùng một lúc; cứ hai ngày giảng 

36  Tập 02 



Bát Thập Hoa Nghiêm thì một ngày giảng Tứ Thập Hoa Nghiêm, giảng hai kinh cùng 

nhau. Giảng gần hơn phân nửa, có một hôm, bỗng nghĩ Văn Thù Bồ Tát và Phổ Hiền Bồ 

Tát tu pháp môn gì? Thiện Tài đồng tử tu pháp  môn gì? Do chưa giảng đến phần sau 

kinh, bèn lật phần sau ra xem, vừa mở phần sau ra xem, bèn sững sờ, cớ sao Văn Thù, 

Phổ Hiền đều phát nguyện cầu sanh thế giới Cực Lạc? Lại xem kỹ phần nói về Thiện Tài 

đồng  tử bèn thấy  rõ.  Quý vị thấy  tôi giảng đến  phân nửa,  toàn  là  đọc theo kiểu “nuốt 

trộng quả táo”, chẳng phát hiện chuyện này! Thiện Tài kế thừa pháp mạch của thầy, là đệ 

tử nhập thất, là đệ tử truyền pháp của Văn Thù Bồ Tát, chẳng phải là người tầm thường; 

nếu  thầy  phát  nguyện  cầu sanh  Tịnh  Độ,  học trò đâu  có ngoại  lệ?  Do vậy,  sau đó,  tôi 

quay trở lại xem những phần đã giảng qua, xem lại. Khi ấy, tôi dùng bản Tứ Thập Hoa 

Nghiêm, [tỳ-kheo Đức Vân được Tứ Thập Hoa Nghiêm] dịch là tỳ-kheo Cát Tường Vân, 


phần này tôi cũng đã giảng xong! Kinh nói rõ ràng Ngài tu Ban Châu tam-muội, tôi cũng 

giảng rất rõ ràng, nhưng không liên kết Thiện Tài với pháp môn Niệm Phật, chẳng liên 

hệ đến phần trước. Khi đọc lại, liên kết với phần trước, mới biết chẳng sai tí nào, Thiện 

Tài  chuyên  tu  pháp  môn  Niệm  Phật;  chúng  ta  nói  Ngài  niệm  một  câu  Di  Đà  đến  tận 

cùng! 

Năm mươi ba lần tham học là chuyện như thế nào? Năm mươi ba lần tham học là học 

rộng nghe nhiều, chẳng trở ngại, đúng là Sự Sự vô ngại, pháp môn gì cũng đều tiếp xúc. 

Hễ tiếp xúc bèn hiểu rõ, hiểu rõ là tăng trưởng trí huệ, là Hậu Đắc Trí, chẳng có gì không 

biết. Biết như thế nào? Đều tiếp xúc, đều hiểu rõ, chuyện gì cũng đều hiểu rõ, pháp nào 

cũng đều thông đạt, tám vạn bốn ngàn pháp môn, môn nào cũng thông, nhưng như thế 

nào?  Như  như  bất  động,  một  câu  Di  Đà  niệm  đến  cùng; đối với  Hạnh  môn  của  chính 

mình, chẳng bị ảnh hưởng mảy may. Đó là công phu định lực gì? Thành tựu viên mãn 

Định Huệ của chính mình! Không có sự từng trải này, làm sao biết Định Huệ thành tựu? 

Pháp môn gì cũng đều tiếp xúc, nhưng chẳng bị ảnh hưởng bởi pháp môn nào, đều không 

bị ảnh hưởng. Hai bữa nay, chúng ta nghe cư sĩ Lưu Tố Vân báo cáo, quý vị thấy bà ta 

pháp môn nào cũng đều tán thán “đều hay”, như vậy đó! Thiện Tài đồng tử giống như 

vậy, đối với chúng ta, không chỉ riêng các pháp môn trong Phật môn đều hay, mà các tôn 

giáo khác đều hay. Đã nhiều năm qua, tại các nơi trên thế giới, tôi làm công tác đoàn kết 

tôn giáo, mỗi tôn giáo đều hay, đều đáng tán thán, lễ kính. Tôi cũng đọc tụng kinh điển 

của họ, nhưng chẳng trở ngại niệm Phật. Càng tiếp xúc, càng hiểu rõ. Càng tiếp xúc, một 

câu  A Di  Đà  Phật càng chẳng  thể  nghĩ  bàn,  thích  hợp  khắp  ba  căn,  thâu  tiếp  phàm  lẫn 

thánh. Chúng ta là phàm nhân, Văn Thù, Phổ Hiền là thánh nhân, đều sanh về thế giới 

Cực Lạc. 

 “Hoành siêu tam giới” : Tám vạn bốn ngàn pháp môn được gọi là Thụ Xuất (thoát ra 

theo chiều dọc), tức là nâng cao lên từng bước một, giống như các địa vị của hàng Bồ 

Tát. Từ kinh Hoa Nghiêm, chúng ta thấy có năm mươi mốt địa vị, từ địa vị Thập Tín, 

Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, tới Thập Địa là năm mươi địa vị; trên nữa là 

Tập 02  37 



Đẳng Giác, trên nữa là địa vị Diệu Giác, còn gọi là địa vị Phật. Thụ xuất đấy! Pháp môn 

Tịnh Độ này không cần, [tiến lên từng bước như vậy] phiền quá, thời gian quá dài, hoành 

siêu!  Nay  chúng  ta  đang  thuộc  nhân  đạo,  không  cần  từ  nhân  đạo  sanh  lên  thiên  đạo. 

Thiên thì còn có hai mươi tám tầng trời, vượt lên từng tầng một, tốn công lắm! Từ ngay 

trong  nhân  đạo  vượt  ra  theo  chiều  ngang  (hoành  siêu),  trở  về  thế  giới  Cực  Lạc,  đó  là 

“hoành  xuất”,  không  cần  phải  trải  qua  những  phiền  phức  như  thế.  Thật  sự  làm  được! 

Chuyện này chẳng giả đâu! Trong cuộc đời này, tôi đã gặp mấy người niệm Phật vãng 

sanh, biểu diễn, thị hiện cho chúng ta thấy: Chẳng ngã bệnh, biết trước lúc mất,  đứng 

vãng sanh, ngồi vãng sanh. Khoảng bốn mươi năm trước đây, Phật Quang Sơn thành lập 

học viện Đông Phương Phật Giáo, pháp sư Tinh Vân mời tôi làm chủ nhiệm giáo vụ, tôi 

ở trên núi ấy mười tháng. Trong thời gian ấy, nghe một công nhân dài hạn [kể chuyện]. 

Phật Quang Sơn công trình rất nhiều, suốt năm chẳng nghỉ ngơi, không ngừng xây cất, 

cho  nên  công  nhân  ở  đó  cũng  làm  việc  cho  Phật  Quang  Sơn  nhiều  năm.  Buổi  tối,  tôi 

hướng dẫn một vài người học trò thảo luận Phật pháp, người công nhân ấy cũng tham dự, 

nói  với  chúng  tôi:  Năm  ngoái,  một  bà  cụ  hàng  xóm  của  ông ta  niệm  Phật,  đứng  vãng 

sanh.  Ông  ta  bảo:  “Thật  đấy,  chẳng  giả  tí  nào!”  Hôm  ấy,  chúng  tôi  nghe  ông  ta  kể 

chuyện, hết sức hứng thú. 

Bà cụ ấy tâm địa hết sức tốt, hết sức từ bi, cũng chẳng hiểu Phật pháp, đâm ra coi lạy 

thần như lạy Bồ Tát, ông Địa cũng là Bồ Tát, Thành Hoàng cũng là Bồ Tát, những loại 

Vương  Gia  Công9[9] mà  dân gian thờ  cúng,  cụ  đều nghĩ  là  Bồ  Tát.  Ba năm  trước,  cụ 

cưới dâu, con dâu học Phật, hiểu Phật pháp, liền khuyên mẹ chồng chuyên niệm A Di Đà 

Phật, chuyên lạy Tây Phương Tam Thánh, những vị thần khác đều thỉnh đi, Bồ Tát đều 

thỉnh đi. Bà mẹ chồng này hiếm có, nghe lời con dâu khuyên bảo, thật sự làm, chỗ nào 

cũng không tới; bình thường hễ miếu nào có lễ hội đều tham gia, cụ không đi nữa, ở nhà 

niệm Phật, trong nhà lập Phật đường, [tụng niệm] ba năm. Đến một tối nọ, đến bữa cơm 

tối, cụ dặn dò con trai, con dâu; con trai, con dâu vô cùng hiếu thuận, cụ bảo: “Các con 

dùng cơm trước, mẹ đi tắm”. Thật ra, cả nhà đợi cụ, đợi thật lâu chẳng thấy cụ ra. Tới 

phòng tắm, coi cụ đã tắm xong chưa, gọi chẳng thấy ai trả lời. Tới Phật đường, thấy cụ 

mặc áo tràng chỉnh tề, tay cầm chuỗi, đứng trước tượng Phật, gọi chẳng thấy cụ trả lời, 

tới nhìn kỹ, cụ đã vãng sanh rồi. Hàng xóm đều đến xem, cụ đứng mất! Chúng tôi nghĩ: 

Có lẽ cụ chẳng báo cho người nhà biết; cho người nhà biết, sợ họ sẽ ngăn trở, cụ chẳng 

thể tự tại dường ấy. Đúng là tự tại, tiêu sái ra đi, chính mắt ông ta trông thấy, chẳng giả. 



 9[9] Vương Gia Công l{ tiếng d}n gian gọi chung c|c vị thần th|nh của Đạo Gi|o hay thần 

 th|nh theo tín ngưỡng cổ của d}n gian. 

  

38  Tập 02 



Vị công nhân dài hạn ấy đã giảng cho chúng tôi nghe một bài học do chính mắt ông ta 

thấy. 

Khi tôi đến Hương Cảng giảng kinh, chúng tôi nghe băng thâu âm lời khai thị trong 

Phật Thất của pháp sư Đàm Hư, tôi nghe thấy lão nhân gia giảng rất nhiều. Sau đó, qua 

tác phẩm Ảnh Trần Hồi Ức Lục [biết thêm nhiều chuyện vãng sanh], đấy là truyện ký về 

lão nhân gia do Ngài kể, học trò Ngài là pháp sư Đại Quang ghi chép. Chúng tôi cũng hết 

sức thân thiết với ngài Đại Quang, Sư vãng sanh chắc cũng đã mười năm rồi. Ba mươi 

năm trước, ở Hương Cảng, chúng tôi thường ở chung một chỗ. Văn tài của Sư hết sức 

hay, Ảnh Trần Hồi Ức Lục do Sư viết, toàn là chuyện thật. Gần đây nhất, chừng ba năm 

trước  đây,  ở  Thâm  Quyến  có  cư  sĩ  Hoàng  Trung  Xương  ba  mươi  mấy  tuổi,  nghe  tôi 

giảng kinh, nghe nói từ xưa tới nay người thật sự niệm Phật khoảng chừng ba năm công 

phu thành tựu bèn vãng sanh. Trong quá khứ, đã từng có mấy vị pháp sư hỏi tôi, bọn họ 

thấy những trường hợp ấy, bèn nói: Có phải là những người vãng sanh ấy thọ mạng vừa 

đúng ba năm là hết [nên vãng sanh sau ba năm niệm Phật] đó chăng? Tôi nghĩ nói kiểu 

này chẳng hợp lý, thỉnh thoảng có một hai người thì được, chứ nhiều người như vậy sẽ 

chẳng hợp với lý luận, không hợp la-tập (logic). Vì sao vãng sanh? Người ấy công phu 

đã thành phiến. Chỉ cần công phu thành phiến, quý vị  muốn ra đi lúc nào cũng được! 

Muốn đi thì đi; muốn ở lại cũng được! Ở lại thế gian này là do có nhiệm vụ, có sứ mạng, 

làm cho người khác thấy. Nếu chẳng có duyên phận với thế gian này, người ấy đã ra đi. 

Lúc ấy, cư sĩ Hoàng Trung Xương bế quan tại Thâm Quyến ba năm, ông ta nghĩ: “Hãy 

thử xem, cổ nhân ba năm có thể thành tựu. Xem ta có đúng ba năm thật sự thành tựu hay 

không?” [Bế quan niệm Phật] hai năm mười tháng, còn thiếu hai tháng, ông ta biết trước 

lúc mất, thật sự ra đi, chẳng ngã bệnh. Khi hỏa táng, lưu lại xá-lợi, nay xá-lợi vẫn còn thờ 

ở nơi ấy, làm một cái tháp nhỏ đặt ở đó. Nêu gương cho chúng ta, thật đấy, chẳng giả 

đâu! 

Tin thật, nguyện thiết tha, không ai chẳng thành tựu, đừng bỏ lỡ cơ hội! Từ vô lượng 

kiếp đến nay sanh tử luân hồi trong lục đạo, khổ chẳng thể nói được! Suốt đời này quý vị 

gặp cảnh khổ vẫn chưa phải là Đại Khổ. Trong quá khứ, quý vị từng nếm mùi địa ngục, 

nếm mùi ngạ quỷ, nếm mùi súc sanh, cũng đã từng làm thân trời; nếu nghĩ đến nỗi khổ 

trong tam đồ, quý vị còn muốn ở đây để làm gì nữa? Nếu chẳng thoát khỏi lục đạo luân 

hồi, nói cách khác, đối với bất cứ ai, cũng dám chắc là thời gian trong tam đồ lâu dài, 

thời gian trong nhân thiên ngắn ngủi. Vì sao? Chúng ta học Pháp Tướng Duy Thức bèn 

biết: Trong A Lại Da thức, đối với Tương Ứng Tâm Sở, Thiện Tâm Sở chỉ có mười một 

món, Ác Tâm Sở có hai mươi sáu món, chứng tỏ trong tập khí của quý vị, thiện ít, ác 

nhiều. Giáo dục của cổ thánh tiên hiền chẳng có dụ dỗ, mê hoặc. Sự dụ dỗ, mê hoặc bên 

ngoài hiện thời toàn là giết, trộm, dâm, dối, toàn là bạo lực, tình dục, còn gì nữa đâu? 

Thế giới ngày nay vì sao loạn? Tai nạn vì sao nhiều? Nguyên nhân là như vậy. Quý vị 

còn có thể không vãng sanh ư? Thật sự giác ngộ, phát tâm đại từ bi, trụ nơi đây thêm vài 

Tập 02  39 



năm nữa, chịu tội thêm một chút, mong mang thêm một ít người cùng đi, đấy là sứ mạng. 

Có người tiếp nhận, có người nghe lọt tai, có người tin tưởng thì chúng ta vẫn phải làm, 

một người cũng chẳng bỏ, tới lúc công đức viên mãn, tự nhiên ra đi. Ra đi cũng thị hiện 

rất tốt đẹp cho mọi người thấy, giống như ông Hoàng Trung Xương, giống như bà cụ 

niệm Phật ở Đài Nam. Dù bà cụ suốt đời cũng không biết giảng kinh, cũng chẳng biết 

hoằng pháp, sự biểu hiện của cụ đã độ bao nhiêu người, khiến cho bao nhiêu người dấy 

lên lòng tin, khiến cho bao nhiêu người hóa giải nỗi hoài nghi đối với Tịnh Độ. Đây là 

Tác Chứng Chuyển trong Tam Chuyển Pháp Luân; nay mọi người đòi hỏi chứng cứ, bèn 

tạo chứng cứ cho quý vị xem. 

 “Kính  đăng  tứ  độ” ,   “kính”  (逕)  là  nhanh  chóng,  “tứ  độ”  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư 

Độ, Phương Tiện Hữu Dư Độ, Thật Báo Trang Nghiêm Độ và Thường Tịch Quang Tịnh 

Độ. Tây Phương Cực Lạc thế giới hết sức đặc thù. Trong các thế giới khác của chư Phật, 

tứ độ có giới hạn, chẳng ở cùng một chỗ. Thế giới Sa Bà này là báo độ của Thích Ca 

Mâu Ni Phật, tứ độ chẳng cùng một chỗ. Chúng ta chỉ là nhân đạo trong lục đạo, nhân 

đạo là Phàm Thánh Đồng Cư Độ, có Phật, Bồ Tát ở trên địa cầu hay không? Có chứ! 

Nhưng phàm phu chúng ta chẳng thấy các Ngài, người có duyên phận đặc biệt sẽ đôi khi 

thấy, các Ngài cũng không cho quý vị thường thấy. Đâu Suất Thiên là Phàm Thánh Đồng 

Cư  Độ;  trời  Đâu  Suất  có  nội  viện  và  ngoại  viện.  Ngoại  viện  là  phàm  phu,  phàm  phu 

chẳng thấy Bồ Tát trong nội viện, thật sự có chướng ngại! Nhưng trong thế giới Cực Lạc 

không  có  chướng  ngại  này,  bốn  cõi  không  có  giới  hạn,  đều  ở  cùng  một  chỗ.  Do  vậy, 

người vãng sanh Hạ Hạ phẩm trong Phàm Thánh Đồng Cư đến Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, có thể thấy Quán Âm Bồ Tát, Đại Thế Chí Bồ Tát, Văn Thù, Phổ Hiền trong cõi 

Thật Báo, đều có thể trông thấy. Không chỉ trông thấy, mà mỗi ngày còn học cùng một 

chỗ, cùng nghe A Di Đà Phật giảng kinh, mỗi ngày cùng học tập một chỗ, duyên này tìm 

ở đâu ra? Thông thường, không phải cùng một tầng lớp, sẽ chẳng thể ở chung một chỗ. 

Như  bậc  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  đúng  là  giống  như  chúng  ta  học  tập 

trong nhà trường: Quý vị thuộc lớp Một, hết thảy mọi người trong phòng học đều là lớp 

Một, không có cách nào chuyển sang phòng học của lớp Hai, tình hình như thế đó! Theo 

kinh  Hoa  Nghiêm,  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  chẳng  thấy  Nhị  Trụ,  nhưng  Nhị  Trụ  có  thể  thấy  Sơ 

Trụ, Sơ Trụ chẳng thấy Nhị Trụ; nhưng thế giới Cực Lạc là bình đẳng, giống như là học 

sinh của năm mươi mốt lớp học đều cùng một chỗ. Tôi dùng tỷ dụ này, có lẽ mọi người 

hiểu được, học cùng một phòng học, quý vị hoàn toàn thấy được. 

Vì  thế,  sanh  sang  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  sanh  trọn  bốn  cõi,  các  cõi  ấy  ở 

cùng  một  chỗ,  trong  ấy  chẳng  có  chướng  ngại.  Nay  chúng  ta  nói  không  gian  duy  thứ 

(chiều không gian, spatial dimensions), Cực Lạc không có không gian duy thứ, đều thấy 

hết. Không chỉ có chỗ tốt đẹp này, mà sanh sang Tây Phương Cực Lạc thế giới, quý vị 

mỗi  ngày  có  năng  lực  đi  lạy  vạn  Phật.  Chữ  “vạn”  này  không  phải  là  con  số,  mà  [có 

40  Tập 02 



nghĩa] là vô lượng vô biên chư Phật Như Lai. Quý vị có thể tới thân cận, cúng dường các 

vị Phật. Cúng dường là gì? Tu phước, nghe Phật thuyết pháp, khai trí huệ. Ở đây, chúng 

ta tìm một vị thầy tốt đẹp không ra, tới thế giới Cực Lạc, mỗi ngày bèn có vô lượng vô 

biên chư Phật thuyết pháp cho quý vị. Đi bằng cách nào? Hóa thân tới, thân của quý vị 

đang ở trước mặt A Di Đà Phật chẳng động, phân thân đi. Quý vị có thể phân ra vô lượng 

vô biên thân. Quý vị thấy trong kinh Di Đà, Thích Ca Mâu Ni Phật giảng rất rõ ràng: Mỗi 

ngày cúng dường mười vạn ức Phật.  “Mười vạn ức”  là biểu thị pháp, vì thế giới Sa Bà 

cách thế giới Cực Lạc mười vạn ức cõi Phật, nghĩa là gì? Quý vị tới thế giới Cực Lạc, 

mỗi ngày đều có thể trở về thăm [Sa Bà], mang ý nghĩa như vậy. Chẳng phải là quý vị 

còn có tình chấp đối với thế giới này ư? Cha mẹ, thầy, người nhà, quyến thuộc trong đời 

đời kiếp kiếp ở tại thế giới này, chẳng muốn tách rời, mỗi ngày đều có thể thấy họ, dụng 

ý ở chỗ này! Trên thực tế, không phải chỉ có vậy, đâu phải chỉ mười vạn ức! Cho thấy 

[người trong Cực Lạc] có đại thần thông. Tôn Ngộ Không trong Tây Du Ký mới có bảy 

mươi hai phép biến hóa, hắn còn kém lắm. Lông trên khắp người hắn, một sợi lông có 

thể  biến  thành  một  tiểu  Tôn  Ngộ  Không, vẫn  là  có  hạn lượng!  Đến  thế giới  Cực  Lạc, 

phân thân không có số lượng. Do vậy, sanh sang thế giới Cực Lạc là sanh vào hết thảy 

các cõi Phật, trong các pháp môn khác không có điều này. Quý vị nói có thù thắng lắm 

hay không? 

 “Cực viên cực đốn, bất khả tư nghị chi vi diệu pháp môn” , chẳng giả tí nào! Quý vị 

nói xem: Đời này gặp gỡ pháp này, được làm thân người, gặp gỡ Phật pháp, gặp được 

Hoa Nghiêm, gặp Vô Lượng Thọ, phước báo đã viên mãn, đâu có phước báo nào to lớn 

như thế! Đâu may mắn như thế! Hoàn toàn đạt được. Nếu quý vị chẳng biết quý trọng, sẽ 

là ở ngay trước mặt mà bỏ lỡ! Con người sống chẳng phải một đời, mà là đời đời kiếp 

kiếp, điều gì tiếc nuối lớn nhất? Đây là tiếc nuối lớn nhất, không có gì tiếc nuối hơn nữa! 

Gặp cơ hội tốt như vậy, trăm ngàn vạn kiếp khó gặp gỡ! Thời Càn Long, cư sĩ Bành Tế 

Thanh đã nói, vị cư sĩ này cũng rất phi phàm, ông ta nói: Pháp môn Tịnh Tông là  “một 

 ngày khó thể gặp gỡ từ vô lượng kiếp đến nay” , [thế mà] quý vị đã gặp. Nói như bây giờ, 

Bành Tế Thanh là con em quan chức cao cấp, cha ông ta là Binh Bộ Thượng Thư của 

hoàng đế Càn Long, tức bộ trưởng Quốc Phòng. Vì vậy, gia thế tốt đẹp, là người thông 

minh, chưa đầy hai mươi tuổi đã đậu Tiến Sĩ, phải biết là [ông ta thi đậu] năm mười chín 

tuổi, chưa được hai mươi, [nếu đủ] hai mươi tuổi sẽ làm lễ Gia Quan (bới tóc lên, đội 

mão). Suốt đời chẳng làm quan, học Phật, hoàn cảnh gia đình tốt đẹp, học Phật đúng là 

học đến nơi đến chốn, Tông, Giáo, Hiển, Mật viên dung, là đại cư sĩ, đại đức thời ấy. 

Đến chỗ này là một đoạn. 

Chúng ta xem đoạn tiếp theo,  “nhi kỳ trung chi Vô Lượng Thọ kinh giả, nãi Tịnh Độ 

 quần  kinh chi thủ  yếu,  Tịnh tông đại  đức thường xưng  vi  Tịnh  Độ  đệ  nhất 

 kinh dã” (nhưng trong ấy, kinh Vô Lượng Thọ chính là kinh đứng đầu, chủ yếu trong các 

kinh Tịnh Độ, các bậc đại đức trong Tịnh Tông thường gọi kinh này là kinh Tịnh Độ bậc 

Tập 02  41 



nhất). Không chỉ là kinh đứng đầu, chủ yếu trong các kinh Tịnh Độ, chúng ta có thể nói 

theo cách như thế này: Kinh này là kinh đứng đầu, cốt yếu của cả Đại Tạng Kinh. Do 

vậy, từ xưatới nay, trải qua các triều đại, đặc biệt là các vị đại đức thời Tùy  - Đường, 

kinh  này  được  gọi  là  “Tịnh  Độ  đệ  nhất  kinh” .  Luận  theo  phương  diện  thời  gian  phiên 

dịch, Tịnh Độ Tông truyền đến Trung Quốc, bộ kinh [Tịnh Độ] được phiên dịch đầu tiên 

là kinh Vô Lượng Thọ, kinh Di Đà và Quán Kinh được dịch về sau này. Kinh này được 

dịch sớm nhất vào đời Hán, lúc vừa được truyền tới, nhằm thời ngài An Thế Cao. Thật 

đấy, chẳng giả đâu! Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới chỗ này. 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

phần 1 hết 

 

 

42  Tập 02 



Tập 03   

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Lộc và Huệ Trang 



Thưa chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Kinh Giải, 

hàng thứ hai từ dưới đếm lên. 

Chúng ta từ  “nhi kỳ trung chi Vô Lượng Thọ Kinh giả, nãi Tịnh Độ quần kinh chi thủ 

 yếu, Tịnh Tông đại đức thường xưng vi Tịnh Độ đệ nhất kinh giả dã”  (nhưng trong ấy, 

kinh Vô Lượng Thọ chính là kinh đứng đầu, chủ yếu trong các kinh Tịnh Độ; các bậc đại 

đức trong Tịnh Tông thường gọi kinh này là kinh Tịnh Độ bậc nhất). Trong phần trước, 

tôi đã nói với quý vị, câu này là do lão cư sĩ từ bi vô tận, trí huệ chân thật, vừa mở đầu, 

trong đoạn ngắn thứ nhất này, đã giới thiệu bộ kinh điển hy hữu này với chúng ta. Trong 

đời này, chúng ta may mắn có thể nghe, có thể đọc, có thể y giáo phụng hành, chúng ta 

có thể nói giống như ông Bành Tế Thanh:  “Một ngày hiếm có khó gặp từ vô lượng kiếp 

 đến  nay” ,  ông  ta  nói  nguyên  văn  như  thế.  Một  ngày  như  vậy  quá  khó  có!  Nói  “một 

 ngày”  thì chúng ta phải nắm chắc ngày ấy, ngày ấy không chỉ là vĩnh viễn thoát ly luân 

hồi lục đạo, mà thưa cùng quý vị, còn là vĩnh viễn thoát ly mười pháp giới. Thoát ly lục 

đạo luân hồi, nhưng chưa thoát ly mười pháp giới, do thoát ly mười pháp giới khá khó 

khăn. Sau khi có được pháp môn này, sẽ thoát ly mười pháp giới. Ở đây nói là  “Tịnh Độ 

 quần kinh chi thủ yếu”  (đứng đầu, trọng yếu nhất trong các kinh Tịnh Độ); theo tôi thấy, 

không chỉ là Tịnh Độ, mà còn là đứng đầu, trọng yếu nhất trong các kinh thuộc Đại Tạng 

Kinh!  Quý  vị  đều  biết:  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  Tâm  Kinh  là  kinh đứng  đầu, trọng  yếu 

nhất của Bát Nhã bộ10[1], chẳng dài, hai trăm sáu mươi chữ. Đức Phật nói kinh Đại Bát Nhã  suốt  hai  mươi  hai  năm,  hai  mươi  hai  năm  giảng  những  gì?  Tâm  Kinh  triển  khai 

thành bộ Đại Bát Nhã sáu trăm quyển, quy nạp lại, bèn thành hai trăm sáu mươi chữ này, 

bất tăng, bất giảm; nhưng Tịnh Độ Tông cũng có tâm kinh, tâm kinh là gì vậy? Kinh cuối 

cùng trong Tịnh Độ Ngũ Kinh là do Ấn Quang đại sư đề xuất, ghép vào sau Tịnh Độ Tứ 



 10[1] – “Đ}y l{ c|ch ph}n chia c|c kinh trong Đại Tạng theo hệ thống tư tưởng, chẳng hạn 

 như Niết B{n bộ, Hoa Nghiêm bộ, Phương Đẳng bộ v.v..  B|t Nh~ bộ bao gồm to{n bộ c|c 

 kinh  đặc  biệt  giảng  giải  gi|o  nghĩa  B|t  Nh~  như  kinh  Đại  B|t  Nh~  Ba  La  Mật,  Kim  Cang, 

 Nh}n Vương Hộ Quốc, Phóng Quang B|t Nh~, Lý Thú B|t Nh~, Đạo H{nh B|t Nh~, Đại Minh 

 Độ, Thắng Thiên Vương B|t Nh~ v.v..  Bộ Đại B|t Nh~ Kinh s|u trăm quyển do ng{i Huyền 

 Trang dịch bao gồm to{n bộ c|c bản kinh B|t Nh~ đ~ được dịch trước đó.” 

Tập 03  43 



Kinh, trở thành Tịnh Độ Ngũ Kinh. Tôi thấy cử chỉ này, kinh ngạc khôn cùng, thật sự rất 

tuyệt, đấy chính là Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương trong kinh Lăng 

Nghiêm. Kinh văn của chương này là bao nhiêu? Còn ít hơn Bát Nhã Tâm Kinh, hai trăm 

bốn  mươi  bốn  chữ. Bát  Nhã  Tâm  Kinh có  hai trăm  sáu  mươi  chữ;  chương  này  có  hai 

trăm bốn mươi bốn chữ, là Tâm Kinh của Tịnh Tông. Tịnh Tông là phần quan trọng hàng 

đầu  trong giáo pháp của  cả  Đại  Tạng  Kinh.  Nói  cách  khác,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát Viên 

Thông Chương có thể nhiếp trọn vẹn hết thảy kinh giáo và vô lượng pháp môn do thập 

phương tam thế hết thảy Như Lai đã nói, thật đấy, chẳng giả đâu! Viên Thông Chương 

dạy chúng ta:  “Bất giả phương tiện tự đắc tâm khai” (chẳng nhờ vào phương tiện, tâm tự 

khai ngộ),  “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế”  (nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối) 

bèn thành công, bèn viên mãn. Đây là chỗ chẳng thể nghĩ bàn trong Phật pháp, trong một 

đời này chúng ta được gặp gỡ, may mắn khôn sánh, phải giữ chắc. Nếu chẳng giữ lấy, 

đáng tiếc quá! Quý vị luân hồi trong lục đạo, ngày nào mới có thể gặp được những thứ 

này? 

Chúng  ta  lại  đọc  tiếp,  “chí  ư  Phật Thuyết Đại  Thừa Vô  Lượng  Thọ Trang 

 Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh giả, nãi tiên sư Hạ Liên Cư lão cư sĩ, hội tập 

 Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  Hán,  Ngụy,  Ngô,  Đường,  Tống,  ngũ  chủng  nguyên  dịch,  quảng 

 hiệt tinh yếu, viên nhiếp chúng diệu, hội thành kim kinh, hiện thôi vi Vô Lượng Thọ Kinh 

 chi  thiện  bổn  giả  dã”  (Còn  như  Phật Thuyết Đại  Thừa Vô  Lượng  Thọ Trang 

Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh là do tiên sư là lão cư sĩ Liên Cư, hội tập năm 

bản dịch kinh Vô Lượng Thọ trong các đời Hán, Ngụy, Ngô, Đường, Tống, chọn rộng rãi 

những chỗ tinh yếu, thâu tóm trọn vẹn các chỗ hay, hội tập thành bản kinh này, nay được 

tôn là bản hoàn thiện nhất của kinh Vô Lượng Thọ). Chuyện này không dễ dàng! Thầy 

của lão cư sĩ Hoàng Niệm  Tổ là cụ Hạ Liên Cư, cụ Hoàng sanh trưởng trong một gia 

đình tin Phật pháp, cậu của cụ Hoàng là cư sĩ Mai Quang Hy. Trong thuở ấy, Phật môn 

có  câu  “Nam  Mai,  Bắc  Hạ” ,  [nghĩa  là]  trong  giới  tại  gia  học  Phật,  ở  phía  Nam,  người 

bậc  nhất  là  cụ  Mai  Quang  Hy;  ở  phương  Bắc,  người  bậc  nhất  là  cụ  Hạ  Liên  Cư. 

Câu  “Nam Mai, Bắc Hạ”  chỉ hai vị đại đức này. Hai người họ là đồng sự bao nhiêu năm, 

là đồng tham đạo hữu, quan hệ vô cùng thân thiết. Hoàng Niệm Tổ là cháu được gởi sang 

bên cụ Hạ, theo cụ Hạ học Phật. Theo học hơn hai mươi năm, trở thành truyền nhân, là 

đệ tử truyền pháp của cụ Hạ, trong Phật môn chúng ta gọi là  “pháp tử” . Bộ kinh này do 

lão cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập dựa trên năm bản dịch gốc trong các đời Hán, Ngụy, Ngô, 

Đường,  Tống  được  bảo  tồn  trong  Đại  Tạng  Kinh.  Nói  về  triều  đại,  Ngụy  là  nhà  Tào 

Ngụy11[2] thuộc thời đại Tam Quốc, triều Ngô cũng thuộc thời Tam Quốc. Ngụy và Ngô 11[2] -  “Nh{ T{o Ngụy (220-266) do T{o Phi (con trai T{o Th|o) s|ng lập. Năm 220, T{o Phi 

 bắt H|n Hiến Đế (Lưu Hiệp) nhường ngôi, xưng đế, lập ra nh{ Ngụy. L~nh thổ nước Ngụy 

 bao gồm phần lớn phía Bắc sông Trường Giang, kinh đô l{ Lạc Dương. Do T{o Th|o được 

 nh{ H|n phong th|i ấp thuộc vùng l~nh thổ nước Ngụy thời Chiến Quốc, nên có hiệu l{ Ngụy 

44  Tập 03 



đều thuộc thời đại Tam Quốc, cùng với [các bản dịch thời] Đường và Tống, tổng cộng là 

năm bản dịch gốc. Sự phiên dịch này sẽ được nói trong phần sau. Với kỹ thuật ấn loát 

phát triển hiện tại, tìm năm bản dịch gốc chẳng khó khăn gì! 

Đừng nói chi thời cổ, ngay trong lúc tôi học Phật, tức sáu mươi năm trước. Vào sáu 

mươi năm trước đây, ấn loát vẫn dùng chữ đúc bằng kim loại để sắp chữ, kể như đã tiến 

bộ lắm rồi, nhưng vẫn chẳng sánh bằng lối in bằng cách chụp ấn bản như hiện thời, hết 

sức thuận tiện! Thuở ấy, thư tịch cũng chẳng dễ gì tìm được, rất khó tìm năm bản dịch 

này. Bản thường thấy nhất là bản dịch đời Ngô, tức bản của ngài Khang Tăng Khải12[3]; 

kinh Vô Lượng Thọ chỉ có bản này lưu thông bên ngoài nên [hành nhân Tịnh Độ] có thể 

đọc được, bốn bản kia rất ít lưu truyền. Chúng ta rất khó đọc được cả năm bản dịch gốc, 

trừ phi tìm trong Đại Tạng Kinh, chứ không có bản lưu thông riêng! Theo cổ đại đức, 

năm bản dịch có nội dung sai khác rất lớn, có những điều được bản dịch này nói tới, bản 

dịch kia chẳng có. Do vậy, cổ đại đức đã căn cứ trên chân tướng sự thật này để phán 

đoán: Đúng là trong thuở ấy, đức Thế Tôn đã nhiều lần tuyên giảng kinh Vô Lượng Thọ, 

nên mới có tình hình này. Nếu chỉ tuyên đọc một lần, người phiên dịch dẫu nhiều, nói 

chung, [nội dung các bản dịch] sẽ là đại đồng tiểu dị, chẳng sai biệt rất lớn. Cách suy 

đoán này rất hợp với lý luận, chúng ta thừa nhận cách suy đoán ấy chính xác. Nhiều lần 

tuyên giảng, tỏ rõ pháp môn này trọng yếu. Thật đấy! Đặc biệt là trong thời kỳ Mạt Pháp, 

hết thảy chúng sanh có thể đắc độ trong một đời, có thể nói là [chỉ có] pháp môn này. 

Chúng ta có thể nói: Về sau, cụ Hoàng Niệm Tổ niệm Phật vãng sanh. Lúc cụ bệnh nặng, 

đã cậy bạn bè bảo cho tôi biết: Mỗi ngày cụ niệm Phật mười bốn vạn tiếng, niệm Phật 

viên  tịch.  Cụ  là  Kim  Cang  Thượng  Sư  bên  Mật  Tông,  nhưng  chẳng  tu  Mật  pháp,  mà 

niệm Phật qua đời. Lão cư sĩ Hạ Liên Cư cũng là Hiển Mật viên dung, cuối cùng vãng 

sanh cũng là niệm Phật qua đời. Những vị này đều là biểu diễn cho chúng ta xem. 



 Công; vì thế, T{o Phi mới xưng quốc hiệu l{ Ngụy. Tuy T{o Th|o chưa bao giờ xưng đế, T{o 

 Phi đ~ truy tặng cha mình l{ Ngụy Th|i Tổ Vũ Đế, cũng như tôn xưng ông cố v{ ông nội l{ 

 Cao Ho{ng Đế v{ Th|i Ho{ng Đế, còn tự mình xưng l{ Văn Ho{ng Đế, truyền được năm đời. 

 Về sau, Tư M~ Viêm so|n ngôi của Ngụy Nguyên Ho{ng Đế (T{o Ho|n), lập ra nh{ Tấn. 

 Nhà Ngô (222-280) còn gọi l{ Đông Ngô hoặc Tôn Ngô, do Tôn Quyền (Ngô Th|i Tổ) s|ng 

 lập, truyền được bốn đời, đóng đô tại Kiến Nghiệp (Nam Kinh). Đến đời Tôn Hạo, Tấn Vũ Đế 

 (Tư M~ Viêm) diệt Đông Ngô, Tôn Hạo bị giải về Lạc Dương. Do Tôn Hạo qu| nhu nhược, hèn 

 nh|t, ng}y ngô, nên Tấn Vũ Đế tha không giết, phong cho một tước hữu danh vô thực l{ Quy 

 Mạng Hầu.” 

 12[3] -“Do Đông Ngô v{ T{o Ngụy tồn tại song h{nh, nên nói l{ ng{i Khang Tăng Khải sống 

 v{o đời Ngô cũng được.” 

Tập 03  45 



Hai  câu  kế  đó  gồm  tám  chữ  nhằm  giới  thiệu  đơn  giản  ưu  điểm  của  bản  hội  tập 

này.  “Quảng hiệt tinh yếu”  nghĩa là toàn bộ những tinh hoa và phần khai thị quan trọng 

nhất trong năm bản dịch gốc đều thuộc trong bản hội tập này. Do vậy, chúng ta có thể 

nói: Bản hội tập này là bản tổng hợp hoàn chỉnh của năm bản dịch gốc, cụ Hạ đã thực 

hiện công tác này.  “Viên nhiếp chúng diệu” ,  “viên”  (圓) là viên mãn, Lý, Sự tinh diệu 

nhất trong năm bản dịch gốc đều được gom vào bộ kinh này.  “Hiện thôi vi Vô Lượng 

 Thọ kinh chi thiện bổn giả dã”  (được đề cao là bản kinh Vô Lượng Thọ hoàn thiện nhất), 

ai đề cao? Lão cư sĩ Hạ Liên Cư rất khiêm hư, đương nhiên cụ sẽ ngượng ngùng, chẳng 

tự nói. Quả thật là so với ba bản hội tập trong quá khứ, cả ba bản hội tập ấy đều có tỳ vết, 

còn bản này chẳng tìm được một khuyết điểm nào, khó có lắm! Người đề cao đầu tiên là 

lão pháp sư Huệ Minh, tức vị thầy quy y của cụ Hạ Liên Cư. Đây là một vị xuất gia, là 

một vị lão pháp sư thông Tông lẫn thông Giáo, Hiển Mật viên dung. Trong giới cư sĩ, 

người đầu tiên đề cao là đại sĩ Mai Quang Hy. Bản này truyền sang Đài Loan, cũng do 

một lão cư sĩ từ Sơn Đông mang sang Đài Loan. Phía trước bản này có một bài tựa rất 

dài; chư vị thấy trong bản in hiện thời, bài ấy được in kèm vào phía sau kinh. Thầy Lý 

thấy đây là lời tựa do thầy của mình viết để giới thiệu, bèn hoan hỷ khôn sánh! Khi đó, 

thầy Lý mới ngoài sáu mươi, đại khái khoảng sáu mươi lăm tuổi, thấy bản này, bèn giảng 

tại Đài Trung một lần. Bản này vừa mới được hội tập xong, được lưu thông với số ấn bản 

không nhiều lắm, đại khái chỉ in ba ngàn bản, số lượng không nhiều! Sau khi bản này ra 

đời, đương nhiên chưa có ai viết chú giải. Về sau này, chỉ nghe nói có pháp sư Từ Châu 

là một vị trưởng lão bên Luật Tông, Sư là một vị đại đức trong Phật môn vào đầu thời 

Dân Quốc, giảng bản này một lần tại Sơn Đông, lại còn viết khoa phán. Hoàng lão cư sĩ 

đã photocopy bản khoa phán này tặng cho tôi một quyển; tôi dựa theo bản khoa phán của 

Ngài, viết một bản khoa phán tỉ mỉ hơn, tôi có bản khoa hội này. Bản này được nhiều 

người tôn sùng như thế. Thầy Lý giảng bộ kinh này, tự viết lời mi chú; đọc lời mi chú 

của thầy, tôi có thể hiểu [nội dung của kinh]. Cụ phân chia [kinh văn thành] từng đoạn, 

nêu đại ý mỗi đoạn, đó chính là “khoa đề” (tựa đề của từng khoa) nhằm nêu rõ nội dung. 

Vì thế, lần đầu tôi giảng bộ kinh này tại Mỹ, đã dựa theo lời mi chú của thầy. Hình như 

đã giảng chừng hai ba lần rồi mới gặp lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, cụ tặng tôi bản chú giải 

này. Trong phần trước, tôi đã thưa cùng quý vị, cụ tặng tôi bản in bằng ronéo, in trên 

giấy  thường,  chữ  in trong  ấy  lờ  mờ,  bản in như  vậy  đó.  Khi ấy,  cụ  Hoàng trở về Bắc 

Kinh, tôi bèn cậy người thỉnh giáo lão nhân gia xem cụ có giữ bản quyền hay không. Nếu 

cụ giữ bản quyền, chúng tôi rất tôn trọng cụ. Nếu không giữ bản quyền, tôi chuẩn bị in 

thành sách, chính thức lưu thông tại Đài Loan. Cụ phúc đáp: “Không giữ bản quyền”, lại 

muốn tôi viết lời tựa, muốn tôi ghi tựa đề cho tác phẩm này13[4]. Vì thế, chúng tôi in lần đầu một vạn bộ tại Đài Loan, bản này bèn được lưu thông tại hải ngoại. 



 13[4] – “Đ}y l{ một vinh dự. Người Hoa in s|ch thường nhờ một người viết chữ đẹp m{ mình 

 tôn trọng, quý mến nhất, dùng bút lông viết tên s|ch, chụp lại, in l{m bìa. Cụ Ho{ng Niệm Tổ 

46  Tập 03 



Tịnh Tông Học Hội do cụ Hạ đề xướng. Phật pháp muốn hoằng dương trong xã hội 

hiện đại, cần phải có chánh danh (danh xưng chính đáng) như câu nói:  “Danh bất chánh, 

 tắc ngôn bất thuận”  (Danh chẳng chính đáng, chẳng thể nói lọt tai). Trong quá khứ, vào 

thời cổ, đạo tràng nhà Phật đều gọi là  “tự viện, am, đường” , dùng danh xưng này; người 

hiện  thời  thấy  danh  xưng  ấy  bèn  ngỡ  là  tôn  giáo,  cho  là  mê  tín.  Do  vậy,  cụ  Hạ  đề 

ra  “chánh danh” , “danh  bất  chánh, tắc ngôn  bất  thuận”  rất  có  lý; tôi nghe xong, hoan 

hỷ, hết sức tán thành. Cụ nói: Đạo tràng là nơi đại chúng cùng nhau tu hành, hãy nên gọi 

là  Học  Hội.  Tịnh  Độ  Tông  thì  Tịnh  Tông  Học  Hội,  Hoa  Nghiêm  Tông  thì  gọi  là  Hoa 

Nghiêm Học Hội, [tông Thiên Thai dùng danh xưng] Thiên Thai Học Hội, dùng chữ Học 

Hội. Cơ cấu giáo học dùng chữ Học Viện, tuyệt lắm! Người ta vừa nhìn, liền biết đây là 

cơ cấu giáo dục, chẳng đến nỗi dính dáng mê tín, đề nghị này hết sức hay! Nhưng sau khi 

đề ra, chưa từng thiết lập trong nước, chẳng chính thức thành lập. Vì thế, cụ Niệm Tổ dặn 

tôi hãy thành lập tại hải ngoại: “Ông giảng kinh, hoằng pháp các nơi, hy vọng ông có thể 

thành  lập  bộ  môn  Tịnh  Tông  Học  Hội  ở  các  nơi”.  Tịnh  Tông  Học  Hội  đầu  tiên  được 

thành lập ở Vancouver là Gia Nã Đại Tịnh Tông Học Hội, hiện thời vẫn còn. Thứ hai là 

Mỹ Quốc Tịnh Tông Học Hội được thành lập tại Sunnyvale, San Jose, California, hiện 

vẫn còn tồn tại, do cư sĩ Dương Nhất Hoa chủ trì. Sau đấy, tại Mỹ và Gia Nã Đại, tôi 

thành lập tổng cộng hơn ba mươi hội, chắc là hiện thời vẫn còn, cũng có nơi chẳng còn. 

Tôi nghĩ là phải có mười mấy hội tại Mỹ và Canada. Thành lập nhiều nhất là ở Malaysia. 

Quốc gia Malaysia không lớn, nay sợ rằng có hơn một trăm Tịnh Tông Học Hội, gần tới 

hai trăm hội, nơi ấy có nhiều nhất! Một nơi khác nữa là Âu Châu. Tôi biết ở Âu Châu, tại 

các quốc gia chủ yếu, gần như đều có [học hội], chẳng hạn như Anh, Pháp, Đức, Tây Ban 

Nha đều có. Tại Úc Châu hình như có mười mấy chỗ. Trên thực tế, Tịnh Tông Học Hội 

có tánh chất không khác gì liên xã thuở xưa, chỉ là thay đổi tên gọi. Học hội không có tổ 

chức, không có quyền quản trị theo hàng dọc; cho nên nhân sự, kinh tế, hành chánh [của 

các học hội] hoàn toàn độc lập. Phàm là Tịnh Tông Học Hội, chúng ta đều là đồng đạo, 

đồng môn hữu nghị, quan hệ hữu nghị; các hoạt động theo quy mô lớn khi được yêu cầu, 

chúng ta đều góp sức, hỗ trợ hợp tác, không giống những giáo hội thông thường! Họ có 

tổng hội, phân hội, chúng ta không có! Chúng ta không có hội nào là tổng hội, hay hội 

nào là phân hội, không có! Mỗi hội đều lớn như nhau, đều là bậc nhất, không có bậc nhì. 

Thuở đức Thế Tôn tại thế, dạy học bốn mươi chín năm, Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng lập 

một tổ chức nào, thậm chí một trường học cũng chẳng mở, cũng chẳng có lớp học nào! 

Tinh thần này tốt đẹp, thật sự “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, chúng ta phải biết vĩnh viễn 

gìn giữ, phát dương quang đại, hòng hoàn toàn tương ứng với Tánh Đức. Đây là nói thêm 

về lòng yêu thương của các vị lão nhân đối với hậu thế, chỉ dạy chúng ta nên làm như thế 

nào trong thời đại này. 



 cũng l{ một tay thư  ph|p lỗi lạc vùng Hoa Bắc, nhưng không tự đề tên s|ch, m{ nhờ hòa 

 thượng Tịnh Không viết tựa s|ch nhằm tỏ lòng kính mến s}u đậm.” 

Tập 03  47 



Ấn Quang đại sư nói càng hay hơn nữa. Tổ Ấn Quang nói: Trong thời kỳ Mạt Pháp, 

cũng là nói trong thời đại hiện tại này, đạo tràng không nên quá lớn, đồng học chớ nên 

quá  đông.  Ngài  dạy  chúng  ta:  Tốt  nhất  là  đồng  học  đừng  nhiều  hơn  hai  mươi  người. 

Đúng thế, trong xã hội hiện thời, cách này hay lắm, chi tiêu ít, hai ba vị hộ pháp khá giả 

sẽ có thể chiếu cố [đạo tràng]! Điều kiện đầu tiên của người tu hành là: Thân an ổn, đạo 

mới hưng thịnh. Quý vị muốn thân và tâm yên ổn, hết thảy đều phải đơn giản hóa. Nếu 

đơn giản, sẽ chẳng cầu cạnh ai, không sợ khổ. Đức Phật dạy chúng ta hai điều kiện. Lúc 

sắp viên tịch, Thích Ca Mâu Ni Phật dạy các đệ tử hai điều kiện từ nay trở đi: 

- Thứ nhất là phải trì giới, lấy Giới làm thầy. 

- Thứ hai là lấy khổ làm thầy. 

Quý vị không thể chịu khổ, chẳng thể trì giới, sẽ chẳng đạt được gì, [nếu có đạt được 

điều gì], đó là giả, chẳng thật! Hai câu khai thị này quan trọng hơn bất cứ điều gì khác, 

chúng ta có làm được hay không? Vì lẽ gì người thuở trước có thể làm được? Cuối đời 

Thanh, đầu thời Dân Quốc, mọi người đều có thể làm được, vì sao người hiện thời không 

thể làm được? Tôi suy nghĩ vấn đề này rất lâu, tôi đã tới rất nhiều nơi, gặp rất nhiều bạn 

học Phật trong nhà Phật chúng ta, kẻ tại gia không hành Thập Thiện Nghiệp, hàng xuất 

gia  không  hành  Sa  Di  Luật  Nghi,  chúng  tôi  cảm  thấy  rất  tiếc  nuối.  Chúng  ta  truy  tìm 

nguyên nhân vì đâu? Truy tới cuối cùng, tìm ra căn nguyên: Thiếu giáo dục! 

Vào cuối đời Thanh, đầu thời Dân Quốc, tức là khoảng từ năm Dân Quốc 20 (1931) 

trở về trước, tuy truyền thống văn hóa đã suy vi, ít người nói tới, nhưng vẫn có người 

nhắc  tới,  vẫn  có  người  làm  chuyện  này,  nên  còn  có  cội  rễ!  Cũng  có  thể  nói  là  gia 

giáo14[5] chưa hoàn toàn đoạn tuyệt, gia giáo tại Trung Quốc là giáo dục tư thục. Quê chúng tôi là đất văn hóa thịnh vượng vào thời cổ, phái văn học Đồng Thành15[6] thuộc 14[5] – “Chữ “gia gi|o” ở đ}y bao gồm gi|o dục trong gia đình lẫn sự gi|o dục truyền thống 

 do cộng đồng, địa phương duy trì. Có thể hiểu “gia gi|o” l{ lối gi|o dục theo truyền thống cổ, 

 chưa học theo phương T}y.” 

 15[6] – “Đồng Th{nh ph|i l{ một trường ph|i chuyên viết văn xuôi  đời Thanh do Phương 

 Bao khởi xướng; cùng với Phương Bao, Lưu Đại Khôi v{ Diêu N~i được gọi l{ Đồng Th{nh 

 Tam Tổ, tức ba người ho{n th{nh lý luận v{ tông chỉ của học ph|i n{y. Do cả ba người n{y 

 đều quê ở huyện  Đồng Th{nh, tỉnh An  Huy, nên trường ph|i n{y được gọi l{ Đồng  Th{nh 

 Ph|i. Họ chủ trương nghiên cứu những t|c phẩm như Tả Truyện, Sử Ký để tìm ra ý nghĩa 

 chân chính hòng tu th}n lập đức. Năm Khang Hy 50, vì đ~ viết lời tựa cho bộ Nam Sơn Tập 

 của Đới Danh Thế, Phương Bao bị liên lụy, phải hạ ngục. Về sau, được Lý Quang Địa ph|t 

 hiện, tiến cử lên Khang Hy. Vua Khang Hy hết sức ngưỡng mộ, biết ông Phương không thích 

 làm quan, bèn mời Phương Bao dùng th}n phận |o vải để l{m bạn văn chương của ho{ng 

 đế, thật ra l{ cố vấn riêng cho nh{ vua tại Nam Thư Phòng. Ông trở th{nh “trí nang” (c|i túi 

 kiến thức) của ba đời vua Khang Hy, Ung Ch|nh v{ C{n Long. Dưới thời Ung Ch|nh, nghe 

 theo  lời  nh{  vua  thuyết  phục,  ông  đ~  chấp  nhận  giữ  chức  Tả  Trung  Do~n  của  Tả  Xu}n 

48  Tập 03 



quê hương chúng tôi, trong hai thời Minh và Thanh đã xuất hiện rất nhiều người tài năng. 

Tại nông thôn, trong các thôn trang, trẻ nhỏ đều đi học, gần như không có trẻ nhỏ thất 

học, trường học mở trong các từ đường. Do có căn bản này, nên từ nhỏ đã học biết quy 

củ, đọc các sách cổ, có căn bản, tức là có căn bản về Nho học, có căn bản đạo đức. “Đạo” 

[ở  đây]  chính  Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên.  Đạo  tràng  phổ  biến  nhất  của  Đạo  gia  là 

miếu Thành Hoàng, sự giáo dục quan trọng nhất trong ấy là Thập Vương Điện, [tức điện 

thờ] Thập Điện Diêm Vương, dạy điều gì? Dạy nhân quả. Phụ nữ ở nông thôn mỗi năm 

đến miếu Thành Hoàng dâng hương cũng phải bốn năm lượt. Thuở nhỏ, tôi theo mẹ, khi 

đó, hãy còn rất bé, độ năm sáu tuổi, tới miếu Thành Hoàng thắp hương, cha mẹ có cơ hội 

giáo dục, bảo chúng tôi: “Khởi tâm động niệm, lời nói,  việc làm, cử chỉ đều đừng nên 

phạm tội. Phạm tội thì con thấy hình phạt là núi đao, vạc dầu. Nói dối bị rút lưỡi”. Ấn 

tượng này rất sâu, suốt đời cũng không thể quên! Lớn lên, khởi tâm động niệm bèn nghĩ 

đến miếu Thành Hoàng, có những chuyện quý vị chẳng dám làm. Cổ nhân Trung Quốc 

nói:  “Thiểu thành nhược thiên tánh, tập quán thành tự nhiên” (Tập luyện từ nhỏ sẽ trở 

thành  tánh  tình  giống  như  bẩm  sinh,  do  thói  quen  trở  thành  tự  nhiên).  Giáo  dục  được 

dưỡng thành từ nhỏ, sanh hiệu quả rất lớn. Gặp chuyện, quý vị sẽ suy nghĩ xem chuyện 

này có nên làm hay không, sau này còn có nhân quả ra sao, cho nên kinh sợ! Vì vậy, học 

Phật, Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện rất dễ tiếp nhận, rất dễ làm được! Hiện thời vì sao 

khó khăn dường ấy? Giáo dục cơ sở truyền thống, giáo dục đặt nền tảng căn bản đã bị 

vứt bỏ. Chúng ta đánh nhau với Nhật Bản tám năm, [sự giáo dục căn bản này bị bỏ mất], 

tôi cảm thấy tổn thất khôn sánh. Sau này, chúng tôi dần dần tiếp xúc Phật pháp, quay trở 

về truyền thống văn hóa, [nhận biết] mối quan hệ giữa Nho, Thích và Đạo hết sức mật 

thiết,  vĩnh viễn chẳng  có  cách nào  tách rời!  Sau khi tiếp xúc bèn  hiểu  rõ,  [biết  truyền 

thống văn hóa] thật tốt đẹp! Trên khắp thế giới không tìm đâu ra! Sau khi quý vị học rồi, 

mới thật sự yêu thương đất nước, yêu thương dân tộc, khắp thế giới không tìm đâu ra 

được [nơi nào có mối quan hệ này]. 

....Nhiều  năm  qua,  chúng  tôi  tới  nhiều  quốc  gia,  qua  lại  với  người  ngoại  quốc,  biết 

mình, biết người, chúng ta hiểu ưu điểm lẫn nhược điểm của họ. Họ biết nhược điểm của 

người Trung Quốc, nhưng không biết ưu điểm, trừ một số ít nghiên cứu văn hóa và lịch 

sử Trung Quốc là hiểu được, không ai chẳng bội phục. Đó là [truyền thống văn hóa giáo 

dục] nhân tánh, họ bội phục. Như học giả Thang Ân Tỷ (Arnold J. Toynbee) đã nói rành 

rẽ:  “Giải quyết vấn đề xã hội trong thế kỷ hai mươi mốt, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh 

 và Đại Thừa Phật pháp” , người Anh đã nói như thế đó. Đúng vậy, chẳng giả tí nào! Tôi 

tham dự hội nghị hòa bình do Liên Hợp Quốc chủ trì mười mấy lần; hiện thời, quốc tế và 

xã hội quá rối ren, gần như đã tới tình trạng không thể vãn hồi, làm thế nào đây? Do vậy, 



 Phường Chiêm Sự Phủ, thăng Nội C|c Học Sĩ, rồi Lễ Bộ Thị Lang, l{m tổng biên tập bộ Đại 

 Thanh Nhất Thống Chí cũng như l{m phó tổng biên tập bộ Tam Lễ Thư thời C{n Long.” 

Tập 03  49 



khi tôi giảng diễn tại Kiếm Kiều (Cambridge), đã hỏi các đồng học: “Người Anh nói như 

thế đó, những thứ trong Nho gia và Đại Thừa Phật pháp thật sự có thể giải quyết vấn đề 

hay chăng?” Các đồng học cười, không ai trả lời! Tôi lại hỏi: “Hóa ra tiến sĩ Thang Ân 

Tỷ nói trật lất rồi sao?” Cũng chẳng có ai nói gì! Cuối cùng, tôi nêu quan điểm của mình, 

tôi nói: “Ông Thang Ân Tỷ nói không sai, đại khái là do chúng ta đã đọc và hiểu sai!” Vì 

sao? Đối tượng nghe tôi nói chuyện đều là sinh viên ngành Hán học, đều nghiên cứu văn 

hóa truyền thống của Trung Quốc, nghiên cứu rất nghiêm túc, chúng ta chẳng thể không 

bội  phục.  Rất  nhiều sinh  viên thuộc  lòng  Luận  Ngữ,  tôi  không  thuộc  Luận  Ngữ,  hoàn 

toàn thua họ. Họ dùng kinh điển Nho gia hay kinh Phật để viết luận án Tiến Sĩ. Trong đó, 

có một sinh viên cho tôi biết anh ta dùng kinh Vô Lượng Thọ để viết luận án Tiến Sĩ. Tôi 

nói: “Kinh Vô Lượng Thọ có chín phiên bản khác nhau, anh dùng bản nào?” Anh ta dùng 

bản hội tập của cụ Hạ Liên Cư, cùng một bản như chúng ta đang học. Tôi nói: “Ngày 

hôm nay chúng tôi nhắc tới Khổng Mạnh, ngay lập tức quý vị nghĩ đến Tứ Thư,  Ngũ 

Kinh, mười ba kinh, nghĩ đến những sách ấy. Nói đến Đại Thừa Phật học, nhất định sẽ 

nghĩ đến Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Bát Nhã. Những kinh điển Đại Thừa ấy đối với các vị 

rất quen thuộc, chúng có thể giải quyết vấn đề xã hội trong hiện tại hay không?” Không 

ai dám nói gì. Tôi bảo họ, [nghĩ như vậy] là hiểu lầm! 

Nhắc tới văn hóa truyền thống của Trung Quốc, quý vị đều nghĩ tới những sách vở 

mang tánh chất đại biểu, không sai! Tứ Thư, Ngũ Kinh, mười ba kinh là đại biểu cho 

Nho gia. Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Bát Nhã, Pháp Tướng là đại biểu của Đại Thừa Phật 

pháp, đúng vậy. Những thứ ấy là hoa quả, thật đẹp, thật ưa nhìn, hoa quả từ đâu ra? Mọc 

trên cành nhánh. Cành nhánh do đâu mà có? Cành nhánh có cội rễ; cội rễ là gì? Cội rễ 

của Phật pháp là Thập Thiện Nghiệp Đạo. Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo chẳng dài; trong 

kinh, đức Phật đã giảng rất rõ ràng: Thập Thiện Nghiệp Đạo giống như đại địa, cây cối, 

hoa, cỏ, đều sanh từ mặt đất. Như vậy mới là đã tìm được cội rễ. Đức Phật dùng điều này 

làm tỷ dụ. Pháp nhân thiên, Thanh Văn Bồ Đề, Duyên Giác Bồ Đề, cho đến Vô Thượng 

Bồ Đề, đều sanh từ đại địa này, tìm được cội rễ rồi. Cội rễ của Khổng Mạnh là gì? Cội rễ 

của Khổng Mạnh là Đệ Tử Quy. Cội rễ của Đạo Giáo là Thái Thượng Cảm Ứng Thiên; 

ba thứ này không ai nghĩ đến! Những thứ này có thể sanh ra Tứ Thư, Ngũ Kinh, mười ba 

kinh, có thể sanh ra hết thảy các pháp Đại Thừa, sanh từ đây. Quý vị tìm những thứ này, 

học từ đây, hạ công phu là được, thật sự cứu được. Để cứu xã hội hiện thời, ba loại cội rễ 

này sẽ hữu dụng. 

Hiện thời, chúng tôi nghĩ tai nạn rất nhiều, trong kinh luận, đức Phật đã dạy chúng ta: 

Nếu một địa phương có đạo tràng, một đạo tràng thật sự, chẳng giả. Đạo tràng thật sự là 

gì? Là Lục Hòa Kính. Quý vị thấy khi chúng ta thọ trì Tam Quy,  “quy y Tăng, chúng 

 trung tôn” , phải đọc lời thề này, câu này có nghĩa là gì? Tăng là tăng đoàn, là đoàn thể. 

Đoàn thể như thế nào sẽ được gọi là Tăng đoàn? Tăng đoàn không nhất định là người 

xuất gia! Mọi người học Phật nhất định phải hiểu rõ điều này. Từ bốn người trở lên, sống 

50  Tập 03 



cùng  một  chỗ,  đều  tu  Lục  Hòa  Kính  thì  gọi  là  Tăng  đoàn,  hay  Hòa  Hợp 

Chúng.  “Chúng”  ( 眾 )  là  từ  bốn  người  trở  lên,  người  Trung  Quốc  gọi  ba  người  là 

“chúng”, nhưng trong Phật pháp, bốn người gọi là “chúng”. Bốn người ấy nếu là gia đình 

của quý vị, gia đình quý vị có bốn người, trong gia đình tu Lục Hòa Kính thì gia đình 

quý vị là Tăng Đoàn. Tăng Đoàn sanh ra hiệu quả gì? Thập phương chư Phật hộ niệm, 

hết thảy long thiên thiện thần ủng hộ. Nơi nào có đoàn thể này, nơi ấy không có tai nạn, 

thật đấy, chẳng giả đâu! Do vậy,  “Tăng” không phải chỉ riêng người xuất gia! Chư vị 

phải biết: Xuất gia và tại gia đều như nhau, bốn người cùng tu hành một chỗ [là Tăng 

đoàn]. Lục Hòa Kính là gì? Chúng ta cũng treo những điều này phía ngoài lầu mười, quý 

vị vào đó sẽ thấy:  “Kiến hòa đồng giải, giới hòa đồng tu, thân hòa đồng trụ, khẩu hòa vô 

 tránh, ý hòa đồng duyệt, lợi hòa đồng quân” , sáu điều ấy. Phải làm thế nào mới có thể 

thực hiện những điều ấy? Thưa quý vị, thực hiện ba món căn bản [của Nho, Thích, Đạo 

như đã nói trên], sẽ thực hiện được [Lục Hòa Kính]. Nếu trong đoàn thể nhỏ này, chúng 

ta thực hiện Đệ Tử Quy, thực hành Cảm Ứng Thiên, thực hành Thập Thiện Nghiệp, sẽ là 

Tăng đoàn hòa hợp. Đoàn thể nhỏ này có số lượng từ bốn người trở lên; nếu nhiều thì 

chẳng hạn chế số lượng, tu hành trong đạo tràng này, đạo tràng này được thập phương 

chư Phật hộ niệm, tất cả long thiên thiện thần phù hộ. Có đạo tràng như vậy hay không? 

Tôi học Phật năm mươi chín năm rồi mà chưa hề thấy! Không chỉ là chưa thấy, mà cũng 

chưa nghe nói tới! Tôi chỉ nghe nói hai người xuất gia ở cùng một chỗ hằng ngày đều cãi 

nhau, đau buồn thay! Hiện nay lắm tai nạn như thế, nếu xuất hiện một Tăng đoàn như 

vậy,  Hương  Cảng  có  một  Tăng  đoàn  như vậy  xuất  hiện,  cả  khu  Hương  Cảng  này  sẽ 

chẳng có tai nạn. Quý vị có chịu phát tâm hay không? Chúng tôi đề nghị: Người thật sự 

phát tâm hãy ghi danh, ký tên. Trước đó, phải suy nghĩ cẩn thận, thật sự thực hiện. Nếu 

không làm, đừng bỡn cợt. Đùa bỡn tội rất nặng. Chúng ta chẳng thể đòi hỏi người khác, 

phải từ chính mình làm, từ bản thân làm, làm từ đạo tràng nhỏ này của chúng ta. Tôn 

trọng đạo tràng của người khác, quyết định chẳng phê bình, quyết định không can thiệp, 

quyết định chẳng nói người khác là sai, hết thảy hãy từ chính mình mà làm, từ đạo tràng 

nhỏ của chúng ta mà làm. Hãy xem đạo tràng nhỏ của chúng ta có ai ghi tên hay không? 

Có người phát tâm thật sự làm hay không? Tai nạn lắm như vậy, làm thế nào để cứu khu 

vực  Hương  Cảng?  [Nếu]  Hương  Cảng không  có tai  nạn,  tôi tin  tưởng  vùng duyên  hải 

Trung Quốc sẽ không có tai nạn. Hướng ra ngoài, từ Nhật Bản, Hàn Quốc tới Đài Loan, 

Phi Luật Tân, dưới là đến Việt Nam, những khu vực này cũng chẳng có tai nạn, quý vị 

nói  xem:  Công  đức  này  nhiều  lắm!  Hoàn  toàn  do  chính  mình  có  chịu  phát  tâm  hay 

không, chịu thật sự làm hay không? Lão cư sĩ Hạ Liên Cư suốt đời thường nói hai chữ 

này,  “chân cán”  (thật sự làm). 

Thật sự thực hành ba thứ căn bản ấy, chúng ta quy y kinh Vô Lượng Thọ. Quy (皈) là 

quay  đầu,  Y  (依)  là  dựa  vào,  dựa  vào  đạo  lý  được  giảng  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

nương theo phương pháp giảng trong kinh Vô Lượng Thọ, nghiêm túc tu hành, không ai 

Tập 03  51 



chẳng sanh Tịnh Độ. Sanh vào Tịnh Độ là thành Phật trong một đời. Nói cách khác, quý 

vị thành Phật trong đời này, công đức viên mãn; nhưng quý vị phải ghi nhớ: Muốn thật 

sự viên mãn, ba món căn bản này rất trọng yếu. Có người cho tôi biết dường như người 

chẳng có ba  căn bản  này,  nghe nói  cũng vãng sanh,  có  tình hình  này  hay  không? Có! 

Nhưng ba căn bản của người ấy chẳng lộ rõ! Người ấy có hay không? Chắc chắn là có; 

nếu không, làm sao có thể vãng sanh, đâu có lẽ này? Nói tới một bà cụ già niệm Phật 

vãng sanh, suốt đời cũng chưa hề học Phật, cũng chẳng hề học Đạo, mà cũng chẳng hề 

học Nho, chuyện gì cũng chẳng biết. Quý vị lấy tiêu chuẩn của Đệ Tử Quy để xem xét, 

bà cụ có phạm một điều nào hay chăng? Quý vị nghiêm túc kiểm tra, bà cụ chẳng phạm 

một  điều  nào,  tuy  chưa  từng  học!  Thập  Thiện  Nghiệp  chưa  hề  học,  nhưng  người  này 

đúng là thiện nhân, trọn đủ! Quý vị quan sát cẩn thận, mới phát hiện: Người vãng sanh, 

người niệm Phật vãng sanh, bất luận có học hay không, biết chữ hay không, đều là người 

rất có đức hạnh, đều thật sự là thiện nhân mới có thể vãng sanh. Kẻ tâm hạnh chẳng lành, 

lắm mưu mô, rất khó vãng sanh. Vì sao? Quý vị chẳng thể đến thế giới Cực Lạc là nơi 

chư thượng thiện nhân hội họp. Quý vị vẫn dấy lòng tính toán, làm sao có thể vãng sanh 

cho được? Quý vị khởi tâm động niệm, Phật, Bồ Tát biết ngay, chư thượng thiện nhân ai 

nấy đều biết. Thật à? Thật đấy! Sách Hoàn Nguyên Quán dạy chúng ta thế này: Trong 

tâm của hết thảy chúng sanh vừa mới dấy một niệm, niệm ấy bèn trọn khắp pháp giới. 

Tốc độ quá nhanh, xứng tánh, nhưng bản thân chúng ta không biết! Bất luận niệm gì, chỉ 

cần niệm vừa dấy lên, sẽ có ba thứ trọn khắp: 

- Thứ nhất là tin tức này trọn khắp pháp giới. 

- Thứ hai là xuất sanh vô tận. 

- Thứ ba là chứa đựng cả Không lẫn Có. 

Trong  một  niệm  bèn  có  ba  thứ  trọn  khắp.  Quý  vị  không  có  cách  nào  tưởng  tượng 

phạm vi trọn khắp ấy, người Trung Quốc có hai câu nói hình dung hết sức hay:  “Kỳ đại 

 vô ngoại, kỳ tiểu vô nội” (không có gì lớn mà ra ngoài, không có gì nhỏ mà chẳng lọt vào 

trong). Hai câu này rất nhiều người nghe đã quen tai, cũng đều có thể nói, nhưng trên 

thực tế, rất khó nói rõ ý nghĩa!  “Kỳ đại vô ngoại”  là không có ngằn mé, nhưng  “kỳ tiểu 

 vô nội”  khó hiểu! Kinh Hoa Nghiêm đã giảng rất hay, thế nào là  “vô nội?”  Trong một 

hạt vi trần có thế giới, thế giới như thế nào? To như thế giới bên ngoài! Trong vi trần có 

thế giới, thế giới trọn chẳng rút nhỏ, vi trần chẳng phình to, vẫn như vậy, chẳng lớn hay 

nhỏ! Thế giới trong vi trần lại có vi trần, trong vi trần lại có thế giới, trùng trùng vô tận, 

gọi là  “kỳ tiểu vô nội” . Quý vị truy tìm đến tột cùng được chăng? Tìm không được, cảnh 

giới chẳng thể nghĩ bàn! Đức Phật chẳng nói dối, vì sao? Quý vị kiến tánh sẽ thấy được, 

bèn hiểu rõ. Quý vị chưa kiến tánh, nghĩ cách nào cũng nghĩ không ra, đều chẳng thể tư 

duy được! Do vậy, gọi là chẳng thể nghĩ bàn, [tức là] chẳng thể nghĩ, chẳng thể tưởng, 

52  Tập 03 



cũng chẳng có cách nào bàn luận, xứng tánh mà! Thứ gì chẳng xứng tánh? Thứ nào cũng 

đều xứng tánh, chỉ là do chúng ta mê, nên bất giác! 

Ở đây nói tới bản hay nhất, bản tiêu chuẩn tốt nhất, trong bản này không có chữ sai. 

Sợ  nhất  là  sách  bị  sai  chữ,  trong  bản  này  không  có  chữ  sai,  đó  chính  là  bản  tốt  nhất. 

Nghĩa lý chẳng bị khiếm khuyết, lớp lang hoàn chỉnh, phương pháp tinh tế. Chiếu theo lý 

luận và phương pháp này tu hành, quý vị có thể đạt được lợi ích chân thật. Lợi ích chân 

thật quan trọng nhất là: Quý vị liễu giải chân tướng của vũ trụ và nhân sinh, buông vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, liền khế nhập cảnh giới, đó gọi là  “liễu nghĩa rốt 

 ráo” . Chúng ta thường gọi khế nhập cảnh giới là  “chứng quả”  hay “thành Phật” , có ý 

nghĩa như vậy! 

Chúng  ta  xem  câu  tiếp  theo.  “Vô  Lượng  Thọ  kinh  nãi  Tịnh  Tông  chi  tổng 

 cương” (kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  tổng  cương  lãnh  của  Tịnh  Tông):  “Cương”  (綱)  là 

cương lãnh, [tổng cương] là tổng cương lãnh; do vậy, được gọi là  “Tịnh Tông đệ nhất 

 kinh” .  Kinh  Tịnh  Tông  không  nhiều  lắm.  Trong  tất  cả  các  tông  phái,  chỉ  có  Tịnh  Độ 

Tông là kinh điển ít nhất, chỉ có ba bộ kinh, một bộ luận, đó là [nói về] lúc xưa. Ba bộ 

kinh, thứ nhất là kinh Vô Lượng Thọ, thứ nhì là Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, còn gọi 

là Thập Lục Quán Kinh, thứ ba là A Di Đà Kinh, phân lượng đều rất ít; một luận là Vãng 

Sanh Luận của Thiên Thân Bồ Tát, tam kinh nhất luận! Một luận chính là báo cáo tâm 

đắc về việc tu Tịnh Độ, vãng sanh thế giới Cực Lạc của Thiên Thân Bồ Tát để chúng ta 

tham khảo. Hiện thời thì sao? Hiện thời là ngũ kinh nhất luận, ngũ kinh do đâu mà có? 

Ba kinh là do Phật nói, ngũ kinh là trong niên hiệu Hàm Phong nhà Thanh; vợ vua Hàm 

Phong là Từ Hy Thái Hậu mọi người đều biết, nói đến Hàm Phong thì chẳng mấy ai biết 

đến! Nói Từ Hy Thái Hậu rất nhiều người biết, chồng Từ Hi Thái Hậu là Hàm Phong. 

Trong niên hiệu Hàm Phong, cư sĩ Ngụy Mặc Thâm, trong phần sau sẽ giới thiệu, vị lão 

cư sĩ này cũng rất giỏi, đem quyển cuối cùng của kinh Hoa Nghiêm, không phải là một 

phẩm, quyển cuối cùng [của kinh Hoa Nghiêm] là mười đại nguyện vương của Phổ Hiền 

Bồ Tát dẫn về Cực Lạc, đem quyển cuối cùng này của kinh Hoa Nghiêm, tức là rút ra 

một chương trong một phẩm này, ghép vào sau Tịnh Độ  Tam Kinh, trở thành Tịnh Độ 

Tứ Kinh. Do vậy, nếu sau này, quý vị thấy trong Phật môn có Tịnh Độ Tứ Kinh, quý vị 

biết đó là do ông Ngụy Mặc Thâm thêm vào. Thêm hay lắm! Vì sao thêm vào rất hay? 

Trong kinh Vô Lượng Thọ, đặc biệt là trong bản hội tập của cụ Hạ, chúng ta thấy phẩm 

thứ hai là Đức Tuân Phổ Hiền, một chương ấy. Quả thật kinh Hoa Nghiêm đến cuối cùng 

trở về Tịnh Độ, trở về kinh Vô Lượng Thọ. Do vậy, ông ta thêm thiên ấy vào hay lắm. 

Đó là Tịnh Độ Tứ Kinh. 

Tập 03  53 



Ngũ kinh là do Ấn Quang đại sư [đề xướng], vị này thuộc thời cận đại, Ấn Quang đại 

sư cách chúng ta không xa, năm Dân Quốc hai mươi mấy Ngài mới vãng sanh16[7] trong thời gian Kháng Chiến. Ngài đem chương Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông 

Chương trong phần Hai Mươi Lăm Pháp Viên Thông của kinh Lăng Nghiêm, đem đoạn 

kinh văn ngắn này ghép vào sau Tịnh Độ Tứ Kinh, biến thành Tịnh Độ Ngũ Kinh. Cách 

làm này chẳng thể nghĩ bàn! Tịnh Độ có cần thêm kinh điển nào khác nữa hay không? 

Không cần! Đến đây là đã viên mãn. Vì sao? Hai trăm bốn mươi bốn chữ, tôi đã nói với 

quý vị, đó là Tâm Kinh của Tịnh Độ Tông, mà cũng là Tâm Kinh của toàn bộ giáo pháp 

trong Đại Tạng Kinh. Đấy cũng là như Thiện Đạo đại sư lão nhân gia thường nói:  “Chư 

 Phật sở dĩ xuất hiện trong thế gian chỉ vì để nói biển bổn nguyện của Phật Di Đà”.  Cách 

làm này của Ấn Quang đại sư đã khiến cho chúng ta hoàn toàn hiểu rõ câu nói ấy của 

Thiện Đạo đại sư. Phương pháp bậc nhất của hết thảy chư Phật ứng hóa trong mười pháp 

giới, phổ độ chúng sanh trong mười pháp giới của hết thảy các cõi Phật là gì? Là trì danh 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, thích hợp khắp ba căn, gồm thâu độn căn lẫn lợi căn, đó là 

pháp môn tuyệt diệu! Cực đơn giản, dễ dàng, ổn thỏa, thích đáng, ai cũng có thể tu, ai 

cũng đều có thể thành tựu. Thiện Đạo đại sư nói pháp môn này  “vạn tu, vạn người đến” , 

chẳng sót một ai! 

Vì sao người tu Tịnh Độ đông như thế, người vãng sanh ít như vậy? Có mâu thuẫn 

với [lời nhận định của] Thiện Đạo đại sư hay không? Thưa quý vị, không! Do nguyên 

nhân nào? Quý vị tu hành chẳng đúng pháp, đúng lý! Lỗi tại quý vị, chẳng phải do pháp 

môn, không do kinh điển. Nếu quý vị tu đúng pháp, đúng lý, thật sự là  “vạn người tu, 

 vạn người đến”  chẳng sót một ai! Kinh Di Đà đã dạy rất rõ ràng:  “Không thể dùng chút 

 thiện căn, phước đức, nhân duyên để sanh về cõi ấy” . Thiện căn là gì? Phước đức là gì? 

Nhân duyên là gì? Nay chúng ta trọn đủ nhân duyên, được làm thân người là nhân duyên, 

gặp Phật pháp là nhân duyên, gặp Đại Thừa là nhân duyên, gặp kinh Hoa Nghiêm, gặp 

Tịnh Độ là nhân duyên phi phàm, duyên trọn đủ. Vấn đề ở đâu? Thiện căn, phước đức. 

Thiện căn là gì? Tín giải. Quý vị có thật sự tin tưởng hay không? Đối với pháp này, quý 

vị còn có vấn đề nào hay không? Nếu còn có hoài nghi, thiện căn của quý vị có vấn đề. 

Quý vị có hiểu rõ đạo lý Tịnh Tông hay không? Không thấu triệt, hiểu rõ; hiểu rõ sẽ giúp 

quý vị tin tưởng. Sở dĩ quý vị có hoài nghi là do chưa lý giải thấu triệt. Thật sự hiểu rõ, 

minh bạch, sẽ chẳng hoài nghi. Quý vị có tín giải, tín giải là thiện căn. Phước đức là gì? 

Thật sự hành! Người thật sự hành có phước đức. Quý vị chẳng thật sự hành, vẫn chưa 

buông thế gian này xuống được, còn lưu luyến, vậy là xong luôn! Quý vị cũng rất khó 

thành  tựu.  Vì  thế,  kinh  không  có  khuyết  điểm,  lý  luận  và  phương  pháp  đều  không  có 

khuyết điểm. Khuyết điểm là do phiền não và tập khí của chính mình. Nếu buông những 

thứ ấy xuống, chắc chắn quý vị đạt được Tịnh Độ ngay trong một đời này! 



 16[7]   - “Ấn Quang đại sư viên tịch năm D}n Quốc 29 (1940).” 

54  Tập 03 



Tiếp  đó,  cụ  Hoàng  Niệm  Tổ  trích  dẫn  lời  ông  Bành  Thiệu  Thăng  (Bành  Tế 

Thanh):  “Ngã quốc Thanh đại Bành Thiệu Thăng cư sĩ tán viết: Vô Lượng Thọ kinh giả, 

 Như Lai xứng tánh chi Viên Giáo, chúng sanh bổn cụ chi hóa nghi”  (vào đời Thanh, cư 

sĩ Bành Thiệu Tăng của nước ta đã ca ngợi: “Kinh Vô Lượng Thọ là Viên Giáo xứng 

tánh  của  Như  Lai,  là  cơ  nghi  hóa  độ  chúng  sanh  sẵn  có”).  Mấy  câu  này  hết  sức  quan 

trọng!  “Như  Lai”  là  những vị  minh tâm  kiến  tánh  trong  mười  phương,  đó  là  chư  Phật 

Như Lai. Kinh Vô Lượng Thọ là lời bàn luận xứng tánh, từng câu, từng chữ đều từ tự 

tánh lưu lộ, từng câu, từng chữ đều viên mãn, nên gọi là Viên Giáo. Tự tánh của hết thảy 

chư Phật Như Lai và tự tánh của hết thảy chúng sanh là một tánh, chẳng phải hai tánh. 

Do vậy, trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật nói đến tự tánh thường thường dùng biển 

làm tỷ dụ, [chẳng hạn như]  “tánh hải” . Mỗi một chúng sanh khác nhau giống như một 

bọt nước trong biển cả, bọt nước do đâu mà sanh ra? Từ biển sanh ra. Từng bọt nước nếu 

không bị vỡ tan, dường như có đối lập. Chỗ này là một bọt, chỗ kia là một bọt khác. Sau 

khi bọt nước vỡ tan, tất cả đều là biển cả. Người thông minh chẳng cần chờ [đến lúc] bọt 

nước vỡ, toàn là nước biển, mỗi bọt nước đều là nước biển, nước biển là tự tánh. Do vậy, 

trong  kinh,  đức  Phật  thường  nói:  “Thập  phương  tam  thế  Phật,  cộng  đồng  nhất  Pháp 

 Thân,  nhất  tâm,  nhất  trí  huệ,  lực,  vô  úy  diệc  nhiên”  (mười  phương  ba  đời  Phật,  cùng 

chung  một  Pháp  Thân,  một  tâm,  một  trí  huệ,  lực,  vô  úy  cũng  thế),  không  có  gì  chẳng 

giống nhau, vì sao? Quý vị chẳng lìa tự tánh. Câu này đã đem Thật Tướng của các pháp 

nói huỵch toẹt trong một lời, chúng ta và hết thảy chúng sanh có quan hệ gì? Một Thể, 

một tự tánh! Quý vị nói xem: Quan hệ này có mật thiết lắm hay không? Vì sao có sai biệt 

nhiều như thế? Do mê hay ngộ khác nhau! Ngộ bèn biết chúng ta là một Thể, còn thân 

thiết hơn người một nhà, một Thể mà! Khi mê mới chia ra ta, ra người, mới có phân biệt, 

mới có chấp trước, mới tạo nghiệp, mới chuốc lấy những quả báo oan uổng. Oan uổng 

luân hồi trong lục đạo, là cảnh giới trong mộng, chúng chẳng thật. Thật sự tham thấu thì 

giấc  mộng  ấy  cũng  chẳng  rời khỏi  tự tánh.  Do vậy,  y  báo  và chánh báo trang nghiêm 

trong mười pháp giới chẳng lìa tự tánh, đều do tự tánh hiện. 

Do  vậy,  ông  ta  (Bành  Tế  Thanh)  nói:  “Chúng  sanh  bổn  cụ  chi  hóa  nghi” ,  nay  ta 

gọi  “nghi”  (儀) là phương thức hay hình thức. Nay chúng ta dạy bảo học trò, dùng hình 

thức như thế nào. Nay chúng ta biết: Đối với trẻ nhỏ, trẻ thơ, chúng ta lập ra vườn trẻ, 

mở trường Tiểu Học, tùy theo độ tuổi của chúng, rồi lại mở trường Trung Học, mở Đại 

Học,  rất  giống  phương  thức  ấy.  Đó  gọi  là  “hóa  nghi” .  Trừ  hóa  nghi  ra,  còn  có  “hóa 

 pháp” ,   “pháp”  là  phương  pháp  dạy  học.  Chúng  sanh  căn  tánh  khác  nhau;  đối  với  căn 

tánh khác nhau, dùng phương pháp gì để dạy họ? Vì thế, nhà Phật nói tới hóa nghi và hóa 

pháp. Thích Ca Mâu Ni Phật bốn mươi chín năm dạy học trò, xét theo phương diện hóa 

nghi: Trước hết, sau khi khai ngộ, Ngài giảng A Hàm mười hai năm. A Hàm giống như 

Tiểu Học của Phật giáo, giảng điều gì? Giảng pháp nhân thiên, giảng cách làm người như 

thế nào, cũng như ngày nay chúng ta nói là giảng luân lý, giảng đạo đức, giảng nhân quả. 

Tập 03  55 



Trong kinh A Hàm, những thứ giáo học này rất nhiều, chú trọng những điều đó. Đến thời 

kỳ Đại Thừa, dần dần thảo luận vũ trụ và nhân sinh, nay chúng ta gọi là Triết Học và 

khoa học, đều giảng đến viên mãn rốt ráo. Vũ trụ do đâu mà có? Vạn pháp từ đâu ra? Ta 

từ đâu đến? Giảng thật rõ ràng, minh bạch, quả thật chẳng dễ dàng! Cho tới hiện thời, 

bao nhiêu khoa học gia, triết học gia, tôn giáo gia trên thế giới đang nghiên cứu vấn đề 

này, đều chẳng tìm được câu trả lời, vẫn là có những vấn đề tồn đọng, chỉ riêng Đại Thừa 

Phật pháp giảng rõ ràng, giảng minh bạch, chẳng có nghi hoặc! 

Bởi lẽ, thuở ấy tôi học Triết Học, Phương tiên sinh giảng Triết Học trong kinh Phật 

cho tôi nghe, cụ bảo tôi, theo cách nhìn của cụ:  “Thích Ca Mâu Ni Phật là triết gia vĩ đại 

 nhất trên thế giới; kinh Phật là đỉnh  cao nhất của Triết Học trên cả thế giới” . Đây là 

nguyên văn lời cụ nói, cụ bảo tôi như thế này:  “Học Phật là hưởng thụ tối cao trong đời 

 người” , cụ dẫn tôi tiến vào Phật môn. Lại còn đặc biệt bảo tôi, câu nói này rất trọng yếu. 

Nếu không, tôi sẽ mê hoặc, sẽ hoài nghi, sẽ nhìn những kẻ học Phật học như thế nào, 

chân tướng có đúng như Phương tiên sinh nói hay chăng? Vì thế, câu nói sau đây của 

Phương tiên sinh quan trọng lắm, cụ bảo:  “Triết Học trong kinh Phật ở trong kinh điển, 

 không ở trong chùa chiền” ! Câu này hết sức trọng yếu. Vì sao không ở trong chùa chiền? 

Người trong chùa chẳng học! Xưa kia, cổ đại đức trong chùa chiền thật sự rất phi phàm, 

vì sao? Họ học thật sự. Nay thì sao? Người xuất gia trong chùa chiền hiện thời chẳng 

học, biến [Phật giáo] thành tôn giáo. Xuất gia để làm gì? Xuất gia để giao tiếp quỷ thần, 

lo siêu độ, làm Phật sự, pháp hội, làm những chuyện này. Những chuyện này có cần phải 

làm hay không? Cần chứ! Nhưng phải nên làm như thế nào? Vào trong quỷ đạo để làm, 

còn trong nhân đạo hãy lo dạy con người. Quỷ đạo có hay không? Có! Phật, Bồ Tát ở 

trong quỷ đạo; quý vị thấy Địa Tạng Vương Bồ Tát:  “Địa ngục bất không, thệ bất thành 

 Phật”  (Địa  ngục  chẳng  trống,  thề  chẳng  thành  Phật).  Quý  vị  thấy  làm  lễ  Diệm  Khẩu, 

Tiêu Diện Đại Sĩ đối diện với Diệm Khẩu là ai? Là Quán Thế Âm Bồ Tát, hiện thân quỷ 

trong quỷ đạo để độ quỷ đạo. Nên hiện thân gì để đắc độ, bèn hiện thân ấy, thân đang ở 

trong nhân gian thì phải dạy con người, sao lại dùng thân người để dạy quỷ? Đâu có lẽ 

ấy! Dùng thân quỷ cũng chẳng thể dạy người. 

Do  vậy, Phật, Bồ  Tát  ứng hóa  chẳng thể nghĩ  bàn, nên  dùng  thân gì để đắc  độ bèn 

hiện thân ấy, nên dạy họ điều gì sẽ dạy họ điều ấy! Phải biết điều này không do chính các 

Ngài quyết định, mà do người ấy cảm, Phật bèn ứng, tự nhiên cảm ứng đạo giao. Giống 

như tiến sĩ Giang Bổn Thắng (Masaru Emoto) của Nhật Bản làm thí nghiệm với nước, 

chúng ta dùng thiện tâm để cảm, quý vị thấy nước đáp ứng bằng kết tinh đẹp nhất. Chúng 

ta dùng ác niệm để cảm, nó đáp ứng bằng hình thái rất khó coi. Chư Phật, Bồ Tát đốivới 

tất cả chúng sanh cũng như vậy! Họ dấy lên niệm gì để cảm các Ngài, các Ngài bèn ứng 

như thế. Chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trong thế gian, tuyệt đối chẳng có cách suy tưởng hay 

nghĩ ngợi nào. Nếu có cách suy tưởng hay nghĩ ngợi, sẽ là phàm phu. Phàm phu mới có 

cách suy tưởng và nghĩ ngợi, Pháp Thân Bồ Tát là bậc kiến tánh, chắc chắn không có, vì 

56  Tập 03 



sao? Kiến tánh thì điều kiện đầu tiên là đoạn trừ khởi tâm động niệm. Không khởi tâm, 

chẳng động niệm, còn có cách suy tưởng hay cách nhìn gì nữa đây? Không có! Đó gọi 

là  “thanh tịnh, bình đẳng, giác” . Do vậy, chúng sanh có tâm cảm, Phật vô tâm ứng, nên 

gọi là  “xứng tánh” , tự tánh tự nhiên sẽ có ứng. Vì thế, chúng ta phải hiểu ý nghĩa hóa 

nghi  và  hóa  pháp  này.  Nói  thông  thường,  trong  khi  học  tập,  chúng  ta  cũng  thường 

nói  “hóa ác thành lành” . Nay chúng ta giúp đỡ người khác, bước đầu tiên là dạy kẻ ấy, 

giúp kẻ ấy sửa đổi.  “Hóa”  (化) ở đây là biến hóa khí chất, là giáo học nói theo mặt quả. 

Mục tiêu cuối cùng của giáo học là biến hóa khí chất của người được dạy. Nói cụ thể, 

biến hóa ác niệm, lời nói ác và hành vi ác thành thiện niệm, thiện hạnh, tức là chúng ta 

dạy học thành công! Đấy là bước đầu tiên. Tiến thêm bước nữa, chính là hóa mê thành 

ngộ, đấy mới thật sự là Phật pháp. Hóa ác thành thiện là thế gian pháp, hóa mê thành ngộ 

mới có thể xuất thế gian, thật sự giác ngộ. Cuối cùng là hóa phàm thành thánh, tiến lên 

cao hơn từng bước một! 

Xét về phần tài liệu, có thể nói là Hoàng lão cư sĩ rất dụng tâm, hết sức phong phú, 

tận tâm tận lực sưu tập. Tiếp theo đó, cụ trích dẫn lời pháp sư Đạo Ẩn của Nhật Bản tán 

thán kinh Vô Lượng Thọ:  “Như Lai hưng thế chi chánh thuyết”  (là chánh thuyết do đức 

Như  Lai  xuất  hiện  trong  cõi  đời  [nhằm  nói  ra]),  “hưng”  (興)  là  hưng  khởi  (興起),  ý 

nghĩa tương đồng với lời Thiện Đạo đại sư. Thiện Đạo đại sư nói:  “Như Lai sở dĩ hưng 

 xuất thế” . Chữ  “hưng”  này là  “hưng khởi” , xuất hiện trên thế gian,  “duy thuyết Di Đà 

 bổn nguyện hải”  (chỉ để nói biển bổn nguyện của Phật Di Đà), bốn mươi tám nguyện của 

A Di Đà Phật phổ độ chúng sanh. Tôi không tra tài liệu xem vị Đạo Ẩn này là người thời 

nào, vì Tịnh Độ Tông Nhật Bản là từ Thiện Đạo đại sư truyền sang. Vào thời Đường, có 

nhiều cao tăng Nhật Bản sang Trung Quốc du học; lúc ấy, Thiện Đạo đại sư còn tại thế. 

Do  vậy,  tại  Nhật  Bản,  Thiện  Đạo  đại  sư  rất  nổi  danh.  Ngài  chẳng  nổi  tiếng  tại  Trung 

Quốc, chứ  ở  Nhật  Bản,  Ngài  rất nổi  tiếng.  Nhật  Bản có rất  nhiều ngôi  chùa  mang  tên 

Thiện Đạo Tự. Quý vị thấy Thiện Đạo Tự, biết đó là Tịnh Độ Tông. Đài Bắc còn có một 

ngôi Thiện Đạo Tự, được thành lập vào thời Nhật Bản thống trị [Đài Loan], đấy là đạo 

tràng  Tịnh  Độ  Tông.  Do  vậy,  câu  nói  này  có  lẽ  phỏng  theo  Thiện  Đạo  đại  sư.  Sư 

nói:  “Như Lai hưng thế chi chánh thuyết”  thì nói cách khác, hết thảy các kinh khác do 

đức Phật đã nói, hết thảy các kinh trong bốn  mươi chín năm đều là “bàng thuyết” (nói 

kèm thêm), kinh này mới là chánh tông. Kinh Vô Lượng Thọ là chánh tông, những kinh 

khác đều nhằm phù trợ kinh Vô Lượng Thọ, có ý nghĩa này, đây mới là chánh thuyết. Vì 

thế, quả thật qua lời tựa của đại sĩ Mai Quang Hy, chúng ta thấy các vị đại đức thời Tùy - 

Đường đều thừa nhận: Ngay cả kinh Pháp Hoa và kinh Hoa Nghiêm đều nhằm dẫn dắt 

chúng ta quy hướng Tịnh Độ. Quý vị đọc phần năm mươi ba lần tham học của Thiện Tài 

đồng tử trong kinh Hoa Nghiêm, mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về 

Cực Lạc. Vì vậy, ông Ngụy Mặc Thâm ghép quyển cuối cùng của kinh Hoa Nghiêm vào 

cuối tam kinh, gọi là Tịnh Độ Tứ Kinh là có lý, chẳng phải bàn cãi gì nữa, chúng ta hai 

Tập 03  57 



tay  tán  thành  hành  động  này!  Kinh  Hoa  Nghiêm  quy  vào  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Trong 

kinh Pháp Hoa, long nữ tám tuổi thành Phật, cũng do nghe Văn Thù Bồ Tát giảng kinh, 

Cô ta nghe hiểu rồi, cũng cầu sanh Tịnh Độ. Đây là như Ấn Quang đại sư đã nói:  “Ngàn 

 kinh vạn luận, chỗ nào cũng chỉ quy” . Do vậy, nói kinh này là chánh thuyết, xác thực là 

có căn cứ. 

 “Kỳ đặc tối thắng chi diệu điển”  (bộ kinh điển mầu nhiệm lạ lùng, đặc biệt, thù thắng 

nhất).  “Kỳ đặc” , tối thắng là thù thắng khôn sánh, hết thảy các kinh chẳng thể sánh bằng, 

kể cả kinh Hoa Nghiêm và Pháp Hoa, tuy [hai kinh ấy] đều là Đại Thừa, đều là kinh Nhất 

Thừa,  nhưng  đâu  có  thù  thắng  như  pháp  môn  này!  “Nhất  Thừa  cứu  cánh  chi  cực 

 thuyết”  (giảng về Nhất Thừa rốt ráo đến tột cùng), nói rõ chỗ lạ lùng đặc biệt ở nơi nào, 

thù thắng nhất ở chỗ nào. Kinh này đúng giáo pháp Nhất Thừa. Giáo pháp Nhất Thừa là 

thành Phật trong một đời, được kinh này giảng đến chỗ viên mãn rốt ráo.  “Tốc tật”  (速

疾) là nhanh chóng. Trong các pháp môn, tức là các pháp môn của các tông phái thông 

thường, thời gian tu học đều phải rất lâu, chỉ riêng pháp môn này chẳng cần một thời 

gian rất dài. Trong các pháp môn khác, tu hành phải mất vô lượng kiếp mới có thể đào 

thải hết sạch phiền não tập khí, Kiến Tư phiền não, Trần Sa phiền não, Vô Minh phiền 

não. Quý vị chẳng đoạn hết phiền não, làm sao có thể hoàn nguyên? Hết vọng mới hoàn 

nguyên.  Kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  những  phiền  não  ấy  là  “vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước”, dùng những danh từ này. Vọng tưởng là Vô Minh phiền não, phân biệt là Trần Sa 

phiền não, chấp trước là Kiến Tư phiền não. Những danh từ này đều có thể tra trong Phật 

Học Đại Từ Điển. Đào thải hết sạch, đoạn hết Kiến Tư phiền não, bèn chứng A La Hán, 

vượt thoát lục đạo. Ngoài lục đạo là tứ thánh pháp giới, lục đạo là giới hạn, ở trong lục 

đạo  thì  gọi  là  nội  phàm,  là  phàm  phu,  [nội  phàm]  tức  là  phàm  phu  trong  lục  đạo.  Tứ 

thánh pháp giới gọi là ngoại phàm, ở ngoài lục đạo, nhưng vẫn phàm phu, chưa phải là 

thánh  nhân.  Phàm  và  thánh  sai  biệt  ở  chỗ  nào?  Một  đằng  dùng  chân  tâm  thì  là  thánh 

nhân, [một đằng] dùng vọng tâm là phàm phu. Vọng tâm là dùng A Lại Da Thức. Phải 

biết: Trong tứ thánh pháp giới, ngoài A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát, còn có Phật, [tức 

là] trên đó còn có Phật, [nhưng Phật trong tứ thánh pháp giới] hoàn toàn dùng A Lại Da. 

Vì thế, gọi là “ngoại phàm”, tức phàm phu ở ngoài lục đạo! Tuy họ dùng vọng tâm, vọng 

tâm này được dùng rất chánh đáng, rất giống chân tâm. Vì sao dùng rất chánh đáng, rất 

giống chân tâm? Đều do học Phật, dung hội lý luận được giảng trong kinh Phật vào nội 

tâm  của  chính  mình,  tức  là  vào  trong  A  Lại  Da,  biến  [những  lý  luận  ấy]  thành  những 

chủng tử trong A Lại Da, nên khi thực hiện, từng điều trong Giới Luật đều được thực 

hiện  rõ  rệt,  đều  làm  rất  khá, hết  sức giống  Phật.  Do vậy,  tứ  thánh pháp giới được  gọi 

là  “tương tự tức” , [nghĩa là] rất giống, làm rất giống, nhưng chưa phải là thật sự. Vì sao 

chưa phải là thật sự? Chưa chuyển Thức thành Trí, chưa chuyển được! Đấy chính là như 

kinh  Bát  Nhã  đã  dạy:  “Pháp  thượng  ưng  xả,  hà  huống  phi  pháp” (Pháp còn  nên  bỏ, 

huống chi phi pháp). Giáo lý giảng trong kinh quý vị làm được, làm tốt đẹp, nhưng vẫn là 

58  Tập 03 



phàm phu, có thể ra ngoài lục đạo, nhưng chưa ra khỏi  mười pháp giới. Nếu muốn ra 

khỏi mười pháp giới, phải buông những thứ này xuống. Pháp còn nên bỏ, hà huống phi 

pháp! Phật pháp cũng bỏ luôn, sẽ thoát khỏi mười pháp giới, phải biết điều này! 

Vì thế, quý vị thấy kinh này tuyệt lắm! Phương pháp tu hành trong kinh này, đầu tiên 

là như trong tựa đề kinh này, nửa đầu là quả báo, nửa sau là tu nhân. Nửa đầu là  “Đại 

 Thừa” , Đại Thừa là gì? Đại Thừa là trí huệ, tức trí huệ Bát Nhã sẵn có trong tự tánh.  “Vô 

 lượng thọ”  là đức,  “trang nghiêm”  là tướng. Kinh Hoa Nghiêm dạy:  “Tất cả chúng sanh 

 đều  có  trí  huệ  và  đức  tướng  của  Như  Lai” ,  trí huệ  là  Đại  Thừa,  đức  là  vô  lượng  thọ, 

tướng là trang nghiêm. Đây là trên mặt quả, hết thảy chúng sanh đều có. Chúng ta khôi 

phục chúng như thế nào?  “Thanh tịnh, bình đẳng, giác” , đó là Tu Đức. Chúng ta tu hành 

là tu gì? Tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh thành tựu bằng giới luật. Tâm bình đẳng thành 

tựu bằng Thiền Định. Giác thành tựu từ Bồ Đề. Giác là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh.  Vì  vậy,  tu  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác” ,  chứng  “Đại  Thừa  vô  lượng  thọ  trang 

 nghiêm” , ngay trong tựa đề kinh [đã nêu ra cương lãnh tu hành và thành tựu nơi quả địa]. 

Bởi lẽ đó, tại Trung Quốc lẫn ngoại quốc, các tổ sư đại đức đã nói rất tuyệt, nói thật 

hay:  “Nhất Thừa cứu cánh chi cực thuyết, tốc tật viên dung chi kim ngôn”  (Lời giảng về 

Nhất Thừa rốt ráo đến tột bậc, là lời vàng viên dung nhanh chóng). Chữ  “kim”  này được 

dùng rất nhiều trong kinh Phật, quý vị phải hiểu ý nghĩa. Kim có nghĩa là gì? Vàng chẳng 

thay đổi. Kim loại đều bị oxide hóa, đều bị đổi màu, chỉ mình hoàng kim không thay đổi, 

quý ở chỗ này. Vì thế, Phật pháp dùng  “kim”  theo ý nghĩa “không thay đổi”. “Kim thân” 

vĩnh hằng bất hoại, là chân thân, dùng theo ý nghĩa này; chứ không phải là thật sự sơn 

thành màu vàng ròng. Hiện thời, trong chùa chiền, tượng Phật mạ vàng, nhằm biểu thị 

pháp. [Da] Phật có thật sự giống như màu vàng mạ hay không? Màu ấy cũng trọn chẳng 

dễ coi! Phải hiểu đó là biểu thị pháp, vĩnh hằng không thay đổi, là xứng tánh. Thân ấy có 

hay không có? Có! Trong cõi Thật Báo thì có, trong cõi Thật Báo của chư Phật Như Lai, 

cõi Thật Báo trong Tây Phương Cực Lạc thế giới. Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

thân tướng của quý vị vĩnh viễn không thay đổi. [Nhân dân trong] Tây Phương Cực Lạc 

thế giới chẳng sanh từ bào thai, chẳng phải là từ trẻ nhỏ dần dần trưởng thành. Chẳng 

phải! Họ là hóa sanh, hóa sanh đến nơi ấy trong hoa sen. Hóa thân có hình dáng như thế 

nào? Dáng vẻ chẳng khác A Di Đà Phật cho mấy, chỗ này là pháp bình đẳng. Hiện thời, 

chúng ta vẽ Tây Phương Cực Lạc thế giới, vẽ A Di Đà Phật đặc biệt to, vẽ Bồ Tát nhỏ 

hơn  một  chút,  người  vãng  sanh  lại  vẽ  nhỏ  hơn  chút  nữa.  Điều  này  cũng  không  đúng 

pháp, to như nhau! Đâu có to hay nhỏ như  vậy! Thật sự có to hay nhỏ, sẽ chẳng bình 

đẳng, to như nhau! Vĩnh hằng không thay đổi, họ là hóa sanh. Do những điều này, quý vị 

đọc kinh giáo nhiều hơn, sẽ dần dần hiểu rõ, sẽ thấy ý nghĩa được thật sự bao hàm ở đây. 

Vì sao không bị biến hóa? Vì chẳng có ý niệm, đạo lý ở chỗ này! Quý vị hiểu đạo lý 

này, sẽ tin tưởng. Biến hóa do đâu mà có? Biến hóa là  “duy thức sở biến, duy tâm sở 

Tập 03  59 



 hiện” . Cõi Thật Báo Trang Nghiêm chỉ có duy tâm sở hiện, không có duy thức sở biến, 

đã chuyển Thức thành Trí, cho nên chẳng biến. Quý vị không có ý niệm, sẽ chẳng khởi 

tâm động niệm. Khởi tâm động niệm sẽ biến; chẳng khởi tâm, không động niệm, làm sao 

biến? Sẽ chẳng biến, vĩnh hằng không thay đổi. Hoa, cỏ, cây cối trong Tây Phương Cực 

Lạc thế giới vĩnh viễn chẳng điêu tàn, vĩnh viễn chẳng biến chất, đạo lý ở chỗ này! Cư 

dân nơi ấy vẫn chưa phải là cảnh chuyển theo tâm ư? Cư dân nơi ấy mỗi người đều minh 

tâm kiến tánh. Nói “minh tâm kiến tánh” là đã đoạn vọng tưởng, vọng tưởng là khởi tâm 

động  niệm,  mọi  người  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm.  Khởi  tâm  động  niệm  còn 

không có, lấy đâu ra phân biệt, chấp trước? Đạo lý là như thế đó! Chúng ta hiểu rõ rồi, 

bèn thừa nhận chuyện này là thật, chẳng giả! 

Chúng ta muốn bất biến trong thế giới này có được hay chăng? Được! Quý vị chẳng 

khởi tâm,  không  động  niệm  là  được,  cảnh  giới như vậy  đấy!  Làm  không  được  là vì ý 

niệm quá vi tế. Quý vị thấy đức Phật hỏi Di Lặc Bồ Tát, Thích Ca Mâu Ni Phật hỏi ngài 

Di Lặc, vẫn chưa phải là nói cho chúng ta nghe! Một niệm của bọn phàm phu chúng ta 

dấy  lên,  tức  là  trong  tâm  có  ý  niệm,  một  niệm  của  chúng  ta  dấy  lên,  trong  một  niệm 

này có bao nhiêu tế niệm hợp thành một niệm? Đức Phật hỏi mấy niệm, mấy tướng, mấy 

thức? Di Lặc Bồ Tát trả lời  “trong khoảng khảy ngón tay” . Chúng ta nói tới một niệm và 

một cái khảy ngón tay; chúng ta khảy nhanh thì ước chừng trong một giây khảy được bốn 

lần. Nếu khảy rất nhanh, chắc là có thể khảy tới năm lần, trong một giây có thể khảy tới 

năm  lần.  Ngài  nói  trong  một khảy  ngón  tay  có  ba  mươi  hai  ức  trăm  ngàn niệm.  Trăm 

ngàn là đơn vị; một trăm ngàn là mười vạn. Ba mươi hai ức nhân với mười vạn thành ba 

trăm  hai  mươi  triệu.  Quý  vị  thấy  trong  một  khảy  ngón  tay  có  ba  trăm  hai  mươi  triệu; 

trong một giây, chúng ta khảy bốn lần, sẽ là một ngàn hai trăm tám mươi triệu. Nếu khảy 

năm lần sẽ là một ngàn sáu trăm triệu. Một niệm quá vi tế, làm sao chúng ta có thể cảm 

thấy? Di Lặc Bồ Tát nói: “Niệm niệm thành hình” ,  “hình” (形) là vật chất, là tướng cảnh 

giới của A Lại Da,  “hình giai hữu thức”  (hình đều có thức), đấy là Chuyển Tướng của A 

Lại Da. 

Ở chỗ này, quý vị nhất định phải hiểu: Trong tự tánh cái gì cũng đều có, chẳng thiếu 

gì! Nó có thể hiện, có thể sanh, có thể hiện. Niệm có thể biến, thức có thể biến. Không có 

thức thì nó có thể hiện, có thể sanh, có thể hiện. Thế giới Cực Lạc có thể sanh, có thể 

hiện, chẳng có biến, người bên ấy hoàn toàn dùng chân tâm, chẳng có vọng tâm, đều là 

chuyển Thức thành Trí. Do vậy, thế giới của họ vĩnh hằng không thay đổi. Vô lượng trí 

huệ, vô lượng thần thông, vô lượng đức năng, đều có sẵn trong tự tánh, chẳng do học 

được, mà là những thứ ta có sẵn từ lâu. Có phải là đã đạt đến rốt ráo hay chưa? Chưa, 

thật  sự  hoàn  nguyên  là  cõi  Thường  Tịch  Quang.  Trong  cõi  Thường  Tịch  Quang,  hiện 

tượng vật chất và hiện tượng tinh thần đều không có, đấy mới gọi là “trở về tự tánh”. 

Làm như thế nào mới trở về tự tánh? Do trong cõi Thật Báo tuy đã đoạn vọng tưởng, 

60  Tập 03 



nhưng tập khí vọng tưởng chưa đoạn; do có tập khí vọng tưởng, nên mới có cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm. Tập khí vọng tưởng cũng đã đoạn, chẳng còn nữa, cõi Thật Báo cũng sẽ 

không có. Bởi lẽ,  “phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” , ngay cả cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm cũng không phải là ngoại lệ. Trong kinh, đức Phật chẳng nói cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm là ngoại lệ, không nói lời này! Cõi Thật Báo cũng chẳng phải là cảnh giới 

thật. Cảnh giới thật sự là Thường Tịch Quang. Huệ Năng đại sư thốt ra năm câu, năm câu 

ấy nói về Thường Tịch Quang. Câu cuối cùng là  “có thể sanh vạn pháp” . Vạn pháp sanh 

từ Thường Tịch Quang, Thường Tịch Quang có thể sanh, có thể hiện.  “Phàm cái gì có 

 hình tướng”  đều thuộc về cõi Thật Báo, cõi Phương Tiện, hay cõi Phàm Thánh Đồng Cư. 

Tứ thánh pháp giới là cõi Phương Tiện, lục đạo luân hồi là cõi Đồng Cư, chẳng có gì là 

chân thật. Phải hiểu: Hư không cũng là giả, chẳng thật. Thời gian và không gian đều là 

giả. Trong cõi Thường Tịch Quang, không có thời gian, chẳng có không gian. Chẳng có 

thời gian, sẽ chẳng có trước sau. Chẳng có không gian, sẽ không có khoảng cách; đấy 

mới là thật sự trở về tự tánh. 

Do  vậy,  cảm  ứng  đạo  giao  cùng  hết  thảy  chúng  sanh.  Thưa  quý  vị,  không  chỗ  nào 

chẳng hiện thân, không lúc nào chẳng hiện thân. Hiện thân dài hay ngắn là do nghiệp 

cảm của chúng sanh. Chúng sanh vẫn còn cảm thì tướng ấy vẫn còn. Chúng sanh chẳng 

còn cảm, tướng ấy chẳng còn nữa! Cái thân này của chúng ta là thân nghiệp báo, cũng có 

tánh thời gian, tức là có thời gian [tồn tại] dài hay ngắn, nghiệp báo mà! Phật, Bồ Tát 

chẳng phải là nghiệp báo; Phật, Bồ Tát là ứng hóa, ứng theo sự cảm của chúng sanh mà 

hiện thân tướng. Không chỉ là hiện thân tướng loài người, mà còn có thể hiện tướng cây 

cối, hoa, cỏ, có thể hiện tướng núi, sông, đại địa, tướng gì các Ngài cũng đều có thể hiện. 

Vì vậy, chúng ta đọc những câu chuyện xưa hay công án trong Thiền Tông, có những 

người tham Thiền thấy cây cối, hoa, cỏ bèn khai ngộ, thấy mưa rơi trên tàu chuối bèn 

hoát  nhiên  khai  ngộ.  Đó  là  gì?  Nói  như  chúng  ta  hiện  nay,  đấy  chính  là  Phật  gia  trì. 

Trong  khoảnh  khắc  ấy,  những  thứ  vô  tình  ấy  là  Phật,  người  ấy  có  cảm,  Phật  bèn  ứng 

hiện, khiến cho người ấy do cảnh giới đó mà hoát nhiên khai ngộ. Chẳng có chuyện nào 

chẳng do Phật lực gia trì. Phật lực gia trì là tác dụng của tự tánh, là tự tánh khởi tác dụng. 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, cũng chẳng hoài nghi tí nào! Vì thế, đối với Phật, dẫu Phật 

hiện thân Phật đến gia trì, chúng ta cũng chẳng sanh tâm hoan hỷ, cũng chẳng bị kích 

động, bị kích động là hỏng rồi! Vì sao? A Di Đà Phật là tự tánh Di Đà của quý vị, do tự 

tánh của chính quý vị biến hiện, chẳng ở bên ngoài. Thế giới Cực Lạc là duy tâm Tịnh 

Độ, chỗ nào là bên ngoài? Toàn là Tánh Đức, tự tánh lưu lộ. Quý vị hiểu đạo lý này, sẽ 

vĩnh  viễn  tâm  bình,  khí  hòa,  vĩnh  viễn  là  như  như  bất  động.  Huệ  Năng  đại  sư  nói  rất 

tuyệt:  “Nào ngờ tự tánh, vốn chẳng lay động” . Quý vị vĩnh viễn giữ được “thanh tịnh, 

bình đẳng, giác”, chẳng để cho tâm dấy lên chút sóng mòi nào trong cảnh giới; như thế là 

đúng. 

Tập 03  61 



 “Thập  phương  xưng  tán  chi  thành  ngôn” (là  lời  khen  ngợi  chân  thành  trong  mười 

phương), câu này dễ hiểu. Lời lẽ chân thành, chắc chắn chẳng nói dối.  “Chúng sanh bổn 

 cụ chi hóa nghi, Nhất Thừa chi liễu nghĩa, vạn thiện chi tổng môn”  (là hóa nghi sẵn có 

của chúng sanh, là liễu nghĩa Nhất Thừa, là môn tổng quát của muôn điều thiện), những 

điều này đều đã nói trong phần trước.  “Tịnh Độ quần kinh bách sổ thập bộ chi cương 

 yếu, nhất Đại Tạng giáo chi chỉ quy dã”  (là cương yếu của một trăm mấy chục bộ kinh 

giảng về Tịnh Độ, là chỗ chỉ về của các giáo pháp trong Đại Tạng Kinh), ở đây cụ cũng 

nói đến giáo pháp trong cả Đại Tạng Kinh, xác thực là như vậy.  “Như thượng chư hiền 

 sở dĩ thịnh tán thử kinh giả”  (sở dĩ, các vị hiền nhân nồng nhiệt khen ngợi kinh này như 

trên): Xưa nay các đại đức tán thán bộ kinh này,  “cái dĩ bổn kinh trì danh Niệm Phật 

 pháp môn”  (là vì pháp môn trì danh niệm Phật trong kinh này), mấy câu tiếp theo quan 

trọng lắm!  “Viên mãn” , quá khó có! Pháp môn nào có thể giảng đến viên mãn rốt ráo? 

Viên mãn là gì? Mảy may khiếm khuyết cũng chẳng có, pháp môn này viên mãn. Hoa 

Nghiêm là viên mãn, Pháp Hoa là viên mãn, nhưng quá dài, không như kinh này. Kinh 

này phân lượng ít dường ấy, nhưng viên mãn như Hoa Nghiêm và Pháp Hoa, hiếm có 

lắm!  “Trực  tiệp”  (thẳng  thừng,  nhanh  chóng),  thẳng  thừng,  thỏa  đáng.  “Phương  tiện” : 

Pháp môn này thuận tiện nhất trong hết thảy các pháp môn. Các pháp môn đều gọi là 

phương  tiện,  pháp  môn  này  là  pháp  môn  thuận  tiện  nhất  trong  các  phương  tiện.  “Cứu 

 cánh”  (rốt  ráo):  Phương  tiện  nào  giúp  quý  vị  thành  Phật,  phương  tiện  ấy  là  rốt  ráo. 

Phương tiện nào giúp quý vị thành Bồ Tát, tuyệt lắm, nhưng chưa rốt ráo. Phương tiện 

nào giúp quý vị thành A La Hán, lại càng chẳng phải là rốt ráo! Do vậy, nay chúng tôi 

dạy quý vị, giúp quý vị chuyển ác thành thiện, quý vị biến thành người tốt, vẫn chưa phải 

là rốt ráo! Phải là thành Phật thì mới là rốt ráo; chưa thành Phật thì chưa rốt ráo. Giúp 

quý vị chứng Đẳng Giác Bồ Tát như Quán Thế Âm vẫn chưa rốt ráo, bởi lẽ, quý vị chưa 

thành Phật! Pháp môn này giúp chúng ta rốt ráo thành Phật.  “Nhất siêu trực nhập, tối 

 cực viên đốn”  (hễ vượt thoát bèn vào thẳng Phật quả, viên đốn tột cùng), cực viên, cực 

đốn,  “đốn”  là đốn siêu. 

Dùng  phương  pháp  gì?  “Di  Đà  Nhất  Thừa  nguyện  hải,  lục  tự  hồng  danh chi  cứu 

 cánh  quả  giác,  tác  ngã  chúng  sanh  chi  nhân  tâm”  (Dùng  biển  nguyện  Nhất  Thừa  của 

Phật Di Đà, sáu chữ hồng danh nơi quả giác rốt ráo, làm cái tâm cho lũ chúng sanh chúng 

ta trong khi tu nhân), đây là nói rõ ra! Cụ Hoàng nói  “nhất siêu trực nhập, tối cực viên 

 đốn”  là nói gì vậy? Là sáu chữ  “Nam-mô A Di Đà Phật” . Đơn giản như thế đó, dễ dàng 

như thế đó, sanh ra hiệu quả to dường ấy, ai tin tưởng? Vì thế gọi là  “phương pháp khó 

 tin” . Trong kinh, đức Phật nói:  “Duy Phật dữ Phật, phương năng cứu cánh”  (chỉ có Phật 

và Phật mới có thể thấu hiểu rốt ráo). Đẳng Giác Bồ Tát đối với pháp môn này giống như 

nhìn trăng qua một lớp the. Đây là lời ví von; giống như chúng ta ngắm mặt trăng, trăng 

Trung Thu [chẳng hạn], cách một lớp the, the rất mịn, “the” là một loại sa rất mịn, the 

như trong “the, lụa, sa, đoạn”, cách một lớp the ngắm trăng, còn cách một tầng. Đẳng 

62  Tập 03 



Giác Bồ Tát đối với pháp môn này giống như cách một lớp the ngắm trăng; Phật chẳng 

có lớp the hay sa này, Đẳng Giác Bồ Tát còn bị ngăn cách bởi một lớp the hay sa. Quá 

sâu! Đạo lý quá sâu, nhưng sự tình quá đơn giản, do sáu chữ bèn thành công! Thật vậy 

ư?  Thật  đấy!  Nay  tôi  nói  về  cư  sĩ  Tiểu Lỵ  ở  nơi  đây,  quý  vị  thấy  cư  sĩ  Hoàng  Trung 

Xương  làm  thí  nghiệm  coi  sáu  chữ  [hồng  danh]  có  hiệu  quả  hay  không,  ông  ta  thí 

nghiệm. Nghe nói cổ nhân niệm Phật ba năm có thể vãng sanh, ông ta bèn thí nghiệm. 

Ông ta mới ba mươi mấy tuổi, là một người rất trẻ, bế quan tại Thâm Quyến, nhờ cư sĩ 

Tiểu Lỵ hộ trì, hai năm mười tháng, ông Xương bèn biết trước lúc mất. Thật đấy, chẳng 

giả đâu! Pháp môn dễ dàng như thế đó! 

Trong  quá  khứ,  chúng  tôi  nghe  lão  pháp  sư  Đàm  Hư  báo  cáo.  Tôi  không  có  duyên 

phận này, thiếu phước phận, chẳng được gặp lão pháp sư. Tôi đến Hương Cảng, Ngài đã 

vãng sanh hai, ba năm rồi! Nhưng tôi nghe từ băng thâu âm, Sư giảng khai thị trong Phật 

Thất,  có  đồng  tu  đem  cuốn  băng  thâu  âm  đến  [cho  tôi  nghe].  Sư  nói  bằng  giọng  địa 

phương miền Bắc, tôi nghe chẳng hiểu lắm, tôi nghe liên tục không ngừng ba mươi lượt, 

đại  khái  có  thể  nghe  hiểu  chín  phần.  Cuối  cùng,  tôi  rốt  cuộc  tìm  được  một  đồng  tu  ở 

phương Bắc, nhờ chép toàn bộ băng thâu âm thành văn tự, in ra một cuốn sách nhỏ. A! 

Sư giảng thật hay! Quý vị thấy Sư kể chuyện người thợ vá nồi là đồng tham đạo hữu của 

Sư, là người quen, tại gia niệm Phật, một câu A Di Đà Phật thôi! Ông thợ vá nồi không 

biết chữ, chưa từng đi học, ngoài bốn mươi tuổi mới xuất gia, điều gì cũng chẳng biết, là 

bạn chơi đùa hồi nhỏ của lão hòa thượng Đế Nhàn, cùng ở trong một thôn trang. Ông ta 

đến  tìm  pháp sư  Đế Nhàn, cuộc sống của  ông  ta  thật sự  khổ  sở  quá, thấy  pháp sư Đế 

Nhàn làm pháp sư xuất gia cũng thoải mái lắm, rất hâm mộ, bèn muốn theo Ngài xuất 

gia. Lão pháp sư Đế Nhàn cũng hết sức từ bi, gặp người bạn chơi đùa thuở ấy, bảo ông 

ta: “Xuất gia phải học kinh giáo. Ông lớn tuổi như thế, mà cũng chẳng biết chữ, xem ra 

học kinh giáo chẳng thành công!” Thuở ấy trong nhà chùa, chẳng học kinh giáo thì phải 

học kinh sám Phật sự. Kinh sám Phật sự là ngũ đường công khóa17[8], thấy ông ta đầu óc chậm lụt, ông học cũng chẳng thành công. Có nghĩa là “ông xuất gia làm sao được?” 

Nhưng người bạn ấy cứ nhất định muốn nương cậy Ngài, cuối cùng không có cách nào, 

Ngài bèn nói: “Tôi có điều kiện, ông có thể chấp nhận hay không?” Ông ta nói: “Sư cứ 

nói đi, hết thảy tôi đều nghe theo lời Sư”. Với điều kiện như thế, ông ta nói: “Được”, Sư 

bèn  cho  ông  ta  xuống  tóc. Sau  khi  xuống  tóc,  Sư nói:  “Ông  không  cần thọ giới.  Nghi 

thức thọ giới ông cũng chẳng hiểu, ông cũng chẳng thọ được”. Tại vùng quê ở Ninh Ba 



 17[8] – “Theo quy chế tùng l}m, tăng chúng phải tham dự năm thời khóa tụng niệm, ba thời 

 khóa trên Phật đường, hai thời khóa trong trai đường, nên gọi l{ “ngũ đường công khóa”, 

 tức tảo khóa (khóa tụng kinh s|ng), tảo xan qu| đường (tụng niệm khi ăn cơm s|ng), cúng 

 Ngọ, ngọ xan qu| đường (tụng niệm khi ăn cơm trưa), v{ v~n khóa (khóa tụng kinh tối). Trừ 

 c|c ph|p sư chuyên giảng kinh ph|p, c|c ph|p sư kh|c phải thuộc nghi thức v{ biết sử dụng 

 ph|p khí để thay phiên nhau dẫn chúng trong c|c khóa tụng niệm n{y.” 

Tập 03  63 



có một ngôi miếu nát, không ai ở, cho một mình ông ta ở nơi đó, dạy ông ta một câu 

“Nam-mô A Di Đà Phật” sáu chữ. Sư dặn dò:  “Ông ở nơi đó, niệm một câu này, niệm 

 mệt bèn nghỉ. Nghỉ ngơi khỏe khoắn rồi lại niệm tiếp, sau này chắc có lợi lạc” . 

Bí quyết thành công của người này chẳng có gì khác: Thật thà, vâng lời, thật sự làm, 

ông ta bèn thành công! Quý vị thấy người ta niệm Phật ba năm bèn đứng vãng sanh. Tại 

vùng quê thuở ấy, giao thông chẳng thuận tiện, một bà cụ già trong thôn phát hiện: “Sư 

phụ đã đứng vãng sanh”. Quá sức lạ lùng, hiếm có, trước nay chưa hề thấy ai đứng mất! 

Còn có những vị lão cư sĩ niệm Phật báo cho mọi người đến xem; xem xong, sai người 

sang chùa Quán Tông báo tin, báo với lão hòa thượng Đế Nhàn. Lão hòa thượng nghe tin 

này, vội vã đến xem, đi về mất ba ngày. Thấy tình hình này, lão hòa thượng Đế Nhàn rất 

hoan  hỷ,  tán  thán:  “Ông  xuất  gia  chẳng  uổng,  khá  lắm,  ông  mất  như  thế  đó” .  Sư  tán 

thán:  “Đại  pháp  sư  giảng  kinh  thuyết  pháp  chẳng  bằng  ông,  phương  trượng,  chủ  tịch 

 tùng lâm cũng không bằng ông! Ông đúng là giỏi lắm!”  Niệm một câu sáu chữ “Nam-mô 

 A Di Đà Phật” ba năm, thù thắng lắm! Đó là chuyện trước mắt, không xa mấy! Trong 

phần trước, tôi đã kể với mọi người chuyện một bà cụ tại làng Tướng Quân ở Đài Nam, 

cũng là niệm Phật ba năm rồi đứng mất. Lời tán thán này chẳng hư giả mảy may nào, vấn 

đề là chúng ta phải thật sự làm thì mới được. 

Nhưng trong thời đại hiện tại, quý vị phải nhớ: Tịnh Tông là Đại Thừa, chẳng phải là 

Tiểu Thừa, người Đại Thừa phải giúp hết thảy chúng sanh khổ nạn, nhất là trong thời đại 

hiện tại. Chính quý vị thành tựu, nhưng không có duyên phận giáo hóa chúng sanh, bèn 

có thể thị hiện giống như vậy. Nếu có duyên phận giáo hóa chúng sanh, quý vị còn trụ 

thêm mấy năm nữa. Trụ thêm mấy năm nữa, chẳng trở ngại. Do vậy, nếu muốn đến chỗ 

hết thảy chư Phật Như Lai, nhất là muốn đến chỗ A Di Đà Phật, nguyện vọng của A Di 

Đà Phật là gì? Phổ độ hết thảy chúng sanh khổ nạn trong mười pháp giới. Chúng ta hiểu 

ý A Di Đà Phật, chúng ta cũng khiến cho A Di Đà Phật hoan hỷ, mang thêm nhiều người 

đi. Quý vị mang thêm càng nhiều càng hay, đây là chuyện tốt. Vì thế, chớ nên làm kẻ tự 

giải thoát cho riêng mình như trong Tiểu Thừa, tức là vừa thành tựu đã ra đi ngay lập tức, 

chẳng đúng! Vì sao người thợ vá nồi đi ngay lập tức? Người thợ vá nồi ra đi là có lý, ông 

ta thị hiện, đó là Tác Chứng Chuyển. Cư sĩ Hoàng Trung Xương cũng là thị hiện, chứng 

minh cho người niệm Phật chúng ta. Tôi giảng kinh tại Hương Cảng, chúng tôi ở đây rất 

gần, ông ta mỗi ngày nghe CD của tôi. Tôi ở đây là Khuyến Chuyển, Thị Chuyển, ông ta 

Tác Chứng Chuyển bên ấy, chứng minh những điều kinh nói chẳng giả, mà là chuyện 

thật, quyết định [thành tựu] trong một đời! Hơn nữa, trong ba năm ngắn ngủi, quý vị có 

thể vượt thoát lục đạo luân hồi, có thể vượt thoát mười pháp giới. Trong tám vạn bốn 

ngàn pháp môn, pháp môn nào có thể làm được?  Chỉ có pháp môn này! Chúng ta phải 

hiểu rõ chuyện này,  “Viên mãn trực tiệp, phương tiện cứu cánh”  là thật, chẳng giả chút 

nào! Do vậy, pháp môn này đơn giản nhất, dễ dàng nhất, ổn thỏa, thích đáng nhất, đáng 

tin cậy nhất, lại còn nhanh chóng nhất. Điểm mấu chốt là quý vị có thể buông những thứ 

64  Tập 03 



vặt vãnh trong thế gian xuống hay không? Những kẻ chẳng thể vãng sanh vốn là vì lý do 

này: Quý vị vẫn còn tham luyến thế gian này, vẫn muốn tiếp tục luân hồi trong lục đạo, 

vậy là hết cách! A Di Đà Phật chẳng thể lôi quý vị đi theo, vì quý vị chẳng bỏ thế gian 

này được! A Di Đà Phật gật đầu, bỏ đi, đợi lần sau vậy! Khi nào quý vị buông hết xuống, 

A Di Đà Phật sẽ đến, chúng ta chẳng thể không biết điều này! Thời gian đã hết rồi mà tôi 

không thấy. Hôm nay chúng ta học tới đây, cảm ơn mọi người. 



 

Tập 03  65 



Tập 04 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Thưa  chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  xin  ngồi  xuống.  Xin  xem  trang  hai  trong 

quyển thứ nhất, phần Tiền Ngôn (lời nói đầu). 

Chúng ta đã học đến chỗ cụ Niệm Tổ giới thiệu sự tán thán của cổ đại đức đối với bộ 

kinh này. Tiếp đó, cụ nói:  “Cái dĩ bổn kinh trì danh niệm Phật pháp môn”  (là vì pháp 

môn  trì  danh  niệm  Phật được  nói  trong kinh  này), chúng  ta đọc  từ  chỗ này,  “viên  mãn 

 trực tiệp, phương tiện cứu cánh, nhất siêu trực nhập, tối cực viên đốn”  (viên mãn, thẳng 

thừng, nhanh  chóng,  phương tiện  rốt  ráo,  hễ  vượt  thoát  bèn vào  thẳng  cảnh  giới  Phật, 

viên đốn tột bậc). Trong lần trước, chúng ta đã đọc đến câu này. Đây là nói vì sao pháp 

môn  này  được  lắm  người  tán  thán  như  thế,  tôi  nghĩ  nó  có  quan  hệ  mật  thiết  với  thập 

phương chư Phật. Có thể nói pháp môn này trọn khắp pháp giới hư không giới, không có 

vị  Phật  nào  chẳng  tán  thán  A  Di  Đà  Phật.  Trong  kinh  Di  Đà,  chúng  ta  đọc  thấy  sáu 

phương Phật ca ngợi; trong bản dịch kinh A Di Đà của Huyền Trang đại sư, ghi là mười 

phương Phật tán thán, nói rất cặn kẽ. Trong kinh Vô Lượng Thọ và Quán Kinh, đức Phật 

đều giới thiệu với chúng ta như vậy. Trong khi tu nhân, Phật Di Đà phát nguyện quá vĩ 

đại, chẳng thể nghĩ bàn! Phật Phật đạo đồng, chư Phật chứng đắc trí huệ và đức tướng 

chẳng sai biệt, nhưng do lúc tu nhân, phát nguyện và phát tâm thật sự có sai biệt. Phật 

pháp chẳng tách lìa nhân quả, đừng nói là pháp thế gian, Phật pháp cũng chẳng tách rời! 

Lúc  chúng  tôi  mới  học  Phật, thầy  khuyến  khích  chúng tôi;  thuở  ấy, chúng  tôi chưa 

hiểu sâu như thế. Thầy chỉ nói phải phát tâm, phải rộng kết thiện duyên, trong tương lai, 

pháp duyên hoằng pháp lợi sanh của anh sẽ thù thắng. Nói với chúng tôi chân tướng sự 

thật  hiện  tiền  này,  chúng  tôi  nghe  xong  cảm  thấy  rất  vui  vẻ.  Kết  duyên  như  thế  nào? 

Thuở ấy, chúng tôi sống khá chật vật, học trò cũng chẳng có bao nhiêu tiền bạc để kết 

duyên với mọi người. Thầy dạy: Anh cầm một đồng, mua một bao đậu phộng, đứng ở 

cửa chính, người ta đến nghe kinh, tặng mỗi người một hạt. Đó là kết duyên. Mua kẹo, 

tặng mỗi người một chút, dùng tâm cung kính, dùng vẻ mặt tươi cười để đón người ta, 

tiếp đãi đại chúng tới nghe kinh. Pháp duyên giảng kinh của thầy Lý rất tốt, đại khái là 

thính chúng cả ba, bốn trăm người; thầy dạy tôi môn phương pháp này.Về sau, chúng tôi 

có sức, không chỉ dùng phương pháp này để kết duyên, mà dùng cách kết pháp duyên 

trọng yếu hơn. Chúng tôi bắt đầu in tặng những tấm thẻ, sau đó là kinh sách. Do khoa 

66  Tập 04 



học kỹ thuật tiến bộ, chúng tôi tặng băng thâu âm, băng thâu hình, hiện thời bèn tặng CD. 

Chúng ta có truyền hình vệ tinh, có mạng Internet, đều nhằm kết pháp duyên. 

Nhưng sau này, chúng tôi thâm nhập kinh tạng, hiểu rõ pháp môn này, trong lúc tu 

nhân, A Di Đà Phật đã phát nguyện quá lớn, Phật Phật đạo đồng. Giữa chư Phật có thể 

nói, [tức là đúng như] kinh đã nói như thế này:  “Thập phương tam thế Phật, cộng đồng 

 nhất  Pháp  Thân,  nhất  tâm,  nhất  trí  huệ,  lực,  vô  úy  diệc  nhiên”  (Mười  phương  ba  đời 

Phật, cùng chung một Pháp Thân, một tâm, một trí huệ, lực, vô úy cũng thế). Phật có tâm 

đố kỵ hay chăng? Không có! Chẳng những không có tâm [đố kỵ], mà Phật chẳng có ý 

niệm! Chúng ta thường nói là “chẳng khởi tâm, không động niệm, chẳng phân biệt, đừng 

chấp  trước”,  Phật  làm  được  điều  này.  Nếu  Ngài  làm  không  được,  còn  khởi  tâm  động 

niệm, sẽ là Bồ Tát, chưa phải là Phật. Còn có phân biệt, chấp trước, sẽ là phàm phu, chưa 

phải là thánh nhân. Phật đâu có những đố kỵ, chướng ngại này! Tuyệt đối chẳng thể có! 

Do  Phật  Di  Đà  phát  đại  nguyện  này,  chư  Phật  hoan  hỷ,  đối  với  tất  cả  hết  thảy  chúng 

sanh, hết thảy chư Phật Như Lai đều giới thiệu Tây Phương Cực Lạc thế giới, kể cả Tỳ 

Lô Giá Na Phật trong hội Hoa Nghiêm cũng không ra ngoài lệ này. Vì thế, Văn Thù, Phổ 

Hiền dẫn bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ trong thế giới Hoa Tạng sang thế giới 

Cực Lạc quy y A Di Đà Phật, Tỳ Lô Giá Na Phật chẳng tức giận. Không chỉ chẳng tức 

giận, mà còn hoan hỷ. Vì sao? Tu hành thành Phật trong thế giới Hoa Tạng, kinh giảng 

điều  này  rất  rõ  ràng,  phải  mất  bao  lâu?  Ba  A-tăng-kỳ  kiếp  mới  đoạn  được  tập  khí  vô 

minh từ vô thỉ trong A Lại Da Thức. Vô minh đã đoạn rồi, nhưng tập khí vô minh chưa 

đoạn, trong thế giới Hoa Tạng phải tốn thời gian dài như thế [để đoạn]. Đến thế giới Cực 

Lạc thì sao? Đến thế giới Cực Lạc bèn làm được, trong một ngày là xong! Phương tiện 

thù thắng như thế, mười phương thế giới chẳng có, chỉ riêng A Di Đà Phật là có. Được 

rồi! Chỗ của Ngài có [sự thù thắng này], có thể giải quyết thì mười phương chư Phật đều 

đưa học trò của mình, kể cả hàng Bồ Tát, sanh sang Tây Phương Cực Lạc thế giới. Đây 

là biểu thị pháp cho chúng ta biết: A Di Đà Phật dạy dỗ là chư Phật Như Lai dạy dỗ. 

Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này, phải có tâm lượng này, đây là gì? Tùy hỷ công đức! 

Kinh Hoa Nghiêm nói  “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức” , đây là đạt tới rốt ráo 

viên mãn. Chư Phật Như Lai, quý vị hãy ngẫm xem, chẳng phải là thanh tịnh tự tại ư? Ta 

mong hết thảy chúng sanh thành Phật, đều tới thế giới Cực Lạc, đều thanh tịnh tự tại! A 

Di Đà Phật có mệt mỏi hay chăng? Chẳng có! Làm mà không làm, không làm mà làm! 

Giúp hết thảy chúng sanh thành Chánh Đẳng Giác, thành Vô Thượng Bồ Đề, trong tâm 

A  Di  Đà  Phật  cũng chẳng có dấu vết.  Đây  gọi  là  “tùy duyên  diệu dụng” ,  thật  sự  mầu 

nhiệm, mầu nhiệm đến tột bậc! Đây là biểu thị pháp cho chúng ta thấy, nói thật ra, chư 

Phật là như thế, Phật Di Đà là như thế, mà mỗi người chúng ta cũng đều như thế. Chỉ là 

mê mất tự tánh, chẳng biết Thể, Tướng, Dụng của tự tánh rộng lớn như thế, không biết 

trong  tự  tánh  vốn  sẵn  có,  chẳng  phải  do bên  ngoài  mà  có,  chẳng  liên quan  gì  với  bên 

ngoài. Do vậy, pháp môn trì danh niệm Phật là tự tánh. 

Tập 04  67 



 “Viên  mãn  trực  tiệp” ,   “viên  mãn”  là  chẳng  khiếm  khuyết,  “trực  tiệp”  là  không  có 

chướng  ngại;  “phương  tiện  cứu  cánh,  nhất  siêu  trực  nhập” .  Vì  vậy,  pháp  môn  này  là 

Đốn Giáo. Buông xuống là đốn xả. Chỉ cần quý vị có thể bỏ, buông xuống được, quý vị 

sẽ chứng đắc Phật quả viên mãn rốt ráo ngay trong hiện tiền. Giống như Thích Ca Mâu 

Ni Phật thuở ấy dưới cội Bồ Đề, buông xuống, chẳng khởi tâm, không động niệm, chẳng 

phân biệt, chẳng chấp trước, bèn minh tâm kiến tánh. [Cảnh giới của] Huệ Năng đại sư 

lúc canh ba nửa đêm trong phương trượng thất của Ngũ Tổ cũng là cảnh giới này, buông 

khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước xuống, bèn thành Phật. Cảnh giới của Huệ 

Năng đại sư và cảnh giới của Thích Ca Mâu Ni Phật dưới cội Bồ Đề giống nhau, là tương 

đồng,  đó  “tối  cực  viên  đốn” .  Nay  chúng  ta  không  có  năng  lực  này,  thật  đấy!  Vì  sao 

không có năng lực này? Tập khí phiền não quá nặng, đức Phật giảng rõ ràng chân tướng 

sự thật, chúng ta đã hiểu rõ, nhưng không thể bỏ xuống được. Ở chỗ này, đức Phật có 

nói:  “Phương tiện cứu cánh” , câu này tuyệt diệu! Phương tiện là gì? Sáu chữ Nam-mô A 

Di Đà Phật. Quý vị nắm vững sáu chữ này, chấp trước nó; do vậy, Tịnh Tông gọi trì danh 

niệm Phật là chấp trì danh hiệu, “chấp” (執) là nắm giữ. Quý vị chẳng giữ lấy những thứ 

khác, buông xuống toàn bộ những thứ chấp trước khác, thay bằng sự chấp trước này, đây 

gọi là phương tiện rốt ráo. Nam-mô A Di Đà Phật là gì? Thưa quý vị, là tự tánh, là Tánh 

Đức của tự tánh. Hai chữ  “Nam-mô”  là tiếng Phạn, có nghĩa là quy  y, hay quy  mạng. 

Quy (歸) là quay về, Y (依) là dựa vào, cái gì ta cũng đều buông xuống, nay ta hoàn toàn 

nương cậy A Di Đà Phật. A Di Đà Phật là tự tánh, vô lượng quang, vô lượng thọ; lại nói 

rõ cùng quý vị, trong Hoa Nghiêm, đức Phật nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và 

 đức tướng của Như Lai” . Vô lượng quang là trí huệ trong tự tánh, vô lượng thọ là đức 

tướng của tự tánh. Do vậy, niệm câu Nam-mô A Di Đà Phật là niệm trí huệ và đức tướng 

của tự tánh, tuyệt lắm! Tiếp theo đó là đoạn:  “Dĩ Di Đà Nhất Thừa nguyện hải, lục tự 

 hồng danh chi cứu cánh quả giác, tác ngã chúng sanh chi nhân tâm”  (Dùng biển nguyện 

Nhất Thừa của Phật Di Đà, sáu chữ hồng danh nơi quả giác rốt ráo để làm cái tâm trong 

khi tu nhân của chúng ta). Vì thế, pháp môn này gọi là  “quả pháp”  (pháp môn tu nơi quả 

vị), chẳng phải là  “nhân pháp”  (pháp môn chú trọng tu nhân). Tám vạn bốn ngàn pháp 

môn là tu nhân hòng chứng quả, pháp môn này vừa bắt đầu đã là quả, chẳng phải là pháp 

môn tu nhân. 

Tiếp  đó, cụ  Niệm  Tổ  nói:  “Dĩ quả  vi  nhân, nhân quả  đồng thời. Tùng quả  khởi  tu, 

 tức tu, tức quả. Tâm tác, tâm thị, bất khả tư nghị”  (Lấy quả làm nhân, nhân quả đồng 

thời. Từ quả khởi tu, tu chính là quả, quả chính là tu, tâm này làm Phật, tâm này là Phật, 

chẳng thể nghĩ bàn). Tâm này làm Phật, tâm này là Phật, tức là nói pháp môn này khác 

với tám vạn bốn ngàn pháp môn ở chỗ nào, nói rõ ra. Quý vị gặp pháp môn này há dễ 

dàng ư? Nhiều kẻ Tiểu Thừa hay Bồ Tát gặp được, nhưng chẳng tin, nên gọi là  “pháp 

 khó tin” . Nhị Thừa, Bồ Tát không tin, mà lũ phàm phu chúng ta tin tưởng, kỳ quái thay! 

So ra, chúng ta cao minh hơn hàng Nhị Thừa và Bồ Tát. Do duyên cớ nào? Thiện căn và 

68  Tập 04 



phước  đức khác  nhau.  Trong  một  đời  này,  gặp  được  pháp  môn này,  có  thể  tin,  có  thể 

hiểu, lại còn chịu thật sự hành, đây chẳng phải là chuyện trong một đời này, mà là đời 

đời kiếp kiếp trong quá khứ, từ vô lượng kiếp đến nay, quý vị đã gieo thiện căn, trong A 

Lại Da có thiện căn. Quý vị chẳng có thiện căn, chẳng thể vừa gặp bèn tin tưởng! Nếu 

thiện căn, phước đức và nhân duyên đều đầy đủ, có đủ những điều kiện ấy, chắc chắn 

vãng sanh trong một đời này. Vẫn chưa đủ thì sao? Chưa đủ, còn kém một chút; kém một 

chút bèn có cách: Trong một đời này, nếu quý vị thật sự tin tưởng, thật sự có thể lý giải, 

hãy dũng mãnh, tinh tấn nhằm bù đắp cho thiện căn và phước đức chưa đủ. Trong đời 

này, chúng ta có thể làm được, khi thật sự muốn bù đắp sẽ rất nhanh. Nếu như giải đãi, 

biếng nhác, tán loạn, sẽ chẳng có cách nào hết! Trong một đời này, chẳng có cách nào bù 

đắp thì sao? Vẫn luân hồi trong lục đạo. Lần sau gặp gỡ, sẽ tiếp tục tu. Đời đời kiếp kiếp 

trong quá khứ, không biết chúng ta cũng đã làm chuyện như vậy bao nhiêu lần! Đây là sự 

thật. Từ vô lượng kiếp trong quá khứ đến nay, không biết chúng ta đã làm bao nhiêu lần; 

đời này lại gặp gỡ là do thiện căn và phước đức trong đời quá khứ hiện hành. Lần này 

hiểu rõ rồi, quyết định hạ quyết tâm “ta phải thành tựu trong một đời này”, phải hạ quyết 

tâm này! Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng, quý vị thật sự có quyết tâm này, lẽ nào 

chẳng thành tựu? Có quyết tâm như vậy, nhất định quý vị phải giác ngộ. Quý vị buông 

thế duyên trong thế gian này xuống, phải thật sự hiểu rõ:  “Phàm những gì có hình tướng 

 đều là hư vọng” . Ý nghĩa chân thật của câu này là gì? Đừng nói là một đời này trong 

nhân gian, mà ngay cả lục đạo lẫn mười pháp giới cũng chẳng thật, đều là giả, đều chẳng 

đáng bận lòng, hãy nên buông xuống, chẳng lưu luyến mảy may, quý vị sẽ chẳng còn có 

chướng ngại nữa 

Nếu có mảy  may nào  chẳng buông xuống được, còn vướng mắc, đối với phàm phu 

mà nói, nặng nhất là tình chấp, đây là mê hoặc. Buông được những thứ này, những thứ 

khác sẽ buông dễ dàng! Nhất định phải biết: Những thứ như tiếng tăm, lợi dưỡng, ngũ 

dục, lục trần là họa hại, tình chấp chẳng phải là chuyện tốt. Sau khi quý vị thấy thấu suốt, 

tình chấp là nghiệt duyên (孽緣). Nó chướng ngại quý vị chứng quả, chướng ngại quý vị 

khai ngộ, chướng ngại quý vị niệm Phật vãng sanh. Trong thế gian này, chẳng lẽ cha mẹ, 

thân thuộc chúng ta đều từ bỏ? Điều này dường như đã trái phạm luân thường! Thật vậy! 

Làm thế nào để có thể làm trọn vẹn đôi bề? Quý vị có thể chuyển biến tình duyên thành 

pháp duyên, chuyển biến người nhà, quyến thuộc thành pháp lữ, thành đồng tham đạo 

hữu, cùng sanh về cõi Cực  Lạc, tốt hơn nhiều! Trong một đời này, dẫu tình duyên sâu 

đậm  đến  đâu  đi  nữa,  chết  rồi  là  phải  chia  tay,  còn  có  thể  ở  chung  với  nhau  nữa  hay 

chăng?  Chẳng thể nào!  Nhưng  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới,  sẽ  thật  sự  vĩnh 

viễn ở cùng một chỗ. Bất luận quý vị ứng hóa trong đường nào, đều có thể thấy rõ ràng, 

họ cần giúp đỡ, quý vị bèn sanh trong cùng một đường với họ, giúp họ một tay. Thuở ấy, 

Thích Ca Mâu Ni Phật thành Phật trong thế gian này, quý vị thấy các vị đệ tử gồm một 

ngàn hai trăm năm mươi lăm vị,  đều là đồng tham đạo hữu trong đời quá khứ, còn có 

Tập 04  69 



hàng tại gia: Quốc vương, đại thần, cư sĩ hộ pháp, toàn là pháp quyến trong quá khứ. Do 

vì giúp đỡ chúng sanh, nên giáo hóa chúng sanh mới được thuận lợi như vậy, phải hiểu 

đạo lý này, chúng ta sẽ chuyển biến thành công. 

 “Thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật” (tâm này là Phật, tâm này làm Phật): Đức Thế 

Tôn đã nói câu này trong Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh. Đối với hiện thời, trong cuộc 

sống hằng ngày, chúng ta gặp nhiều kẻ chẳng học Phật hiểu lầm Phật, có thể dùng điều 

này để giải thích cho kẻ ấy. Phật là gì? Phật là chân tâm của quý vị. Ma là gì? Ma là vọng 

tâm. Trong tám tướng thành đạo của Tiểu Thừa có hàng ma, Đại Thừa không có. Đại 

Thừa biết Phật và ma là một, chẳng hai. Giác ngộ, ma bèn thành Phật; mê rồi, Phật biến 

thành ma, chuyện là như vậy đó, thảy đều là chính mình. Nói cách khác, mê là ma, giác 

là Phật. Tâm thì sao? Tâm không có giác hay mê, giác hay mê là vọng tâm, chân tâm 

chẳng có giác hay mê. Vì vậy, đã giác ngộ, mà quý vị còn ý niệm giác ngộ, tức là quý vị 

vẫn chưa giác ngộ, vẫn rớt trong hai ba (tam tâm, nhị ý). Hai ba là bất giác; [nhận thấy] 

mê và giác đối lập, làm gì đi nữa thì vẫn là hai thứ! Câu cuối cùng nói rất hay:  “Bất khả 

 tư nghị”  (Chẳng thể nghĩ bàn). Chuyện này quý vị chẳng thể nghĩ nổi. Hễ vừa nghĩ liền 

trật, vừa nghĩ tới liền mê. Quý vị chẳng thể nói được, hễ nói thì cũng mê rồi! Thốt không 

nên lời! Nói không nên lời, cho nên Thích Ca Mâu Ni Phật nói suốt bốn mươi chín năm, 

tuy nói suốt bốn mươi chín năm, [nhưng đúng như] đức Phật đã nói rất hay: “Nói  mà 

chẳng  nói, chẳng nói  mà  nói”.  Chúng  ta nghe lời này  càng nghe  càng  hồ đồ, lời Ngài 

nói là thật. Ngài nói lời giả, chúng ta nghe hiểu rõ lắm, chẳng có vấn đề gì. Ngài nói lời 

thật, càng nghe càng hồ đồ! Chúng ta phải biết dụng tâm để hiểu. Do vậy, đức Phật mới 

bảo chúng ta: Quý vị phải biết nghe. “Biết nghe” là như Mã Minh Bồ Tát đã dạy trong 

Khởi Tín Luận:  “Ly ngôn thuyết tướng” , [nghĩa là] quý vị nghe, nhưng đừng chấp trước 

tướng  nói  năng.  Nghe  nhưng  chẳng  chấp  trước,  chẳng  phân  biệt  sẽ  là  đúng.  Nói  cách 

khác,  thật  sự  có  thể  chẳng  khởi  tâm,  không  động  niệm,  chẳng  phân  biệt,  chẳng  chấp 

trước, ai nghe như vậy? Phật nghe như vậy. Có khởi tâm, động niệm, nhưng chẳng có 

phân biệt, chấp trước, ai nghe như thế? Bồ Tát nghe như thế. Có khởi tâm, động niệm, 

vẫn còn phân biệt, nhưng không chấp trước, đó là cái nghe của A La Hán. Nếu khởi tâm 

động niệm, phân biệt, chấp trước, thảy đều trọn đủ, đó là cái nghe của phàm phu. Quý vị 

thấy đó: Đều là nghe, nhưng khác nhau, cảnh giới lãnh hội khác nhau. 

Quý vị thấy danh từ Khởi Tín trong bộ Khởi Tín Luận của Mã Minh Bồ Tát, đó chính 

là nhập môn. Đại Thừa nhập môn liền cho quý vị biết: Thật ra, đối với khởi tâm động 

niệm, nói thật ra, chúng ta chẳng có cách nào, nó quá vi tế. Di Lặc Bồ Tát bảo:  “Trong 

 một khảy ngón tay, có ba mươi hai ức trăm ngàn niệm” , làm sao chúng ta có thể phát 

hiện được? Chúng ta làm sao có thể đoạn sạch niệm? Chẳng thể nào! Do chúng ta chẳng 

phải là bậc thượng thượng thừa, nhưng chúng ta có thể học theo bậc thượng thừa. Bậc 

thượng thừa là Bồ Tát, Bồ Tát có khởi tâm động niệm, quyết định chẳng có phân biệt, 

chấp trước, quý vị sẽ nghe được nghĩa chân thật của Như Lai. Có phân biệt, chấp trước, 

70  Tập 04 



quý vị nghe xong, nói đã hiểu, thì đó là ý nghĩa của chính quý vị, chẳng phải [ý nghĩa] do 

đức Phật nói. Lại nói rõ hơn một chút, đấy chẳng phải là kiến giải do Tánh Đức của quý 

vị, mà là kiến giải trong A Lại Da Thức. Vì sao? Vì quý vị có phân biệt, chấp trước, vẫn 

là A Lại Da làm chủ tể! A Lại Da là vọng tâm. Tri kiến trong vọng tâm, chẳng phải là 

chân tâm, còn cách chân tâm một tầng; do điều này mà biết tu hành Phật pháp là tu gì? 

Chính là hai chữ “buông xuống”, buông xuống là được! 

Thật  sự  có  thể  đạt  đến  chẳng  nghĩ  bàn,  điều  gì  cũng  chẳng  nghĩ  tới,  điều  gì  cũng 

chẳng nói tới, người ta hỏi, quý vị bèn trả lời. Chẳng hỏi, cái gì cũng không biết; còn hễ 

hỏi tới, điều gì cũng biết. Không ai hỏi quý vị, tâm quý vị hoàn toàn ở trong Định. Đó là 

Căn Bản Trí, kinh Bát Nhã bảo là  “Bát Nhã vô tri” . Lúc không có duyên, Bát Nhã vô tri, 

ở trong đại định, đó chính là cảnh giới Đại Niết Bàn thanh tịnh, tịch diệt. Người khác có 

cảm, quý vị lập tức có ứng; khi ứng thì “không gì chẳng biết”, đó là gì? Căn Bản Trí khởi 

tác  dụng,  không  gì  chẳng  biết.  Giống  như  trong  kinh  đã  kể  chuyện  ngài  Xá  Lợi  Phất: 

Ngài Xá Lợi Phất trí huệ bậc nhất, không có vấn đề nào bắt bí Ngài được! Bao nhiêu 

người thỉnh giáo Xá Lợi Phất, Ngài đều đối đáp trôi chảy. Có người tới hỏi Thích Ca 

Mâu Ni Phật, vì sao Xá Lợi Phất có đại trí huệ như vậy? Trí huệ của Ngài do đâu mà có? 

Phật giơ cái trống lên. Gõ trống, đức Phật lấy cái trống làm tỷ dụ, Ngài nói: “Ông có thấy 

cái trống này hay chăng?” “Dạ thấy”. “Bên trong cái trống có gì hay không?” “Không có, 

trống trơn!” Là hai tấm da căng ra; gõ nó, gõ mạnh, kêu to, gõ nhẹ, kêu nhỏ, chẳng gõ, 

chẳng kêu! Đức Phật nói trí huệ trong tâm Xá Lợi Phất giống như cái trống. Nếu quý vị 

chẳng gõ, cái gì cũng đều không có. Nếu quý vị gõ, Ngài sẽ lập tức có phản ứng. Đó là 

gì? Tự tánh Bát Nhã, chẳng phải do bên ngoài mà có, bên ngoài không có. Học những 

thứ từ bên ngoài quá khổ sở. Cảnh giới bên ngoài là duyên, sẽ cảm. Giống như chúng ta 

đọc kinh, mở kinh văn ra, đối trước văn tự, văn tự là cảm, chúng ta phải ứng, do tự tánh 

ứng, nên sanh trí huệ. Nếu chúng ta dùng phân biệt hay chấp trước để ứng, nói theo cách 

người hiện thời là “nghiên cứu”, nghiên cứu theo kiểu nào, nghiên cứu tới, nghiên cứu lui 

cũng đều là phiền não, đều là tri kiến sai lầm, chẳng phải là chánh tri chánh kiến. Đức 

Phật nói “chánh tri chánh kiến”, chớ nên nghiên cứu, nghiên cứu là suy nghĩ, bàn bạc. 

Chớ nên nghiên cứu thì gọi là gì? Danh từ Phật học là  “tham cứu” , không gọi là nghiên 

cứu. Tham cứu và nghiên cứu khác nhau ở chỗ nào? Trong nghiên cứu có phân biệt, có 

chấp trước; trong tham cứu không có phân biệt, chấp trước; khác nhau ở chỗ này! Tham 

cứu  là trí huệ,  nói thẳng  thừng  thì trong ấy  chắc  chắn  không có  hiện  tượng  cong  vạy, 

chúng ta học Đại Thừa chẳng thể không biết điều này! 

Tiếp đó, dẫn sách Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư. Trong Di Đà Kinh Yếu Giải có một 

đoạn như thế này:  “Nhất thanh A Di Đà Phật, tức Thích Ca Bổn Sư ư ngũ trược ác thế sở 

 đắc chi A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp. Kim dĩ thử quả giác toàn thể thọ dữ 

 trược ác chúng sanh, nãi chư Phật sở hành cảnh giới, duy Phật dữ Phật năng cứu tận, 

 phi cửu giới tự lực sở năng tín giải dã”  (Một tiếng A Di Đà Phật, chính là pháp để Thích 

Tập 04  71 



Ca Bổn Sư đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác trong đời ác ngũ trược. Nay đem 

toàn thể quả giác này trao cho chúng sanh trược ác, đấy chính là cảnh giới do chư Phật đã 

hành, chỉ có Phật và Phật mới có thể thấu hiểu tột cùng, chẳng phải là chín giới cậy vào 

tự lực mà hòng tin hiểu được). Đây là nói rõ, thuyết minh đơn giản pháp môn này khó 

tin, khó hiểu. Vì sao khó tin, khó hiểu? Thích Ca Mâu Ni Phật thành Phật như thế nào? 

Ngẫu Ích đại sư đã vạch trần bí mật: Niệm A Di Đà Phật bèn thành Phật. Lời này ở đâu 

vậy? Nói ngay trong kinh Di Đà. Chúng ta niệm kinh Di Đà mỗi ngày mà chẳng nhận ra. 

Niệm mấy chục năm vẫn chẳng phát hiện. Thích Ca Mâu Ni Phật do niệm A Di Đà Phật 

mà thành Phật, thật đấy, chẳng giả tí nào! Trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật đã dạy 

chúng ta một nguyên lý, nguyên tắc:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” . Nghĩ đến 

Phật bèn thành Phật, chúng ta hằng ngày tưởng A Di Đà Phật, quý vị quyết định thành 

Phật; quý vị mỗi ngày tưởng Quán Âm Bồ Tát, sẽ thành Quán Âm Bồ Tát. Quán Âm Bồ 

chẳng phải là một người, A Di Đà Phật cũng chẳng phải là một người, nhất định phải biết 

điều này. Quán Âm, Di Đà vô lượng vô biên thân, quý vị niệm các Ngài, sẽ hòa cùng một 

Thể với các Ngài, Tự, Tha bất nhị! Trong [Tam Thời] Hệ Niệm Pháp Sự, thiền sư Trung 

Phong đã nói:  “Tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ” . Niệm danh hiệu này là đức hiệu của 

tự tánh, Quán Âm Bồ Tát cũng là đức hiệu của tự tánh, một đằng đuợc kiến lập từ quả, 

một đằng kiến lập từ nhân. Danh hiệu Phật là nói theo Quả, danh hiệu Bồ Tát là nói theo 

nhân, Thể đều là tự tánh, chẳng rời khỏi tự tánh. 

Câu  này  rất  quan  trọng,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thành  Phật  như  thế  nào?  Điều  này 

được chính đức Phật dạy rõ trong kinh. Đây là pháp để Ngài đắc A Nậu Đa La Tam Miệu 

Tam Bồ Đề, cả câu này là tiếng Phạn, dịch sang nghĩa tiếng Hán thì có thể dịch là Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. A là Vô, chữ A trong A Di Đà Phật phải dịch là Vô; 

Nậu Đa La là Thượng, [A Nậu Đa La là] Vô Thượng; Tam là Chánh, dịch sang nghĩa 

tiếng Hán là Chánh; Miệu là Đẳng, tức Đẳng trong bình đẳng. Phía sau lại có một chữ 

Tam là Chánh, Bồ Đề là Giác. Do vậy, dịch toàn bộ sang nghĩa tiếng Hán là Vô Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác, có thể dịch, chứ không phải là chẳng thể dịch. Vì sao không 

dịch? Do tôn trọng, nên không dịch. Trong pháp Đại Thừa, quý vị tu học nhằm hướng 

đến mục tiêu gì? Chính là câu này! Nói cách khác, Đại Thừa nhằm cầu chính điều này, 

chứ không có gì khác. Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác là tự tánh giác, chẳng phải 

điều gì khác, cũng là nói “trở về tự tánh”. A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề sẵn có 

trong tự tánh, “đắc” là “trở về”. Nói theo mặt Tướng, Tịnh Độ Tông nói bốn cõi, Thường 

Tịch  Quang  Tịnh  Độ  trong bốn cõi  chính  là điều  này,  nó  tương  ứng  với  Thường Tịch 

Quang.  Trong  Thường  Tịch  Quang,  không  có  hiện  tượng  vật  chất,  mà  cũng  chẳng  có 

hiện tượng tinh thần, nó tồn tại, chẳng có sanh diệt. Khi Huệ Năng đại sư khai ngộ, đã 

nói năm câu về Thường Tịch Quang:  “Vốn tự thanh tịnh, vốn chẳng sanh diệt, vốn tự 

 trọn đủ, vốn chẳng lay động, có thể sanh ra vạn pháp” . Sanh ra vạn pháp như thế nào? 

Có  một  niệm  bất  giác,  vạn  pháp  liền  xuất  hiện.  Một  niệm  bất  giác  gọi  là  “vô  thỉ  vô 

72  Tập 04 



 minh” , quý vị phải nhớ, đức Phật giảng rất rõ ràng, rất minh bạch.  “Vô thỉ” ,   “thỉ”  (始) là 

bắt đầu, [vô thỉ là] không có bắt đầu. Vì sao có một niệm bất giác? Chẳng có lý do, chẳng 

thể nghĩ bàn, chẳng có sự gì. Nếu quý vị muốn truy cứu một niệm bất giác, vì sao có một 

niệm  bất  giác,  quý  vị  đọa  lạc  ngay  lập  tức.  Quý  vị  thấy  quý  vị  có  phân  biệt,  có  chấp 

trước, liền từ  chỗ  cao nhất  rớt xuống lục  đạo luân hồi. Do vậy, đức  Phật dùng danh  từ 

này hay lắm, vô thỉ! Quý vị chớ nên truy cứu, đừng nên truy cứu nó bắt đầu khi nào, chớ 

nên truy cứu, đúng là vô thủy. 

Mãi cho đến khi đọc phần đối thoại giữa đức Thế Tôn và Di Lặc Bồ Tát, chúng tôi 

mới hơi hiểu rõ chân tướng sự thật này. Vì sao nó vô thỉ? Nó quá ngắn ngủi! Quý vị hãy 

nghĩ xem, nay chúng ta tính trong một giây khảy ngón tay bốn lần, một niệm là thời gian 

bao lâu? Một ngàn hai trăm tám mươi triệu phần của một giây, quý vị có thể nói nó bắt 

đầu từ đâu hay chăng? Chúng ta nói “bắt đầu” thì chẳng biết đã trải qua bao nhiêu niệm, 

bởi lẽ, niệm tồn tại trong một thời gian quá ngắn ngủi, tạm bợ. Kinh thường nói là một 

“sát-na” là thời gian cực ngắn, nhưng ngắn đến mức nào, sẽ nói mơ hồ, chẳng rõ ràng. Di 

Lặc Bồ Tát giảng rõ ràng chuyện này, chẳng mơ hồ tí nào:  “Một cái khảy ngón tay có ba 

 mươi hai ức trăm ngàn niệm” . Chúng ta khảy ngón tay lẹ làng, có thể là tôi khảy nhanh 

hơn, được năm lần, nói chung khảy chừng bốn lần. Nếu khảy năm lần, sẽ là một ngàn sáu 

trăm triệu, tức là năm nhân với ba trăm hai mươi triệu, quý vị thấy tốc độ lẹ như thế, làm 

sao có thể nói nó có sanh diệt? Vì thế, chẳng thể nói nó sanh diệt, tính không kịp! Do 

vậy,  kinh  Phật  bảo  là  “sanh  diệt  đồng  thời” .  Chữ  “đồng  thời”  có  thể  giảng  theo  cách 

này. Bất sanh bất diệt chỉ có thể nói theo cách này. Quý vị phải thật sự hiểu ý nghĩa của 

cách  nói  này.  Nếu  thật  sự  chẳng  sanh  diệt,  nói  “bất  sanh  bất  diệt”  chẳng  phải  là  nói 

nhảm, nói dư thừa hay sao? Xác thực có sanh diệt, nhưng sanh diệt với tốc độ quá nhanh, 

quý vị không có cách nào quan sát, mắt chẳng thể thấy được, ý niệm nghĩ không ra; cho 

nên chỉ nói sự sanh diệt ấy là bất sanh bất diệt. Trong bất sanh bất diệt có sanh diệt, sanh 

diệt chính là bất sanh diệt, bất sanh diệt chính là sanh diệt, quý vị mới hiểu chân tướng sự 

thật rõ ràng, minh bạch. Chúng ta hiểu rõ ràng, minh bạch thì nói thật ra, vẫn là phân 

biệt, chấp trước; chẳng dùng đến phân biệt, chấp trước, vẫn không hiểu rõ lắm, chẳng 

hiểu rõ rệt! Vì sao? Chưa biết dùng chân tâm, mà chính là dùng vọng tâm. Thật sự chưa 

hiểu rõ lắm thì quý vị đừng cố nữa, hãy cứ thật thà niệm A Di Đà Phật, về thế giới Cực 

Lạc sẽ chẳng hiểu rõ ràng ư? Đây là biện pháp tốt đẹp, cần gì phải chuốc lấy phiền phức? 

Cung kính niệm kinh Đại Thừa một biến, đấy là công đức; nhưng quý vị khởi tâm động 

niệm suy nghĩ “kinh có ý nghĩa gì”, công đức bị phá sạch! Công đức chẳng còn nữa, biến 

thành phước đức. Phước đức khác công đức. Vì sao chúng ta vẫn phải niệm? Niệm nhằm 

tu Định, dùng phương pháp đọc kinh để nhiếp tâm, buông tất cả vọng tưởng, chấp trước 

xuống. Đọc kinh cũng chẳng dấy vọng tưởng, cũng không khởi chấp trước, đọc kinh là tu 

Định. Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, đây cũng là một pháp môn, vấn đề là chính 

mình có biết sử dụng hay không. 

Tập 04  73 



Mấy  câu  tiếp  theo  có  thể  nói  là  rất  trọng  yếu  đối  với  Tịnh  Tông!  “Kim  dĩ  thử  quả 

 giác  toàn  thể  thọ  dữ  trược  ác  chúng  sanh”  (nay  đem  toàn  thể  quả  giác  này  trao  cho 

chúng sanh trược ác).  “Trược”  là ngũ trược ác thế. Lúc tôi mới học Phật, vào sáu mươi 

năm trước, thấy kinh nói đến ngũ trược ác thế, chúng tôi thường cảm thấy Thích Ca Mâu 

Ni Phật nói hơi quá lố! Thế giới này dù trược ác, vẫn chưa trược ác đến mức ấy. Nhưng 

nay nhìn lại chữ này, Ngài nói đúng quá, chẳng quá lố tí nào! Sở dĩ thế giới hiện tại có tai 

nạn,  tai  nạn  vì  sao mà  có?  Do  dính dáng  đến  trược  ác.  “Trược”  (濁)  là hỗn  trược  (dơ 

bẩn, đục ngầu),  “ác”  (惡) là Thập Ác. Quý vị thấy chúng sanh trong thế gian này khởi 

tâm động niệm tương ứng với Thập Ác, chẳng có Thập Thiện. Tương ứng với Thập Ác, 

đúng là đại tai nạn sẽ xảy ra! Nay chúng ta suy nghĩ: Thật sự có tai nạn hay không? Có 


rất nhiều người hỏi tôi, tôi nói “hãy nên biết là thật đấy”, vì sao? Chúng ta nhìn từ nhân 

quả, thiện nhân cảm thiện quả, ác nhân cảm thọ ác quả. Trước hết, hãy nhìn từ tướng hảo 

của chính mình, tướng chuyển theo tâm. Tâm địa thiện lương, tướng mạo sẽ thiện lương; 

tâm  địa  thiện  lương,  thân  sẽ  khỏe  mạnh.  Thầy  lang  Bành  Hâm18[9] nói  rất  hay:  “Bất thiện, quý vị sẽ nhiễm bệnh” . Trong bản báo cáo, ông ta đã nói như thế. Bất nhân, “nhân” 

(仁) là thương yêu con người. Kẻ bất nhân dễ bị bệnh gan. Kẻ bất nghĩa, dễ mắc bệnh 

phổi, nó có cảm ứng với phổi. Vô lễ, dễ mắc bệnh tim. Vô trí là hồ đồ, thiếu trí huệ, dễ 

mắc bệnh thận. Bất tín, thiếu tín nhiệm, thường mong lừa gạt kẻ khác, dễ mắc bệnh tỳ vị 

(lá lách và bao tử). Phải làm như thế nào để thân thể khỏe mạnh? Phải thực hiện Ngũ 

Thường, tức là nhân, nghĩa, lễ, trí, tín, quý vị đều làm được. Ngũ Thường chính là Ngũ 

Giới trong Phật pháp. Chẳng sát sanh là nhân, không trộm cắp là nghĩa, chẳng tà dâm là 

lễ, chẳng uống rượu là trí, chẳng nói dối là tín; nhân, nghĩa, lễ, trí, tín. Quý vị có thể giữ 

vẹn Ngũ Giới, nội tạng sẽ chẳng sanh bệnh. Chỗ nào bị bệnh, nhất định quý vị thiếu đạo 

đức, Ngũ Thường là năm đức, [do thiếu đức nào] nên quý vị mới bị bệnh ấy. Bị bệnh mà 

quý vị hiểu đạo lý này, ta khéo tu đức, khiến cho ngũ tạng lục phủ19[10] khôi phục bình thường, chẳng còn bệnh nữa! Trung Y dùng thuốc men để chữa bệnh, hiệu quả chỉ được 

ba phần, sửa đổi tâm tư thái độ chiếm mất bảy phần! Nếu biết thay đổi tâm tư, thái độ, lại 

dùng một chút thuốc men để phụ trợ, sẽ trị bệnh hết sức hữu hiệu. 



 18[9]  – “B{nh H}m l{ Trung y sĩ (thầy thuốc Bắc) l{ chuyên viên nghiên cứu tại Sở Nghiên Cứu Lý luận trực thuộc Trung Quốc Trung Y Đại Học Viện, tốt nghiệp từ Bắc Kinh Trung Y 

 Dược Đại Học, chuyên nghiên cứu ch}m cứu, v{ c|c lý luận ứng dụng chữa trị, chẩn đo|n v{ 

 phòng bệnh trong Đông Y, chủ trương đường lối dưỡng sinh bằng tu đức.” 

 19[10]  – “Ngũ tạng lục phủ l{ danh từ phiếm chỉ tất cả cơ quan nội tạng trong th}n thể con người. T}m, can, tỳ, phế, thận (tim, gan, l| l|ch, phổi, thận) l{ Ngũ Tạng. Tiểu Trường, Đảm, 

 Vị, Đại Trường, B{ng Quang (ruột non, mật, bao tử, ruột gi{, b{ng quang) kèm thêm Tam 

 Tiêu th{nh Lục Phủ. Tam Tiêu l{ khoảng trống giữa ngực v{ bụng được chia th{nh ba phần 

 gọi l{ Thượng Tiêu, Trung Tiêu v{ Hạ Tiêu.” 

74  Tập 04 



Do Phật đã chứng đắc viên mãn quả giác, tức là đã trở về tự tánh viên mãn, đem điều 

này giáo hóa chúng sanh, giúp đỡ chúng sanh. Đấy là  “chư Phật sở hành cảnh giới”.  Ở 

đây, câu này bảo rõ với chúng ta: Hết thảy chư Phật đều là niệm A Di Đà Phật mà thành 

Phật, không có ngoại lệ! Quý vị tin được không? Tôi đọc kinh Hoa Nghiêm, trong lần 

tham  học  thứ  nhất  của  phần  năm  mươi  ba  lần  tham  học,  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  dạy 

Thiện Tài đồng tử hai mươi mốt pháp môn Niệm Phật, tôi đã giảng rồi, nhưng suy nghĩ 

vẫn chưa thấu triệt, vì sao? Lúc ấy, chưa đạt tới cảnh giới như hiện thời, nhưng tôi nói 

hai mươi mốt pháp môn Niệm Phật bao quát tất cả các pháp môn do thập phương tam thế 

hết thảy chư Phật, Bồ Tát đã nói, hễ triển khai thì môn nào cũng đều là pháp môn Niệm 

Phật. Cổ đại đức nói: Đúng thế, mỗi pháp môn đều là pháp môn Niệm Phật; nhưng pháp 

môn niệm A Di Đà Phật là pháp môn nói thẳng thừng, ổn thỏa, thích đáng, nhanh chóng, 

dễ  dàng,  thành  công  cao,  là  quả  giác  rốt  ráo  viên  mãn,  “duy  Phật  dữ  Phật  năng  cứu 

 tận” (chỉ có Phật với Phật mới có thể thấu hiểu tột cùng),  “cứu tận”  là hiểu rõ triệt để. 

Tánh, Tướng, Sự, Lý, nhân quả, tới khi thành Phật quý vị mới hiểu rõ. Bồ Tát chưa được, 

đối với chuyện này, Bồ Tát có thể liễu giải, nhưng trong kinh, đức Phật có nêu một tỷ dụ, 

tức là  “ngắm trăng qua một lớp the” .   “The”  là gì? The là lượt là, rất mịn, the, sa, nhiễu, 

đoạn, rất mịn, trong suốt, giống như sa, nhưng trong suốt, còn mịn hơn sa nữa! Quý vị có 

thể nhìn thấy bên ngoài qua lớp the, ngắm trăng qua sự ngăn cách này. Bồ Tát đối với 

pháp này có thể lý giải [nhưng vẫn chưa hoàn toàn thấy tường tận]; cho nên nói:  “Phi 

 cửu giới tự lực”  (chẳng phải do chính sức lực của chúng sanh trong chín pháp giới). Chín 

pháp giới đặc biệt dùng sức của chính mình, nếu được Phật gia trì, quý vị sẽ có thể tin, có 

thể hiểu. Chẳng có Phật lực gia trì, dựa vào sức của chính mình, chắc chắn quý vị chẳng 

có cách nào cả! Tại đây cũng là hé lộ một tin tức: Nay chúng ta có thể tin, có thể hiểu 

pháp môn này, lại còn muốn thật sự hành; quý vị phải nghĩ chính mình đã được Phật lực 

gia trì. Không có Phật lực gia trì, sẽ làm không được! Nay chúng ta gặp pháp môn này là 

có duyên với Phật, là có cảm. Chúng ta muốn học, Phật sẽ có ứng, Phật sẽ gia trì chúng 

ta, giúp chúng ta có tín tâm, giúp chúng ta có thể lý giải, giúp chúng ta tu hành chứng 

quả.  Tới  lúc  lâm  chung,  Phật  đến  tiếp  dẫn,  đó  chính  là  Chứng.  Hoàn  thành  “tín,  giải, 

 hành, chứng” trong một đời. 

 “Hựu  viết”  (lại  nói),  đây  vẫn  là  điều  được  viết  trong  Di  Đà  Yếu  Giải,  “cử  thử 

 Thể”  (toàn bộ cái Thể này), Thể là gì? Thể là pháp giới Thể, là tự tánh. Trong sách Hoàn 

Nguyên Quán có câu:  “Tự tánh thanh tịnh viên minh thể”  chính là nói về điều này. Câu 

nói này của quốc sư Hiền Thủ và câu  “tất cả chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của 

 Như Lai”  trong kinh [Hoa Nghiêm] là cùng một câu nói, có cùng một ý nghĩa.  “Tự tánh, 

 thanh tịnh,  viên  minh” ,  nói  thành  ba  chuyện,  nhưng ba  chuyện  này  là  Pháp  Thân,  Bát 

Nhã, và Giải Thoát. Minh là trí huệ, thanh tịnh là đức hạnh, viên mãn là tướng hảo. Tự 

tánh thanh tịnh viên minh thể. Toàn bộ Pháp Thân, Bát Nhã, Giải Thoát được bao gồm 

trong  Tánh  Đức.  “Tác  Di  Đà  thân độ”  (làm  thân  và  cõi nước  của  Di  Đà),  thân  Di  Đà 

Tập 04  75 



được gọi là Pháp Thân, cõi nước Phật Di Đà ngự được gọi là Tịnh Độ. Pháp giới Thể là 

tự tánh, thân và cõi nước đều do Tánh Đức tự nhiên lưu lộ. Kinh Phật dạy:  “Pháp nhĩ 

 như thị”  (pháp vốn là như thế). Đó là  “cử thử Thể tác Di Đà danh hiệu”  (dùng toàn bộ 

cái Thể này để làm danh hiệu Di Đà). Danh hiệu của cái Thể ấy là A Di Đà Phật.  “Thị 

 cố, Di Đà danh hiệu tức chúng sanh Bổn Giác lý tánh”  (vì thế, danh hiệu Di Đà là lý 

tánh Bổn Giác của chúng sanh). Bổn Giác là trí huệ Bát Nhã sẵn có trong tự tánh. Lý là 

lý tánh, tác dụng của Lý là Sự, tác dụng của Tánh là Tướng. Tánh, Tướng, Sự, Lý sẵn có 

trong tự tánh của chúng sanh, chẳng phải do bên ngoài mà có! Đây là nói rõ mối quan hệ 

giữa  danh  hiệu  A  Di  Đà  Phật  và  hết  thảy  chúng  sanh:  A  Di  Đà  Phật  chẳng  phải  là  ai 

khác, mà thật sự là chính mình, chớ nên hiểu lầm! Chính mình vốn là Phật! Trong kinh 

Hoa  Nghiêm,  đức  Phật  nói  [chuyện  này]  bao  nhiêu  lần.  Chính  mình  vốn  là  Phật,  nay 

niệm A Di Đà Phật tức là muốn thành Phật. Quý vị suy nghĩ coi: Có thể nào chẳng thành 

Phật ư? Chính mình vốn là Phật, nay lại muốn làm Phật, niệm Phật chính là muốn  làm 

Phật, chúng ta chẳng còn hoài nghi nữa. Đây là hai đoạn trích dẫn từ sách Di Đà Yếu 

Giải. 

Tiếp theo đó, Hoàng lão cư sĩ nói:  “Khả kiến thử kinh thật thị đại bi từ phụ Như Lai 

 Thế Tôn xứng tánh cực đàm”  (Có thể thấy kinh này thật là lời bàn luận xứng tánh đến tột 

bậc của đức đại bi từ phụ Như Lai Thế Tôn). Kinh này quả thật là như vậy, đại từ bi phụ 

là A Di Đà Phật, tức vị Phật trong Tây Phương Cực Lạc thế giới. Như Lai Thế Tôn là 

[nêu đại lược hai thứ trong] mười thứ đức hiệu của Phật. Như Lai có  nghĩa là gì? Kinh 

Kim Cang giảng rất khéo:  “Như Lai giả, chư pháp Như nghĩa”  (Như Lai là nghĩa Như 

của các pháp). Câu này giảng khéo lắm! Hết thảy các pháp đều do tự tánh biến, hết thảy 

các Pháp Tướng giống như Pháp Tánh. Hoặc là chúng ta nói như thế này: Hết thảy Pháp 

Tướng đều là tự tánh, quý vị càng dễ hiểu hơn! Tự tánh của chúng ta ở chỗ nào? Bất luận 

pháp nào cũng đều là tự tánh. Do vậy, đối với người đại triệt đại ngộ trong Tông Môn, tổ 

sư bèn khảo nghiệm, trắc nghiệm kẻ ấy: [Tự tánh] ở đâu? Tùy tiện lấy một pháp đều là 

[tự tánh], pháp nào cũng đều Như, chẳng có một pháp nào chẳng Như. Phàm và thánh sai 

khác ở chỗ mê hay ngộ. Người ngộ rồi sẽ được gọi là Phật hay Bồ Tát; kẻ mê bất giác, 

chẳng biết hết thảy các pháp đều là tự tánh, cho nên gọi kẻ ấy là phàm phu. Trong pháp 

môn Bất Nhị, phàm và thánh chẳng hai, thật đấy. Nói thật với quý vị:  “Sanh Phật bất 

 nhị” ,  [nghĩa  là]  chúng  sanh  và  Phật  là  một,  không  hai,  đều  là  nói  thật,  nhưng  quý  vị 

chẳng thừa nhận. Quý vị chẳng dám nhận, đó là gì? Quý vị mê rồi! Khi nào quý vị giác 

ngộ, tự tánh vốn ở ngay đây, vấn đề gì cũng đều được giải quyết! Vì thế, kinh này là đức 

Thế Tôn xứng tánh cực đàm. Cực là tột cùng, nay chúng ta gọi là “đỉnh cao nhất” không 

có gì cao hơn được, viên mãn đến rốt ráo, không còn gì viên mãn hơn. Bộ kinh này đúng 

là như vậy, chẳng giả.  “Chư Phật bí tạng” , chữ  “bí”  (祕) này chẳng phải là bí mật, quý 

vị phải hiểu: Trong Phật pháp không có bí mật. Có bí mật, sẽ chẳng thể nói với người 

khác, trong Phật pháp không có [điều ấy].  “Bí”  trong Phật pháp là nói đến sự sâu xa, kín 

76  Tập 04 



nhiệm, Sự lẫn Lý đều quá sâu, chẳng dễ liễu giải, ẩn kín. Đây là nói thập phương tam thế 

hết thảy chư Phật Như Lai trong không ngằn mé thế giới, trong mười pháp giới của các 

thế giới chư Phật, giáo hóa chúng sanh trong lục đạo, giảng kinh, thuyết pháp, giáo hóa 

chúng sanh. Bốn chữ  “chư Phật bí tạng”  có ý nghĩa này. 

Lại  nói  là  “hòa  bàn  thác  xuất”  (和盤托出: giãi  bày  trọn  hết),  chẳng  giữ  lại!  Giống 

như chúng ta đãi khách, dọn thức ăn đầy mâm, toàn bộ dọn ra hết. Cái mâm (bàn tử: 盤

子) ấy chính là bộ kinh này, trong bộ kinh này có nội dung gì? Bí tạng của thập phương 

tam thế hết thảy chư Phật đều ở trong đây, tuyệt diệu thay! Vì thế, cổ đại đức nói: Mọi 

người tán thán hai bộ kinh lớn là Hoa Nghiêm và Pháp Hoa khôn cùng, đại kinh Nhất 

Thừa mà! Cổ đại đức bảo [hai kinh ấy] đều nhằm dẫn đường cho kinh Vô Lượng Thọ. 

Nếu tôi chấp nhận cách nói này, tôi tin tưởng Tịnh Độ. Quý vị thấy thầy Lý khuyên tôi 

như  vậy,  nhưng  tôi  chẳng  tiếp  nhận.  Tôi  tiếp  nhận  Tịnh  Độ  là  do  giảng  kinh  Hoa 

Nghiêm, phải biết cũng là giảng được bảy, tám năm rồi, có một hôm, bỗng nhiên dấy lên 

ý niệm: Nghĩ coi Văn Thù, Phổ Hiền tu pháp môn gì? Thiện Tài đồng tử tu pháp môn gì? 

Giảng kinh chưa đến phần sau, lật phần sau ra. Giở phần sau ra [mới thấy] khi kinh này 

sắp  giảng  xong,  hình  như  là  trong  quyển  ba  mươi  chín,  quyển  bốn  mươi  là  chấm  dứt 

kinh.  Trong  quyển  thứ  ba  mươi  chín,  Văn  Thù  Bồ  Tát,  trong  sách  Chú  Giải  này,  cụ 

Hoàng cũng trích dẫn, trong phần sau sẽ nói đến, Văn Thù Bồ Tát phát nguyện vãng sanh 

Tịnh Độ, Phổ Hiền Bồ Tát cũng phát nguyện vãng sanh Tịnh Độ. Lại xem kỹ, năm mươi 

ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử chứng tỏ, [giống như] người Hoa nói  “tiên nhập 

 vi  chủ”  (điều  gì  tiếp  xúc  đầu  tiên  sẽ  là  chánh  yếu),  Thiện  Tài  đồng  tử  tham  phỏng  vị 

[thiện hữu] thứ nhất là tỳ-kheo Cát Tường Vân, Ngài niệm A Di Đà Phật, tu Ban Châu 

tam-muội, chuyên tu niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ. Ngài giảng cho Thiện Tài hai mươi 

mốt pháp môn Niệm Phật. Tôi vừa mới nói với quý vị, hai mươi mốt môn này triển khai 

thành vô lượng vô biên pháp môn, chẳng có một pháp môn nào chẳng phải là pháp môn 

Niệm Phật, tương ứng với  “chư Phật bí tạng, hòa bàn thác xuất” . 

 “Thả thử niệm Phật pháp môn, diệc tức chúng sanh bổn cụ chi hóa nghi”  (Hơn nữa, 

pháp môn Niệm Phật này cũng chính là hóa nghi sẵn có của chúng sanh). Trong phần 

trước, chúng tôi đã từng nói:  “Hóa”  (化) là giáo hóa, “nghi”  (儀) là nghi thức. Đây là 

phương thức giáo hóa, phương thức này do đâu mà có? Chúng sanh có sẵn, cho nên nó 

thuộc về Tánh Đức. Chúng ta mê mất, Phật, Bồ Tát lấy ra [dùng điều này để giáo hóa 

chúng  sanh],  nó  là  cái  bản  thân  chúng  ta  vốn  sẵn  có.  Nghi  thức  này  giống  như  cách 

chúng ta học tập trong các trường học hiện thời, Tiểu Học, Trung Học, Đại Học, nghiên 

cứu sinh, chúng ta tu học cũng giống như vậy. Thời gian mê trong lục đạo quá lâu, mê 

quá sâu, chẳng thể quay lại ngay được, phải làm từ từ! Trước hết là buông xuống phiền 

não nghiêm trọng nhất, buông xuống chấp trước nghiêm trọng nhất, chẳng hề chấp trước 

hết thảy các pháp thế gian lẫn xuất thế gian, thưa quý vị, lục đạo sẽ chẳng còn nữa, chúng 

Tập 04  77 



đều  là  giả.  Trong  kinh  Kim  Cang,  đức  Phật  nói:  “Hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như  mộng, 

 huyễn, bọt, bóng” , do quý vị có chấp trước, nên bèn hiện tướng này, đấy là mộng cảnh. 

Khi tỉnh khỏi chấp trước, tỉnh rồi, lục đạo không còn nữa, quý vị sẽ tìm không ra lục đạo! 

Tỉnh lại, sẽ là cảnh giới nào? Là tứ thánh pháp giới, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, 

Phật,  cảnh  giới  này  xuất  hiện.  Cảnh  giới  này  vẫn  là  một  mộng  cảnh;  vì  thế,  lục  đạo 

là  “mộng trong mộng” . Tứ thánh do đâu có? Tứ thánh do phân biệt và vọng tưởng mà 

có.  Có  vọng  tưởng,  có  phân  biệt,  sẽ  có  tứ  thánh  pháp  giới.  Trong  tứ  thánh  pháp  giới, 

Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát là phân biệt, sau khi đoạn sạch [phân biệt] bèn thành 

Phật. Phật [trong tứ thánh pháp giới] chưa đoạn vọng tưởng, có khởi tâm động niệm, tức 

là Vô Minh phiền não chưa đoạn. Nếu đối với pháp thế gian và xuất thế gian chẳng khởi 

tâm, không động niệm, thật sự tỉnh, mười pháp giới sẽ không có! Do vậy, thưa với quý 

vị:  “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” ,  “hết thảy pháp hữu vi, như mộng, 

 huyễn, bọt, bóng” , là thật, chẳng giả. Đây là sau khi tỉnh lại, bèn thoát khỏi mười pháp 

giới,  cảnh  giới  ấy  sẽ  gọi  là  Nhất  Chân  pháp  giới.  “Chân”  là  gì?  “Chân”  là  vĩnh  hằng 

không thay đổi! Quý vị thấy trong thế gian này, động vật có sanh, lão, bệnh, tử, thực vật 

có sanh, trụ, dị, diệt, khoáng vật như núi, sông, đại địa, kể cả tinh cầu, có thành, trụ, hoại, 

không, biến đổi trong từng sát-na, vô thường. Người trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm 

của  chư  Phật  Như  Lai  đều chẳng  khởi tâm,  không động niệm,  chẳng phân biệt, chẳng 

chấp trước, cho nên thế giới ấy không biến hóa. Quý vị sanh vào thế giới ấy là hóa sanh, 

chẳng sanh bằng bào thai, đều là thân kim cang bất hoại, thân tướng sẽ không già yếu, sẽ 

không sanh bệnh, trên thân sạch sẽ, không cần phải tắm táp, rửa ráy, không cần thiết, hóa 

sanh mà! Cây cối, hoa cỏ vĩnh viễn như trong mùa Xuân, chẳng biến đổi, không có bốn 

mùa Xuân, Hạ, Thu, Đông biến hóa. Do vậy, gọi là Nhất Chân. 

Tu  gì  trong  cảnh giới  ấy?  Phải  đoạn  trừ  tập khí vô thỉ vô minh. Đoạn tập  khí bằng 

cách nào? Không có cách nào hết! Không để ý tới nữa, nó sẽ đoạn, tự nhiên đoạn. Cổ 

nhân dùng tỷ dụ bình rượu để nói về tập khí, phương pháp này rất hay! Bình rượu chứa 

rượu,  đổ  sạch  sành  sanh  rượu,  chùi  sạch  bong,  quả  thật  là  một  giọt  cũng  chẳng  còn, 

nhưng vẫn ngửi thấy mùi, đó là “tập khí”, không có cách nào diệt trừ! Không thể làm gì 

khác hơn là mở toang nắp bình, bỏ ở đó, để một năm hay nửa năm, ngửi thử sẽ không 

thấy mùi nữa! Do vậy, sự tu hành của người ấy trong cõi ấy được gọi là “vô công dụng 

đạo”, căn bản là không màng tới, mặc cho nó biến mất. Nhưng ở trong ấy, Pháp Thân Bồ 

Tát thần thông quảng đại, chúng sanh trong mười phương thế giới có cảm, Ngài lập tức 

có ứng, sẽ làm những chuyện ấy. Có cảm bèn có ứng, cảm ứng hết sức rất nhanh. Đấy là 

như sách Hoàn Nguyên Quán đã nói, một niệm vừa động, bèn trọn khắp pháp giới, bất 

luận  quý  vị  động  niệm  nào!  Vì  thế,  sau  khi  đọc  bộ  luận  này,  chính  mình  phải  hiểu: 

Chúng ta khởi tâm động niệm, dấy lên thiện niệm, những người tâm địa thanh tịnh trọn 

khắp pháp giới hư không giới đều thu được, đều nhận được tin tức ấy. Giống như chúng 

ta đang ở trên màn hình TV, toàn bộ hoạt động của quý vị họ thấy hết. Quý vị có thể gạt 

78  Tập 04 



gẫm được người nào hay chăng? Quý vị khởi lên ác niệm, họ cũng biết hết, chẳng thể 

giấu diếm mảy may nào! Đừng tưởng người ta không biết, biết toàn bộ! Quý vị chỉ có thể 

giấu diếm chúng sanh mê hoặc, điên đảo, họ không biết; chứ không gạt được người giác 

ngộ! Đây là chân tướng sự thật. Một niệm trọn khắp pháp giới, một niệm sanh ra vô tận, 

đó tức là nói: Nó biến huyễn vô cùng, chứa đựng cả Không lẫn Có. Trong giáo pháp Đại 

Thừa thường nói:  “Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”  (tâm bao trùm hư không, lượng 

trọn khắp các cõi nhiều như cát), thật đấy! Một niệm là như vậy, một hạt vi trần cũng là 

như vậy, bất luận là hiện tượng vật chất hay tinh thần, toàn bộ đều là như vậy. Hơn nữa, 

vật  chất  và  tinh  thần  là  một, không  hai. Nếu quý vị  đã học  ba  tế  tướng  của  A  Lại  Da 

Thức, quý vị sẽ biết. Trong Đại Thừa Phật giáo dùng ba tế tướng của A Lại Da Thức để 

giải thích duyên khởi của vũ trụ, vũ trụ do đâu mà có? Vạn vật do đâu mà có? Sanh mạng 

do đâu mà có? Ta từ đâu đến? Giải thích hết sức rõ ràng. Vì sao có thể hiểu rõ như thế? 

Đó  là  cảnh  giới  do  chính  những  người  đó  giác  ngộ,  chứng  đắc,  chẳng  phải  do  nghiên 

cứu, quan sát, suy đoán như trong khoa học, chẳng phải, mà do họ đích thân thấy. Họ trở 

về tự tánh, thật sự hiểu rõ toàn bộ Tánh, Tướng, Sự, Lý, nhân quả trong tự tánh. 

Vì sao địa cầu ngày nay biến thành tình trạng như vậy? Vì sao nhiệt độ địa cầu tăng 

lên? Vì sao băng ở Nam Cực và Bắc Cực tan chảy? Vì sao các nơi bị động đất nhiều như 

thế? Kinh Phật giảng rõ ràng! Mà cũng có [biện pháp] để giải quyết vấn đề này ra sao, 

chỉ cần quý vị tin tưởng, địa cầu sẽ có thể lập tức khôi phục bình thường. Không chỉ hữu 

dụng đối với địa cầu, ngay cả các tinh cầu, tinh hệ trong vũ trụ cũng sẽ vận hành theo 

đúng quỹ đạo bình thường, chẳng đến nỗi rối loạn, chúng ta đều có thể làm được, chứ các 

khoa học gia chẳng có cách nào. Vì sao có thể làm được? Vì hết thảy các pháp sanh từ 

tâm tưởng, Thái Dương Hệ sanh từ tâm tưởng, Ngân Hà Hệ sanh từ tâm tưởng, chỉ cần 

quý vị chẳng có quan niệm sai lầm, chúng bèn bình thường. Nếu quý vị muốn thay đổi 

chúng, chúng sẽ biến thành dị thường. Các nhà khoa học làm chuyện dị thường, muốn 

nhân định thắng thiên, muốn sửa đổi hoàn cảnh thiên nhiên, vấn đề sẽ nẩy sanh. Vì sao 

có những hiện tượng này? Vì chúng từ tâm tưởng của quý vị sanh ra. Hiện thời, quý vị có 

tâm tưởng chẳng bình thường, chúng liền biến thành bất thường, chuyện là như vậy đó! 

Vì sao trước kia bình thường như vậy? Không ai nghĩ đến chuyện thay đổi hoàn cảnh tự 

nhiên, không ai có ý niệm này, cho nên địa cầu rất bình thường. Hiện tại, các khoa học 

gia mỗi ngày động niệm, phá hoại môi trường sống và hoàn cảnh tự nhiên, phiền phức 

dấy lên. Sau khi vấn đề nẩy sanh, bèn bó tay, không có cách nào, đáng thương quá! 

Sách  Hoàn  Nguyên  Quán  đúng  là  tuyệt  diệu!  Thầy  Hồ  Tiểu  Lâm  xem  từ  đầu  đến 

cuối ba lần, gọi điện thoại cho tôi biết, hoan hỷ khôn sánh. Khi xem, thầy quên cả ăn 

cơm, uống nước, đi vệ sinh, hễ xem là xem mười mấy tiếng. Ông ta gọi điện thoại, hỏi 

tôi: “Có phải là con đang mê hay không? Có vấn đề gì hay không?” Tôi bảo ông ta: “Ông 

chẳng có vấn đề gì, bình thường! Pháp hỷ sung mãn đấy mà! Quên ăn cơm, lại chẳng 

cảm thấy đói, Thiền duyệt làm thức ăn. Tuy ông chưa chứng đắc cảnh giới này, ông đã 

Tập 04  79 



có chút mon men hưởng thụ”. Lần này [ông ta] sang đây, vốn định báo cáo chuyện này, 

sau khi đã tới đây, vẫn cảm thấy chưa đủ, vẫn phải thâm nhập một tầng nữa rồi mới báo 

cáo, tôi nói “được!” Bài luận văn này của quốc sư Hiền Thủ chẳng dài, nhưng thật là phi 

phàm. Toàn bộ những lý luận và phương pháp tu hành trong kinh Hoa Nghiêm đều được 

viết ra trong bài văn ngắn ngủi này! Chúng ta học Hoa Nghiêm mười năm, dùng hơn bốn 

ngàn giờ, mà phần sau [của kinh Hoa Nghiêm chưa được giảng] còn rất dài, do vậy, đem 

bài luận văn này của quốc sư Hiền Thủ ghép vào học tập giữa chừng, học tập hai lượt. 

Sau đấy, học tiếp kinh Hoa Nghiêm sẽ có ý vị khác hẳn, cảnh giới khác hẳn. Nay chúng 

ta coi lại kinh Vô Lượng Thọ, sẽ lại khác hẳn! Lẽ nào ông ta chẳng vui mừng! Pháp hỷ 

sung  mãn,  thường  sanh  tâm  vui  vẻ.  Do  vậy,  đây  là  hóa  nghi  sẵn  có  trong  tự  tánh  của 

chúng sanh. 

 “Thử nhất cú Phật hiệu, chánh như Yếu Giải sở thị, ký thị chúng sanh Bổn Giác Lý 

 tánh, cố tri thử giới nhĩ năng niệm chi tâm tức thị Như Lai quả giác”  (Một câu Phật hiệu 

này, đúng như sách Yếu Giải đã chỉ ra, đã là Lý tánh Bổn Giác của chúng sanh, cho nên 

biết cái tâm niệm Phật nhỏ nhoi này chính là quả giác của Như Lai). Chúng ta phải chú 

tâm  thấu  hiểu:  Câu  Phật  hiệu  ấy  là  sáu  chữ  hồng  danh  “Nam-mô  A  Di  Đà  Phật”  như 

trong sách Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư đã giảng, nó chính là Lý tánh Bổn Giác của 

chúng sanh, Lý tánh là tự tánh. Nhằm dạy học thuận tiện, đức Phật lập ra sáu chữ để đại 

diện cho muôn sự muôn vật trong vũ trụ. Tánh Tướng: Tánh có thể sanh, có thể hiện; 

Tướng là cái được sanh, cái được hiện. Đây là tầng cao nhất, tức duyên khởi của vũ trụ. 

Tầng thứ hai là Lý, Sự; Lý Sự là A Lại Da Thức, Lý là chủ thể có thể biến, Sự là cái 

được biến (sở biến), y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới là cái được 

biến. Trong “cái có thể biến” (năng biến) có nhân và quả; trong sở biến cũng có nhân và 

quả. Quý vị thấy: Dùng sáu chữ  “Tánh, Tướng, Lý, Sự, nhân, quả”  bao quát trọn hết toàn 

bộ. Ở đây, quan trọng nhất là phải biết: Tự tánh có thể sanh, có thể hiện, nhưng chẳng 

biến. Cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai là cảnh giới này. Do vậy, nó 

được gọi là Nhất Chân pháp giới. Đến tầng Lý Sự, Năng Biến biến thành A Lại Da Thức, 

hiện  tướng  vô  lượng  vô  biên  ở  trong  ấy,  chẳng  phải  là  bất  biến,  mà  là  biến  hóa  khôn 

lường, biến đổi trong từng sát-na. Khi chúng ta học những điều này, cũng không có cách 

nào để diễn tả, nói không được! Do vậy, tôi đã nghĩ tới thuở nhỏ, chơi ống kính vạn hoa, 

đơn giản như vậy đó. Quý vị thấy kết cấu của ống kính vạn hoa là ba mảnh gương, ở giữa 

bỏ  mấy  mảnh  giấy  màu  khác  nhau.  Quý  vị  xoay  nó,  sẽ  thấy  những  thứ  biến  hóa  bên 

trong. Quý vị xoay cách nào cũng chẳng tìm được một mô thức (pattern) giống nhau. Có 

cùng một đạo lý như vậy, A Lại Da Thức khởi tác dụng, biến thành y báo và chánh báo 

trang nghiêm trong mười pháp giới giống như ống kính vạn hoa, kính vạn hoa chuyển 

động không ngừng. Niệm này khởi lên, niệm kia diệt mất, tiền niệm diệt, hậu niệm khởi. 

Vì thế, chúng ta thấy tướng được hiện là hiện tượng gì? Là một thứ gần như là tướng liên 

80  Tập 04 



tục, chẳng phải là hai tướng giống nhau, chẳng có! Về căn bản, chẳng giống hệt nhau mà 

là tương tự. 

Giống như chúng ta coi phim, dùng dụng cụ sau đây: Cuộn phim, tức là phim  điện 

ảnh. Quý vị thấy phim bỏ vào máy chiếu phim, một giây chiếu được hai mươi bốn tấm, 

ống kính đóng hay mở, tức là đối với tấm phim dùng để rọi, hễ ống kính mở, tấm phim 

ấy bèn được chiếu lên màn bạc, [ống kính] đóng lại, đổi sang tấm kế tiếp. Tốc độ quá 

nhanh, trong một giây là hai mươi bốn tấm, chúng ta thấy dường như hình ảnh cử động 

trên màn bạc; thật ra, chúng bất động, đâu có động! Từng tấm khác nhau. Do vậy, quý vị 

biết, sau khi lật ngửa con bài, [mới biết] thế giới này là tướng liên tục tương tự. Quý vị 

thấy: Trong điện ảnh, hai mươi bốn tấm phim [trong một giây] đã gạt được mắt ta, chúng 

ta ngỡ là thật. Đức Phật nói hiện thời [sự tướng biến hóa trong thế gian] theo tốc độ nào? 

Trong một giây là một ngàn hai trăm tám mươi triệu tấm, tốc độ chuyển động như vậy, 

làm sao chúng ta biết nổi? Hai mươi bốn tấm đã gạt chúng ta được rồi! Nay tôi cho quý 

vị biết, trong một giây có bao nhiêu tấm? Một ngàn hai trăm tám  mươi triệu! Nói với 

chúng ta chân tướng sự thật này. Vì thế, có những thứ ấy tồn tại hay không? Không có, 

vạn pháp đều là Không. 

Chúng ta thường nói nhân quả chẳng không, “nhân quả chẳng không” là so với gì để 

nói? So với tương tục mà nói, nói đối với tướng tương tự liên tục, trong ấy có nhân quả, 

bảo quý vị phải dè chừng, cẩn thận. Lên cao hơn nữa thì sao? Lên cao hơn nữa thì nhân 

quả cũng không. Tới Thường Tịch Quang, nhân quả chẳng có, hoàn toàn trở về tự tánh, 

nhân quả do đâu mà còn nữa? Trong Thường Tịch Quang, ngay cả hiện tượng vật chất 

lẫn hiện tượng tinh thần đều không có, nhưng có kiến văn giác tri, bởi lẽ, kiến văn giác 

tri là Tánh Đức. Biến thành A Lại Da Thức là khi nhất niệm vọng động, bèn biến thành A 

Lại Da Thức, kiến văn giác tri trong A Lại Da biến thành Thọ, Tưởng, Hành, Thức; khi 

mê sẽ là Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Giống như tiến sĩ Giang Bổn Thắng dùng nước làm 

thí nghiệm. Nước có thể thấy, nghe, đó là Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Cội nguồn của Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức là gì? Cội nguồn là kiến văn giác tri. Kiến văn giác tri trong tự tánh 

là trí huệ và đức năng sẵn có trong tự tánh. Đức Phật nói rõ ràng như thế, nói minh bạch 

như thế, các nhà khoa học chẳng nói đến. 

Chánh  báo  như  tóc,  lông  của  chúng  ta,  y  báo  như  vi  trần,  đều  là  tướng  được  hiện. 

Chúng ta thường nói “sanh diệt trong từng sát-na”, thật sự quý vị không có cách nào hiểu 

được khái niệm này, hiểu lời Di Lặc Bồ Tát nói:  “Trong một cái khảy ngón tay có ba 

 mươi hai ức trăm ngàn niệm” , từ đây chúng ta mới có khái niệm. Bất luận là đầu lông 

hay vi trần, đều thuộc về vật chất, trong hiện tượng vật chất có kiến văn giác tri. Nay 

chúng ta đã mê, nói cách khác, có Thọ, Tưởng, Hành, Thức, trong một đầu lông đều có, 

hết thảy các sợi lông, hết thảy các vi trần thảy đều có. Trong Phật pháp nói vi trần, các 

nhà  khoa  học  hiện  thời  dùng  danh  từ  “nguyên  tử,  điện  tử,  hạt  căn  bản,  khoa-khắc 

Tập 04  81 



 (quark)” , đều gọi là  “vi trần” , là hiện tượng vật chất, có tinh thần hay không? Có! Có 

Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Trong hạt cơ bản có Thọ, Tưởng, Hành, Thức, nó biến hóa, 

nghe theo ai chỉ huy? Ai đang biến hóa nó? Ý niệm. Chúng ta khởi tâm động niệm, nó 

bèn thuận theo ý niệm của chúng ta mà biến hóa. Ý niệm của chúng ta là thiện, sẽ chẳng 

có thứ gì bất thiện; ý niệm của chúng ta là bất thiện, sẽ chẳng có gì là thiện. 

Nếu  chúng  ta  đều  là  thiện  niệm,  cho  nên  đức  Phật  mong chúng  ta,  mong  các  đệ  tử 

Phật nêu gương tốt cho hết thảy chúng sanh, thực hiện từ nơi đâu? Thực hiện từ Lục Hòa 

Kính. Vì thế, đoàn thể trong Phật môn được gọi là Tăng đoàn. Quý vị thấy khi chúng tôi 

thuyết Tam Quy  Y:  “Quy  y  Tăng,  chúng trung tôn” ,   “Chúng”  là đoàn thể. Trong Phật 

pháp, Chúng là nói từ bốn người trở lên, ở cùng một chỗ chung sống, tu hành chung với 

nhau, một đoàn thể như vậy tu Lục Hòa Kính.  “Kiến hòa đồng giải” : Cách nhìn, cách 

nghĩ  của  ta  và  cách  nhìn  của  mọi  người  như  nhau,  gọi  là  kiến  hòa  đồng  giải.  “Giới 

 hòa đồng tu” , mọi người ở cùng một chỗ tuân thủ quy củ. Chẳng tuân thủ quy củ sẽ loạn. 

Giới luật là quy củ. Sau đấy là  “thân đồng trụ, khẩu vô tránh, ý đồng duyệt” (thân cùng 

ở, miệng chẳng tranh cãi, cùng vui vẻ chia sẻ ý kiến), đó là vui vẻ ở cùng một chỗ.  “Lợi 

 đồng quân” : Đây là nói bình đẳng hưởng thụ hết thảy các thứ cúng dường, không có đặc 

quyền. Đấy là Lục Hòa Kính. Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, mọi người khất thực, 

tôi đi khất thực, khất thực được cúng dường kha khá, cơm và thức ăn ngon lành, người 

kia khất thực, nhà người ta nghèo khổ, cúng thí khác hẳn. Ngày hôm nay chúng ta được 

món  lợi  này  thì  làm  sao?  Chẳng  phải  là  xin  xong  bèn  ăn  ngay,  không  thể!  Khất  thực 

xong, quay về, trở về Tăng đoàn, đem cơm xin được trộn lẫn với nhau, rồi lại phân chia, 

ăn theo cách như vậy, cho nên nói  “nhất bát thiên gia phạn”  (một bát, cơm ngàn nhà). 

Đúng vậy, chẳng giả! Tăng đoàn một ngàn hai trăm năm mươi lăm người, ra bên ngoài 

khất thực, chẳng phải là cơm ngàn nhà hay sao? Trộn lẫn lại để ăn, quý vị thấy đó: Lợi 

hòa đồng quân (chia sẻ lợi lạc bình đẳng). Quý vị ra ngoài khất thực, khất thực chẳng 

được, không sao cả! Biết về nhà sẽ được ăn, được mọi người chia phần, lợi hòa đồng 

quân. 

Trong đây, quan trọng nhất là kiến hòa đồng giải, chúng ta làm sao để có thể có cách 

nghĩ và cách nhìn chung? Khi chúng ta mê, bất giác, chưa đại triệt đại ngộ, chúng ta phải 

nương theo Phật, nương tựa thầy, nương theo kinh giáo của thầy. Lấy những thứ ấy làm 

căn  cứ  cho  tư  tưởng,  kiến  giải,  tương  ứng  với  kinh  giáo  là  chánh  tri  chánh  kiến.  Trái 

phạm kinh giáo là tà tri tà kiến. Chúng ta phải chuyển tà thành chánh. Chánh  - tà có rất 

nhiều  tiêu  chuẩn,  mỗi  kinh  điển  khác  nhau; vì  vậy,  các  tông,  các  phái đều  khác  nhau, 

nhưng là đại đồng tiểu dị, đều là chánh tri chánh kiến. Thậm chí nay chúng ta mở rộng 

tầm mắt, thấy trên thế giới này có nhiều tôn giáo khác nhau, chỉ cần chính phủ công nhận 

tôn giáo ấy là tôn giáo chính đáng, chúng ta cũng tôn trọng và thừa nhận kiến giải của họ 

cũng là chánh tri chánh kiến. Như vậy thì chúng ta mới có thể chung sống hòa thuận, mới 

có thể đối đãi bình đẳng, mới mang lại hòa bình, yên ổn cho thế giới. Đó là trong nhân 

82  Tập 04 



gian và trong lục đạo. Nếu là trong hàng Thanh Văn, Duyên Giác, và Bồ Tát, cảnh giới 

ấy được nâng cao hơn, tiêu chuẩn khác hẳn. Đến địa vị Bồ Tát, tiêu chuẩn là tự tánh: 

Tương ứng với Tánh Đức thì là chánh tri chánh kiến; trái nghịch Tánh Đức của tự tánh sẽ 

là tà tri tà kiến, khác hẳn [nhân gian và lục đạo]. Do vậy, tiêu chuẩn rốt ráo, tiêu chuẩn 

tuyệt đối là tự tánh; khi quý vị minh tâm kiến tánh, quý vị sẽ chứng đắc. 

Khi chưa chứng đắc, quý vị học tập những người đã chứng đắc, người chứng đắc cho 

chúng ta biết: Đó là Tánh Đức. Đó là gì? Thưa quý vị, Thập Thiện Nghiệp Đạo là Tánh 

Đức,  Tam  Quy  Ngũ  Giới  là  Tánh  Đức,  Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên  của  Đạo  gia  là 

Tánh Đức, Âm Chất Văn của Văn Xương Đế Quân cũng là Tánh Đức, Đệ Tử Quy của 

Nho gia cũng là Tánh Đức, giảng ngũ luân, ngũ thường, tứ duy bát đức20[11] là Tánh Đức, là chứng đắc của chư Phật, Bồ Tát. Chúng ta chưa chứng đắc, phải nương theo giáo 

huấn của các Ngài để hành, tùy thuận Tánh Đức, kiến lập chánh tri chánh kiến và kiến 

hòa đồng giải. Tu Lục Hòa Kính như thế nào? Thực hiện ba thứ căn bản của Nho, Thích, 

Đạo là thật sự tu Lục Hòa Kính, Lục Hòa Kính sẽ được thực hiện! Thật sự làm! Bắt đầu 

làm từ đâu? Làm từ chính mình, đừng đòi hỏi người khác, quý vị sẽ là đệ tử thật sự của 

đức Phật. Chỉ đòi hỏi chính mình, đừng đòi hỏi ai khác, kiến lập hòa hợp tăng đoàn như 

thế đó! Tuyệt đối chớ nên đem ni tấc của chính mình xét đoán người khác, đến mọi nơi 

phê bình người ta. [Làm như vậy] quý vị sẽ phạm lỗi to lớn quá đỗi! Phải hiểu đạo lý 

này! Chính quý vị làm được thì sẽ thành tựu. Quý vị thành tựu, chắc chắn sẽ cảm hóa 

người khác. Một người chịu làm, có thể cảm hóa cả nhà; một nhà đều làm, chắc chắn 

cảm hóa xóm giềng, cảm hóa thân thích, bằng hữu. Vì thế, sách Đệ Tử Quy có nói:  “Thế 

 phục nhân”  (dùng uy thế khuất phục người khác), chưa chắc người ta đã tiếp nhận,  “Lý 

 phục nhân”  (dùng lý khuất phục người khác), người ta tự nhiên bị cảm hóa. Phải làm từ 

chính bản thân mình mới là đúng. 

Đã là Lý tánh trong Bổn Giác của chúng sanh thì là chính mình, chính mình là chúng 

sanh. Hai chữ  “chúng sanh”  có nghĩa là các duyên hòa hợp sanh ra hiện tượng thì gọi là 

chúng sanh. Con người chúng ta, thân thể này do các duyên hòa hợp; cái thân vật chất là 

Tứ Đại, đất, nước, lửa, gió, Tứ Đại, Tứ Đại là gì? Nói theo danh từ khoa học hiện thời, 

Tứ Đại là nguyên tử hay điện tử. Các nhà khoa học cho biết: Một nguyên tử, một điện tử, 

hoặc một hạt cơ bản đều có bốn đặc tánh. Thứ nhất là vật chất, nhìn bằng kính hiển vi 

cao cấp, quý vị có thể thấy được, nó là vật thể quá nhỏ, quý vị chẳng thể đụng tới, nhưng 

có thể thấy nó. Nhà Phật gọi tánh chất này là Địa Đại, Địa tượng trưng cho vật chất. Một 

vật thể bé như thế có mang điện tích, chứa âm điện hay dương điện. Dương điện được 

gọi là Hỏa Đại, âm điện là Thủy Đại. Nó có độ ẩm và nhiệt độ, độ ẩm là Thủy Đại, nhiệt 



 20[11]  – “Ngũ lu}n l{ năm mối quan hệ chính yếu: Vua tôi, cha con, anh em, vợ chồng, bè bạn. 

 Ngũ  thường  l{  nh}n,  lễ,  nghĩa,  trí  tín.  Tứ  duy  l{  lễ,  nghĩa,  liêm,  sỉ.  B|t  đức  l{  trung,  hiếu, 

 nh}n, |i, tín, nghĩa, hòa, bình.” 

Tập 04  83 



độ  là  Hỏa  Đại.  Nó  chuyển  động,  chứ  không  tĩnh  lặng,  [chuyển  động  với]  tốc  độ  rất 

nhanh, sự chuyển động ấy gọi là Phong, dùng Phong để tượng trưng, nên gọi là Phong 

Đại. “Địa, thủy, hỏa, phong” là nói về vật chất cơ bản hay hạt căn bản. Di Lặc Bồ Tát 

dạy chúng ta:  “Niệm niệm thành hình” , thì  “hình”  là Tứ Đại, chúng có bốn hiện tượng 

này.  “Hình giai hữu thức”  (hình đều có thức), câu này quan trọng. Thức là gì? Thức là 

Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Chỉ cần là vật chất, chắc chắn có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. 

Nước là vật chất, tiến sĩ Giang Bổn Thắng đã làm thí nghiệm với nước, chứng minh vật 

chất có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. 

Tôi  bốn  lần  sang  Nhật  Bản  tham  dự  hội  nghị  quốc  tế,  có  hai  lần  đi  phỏng  vấn,  tôi 

sang Nhật Bản sáu lần. Trong sáu lần này, tôi đã hai lần tới thăm phòng thí nghiệm của 

tiến sĩ Giang Bổn Thắng, tôi tới thăm, ông ta đã giảng giải cặn kẽ. Ông ta làm thí nghiệm 

mấy chục vạn lần, chứng minh nước thật sự có kiến văn giác tri. Tôi bảo ông ta: “Vẫn 

chẳng phải chỉ có hiện tượng này, nay quý vị đã thấy nó có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. 

Đối với những thí nghiệm này, nước bộc lộ sắc tướng cho quý vị thấy, nhưng trong kinh 

Phật nói Sắc, Thanh, Hương, Vị, có bốn loại hiện tượng, quý vị chỉ mới thấy Sắc, vẫn 

chưa phát hiện Thanh, Hương, Vị”. Tôi nói: “Quý vị phải tiếp tục nỗ lực, tôi mong quý vị 

dùng  phương  pháp  khoa  học,  nước  có  âm  thanh,  có  hương,  vị,  quý  vị  có  thể  làm  thí 

nghiệm để xem xét, công đức vô lượng. Đấy là như kinh Phật đã nói: Bất luận vật chất gì 

cũng  đều  có  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức,  đều  có  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị.  Hãy  dùng một 

phương pháp trắc nghiệm khác, chẳng dùng nước nữa”. Quý vị thấy hôm qua, mấy người 

bọn họ báo cáo ở nơi đây: Họ dùng cơm, lấy ba chén cơm. Một nồi cơm nấu xong, xới ra 

ba chén, để hai mươi ngày. Một chén thì mỗi ngày tán thán, ca ngợi nó. Chén khác, chán 

ghét, oán hận nó. Còn một chén nữa, về căn bản là mặc kệ, không màng tới. Hai mươi 

ngày sau, chén được tán thán mỗi ngày, cơm biến thành màu vàng, có mùi thơm, chén bị 

oán hận trở nên hết sức khó ngửi, biến thành đen thui; chén không được để ý cũng bị hư, 

nó thật sự hiểu được ý nghĩ của con người. Đó là gì? Đó là thị hiện có Sắc, Hương, Vị, 

còn âm thanh chưa có cách để làm thí nghiệm. Đối với lời đức Phật dạy, hoàn toàn làm 

thí nghiệm [sẽ thấy] hết thảy vật chất đều có Sắc, Thanh, Hương, Vị, đều có bốn hiện 

tượng  này  xuất  hiện.  Phật  pháp  kỳ  diệu  khiến  cho  các  nhà  khoa  học  phải  gắng  công 

chứng thực. 

Vì thế, ý niệm của chúng ta có mối quan hệ với tướng mạo. Muốn đẹp đẽ, ngàn muôn 

phần đừng tới thẩm mỹ viện. Theo như họ đã tường trình trong ngày hôm qua, thẩm mỹ 

viện khổ lắm! Tốn cả đống tiền để đày đọa bản thân, chịu bao nhiêu đày đọa, gần như 

mất mạng, lầm lạc quá! Chỉ cần quý vị có tâm tốt, tướng mạo sẽ đẹp đẽ, tướng chuyển 

theo tâm. Vì sao quý vị không tin chuyện này? Tâm tốt, tướng sẽ tốt đẹp; tâm tánh tốt, 

thân  sẽ  khỏe  khoắn,  thân  lẫn  tâm  khỏe  mạnh.  Đừng  bị  kẻ  khác  lừa  gạt!  Phật,  Bồ  Tát 

chẳng lừa ai, luôn nói lời chân thật, mà quý vị chẳng nghe! Quý vị nghe lời chuyên viên 

thẩm mỹ, chẳng phải là tự chuốc khổ đó sao? Chúng ta muốn thân lẫn tâm khỏe mạnh, 

84  Tập 04 



phải tin vào chính mình, tâm niệm phải lành, tư tưởng phải lành. Trong kinh Thập Thiện 

Nghiệp Đạo, đức Phật bảo long vương:  “Bồ Tát hữu nhất pháp, năng ly nhất thiết thế 

 gian khổ”  (Bồ Tát có một pháp có thể lìa hết thảy nỗi khổ trong thế gian), pháp gì vậy? 

Là thiện pháp, tức là Thập Thiện nghiệp đạo. Tư tưởng của quý vị tương ứng với Thập 

Thiện nghiệp, kiến giải của quý vị tương ứng với Thập Thiện nghiệp, ngôn ngữ, hành vi 

của quý vị tương ứng với Thập Thiện nghiệp, chẳng có điều gì bất thiện, thân và tâm 

khỏe mạnh, hạnh phúc mỹ mãn sẽ thật sự đạt được! Do vậy, đừng nên cầu bên ngoài. 

Tiếp theo đó, sách viết:  “Cố tri thử giới nhĩ năng niệm chi tâm tức thị Như Lai quả 

 giác”  (cho nên biết cái tâm năng niệm nhỏ nhoi chính là quả giác của Như Lai). Như Lai 

quả giác là tự tánh, quả giác nơi tự tánh. Chữ  “giới nhĩ”  thường thấy trong kinh Phật, 

nhằm hình dung một niệm vô cùng vi tế. Nói thật ra, vi tế đến cùng cực là như Di Lặc Bồ 

Tát  đã  nói:  “Trong  một  cái  khảy  ngón  tay,  có  ba  mươi  hai  ức  trăm  ngàn  niệm” ,  đó 

là  “giới  nhĩ” ,  tức  một  niệm  tâm,  chúng  ta  không  có  cách  nào  phát  hiện  điều  này.  Nay 

chúng ta chỉ nhận biết một cái khảy ngón tay là một phần tư giây. Chúng ta có thể cảm 

nhận được, đó là nhất niệm của bọn phàm phu chúng ta; còn một niệm tâm ở đây thuộc 

về quả giác của Như Lai, là Tánh Đức, là tự tánh giác. Hôm  nay đã hết thời gian rồi, 

chúng ta học tới chỗ này. Cảm ơn mọi người! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

phần 2 hết 



 

Tập 04  85 



Tập 05 

   Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Hàng thứ nhất, trang thứ ba 

của sách Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, xem từ hàng thứ nhất. 

 “Thử nhất cú Phật hiệu, chánh như Yếu Giải sở thị, tức thị chúng sanh Bổn Giác Lý 

 tánh, cố tri: Thử giới nhĩ năng niệm chi tâm tức thị Như Lai quả giác”  (một câu Phật 

hiệu này, đúng như sách Yếu Giải đã dạy, chính là Lý tánh trong Bổn Giác của chúng 

sanh.  Cho  nên  biết:  Cái  tâm  niệm  Phật  nhỏ  nhoi  này  chính  là  quả  giác  của  Như  Lai). 

Trong lần trước, chúng ta đã đọc tới chỗ này. Câu này vẫn phải nói rõ cặn kẽ hơn một 

chút, nó có quan hệ rất lớn đối với sự niệm Phật của chúng ta. Cái  “giới nhĩ năng niệm 

 chi tâm”  này là chân tâm, mà cũng là vọng tâm; trong các thứ vọng tâm, nó gần với chân 

tâm nhất. Vì sao? Chẳng khởi tâm, chẳng động niệm nó là chân tâm. Hễ khởi tâm động 

niệm, nó là vọng tâm, chỉ là cái tâm bé nhỏ này vừa mới dấy lên [ý niệm]. Nhìn từ phía 

chân và vọng, cái tâm này khó có; dùng cái tâm này để niệm Phật thì cái tâm ấy chính là 

“Như Lai quả giác” được nói đến ở đây. Người ấy chẳng mê, chẳng có Hoặc (phiền não), 

[tức là] chẳng mê hoặc. Khi một niệm tâm khởi lên, bèn A Di Đà Phật; niệm Phật phải 

niệm theo cách như vậy. Nay chúng ta là phàm phu, là lục đạo phàm phu chính cống; nếu 

trong kinh Đại Thừa, đức Phật không nói ra, chúng ta sẽ vĩnh viễn không nhận biết một 

niệm  tâm  này.  Nó  quá  vi  tế,  “giới  nhĩ”  có  nghĩa  là  “vi  tế”  (nhỏ  nhiệm),  cực  kỳ  vi  tế, 

chúng ta không có cách nào nghĩ tưởng được! 

Chúng  ta  vừa  mới  dấy  lên  một  niệm  suy  tưởng,  Di  Lặc  Bồ  Tát  đã  bảo:  Trong  một 

niệm  tưởng,  có  “ba  mươi  hai  ức  trăm  ngàn  niệm” ,  đấy  là  “giới  nhĩ  năng  niệm  chi 

 tâm” (cái tâm có thể niệm nhỏ nhoi này). Chúng ta vừa mới tưởng, trong cái ý niệm vừa 

dấy động ấy, bèn có ba mươi hai ức trăm ngàn niệm. Di Lặc Bồ Tát đã cho chúng ta biết: 

[Ba mươi hai ức trăm ngàn niệm chỉ là] trong khoảng khảy ngón tay, cho nên không có 

cách nào thấu hiểu điều này được! Trong kinh, đức Phật cũng nói rất rõ khi nào quý vị 

mới có thể quan sát, nhận biết những niệm vi tế này tồn tại: [Phải là khi đã đạt đến] Bát 

Địa Bồ Tát, tức Bát Địa Bồ Tát [trong Viên Giáo] như kinh Hoa Nghiêm [đã nói]. Từ 

Thất Địa trở về trước, đều không có cách nào cảm nhận được! Bát Địa Bồ Tát có công 

phu định lực như vậy, chúng ta gọi [công phu ấy] là  “thanh tịnh tâm” . Cái tâm thanh tịnh 

ấy đạt đến mức độ tinh thuần như vậy, nên Ngài mới cảm nhận được. Cao hơn nữa là 

86  Tập 05 



Cửu Địa, Thập Địa, Thập Nhất Địa (Đẳng Giác), trên nữa là Diệu Giác, đó chính là viên 

mãn, tức quả Phật rốt ráo viên mãn! Nay chúng ta nên học như thế nào? Phải rèn luyện 

trong cuộc sống thường ngày. Chúng ta có thể học theo bí quyết về phương pháp huấn 

luyện trong cuộc sống thường ngày của Ấn Quang đại sư, bí quyết gì vậy? [Chính là] chữ 

Tử trong “sanh tử”, thường nghĩ đến lúc phải đối diện cái chết. Đừng sợ chết! Quý vị 

phải biết: Chết là thân có sanh tử, chứ linh hồn (thần thức) không có sanh tử! Nếu sau khi 

chết, cái gì cũng đều không có, linh hồn cũng chẳng có; nói chung, chúng ta cũng chẳng 

cần  phải  học  Phật,  cũng  chẳng  cần  phải  tu  hành,  giống  như  phàm  nhân  thường 

nói  “người chết như ngọn đèn đã tắt” . Chết rồi, cái gì cũng đều chẳng có! Không phải 

vậy! Thân chết, linh hồn không chết; linh hồn lại đi đầu thai, tức là nói “luân hồi trong 

lục đạo”,  chuyện  này  phiền  phức  lắm!  Chúng  ta  phải  thật  sự  hiểu  rõ,  minh  bạch  chân 

tướng sự thật này: [Thần thức] chẳng thể chết được! Trong quá khứ, khi giảng kinh, tôi 

đã nói rất nhiều lần, chết là phiền lắm! Phiền phức quá lớn! Nhất định phải vãng sanh 

Tịnh Độ trong một đời này, vãng sanh Tịnh Độ là thành Phật! 

Có thể làm được hay không? Ai cũng có thể làm được! Chỉ cần quý vị hiểu lời khải 

thị này của pháp sư Ấn Quang, thường nghĩ thọ mạng của mình chỉ là  một ngày hôm 

nay, đừng nghĩ sẽ có ngày mai, [chỉ có ngày] hôm nay thôi, quý vị còn có gì mà không 

buông xuống được? Chỉ có một ngày hôm nay, ngày hôm nay là ngày cuối cùng, ta phải 

nên làm chuyện gì? Thật thà niệm Phật, chẳng phải là đã thành công rồi hay sao? Cách 

niệm như thế nào? Mỗi tế bào trên thân thể ta đều là A Di Đà Phật, mỗi sợi lông đều là A 

Di  Đà  Phật.  Ta  lại  mở  banh  mắt  nhìn  ra  thế  giới  bên  ngoài, nghe  âm  thanh  bên  ngoài, 

những điều mà sáu căn tiếp xúc, chẳng có điều nào không phải là A Di Đà Phật. A Di Đà 

Phật trọn khắp pháp giới; đấy là niệm Phật. Trong kinh Đại Thừa, đức Phật đã giảng rất 

hay: Hết thảy chúng sanh,  “chúng sanh”  ở đây hiểu theo nghĩa rộng, không theo nghĩa 

hẹp, do các duyên hòa hợp sanh ra hiện tượng [thì gọi] là chúng sanh, có hiện tượng nào 

chẳng phải do các duyên hòa hợp? Cái thân động vật của chúng ta do các duyên hòa hợp, 

[gọi theo] danh từ Phật học là Tứ Đại, Ngũ Uẩn. Tứ Đại là vật chất, Ngũ Uẩn là tinh 

thần, tức Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Tứ Đại và Ngũ Uẩn hợp thành thân thể này. Hoa, cỏ, 

cây cối thì sao? Hoa, cỏ, cây cối cũng vậy, cũng do các duyên hòa hợp mà sanh. Chúng 

ta thấy thân tướng của chúng là hiện tượng vật chất; chúng có Thọ, Tưởng, Hành, Thức 

hay không? Có chứ! Không rõ ràng như động vật, trì độn hơn động vật nhiều lắm, nhưng 

chúng có [Thọ, Tưởng, Hành, Thức]. Nếu không có, làm sao chúng ta có thể khởi cảm 

ứng đạo giao với chúng? 

Mười năm gần đây nhất, tôi di dân sang Úc, lập một đạo tràng tại Úc. Đất ở Úc rẻ, 

tiền xây cất đạo tràng rất thấp, đất đai đặc biệt rẻ. Hoàn cảnh sống của tôi ở Úc là ở vùng 

nông thôn, cách thành phố mười hai cây số, lái xe [vào thành phố mất] mười lăm phút. 

Phía ngoài căn nhà tôi ở là sân, sân to chừng nào? Cỡ một trăm bảy mươi mẫu Trung 

Tập 05  87 



Quốc21[1], sân to như vậy đó! Phía ngoài dùng dây kẽm rào lại, đi vòng quanh hàng rào ấy phải mất một giờ. Vì thế, tôi trồng rất nhiều rau, rất nhiều cây cối, hoa cỏ. Cây cối, 

hoa, cỏ có linh khí, rau có linh khí, thực vật có linh tánh, chúng có [khả năng] thấy nghe, 

hay, biết. Chúng ta dùng thiện tâm chăm sóc, đối đãi chúng, chúng sẽ báo đáp tốt đẹp: 

Hoa nở đặc biệt thơm, kết quả đặc biệt ngọt, chúng đền đáp đấy! Chúng tôi không dùng 

thuốc trừ sâu và phân hóa học. Thuốc trừ sâu và phân hóa học sẽ tổn hại chúng, chúng 

chẳng muốn tiếp nhận. Chúng giống như chúng ta, có một phần tinh thần. Phật pháp nói 

đến tâm, thực vật có tâm pháp. Chăm sóc vườn rau, vườn rau rất lớn, chúng tôi tổ chức 

các hoạt động, rau trong vườn có thể đủ cung cấp cho một ngàn người ăn. Tổ chức các 

hoạt động suốt bảy ngày có thể chẳng cần phải mua rau ở bên ngoài. Vườn rau của chúng 

tôi có thể đủ cho một ngàn người ăn mỗi ngày. Vườn rau to ngần ấy, trồng rất nhiều loại. 

Pháp sư Ngộ Khiêm cho tôi biết: Cô ta trông nom vườn rau, một hôm nằm mộng, thấy có 

một trái dưa leo báo mộng: “Tôi đã già khằng rồi mà các cô không hái”. Quý vị thấy nó 

báo mộng cho cô ta vì cô trông nom vườn rau. Hôm sau, [thức dậy], cô ta cảm thấy lạ 

lắm, băn khoăn: “Mỗi ngày mình đều vào vườn, cớ sao chẳng thấy?” Tìm đúng vị trí [trái 

dưa] đã chỉ [trong giấc mộng], quả nhiên có một trái dưa; nó khuất sau mớ dây leo nên 

chẳng thấy. Cô ta thấy nó đúng là quá già, chẳng thể nào ăn được. Thôi! Để dành làm 

giống vậy! Quý vị thấy đó: Dưa có thể báo mộng cho quý vị; cho nên nó có linh tánh, 

quý vị đừng coi rẻ, xem thường nó! Quý vị phải tôn trọng nó. Không chỉ cây cối, hoa, cỏ 

có linh tánh, mà núi, sông, đại địa cũng có linh tánh, cũng tức là nói “khoáng vật có linh 

 tánh”. Tiến sĩ Giang Bổn Thắng của Nhật Bổn làm thí nghiệm với nước, nhà khoa học 

này thừa nhận, ông ta chẳng bịa chuyện. Ông ta làm thí nghiệm mười hai năm, nước là 

khoáng vật, nó có thể thấy và nghe, hiểu ý nghĩ của con người. Sau khi tin tức này được 

công bố, nói theo Phật pháp, [sở dĩ nước có thể thấy, nghe, hiểu ý là vì] tất cả hết thảy 

khoáng  vật,  núi,  sông,  đại địa đều  có  linh  tánh,  cũng  có  thể nói  là  chúng đều  có Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức. Thân thể của động vật là Ngũ Uẩn, nhưng thực vật và khoáng vật 

cũng chẳng ra ngoài lệ ấy, chẳng lìa Ngũ Uẩn, chỉ là mức độ mẫn cảm khác nhau. Động 

vật mẫn cảm nhất, rõ ràng nhất, thực vật kém hơn, khoáng vật kém hơn nữa, nhưng vẫn 

có linh tánh. Do điều này, chúng ta mới thật sự hiểu một hạt vi trần có là A Di Đà Phật 

hay không? Đúng vậy! Một sợi lông có phải là A Di Đà Phật hay không? Phải! A Di Đà 

Phật ở đâu? Khắp pháp giới hư không giới, không chỗ nào chẳng phải là A Di Đà Phật! 

A Di Đà Phật là tự tánh, là Tánh Đức của chúng ta. Một niệm của chúng ta vừa dấy lên, 

bèn tương ứng viên mãn với Tánh Đức,  đó gọi là niệm Phật.  “Giới nhĩ năng niệm chi 

 tâm”  chính là quả giác của Như Lai, chẳng giả tí nào! 

 “Thị cố, Quán Kinh vân”  (Do vậy, Quán Kinh nói). Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh 

là một trong ba kinh Tịnh Độ, bộ kinh này giảng về lý luận và phương pháp tu hành; còn 



 21[1]  – “Một mẫu (畝 ) Trung Hoa bằng 666.67 mét vuông.” 

88  Tập 05 



kinh Vô Lượng Thọ là Tịnh Tông khái luận, giới thiệu toàn thể y báo và chánh báo trang 

nghiêm của Tây Phương Cực Lạc thế giới. Quán Kinh chuyên giảng về hai bộ phận lý 

luận và phương pháp. Kinh A Di Đà là lược bổn (bản rút gọn) của kinh Vô Lượng Thọ, 

tức là một phiên bản (version) tinh giản, thuận tiện cho quý vị học tập trong khóa sáng và 

khóa  tối.  Trong  kinh  ấy,  có  bốn  lần  khuyên  dạy,  chẳng  dễ  có,  rát  miệng,  buốt  lòng 

khuyên bảo chúng ta hãy tin tưởng, hãy phát nguyện, phải cầu sanh Tịnh Độ,  [làm như 

thế] là đúng. Đây là chư Phật Như Lai bi tâm vô tận, mong cho chúng ta thành tựu trong 

một  đời.  Trong  các  kinh  điển  khác,  đức  Phật  chẳng  khuyên  chúng  ta  nhiều  như  thế, 

nhưng trong kinh Di Đà khuyên tới bốn lần; cũng có nghĩa là pháp môn này đảm bảo quý 

vị sẽ thành tựu trong một đời. Chỉ cần thật sự làm được, chẳng hoài nghi, chẳng xen tạp, 

chẳng gián đoạn, sẽ thành công. Đại Thế Chí Bồ Tát đã làm gương cho chúng ta thấy. 

Trong Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, có hai câu như sau:  “Thị tâm thị Phật, thị tâm tác 

 Phật”  (Tâm  này  là  Phật,  tâm  này  làm  Phật);  đây  là  nguyên  văn  hai  câu  trong  kinh 

ấy.  “Tâm này là Phật” , tôi vừa mới nói lắm lời như vậy chỉ nhằm giải thích bốn chữ này! 

Tôi nói tới các tế bào trên toàn thân chúng ta thì tế bào vẫn còn lớn. Nếu chia chẻ tế bào, 

sẽ biến thành phân tử. Lại chia chẻ phân tử, sẽ biến thành nguyên tử. Chia đến cuối cùng 

là hạt cơ bản. Mỗi hạt cơ bản đều là A Di Đà Phật, do tâm biến ra. Hạt cơ bản là tâm, tâm 

này là Phật, lẽ nào các hạt cơ bản ấy chẳng phải là Phật! Tất cả tế bào trên thân tôi đều là 

Phật, các tế bào trên thân quý vị có là Phật hay không? Là! Ngay cả cây cối, hoa cỏ, núi, 

sông, đại địa đều là! Từ chỗ này, quý vị sẽ giác ngộ: Chẳng có một pháp nào chẳng phải 

[là A Di Đà Phật]! Hễ giác ngộ, pháp nào cũng đều như thế. Do vậy, kinh Phật được mở 

đầu bằng câu  “như thị ngã văn” ,  “như thị”  là gì vậy? Như là Chân Như.  “Tướng giống 

 như Tánh, Tánh giống như Tướng, Tánh và Tướng bất nhị” . Tánh là Phật, lẽ nào Tướng 

chẳng  phải  là  Phật!  Đâu  có  lẽ  ấy!  Tâm  này  là  Phật,  có  chuyện  gì  chẳng  phải  là  Phật! 

Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này, Phật là gì? Phật là tâm, là chân tâm, chẳng phải là vọng 

tâm, là gì? Cái tâm có thể sanh, có thể hiện. Cái tâm có thể biến chính là thức tâm, tức A 

Lại  Da  Thức,  chuyển  các  tướng  “có  thể  hiện,  có  thể  sanh”  thành  y  báo  và  chánh  báo 

trang nghiêm trong mười pháp giới, chuyển biến thành lục đạo luân hồi. Đó là chuyện 

thực hiện bởi thức tâm. Thức là gì? Là phân biệt, chấp trước. Thức thức sáu, tức Ý Thức, 

phân biệt; thức thứ bảy  chấp trước, Mạt  Na  chấp  trước.  Thức  thứ  sáu phân biệt, thiên 

biến  vạn  hóa.  Sách  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  có  ba  thứ  “châu  biến” (trọn  khắp),  “xuất 

 sanh  vô  tận”  (sanh ra vô tận) chính là nói về ý nghĩa này. Tâm này là Phật, không gì 

chẳng phải Phật, dùng tâm này để trì danh, niệm Phật. 

 “Tâm này làm Phật” , làm Phật như thế nào? Niệm Phật là làm Phật, niệm Bồ Tát là 

làm Bồ Tát, niệm A La Hán là làm A La Hán. Người trong thế gian hiện nay niệm gì? 

Đầu óc nghĩ tới tiền, nghĩ nhớ tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ, nghĩ tới những thứ 

này. Niệm những điều này sẽ biến thành những điều này, niệm gì sẽ biến ra đó, giống 

như ống kính vạn hoa vậy, niệm cái gì sẽ biến ra cái đó. [Niệm ngũ dục] sẽ không phải là 

Tập 05  89 



Phật. Tài sắc là gì? Thưa quý vị, tài sắc là ngạ quỷ, địa ngục. Vì sao? Quý vị nổi tâm 

tham. Tâm tham là ngạ quỷ, sân khuể là địa ngục, ngu si là súc sanh. Ngu si là chẳng liễu 

giải chân tướng sự thật, nên gọi là ngu si. Trong thế gian hiện thời, mấy ai hiểu rõ chân 

tướng sự thật? Nếu chúng ta không học kinh giáo Đại Thừa, sẽ chẳng có cách nào thoát 

khỏi ngu si; chỉ có những kinh điển Phật pháp Đại Thừa mới giúp chúng ta phá mê khai 

ngộ. “Ngộ” ở đây chẳng phải là chứng ngộ, mà là giải ngộ, chúng ta đã hiểu rõ. Vì sao 

chưa chứng đắc? Chưa buông xuống! Thật sự buông xuống là cảnh giới nào? Tôi vừa 

mới nói đấy thôi! Khi thật sự buông xuống, niệm niệm đều là A Di Đà Phật, chẳng phải 

là thô niệm, mà là tế niệm, niệm niệm thật sự giác ngộ. Trong cảnh giới ấy chẳng có lục 

đạo, chẳng có mười pháp giới, cảnh giới ấy là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật 

Như Lai. Chúng ta gọi cảnh giới ấy là Nhất Chân pháp giới, “nhất” là thật, “nhị” là giả. 

Quý vị đọc đoạn thứ nhất trong Hoàn Nguyên Quán, tức bài văn của Hiền Thủ đại sư, 

[Ngài đã giảng về] Nhất Chân, [cảnh giới] đó là thật:  “Tự tánh thanh tịnh viên minh thể” . 

Tự tánh thanh tịnh viên minh thể là tâm, là Phật, chẳng hai; tâm và Phật là một, chẳng 

hai. Khởi lên nhị dụng thì sao? Khởi lên nhị dụng sẽ biến đổi! Nhị dụng là gì? Vũ trụ 

xuất hiện, vạn vật xuất hiện, ta xuất hiện! Ta là chánh báo; trừ chánh báo ra, tất cả hết 

thảy hoàn cảnh đều là y báo. Trong y báo, có y báo nhân sự, tức là quan hệ giữa con 

người với nhau, và y báo hoàn cảnh vật chất. Hễ ý niệm vừa dấy lên, y báo và chánh báo 

trang nghiêm đều xuất hiện. Khi nó xuất hiện, nó chưa biến, đều do tự tánh hiện; do vậy, 

có thể hiện, có thể sanh, nhưng chẳng biến hóa. Đấy gọi là Nhất Chân pháp giới. 

Nhưng nếu khởi phân biệt, [cảnh giới] sẽ biến đổi. Chư vị phải hiểu: Tâm phân biệt 

dấy lên, sẽ chẳng thấy cõi Thật Báo nữa, xuất hiện cảnh giới gì? Tứ thánh pháp giới, tức 

là bốn tầng trên trong mười pháp giới, có phân biệt, nhưng không chấp trước. Nếu hơi có 

một chút chấp trước, chấp trước gì vậy? Ta mong khống chế nó, toan chiếm hữu nó; hễ 

có ý niệm như thế, tứ thánh pháp giới chẳng còn nữa, không thấy nữa, lại xuất hiện gì? 

Lục đạo luân hồi xuất hiện. Lục đạo do đâu mà có? Do chấp trước! Do vậy, trong lục 

đạo, toàn bộ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều có. Trong tứ thánh pháp giới, có vọng 

tưởng, có phân biệt, nhưng chẳng có chấp trước. Trong Nhất Chân pháp giới của các cõi 

Phật,  có  vọng  tưởng,  nhưng  không  có  phân  biệt  và  chấp  trước.  Chấp  trước  hại  chết 

người!  Vì sao quý vị  sống  trong thế  gian  khổ  sở như  thế?  Do  chấp  trước.  Chấp  trước 

chẳng còn nữa, trong thế gian này, quý vị sẽ sung sướng, chẳng khổ sở, lìa khổ, được 

sướng. Câu tiếp theo là  “tâm này làm Phật”  quá quan trọng! Vì sao quý vị chẳng niệm 

Phật? Niệm Phật được tự tại, niệm Phật được tương ứng, càng niệm càng hoan hỷ, càng 

niệm càng sung sướng, biết vạn sự vạn pháp trong khắp pháp giới hư không giới và chính 

mình là nhất thể; quý vị bèn chứng đắc hai câu  “tâm này là Phật, tâm này làm Phật” , đó 

chính là cảnh giới của quý vị. Người ấy vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, đối với 

bốn cõi, sẽ sanh trong cõi nào? Sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Đến Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, hoa nở, thấy Phật, chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn, đó là gì? Là một vị A 

90  Tập 05 



Duy Việt Trí Bồ Tát thật sự, chẳng giả tí nào! Nếu chưa nhập cảnh giới này, vẫn có thể 

vãng sanh, thường gọi là “đới nghiệp vãng sanh”, pháp môn này thù thắng khôn sánh! 

Tám vạn bốn ngàn pháp môn chẳng có đới nghiệp, chỉ có pháp môn này cho phép quý vị 

đới nghiệp vãng sanh, sanh về cõi Phương Tiện hay cõi Đồng Cư của Tây Phương Cực 

Lạc thế giới. Trong thế giới của chúng ta, cõi Đồng Cư là lục đạo, cõi Phương Tiện là tứ 

thánh pháp giới. 

Nhưng cõi Đồng Cư và Phương Tiện trong thế giới Tây Phương không giống với thế 

giới của chúng ta. Ở nơi đây (thế giới Sa Bà), chúng ta có chướng ngại; thứ bậc khác 

nhau sẽ chẳng thấy được [cảnh giới của các cõi Tịnh Độ khác]. Tây Phương Cực Lạc thế 

giới là thế giới bình đẳng, không có chướng ngại. Điều này giống như gì? Chúng ta học 

tập trong nhà trường, Tiểu Học và Trung Học chẳng ở chung trong một trường, học trò 

Tiểu Học chẳng thể đến trường Trung Học; mà học trò Trung Học cũng chẳng thể đến 

[học trong] trường Tiểu Học. Trong Tiểu Học, còn có các lớp khác nhau; những trò cùng 

một lớp sẽ học chung với nhau. Nếu khác lớp, tuy là bạn đồng học, chẳng thường gặp 

mặt, chẳng cùng lên lớp với nhau. Thế giới Cực Lạc rất đặc biệt, Tiểu Học, Trung Học, 

Đại Học cùng nghe giảng trong một phòng học; cho nên gặp mặt mỗi ngày, thật sự là 

đồng học. Học trò lớp Một, lớp Hai Tiểu Học cùng học với các đàn anh sinh viên Đại 

Học năm thứ nhất, năm thứ hai thuộc hệ nghiên cứu sinh, gọi nhau là huynh đệ hay đồng 

học,  gặp  mặt  mỗi  ngày.  Đấy  là  chỗ  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  thế  giới  Cực  Lạc.  Mười 

phương thế giới không có trạng huống và tình hình này, thù thắng lắm! Do vậy, thế giới 

Cực Lạc là “sanh vào một, là sanh hết thảy” . Quý vị sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư, 

gần như cũng đồng thời sanh vào cõi Phương Tiện và cõi Thật Báo. Đây là lý do vì sao 

Thích Ca, Di Đà khuyên chúng ta vãng sanh, chư Phật trong mười phương thế giới cũng 

khuyên chúng ta vãng sanh, đạo lý ở chỗ này. Nếu trong một đời này, chúng ta chẳng thể 

vãng sanh, làm sao xứng với Phật Thích Ca? Làm sao xứng với Phật Di Đà? Làm sao 

xứng với mười phương chư Phật? Những câu này, câu nào cũng đều là lời chân thật. Vì 

thế, hai câu nói “tâm này là Phật, tâm này làm Phật”  đã nói trọn hết [những nghĩa lý tinh 

vi của pháp môn Tịnh Độ]. 

Tiếp đó, cụ Hoàng Niệm Tổ viết:  “Bổn lai thị Phật, hiện hựu tác Phật. Thị cố, đương 

 hạ tức Phật”  (Vốn sẵn là Phật, nay lại làm Phật; cho nên, ngay lập tức là Phật). Câu này 

chẳng phải nhằm khuyến khích, cổ vũ chúng ta, mà là sự thật, vấn đề ở chỗ nào? Vấn đề 

là  bản  thân  chúng  ta  không  dám  gánh  vác,  bản  thân  chúng  ta  chẳng  dám  thừa  nhận! 

Không dám gánh vác, không dám thừa nhận là đúng, như thế nào là đúng? Vốn là Phật! 

Chẳng cần nói năng chi nữa, lời này là đúng! Nay lại làm Phật, quý vị hữu danh vô thực! 

Niệm A Di Đà Phật để mong thành Phật, nhưng có rất nhiều nghi vấn đối với câu Phật 

hiệu ấy, thật hay chăng? Có rất nhiều câu hỏi trong đó! Niệm một câu Phật hiệu này, có 

rất nhiều xen tạp; nhưng xen tạp những gì, chính quý vị cũng chẳng biết! Vì sao không 

biết? Do quý vị ngu si, tham, sân, si. Nếu chẳng ngu si, sẽ biết điều gì xen tạp. Do ngu si, 

Tập 05  91 



nên xen tạp mà chẳng biết; vì thế, công sức chẳng thuần. Niệm Phật lập tức thật sự là 

Phật,  nhưng  vì  quý  vị  công  phu  chẳng  thuần,  chẳng  đạt  tiêu  chuẩn,  cứ  hướng  theo 

phương hướng đó thì sẽ chẳng sai, nhưng chưa đạt được mục tiêu này. Làm sao để chẳng 

hoài nghi? Phải thấy thấu suốt. Khi tôi mới học Phật, thầy dạy tôi  “thấy thấu suốt, buông 

 xuống” . Thấy thấu suốt là hiểu rõ minh bạch chân tướng sự thật. Kẻ căn tánh trung hạ 

như chúng ta chỉ có thể từ từ hiểu rõ kinh giáo. Sau khi hiểu rõ, quý vị cũng rất dễ buông 

xuống.  Chính  quý  vị  biết  “chẳng  buông  xuống  là  sai”,  lầm  lẫn  quá  đỗi!  Vì  sao  phải 

buông xuống? Vì nó (phiền não, mê hoặc, chấp trước, phân biệt, vọng tưởng) vốn không 

có,  hết  thảy  đều  là  giả!  Phàm  những  gì  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng,  vạn  pháp  đều 

Không. Khi đến cõi Thường Tịch Quang Tịnh Độ, nhân quả cũng là không. Chư vị phải 

biết: Đến cõi Thường Tịch Quang, nhân quả chẳng còn nữa. Trong cõi Thật Báo, còn có 

nhân  quả.  Trong  Phật  môn  có  câu:  “Vạn  pháp  giai  không,  nhân  quả  bất  không”  (vạn 

pháp  đều  là  không,  nhân  quả  chẳng  không) .  Trong  mười  pháp  giới,  nhân  quả  chẳng 

không. Thật ra, trong cõi Thật Báo, vẫn là nhân quả chẳng không, đến cõi Thường Tịch 

Quang [nhân quả] mới chẳng còn nữa. 

 “Trực  tiệp  liễu  đáng,  phương  tiện  cứu  cánh,  kỳ  đặc  thù  thắng,  bất  khả  tư 

 nghị”  (Thẳng chóng ổn thỏa, thích đáng, phương tiện rốt ráo, đặc biệt lạ lùng thù thắng, 

chẳng thể nghĩ bàn). Mấy câu này là lời tán thán bộ kinh này và pháp môn này, thù thắng 

khôn sánh. Chúng ta có thể gặp gỡ, tức là có nhiều phước báo. Thật đấy, trong pháp giới 

hư không giới, bao nhiêu vị Bồ Tát mong cầu mà chẳng cầu được. Đạo tràng này của 

chúng ta tuy không lớn, thính chúng đông đảo, lũ chúng ta mắt thịt chẳng thấy. Khi quý 

vị thấy được, sẽ biết thính chúng nhiều vô số. Tuy chúng ta ở đây mở toang cửa, hoan 

nghênh mọi người, chẳng có bất luận điều kiện gì, nhưng rành rành là vẫn có thần hộ 

pháp, có chẳng ít chúng sanh bị thần hộ pháp chặn ở ngoài cửa, không vào được. Chúng 

ta thờ bài vị, là thiết lập chỗ ngồi cho họ, để họ có chỗ ngồi, có thể tiến vào nghe kinh, 

đến nơi đây tu hành. Hết thảy pháp toàn là huyễn hóa, chẳng có lớn hay nhỏ. Lớn hay 

nhỏ tùy thuộc tâm lượng của quý vị. Tâm lượng càng lớn, đạo tràng càng to. Tâm lượng 

nhỏ nhoi, đạo tràng sẽ bé tí, đại đạo tràng cũng biến thành tiểu đạo tràng. Tâm lượng lớn, 

tiểu đạo tràng cũng biến thành đại đạo tràng, chẳng thể nghĩ bàn!  “Tiện dĩ Tịnh Độ chư 

 kinh chi trung, duy thử kinh bị nhiếp viên diệu”  (Ấy là vì trong các kinh Tịnh Độ, chỉ có 

kinh này gồm trọn các điều mầu nhiệm viên mãn). Tịnh Độ có tam kinh, trong phần trên 

tôi  đã  thưa  với  quý  vị,  cư  sĩ  Ngụy  Mặc  Thâm  đem  quyển  cuối  cùng  của  kinh  Hoa 

Nghiêm, ghép vào sau  Tam  Kinh, biến  thành  Tứ  Kinh;  Ấn  Quang  đại sư  đem  Đại  Thế 

Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương của kinh Lăng Nghiêm ghép vào cuối Tứ 

Kinh, biến thành Tịnh Độ Ngũ Kinh, viên mãn! Tu Tịnh Độ năm kinh này là viên mãn. 

Trong ngũ kinh, bộ kinh nào giảng viên mãn nhất, một chút khiếm khuyết cũng không 

có? Đó là kinh Vô Lượng Thọ; vì thế, cổ đại đức tán thán bộ kinh này là cực viên, cực 

diệu. 

92  Tập 05 



 “Dĩ phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm vi Tông, dĩ Di Đà thập niệm tất sanh 

 chi  đại  nguyện  vi  bổn”  (Lấy  phát  Bồ  Đề  tâm,  một  bề  chuyên  niệm  làm  Tông,  lấy  đại 

nguyện “mười niệm ắt sanh” của Phật Di Đà làm gốc). Hai câu này rất quan trọng! Phẩm 

Tam Bối Vãng Sanh trong kinh này đã giảng rất rõ ràng [ý nghĩa của] “phát Bồ Đề tâm, 

 nhất hướng chuyên niệm” . Phẩm Tam Bối Vãng Sanh gồm bốn đoạn kinh văn: Thượng 

bối vãng sanh, trung bối vãng sanh, hạ bối vãng sanh; đoạn cuối cùng là tu học Đại Thừa 

Phật pháp, bất luận tu học pháp môn nào, đem công đức đã tu hồi hướng cầu sanh Tịnh 

Độ, sẽ đều có thể vãng sanh. Quý vị thấy pháp môn Tịnh Độ này lớn như thế đó! Trong 

khoa phán, pháp sư Từ Châu đã đặt đề mục cho đoạn này là Nhất Tâm Tam Bối, đặt hay 

lắm, đã gồm thâu toàn bộ Phật pháp. Phát Bồ Đề tâm, Bồ Đề tâm là gì? Điều này thường 

được nói tới. Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh giảng Bồ Đề tâm là  “chí thành tâm, thâm 

 tâm, hồi hướng phát nguyện tâm” , kinh dạy như thế. Trong Đại Thừa Khởi Tín Luận, Bồ 

Đề tâm được giảng là  “trực tâm, thâm tâm, đại bi tâm” . Gộp chung kinh và luận lại để 

xem, ý nghĩa rất rõ rệt. Thể của Bồ Đề tâm, cũng là chân tâm trong Bồ Đề tâm, Thể của 

chân tâm là gì? Là chân thành. Chân thành đến chỗ cùng cực thì gọi là chí thành, tức chí 

thành tâm. Trực tâm như Khởi Tín Luận đã nói: Chẳng có mảy may cong vạy nào, đó 

chính là chân thành. Chúng ta chiếu theo kinh luận để hiểu ý nghĩa.  “Thâm tâm”  chẳng 

dễ giải thích. Cổ đại đức giải thích [thâm tâm] là ưa thiện, chuộng đức, giải thích thâm 

tâm như thế. Thâm tâm là tự thụ dụng, dành cho chính mình. Đại bi tâm là đối người 

khác, từ bi đối người khác. Do vậy, trong hơn hai mươi năm trước, tôi giảng kinh này, 

dùng  ngay  [những  từ  ngữ  trong]  tựa  đề  kinh  Vô  Lượng  Thọ  “thanh  tịnh,  bình  đẳng, 

 chánh giác” , đó là thâm tâm. Chân thành tâm như đã nói trong phần trên chính là cái Thể 

của Bồ Đề tâm.  “Thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác”  là Tự Thụ Dụng, từ bi là Tha Thụ 

Dụng. Nói cách khác, dùng tâm gì đối với chính mình?  “Thanh tịnh, bình đẳng, giác” . 

Dùng tâm gì đối với người khác? Đại từ đại bi. Đây gọi là  “phát Bồ Đề tâm”.  

Chúng ta tu hành là tu điều gì? Tu tâm. Tâm chúng ta có thanh tịnh hay không? Bình 

đẳng hay bất bình đẳng? Tâm thanh tịnh là giới luật, tâm bình đẳng là Thiền Định, tâm 

Chánh Giác là trí huệ, Giới - Định - Huệ. Chúng ta học Giới - Định - Huệ như thế nào, 

quý vị phải hiểu rõ: Nếu trì giới mà tâm chẳng thanh tịnh, quý vị đã uổng công trì giới! 

Tu Định mà chẳng khai trí huệ, cũng uổng công tu Định! Nhân Giới đắc Định, do Định 

khai Huệ. Vì thế, trì giới là phương tiện, không phải là mục đích, [trì giới] nhằm muốn 

đạt tới Thiền Định, đạt tới bình đẳng. Bình đẳng mới là Định. Nếu chúng ta thật sự đạt 

được cái tâm thanh tịnh, thưa quý vị, Thủy Tai trong Tam Tai chẳng còn nữa. Tâm bình 

đẳng hiện tiền, động đất chẳng còn nữa. Hôm nay, có một đồng học đưa cho tôi xem một 

tài liệu, gần như chưa đầy một tháng, động đất cấp sáu22[2] trở lên đã xảy ra mười mấy 



 22[2]  – ““Cấp s|u” nói ở đ}y chính l{ dựa theo c|ch đ|nh gi| theo tiêu chuẩn Richter. Quy định n{y được Charles Francis Richter v{ Beto Gutenberg đưa ra v{o năm 1935 nhằm đ|nh 

 gi| mức độ chấn động của c|c trận động đất. Tuy b|o chí vẫn viết l{ “một trận động đất mấy 

Tập 05  93 



lần tại các nơi trên toàn thế giới, liên tiếp xảy ra như thế là do nguyên nhân gì? Từ cấp 

sáu  trở  lên  đã  đáng  sợ  lắm,  [có  trường  hợp  động  đất]  đến  cấp  tám.  Sau  khi  giác  ngộ, 

Phong Tai chẳng còn nữa. Ngu si cảm Phong Tai. Nếu chứng đắc tâm bình đẳng, nhiệt 

độ của địa cầu sẽ chẳng tăng lên, khôi phục bình thường. Vì thế, đức Phật chỉ dạy chúng 

ta:  “Cần  tu  Giới,  Định,  Huệ,  tức  diệt  tham  sân  si”  (siêng  tu  Giới,  Định,  Huệ,  dứt  diệt 

tham, sân, si). Cảm ứng của tham, sân, si là tai nạn, là bất thường. Giới, Định, Huệ là 

bình thường. Do vậy, phải phát Bồ Đề tâm, một mực chuyên niệm, một phương hướng là 

Tây Phương, một mục tiêu là thế giới Cực Lạc, một nguyện vọng là thân cận A Di Đà 

Phật, chúng ta sẽ thành công trong một đời này, những thứ khác đều là giả. 

Học rộng nghe nhiều khá lắm, nhưng [tai ương, vô thường] xảy đến, [trở tay] chẳng 

kịp! Do vậy, tôi thường khuyên các đồng học: Học rộng nghe nhiều tốt lắm, nhưng sang 

thế giới Cực Lạc hãy làm. Vì sao? Sang bên đó, điều đầu tiên mà chúng ta đạt được là Vô 

Lượng Thọ, dẫu học nhiều thứ vẫn được! Ta có thời gian mà! Ở nơi đây, sanh mạng quá 

ngắn ngủi, chúng ta chớ nên lãng phí thời gian, đừng lãng phí! Hơn nữa, trong thế gian 

này, trí huệ chưa khai, học gì cũng chẳng viên mãn, hiểu biết nửa vời, lại còn phạm rất 

nhiều sai lầm, cớ gì cứ phải như thế? Do vậy, phải thật thà, phải nghe lời! Đức Phật dạy 

chúng ta một mực chuyên niệm, đức Phật dạy như thế trong kinh văn của kinh Vô Lượng 

Thọ.  Tông  (宗)  là  tôn  chỉ,  Tông  nghĩa  là  gì?  Là  điều  quan  trọng  nhất.  Đây  là  nói  về 

phương  pháp  tu  học.  [Tông]  là  phương  pháp  tu  học  quan  trọng  nhất,  là  phương  pháp 

đáng tôn sùng nhất, thập phương chư Phật đều tán thán. Phương pháp tu học chủ yếu của 

Tịnh Tông là  “nhất hướng chuyên niệm” . Chữ “Tông” có ba ý nghĩa ấy. 

 “Dĩ Di Đà thập niệm tất sanh chi đại nguyện vi bổn”  (lấy đại nguyện  “mười niệm ắt 

 sanh”  của  Phật  Di  Đà  làm  gốc).  Đây  là  nguyện  thứ  mười  tám;  “phát  Bồ  Đề  tâm”  là 

nguyện thứ mười chín. Đây là hai nguyện trọng yếu nhất trong bốn mươi tám nguyện. Cổ 

đại đức nói nguyện nào trọng yếu nhất trong bốn mươi tám nguyện? Mọi người đều nói 

là nguyện thứ mười tám. Nguyện thứ mười tám là  “mười niệm hay một niệm, đều có thể 

 vãng sanh” . Điều kiện là gì? Điều kiện là trọn đủ tín nguyện. Một niệm hay mười niệm 

là nói về lúc nào? Là nói khi quý vị vãng sanh, lúc quý vị rời khỏi thế gian, niệm cuối 

cùng [trong lúc ấy]. Niệm cuối cùng là A Di Đà Phật, do niệm ấy bèn vãng sanh. Do vậy, 

lúc lâm chung, nếu một niệm vẫn là nghĩ tới tài sản trong nhà, xong luôn! Sẽ đi vào quỷ 

đạo! Nếu nghĩ tới kẻ nào khiến ta bị oan uổng, ta vẫn còn hận hắn, sẽ sanh vào địa ngục! 

Một niệm cuối cùng quyết định quý vị từ nơi này rốt cuộc sẽ sanh về đâu, mấu chốt ở 



 độ  Richter”,  nhưng  thật  ra  thang  đo  hiện  thời  được  sử  dụng  l{  MMS  (moment magnitude 

 scale, thường dịch l{ Cự Chấn Cấp) căn cứ trên mức năng lượng do một trận địa chấn phóng 

 thích.  Nói  chung,  một  trận  động  đất  cấp  s|u  sẽ  phóng  thích  một  năng  lượng  bằng  15 

 kilotons, có sức tiêu hủy trong vòng b|n kính 160 km. Cấp t|m l{ rất mạnh, có thể t{n ph| 

 h{ng trăm km.” 

94  Tập 05 



một niệm ấy; vì thế, một niệm rất trọng yếu! Điều quan trọng nhất trong việc đưa người 

khác đi vãng sanh (trợ niệm) là giúp cho người ấy trong một niệm cuối cùng đừng quên 

mất A Di Đà Phật. Chúng ta vây quanh người ấy, niệm niệm đều là A Di Đà Phật, nhắc 

nhở người ấy, công đức vô lượng, bảo người ấy không nên có ý niệm nào khác. Cổ đại 

đức đã làm rất tốt, không cho phép người nhà, quyến thuộc gần gũi người sắp mất. Khi 

người  ấy  sắp  tắt hơi,  người  nhà, quyến  thuộc  lánh  đi  để người  ấy  chẳng khởi lên tình 

chấp. Hễ tình chấp dấy lên, ngay lập tức [người sắp mất ấy] bị đọa lạc, sanh trong tam ác 

đạo. Người nhà, quyến thuộc rời khỏi, các đồng tham đạo hữu giúp đỡ; đấy là chính xác. 

[Dẫu] người nhà, quyến thuộc học Phật, tốt nhất là cũng nên rời khỏi, [kẻo] người sắp 

mất thấy con cháu sẽ dấy động tình cảm, khi ấy, sẽ là vấn đề nghiêm trọng. Vì thế, người 

nhà, quyến thuộc rời khỏi người chết là chuyện hết sức hợp lý. 

 “Thâm minh tam bối vãng sanh chi nhân”  (Nêu tỏ sâu xa cái nhân vãng sanh của ba 

bậc). Trong kinh, đức Phật đã nói rất rõ ràng, trong hai chương Tam Bối Vãng Sanh và 

Vãng Sanh Chánh Nhân đã nói rõ ràng, minh bạch.  “Quảng nhiếp cửu giới thánh phàm 

 chi  chúng”  (rộng  nhiếp  các  bậc  thánh  phàm  trong  chín  pháp  giới):  Pháp  môn  này  quá 

lớn,  có năng lực nhiếp  thọ  chúng  sanh  trong  chín pháp giới. Trong  chín pháp giới,  ba 

pháp giới phía trên là Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh Văn, chúng ta gọi họ là thánh nhân. 

Bồ Tát là đại thánh, Thanh Văn và Duyên Giác là tiểu thánh. Trong lục đạo đều là phàm 

phu, phàm chúng. Niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ là đi làm Phật, ai nấy đều có phần, quỷ 

thần cũng có phần, trời, người cũng có phần, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát cũng có 

phần, vấn đề là quý vị có phước báo và duyên phận gặp gỡ hay không? Đã gặp, quý vị 

bèn tin tưởng, phát nguyện vãng sanh thì sẽ thành. Nói theo Lý, đáng lẽ Bồ Tát, A La 

Hán dễ [có phước đức và nhân duyên tu pháp môn này] hơn chúng ta; vì sao kinh nói 

“trong  mười  pháp  giới,  nhân  gian  vãng  sanh  thuận  tiện  nhất”,  do  nguyên  nhân  nào? 

Trong  Tứ  Thập  Nhị  Chương  Kinh  có  tỷ  dụ:  “Phú  quý  học  đạo  nan” ;  người  phú  quý 

hưởng phước, quên tuốt, coi thường chuyện học Phật. Bần cùng học đạo cũng khó! Kẻ 

bần cùng cuộc sống quá khổ, ba bữa còn chưa đủ ăn, bận bịu kiếm sống, chẳng có thời 

gian để học Phật. Còn loài người thì sao? Chẳng thể coi là rất giàu có, nhưng cũng là 

chẳng thanh bần, thuộc loại thường thường bậc trung, dễ giác ngộ, dễ tu hành. Thuận tiện 

ở chỗ này! Chúng ta có thể hiểu được! Cuộc sống của chư thiên nhân tốt đẹp hơn chúng 

ta, phước báo to lớn; còn tam ác đạo thì sao? Quá khổ sở! 

Hiện thời, dường như tình hình có biến hóa đôi chút. Tôi nghe không ít tin tức, ngay 

cả ngạ quỷ, địa ngục niệm Phật vãng sanh cũng không ít; ngược lại, con người chẳng tin! 

Người niệm Phật đến cuối cùng đều niệm đến nỗi sanh vào quỷ đạo hay địa ngục, chuyện 

này là như thế nào? Đối với chuyện này, nếu chư vị đọc bộ Đại Thế Chí Viên Thông 

Chương Sớ Sao của pháp sư Từ Vân Quán Đảnh, Đại Thế Chí Viên Thông Chương rất 

ngắn, hai trăm bốn mươi bốn chữ, mà bản chú giải của Ngài là một quyển dầy như thế. 

Bản tôi đọc chính là loại sách đóng gáy bằng cách xâu chỉ, là một quyển dầy như thế đó! 

Tập 05  95 



Nơi trang cuối, thuở ấy, tôi đọc mà không hiểu, Ngài nói một trăm thứ quả báo của người 

niệm Phật; câu đầu tiên là người niệm Phật đọa A Tỳ địa ngục, đọa ngạ quỷ, đọa súc 

sanh. Tôi đọc xong, hết sức nghi hoặc, cầm cuốn sách ấy đến hỏi thầy, tôi học kinh giáo 

với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam. Tôi hỏi: “Thưa thầy, niệm Phật là chuyện tốt, nhưng niệm 

Phật như thế nào mà đọa địa ngục?” Thầy xem rồi bảo: “Đây là một vấn đề lớn, quan 

trọng lắm, tôi chẳng nói với một mình anh! Khi giảng kinh tôi sẽ giảng giải đạo lý này 

cùng mọi người”. Thật ra, quý vị dùng cái tâm gì để niệm Phật? Quý vị niệm Phật, nhưng 

chẳng đoạn tham, sân, si. Tham, sân, si, mạn, nghi gọi là Ngũ Độc. Quý vị dùng tâm Ngũ 

Độc này để niệm Phật thì vẫn đọa địa ngục; do vậy, chẳng thể không hiểu nhân quả. Vậy 

thì  niệm  Phật  có  uổng  công  hay  không?  Chẳng  phí  công  niệm  Phật!  Trong  A  Lại  Da 

Thức đã gieo chủng tử Phật. Trước hết, quý vị gánh chịu quả báo do các tội nghiệp đã tạo 

tác, đợi cho đến khi quý vị thoát khỏi địa ngục, chẳng biết tới đời nào đó, lại được làm 

thân người, lại gặp gỡ Phật pháp, gặp được pháp môn Tịnh Độ, quý vị lại tu tiếp. Vì thế, 

chỉ có thể nói là trong A Lại Da Thức đã gieo chủng tử niệm Phật, chủng tử ấy vĩnh viễn 

bất hoại, sau này nhất định sẽ khởi tác dụng. Lợi ích ấy cũng rất thù thắng, nhưng luân 

hồi trong lục đạo, quý vị vẫn phải chịu hết các nỗi khổ sở. Do vậy, niệm Phật phải dùng 

Bồ Đề tâm để niệm, chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Quý vị dùng 

tâm này để niệm, sẽ hoàn toàn tương ứng; đúng là  “nhất niệm tương ứng nhất niệm Phật, 

 niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật”.  

       “Chánh hiển trì danh niệm Phật chi pháp, trực chỉ vãng sanh quy nguyên chi lộ. Thị 

 cố,  thử  kinh  xưng  vi  Tịnh  Tông  đệ  nhất  kinh  dã”  (Chỉ  rõ  ràng  phương  pháp  Trì  Danh 

Niệm Phật, chỉ thẳng con đường vãng sanh để trở về nguồn. Vì thế, kinh này được gọi là 

kinh bậc nhất của Tịnh Tông). Quả thật tổ sư đại đức đã chỉ rõ phương pháp Trì Danh 

Niệm Phật; đấy là chỉ thẳng, không đi đường vòng, chỉ thẳng thừng một con đường gần 

nhất,  con  đường  thẳng  ấy  không  ngoằn  ngoèo.  Dẫn  đến  đâu?  Vãng  sanh  quy 

nguyên!  “Quy  nguyên”  là  trở  về  nguyên  thủy,  nguyên  thủy  là  gì?  Tự  tánh.  Y  báo  và 

chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới từ tự tánh biến hiện. Tự tánh có thể sanh, 

có thể hiện, A Lại Da có thể biến; đấy là y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười 

pháp giới. Chúng ta gặp Phật, Bồ Tát; Phật, Bồ Tát cũng ở trong mười pháp giới, cũng có 

cùng  một  hoàn  cảnh  bị  khổ,  chịu  nạn  như  chúng  ta,  nhưng  các  Ngài  giác  ngộ,  quy 

nguyên, trở về tự tánh. Chúng ta thường nói các Ngài “thành Phật, thành Bồ Tát”, trở về 

tự tánh. Các Ngài hiểu rõ, minh bạch, nên các Ngài đến chỉ dạy, giáo hóa chúng ta làm 

thế nào thoát ly biển khổ. Lục đạo là biển khổ. Trong biển khổ sâu thẳm, tứ thánh pháp 

giới là chỗ ven bờ, chỗ biển cạn, lên được bờ mới tính là thoát ly. Bờ ấy được gọi là  “bỉ 

 ngạn”  (bờ bên kia), là  “Niết Bàn bỉ ngạn” . Niết Bàn là bất sanh, bất diệt, công đức viên 

mãn. Bỉ ngạn là cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Đức Phật giáo hóa, giúp đỡ hết thảy chúng 

sanh [đạt đến Niết Bàn] mới được coi là viên mãn. Do vậy, kinh này là kinh bậc nhất của 

Tịnh Tông, Tịnh Tông đồng học chẳng thể không học. 

96  Tập 05 



Lại đọc tiếp:  “Đản thử thù thắng đệ nhất chi Tịnh Tông bảo điển, cánh tại ngã quốc 

 Đại Tạng trung trần phong nhất thiên dư niên”  (Nhưng kinh điển quý báu bậc nhất của 

Tịnh Tông này bị bụi phủ trong Đại Tạng Kinh nước ta đã hơn một ngàn năm). Kinh Vô 

Lượng Thọ được truyền sang Trung Quốc sớm nhất, vào thời đại Đông Hán. Vào thời 

Hậu Hán, ngài An Thế Cao đến Trung Quốc, kinh Vô Lượng Thọ liền được truyền sang 

Trung Quốc, cho nên cũng là kinh được phiên dịch sớm nhất. Thời đại Đông Tấn, Huệ 

Viễn đại sư lập Niệm Phật Đường tại Lô Sơn, tức Đông Lâm Niệm Phật Đường, nay là 

Đông Lâm Tự, [là đạo tràng] cho các đồng học chuyên tu Tịnh Độ, trong ấy người tại gia 

lẫn xuất gia, tổng cộng một trăm hai mươi ba người. Một trăm hai mươi ba người cùng 

nhau niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Thưa cùng quý vị, kinh điển để làm căn cứ là kinh Vô 

Lượng Thọ, vì khi đó, kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật và kinh A Di Đà đều chưa truyền 

sang Trung Quốc, kinh điển Tịnh Tông chỉ có một bộ này. Vì thế, cả nhóm người của vị 

tổ sư đời thứ nhất là Huệ Viễn đại sư dựa theo kinh Vô Lượng Thọ, không dễ dàng! Đối 

với bộ kinh này mà có thể tin, có thể hiểu, có thể phát nguyện, có thể thật sự hành, há dễ 

dàng ư? Chúng ta xem truyện ký của Huệ Viễn đại sư trong Cao Tăng Truyện, quý vị có 

thể thấy được tình hình tu hành nồng nhiệt thuở ấy. Họ kết giới an cư, phía trước [đạo 

tràng] có một con suối nhỏ, tên là Hổ Khê. Chúng tôi suy đoán, chắc là khi ấy trên núi có 

cọp, nên mới gọi là Hổ Khê. Hổ Khê là giới tuyến của họ, người tu hành nhất định chẳng 

rời khỏi giới tuyến này. Tại Trung Quốc, Nho, Thích, Đạo là một nhà, nên cũng có một 

câu  chuyện  về  Viễn  Công  được  gọi  là  Hổ  Khê  Tam  Tiếu.  Có  hai  người  bạn  thân  đến 

thăm, Đào Uyên Minh (Đào Tiềm) là Nho gia, Lục đạo trưởng tu Đạo, tới Đông Lâm 

thăm  Viễn  Công,  nói  chuyện  rất  cao  hứng.  Lúc  chia  tay,  Viễn  Công  đưa  tiễn,  vô  tình 

vượt  qua  Hổ  Khê.  Bước  qua  chiếc  cầu  bắt  ngang  Hổ  Khê,  sau  khi  bước  qua  khỏi,  ba 

người cười ha hả. Đó là giới tuyến, chẳng thể vượt qua, mà nghiễm nhiên đi quá lố. Vì 

thế, truyền thống văn hóa Trung Quốc chẳng tách rời Nho, Thích, Đạo, vững vàng như 

cái đỉnh có đủ ba chân. 

Viễn Công nương theo bộ kinh này tu hành; nhưng người đời sau không sốt sắng dốc 

công nơi kinh này như vậy, là vì không lâu sau đó, ước chừng chưa đầy năm mươi năm, 

kinh Di Đà và Quán Kinh được dịch ra. Quả thật, vào thời kỳ đầu của Tịnh Tông, điển 

tịch Phạn văn được truyền sang Trung Quốc, người ta thường dốc công nhiều nhất nơi 

kinh Di Đà, chú sớ [kinh Di Đà] cũng nhiều nhất. Hơn một ngàn năm qua, kinh này (kinh 

Vô  Lượng  Thọ)  không  được  Tịnh  Tông  chú  trọng  vì  nguyên  nhân  gì?  Sách  viết 

tiếp:  “Khảo kỳ nguyên nhân, cái do thử kinh ngũ chủng nguyên dịch, hỗ hữu tường lược, 

 xuất nhập thậm cự”  (xét đến nguyên nhân là do năm bản dịch gốc của kinh này, có bản 

chi tiết, có bản đại lược, sai biệt quá lớn), phải biết nguyên nhân là như vậy. Năm bản 

dịch  gốc  được  nói  đến  ở  đây  hiện  thời  được  bảo  lưu  trong  Đại  Tạng  Kinh,  kinh  Vô 

Lượng Thọ có năm bản dịch. Theo Dịch Kinh Mục Lục, từ triều Hán tới triều Tống, có 

mười hai bản dịch, quá nhiều, rốt cuộc nên tuân theo bản nào? Trong các bản dịch này, 

Tập 05  97 



sai biệt rất lớn, ở đây, cụ Hoàng nêu một ví dụ,  “lệ như Di Đà đại nguyện”  (chẳng hạn 

như  đại  nguyện  của  Phật  Di  Đà).  Chúng  ta  thường  nói  bốn  mươi  tám  nguyện  thì  bốn 

mươi tám nguyện là dựa theo bản dịch đời Ngụy và đời Đường, hai bản này chép bốn 

mươi tám nguyện. Trong bản dịch đời Hán và Ngô, Ngô [ở đây] là nhà Đông Ngô thời 

Tam Quốc, do Chi Khiêm phiên dịch, thì là hai mươi bốn nguyện. Trong  bản dịch đời 

Tống là ba mươi sáu nguyện, sai biệt quá lớn! Nếu chỉ có một bản gốc bằng tiếng Phạn, 

bất luận là ai dịch, đương nhiên văn tự sẽ không giống nhau, nhưng ý nghĩa nhất định 

như nhau, chẳng hạn các điều trong lời nguyện nhất định sẽ giống nhau, chẳng thể nào có 

sai biệt lớn như vậy. Do đó, cổ nhân phán đoán: Thích Ca Mâu Ni Phật thuở còn tại thế 

đã nhiều  lần tuyên giảng kinh  này,  nên mới  có  tình  hình này  xuất  hiện.  Đức  Thế  Tôn 

giảng  kinh từ  trước tới  nay,  chưa  hề  giảng  kinh nào hai  lần,  chỉ giảng  một  lần,  chẳng 

giảng hai lần, chỉ riêng kinh Vô Lượng Thọ được tuyên giảng nhiều lần, chứng tỏ tầm 

quan trọng của bộ kinh này và tầm quan trọng của pháp môn này. Tổ sư đại đức đã chỉ ra 

như vậy! 

 “Toại  sử  sơ  tâm  học  giả,  chuyên  trì  nhất  dịch,  nan  minh  thâm  chỉ,  biến  độc  ngũ 

 chủng, hựu cảm gian nan”  (Khiến cho người mới học chuyên trì một bản dịch sẽ khó 

thấu hiểu tông chỉ sâu xa; nếu đọc trọn năm bản dịch, sẽ cảm thấy khó khăn). Thật khó! 

Quý vị thấy vào đời Tống, cư sĩ Vương Long Thư là một vị đại đức lỗi lạc, nhưng không 

thể đọc cả năm bản dịch gốc, chỉ được thấy bốn bản. Vì thế, bản hội tập của ông căn cứ 

trên bốn bản dịch gốc. Bản dịch đời Đường chính là hội Vô Lượng Thọ trong kinh Đại 

Bảo  Tích,  ông  Vương  Long  Thư  chưa  được  đọc  bản  dịch  này!  Trong  bản  này,  có  rất 

nhiều khai thị tuyệt diệu, mà bốn bản dịch kia không nhắc tới. Vì thế, bản hội tập này 

chưa hoàn mỹ. Quý vị hãy suy nghĩ: Có địa vị, giàu có như Vương Long Thư, mà còn 

chẳng  có  cách  nào  sưu  tập  hoàn  toàn  năm  bản  dịch  gốc,  vẫn  thiếu  mất  một  loại,  tìm 

không  ra!  Xưa  kia,  tìm  một  bản  kinh  là  chuyện  hết  sức  khó  khăn!  Vì  thế,  cổ  đại  đức 

dạy chúng ta: Kinh điển phải bảo tồn rất cẩn thận, khi đọc phải cẩn thận. Trên kinh bổn, 

quyết  định  không  thể  đánh  dấu  hay  viết  chữ,  chớ  nên  gây  hư  hại.  Vì  sao?  Nhằm  lưu 

truyền cho hậu thế, để người đời sau có kinh để đọc. Không như hiện thời, thuật ấn loát 

phát triển, thuận tiện như thế. Vì lẽ đó, có người hỏi tôi: “Chúng con có thể viết chữ hay 

đánh dấu trên cuốn kinh được hay không?” Tôi bảo: “Được chứ!” Vì sao? Quá nhiều! 

Chẳng bị thất truyền! Trước kia quá ít, sợ bị thất truyền. Từ đời Tống trở về trước, kinh 

điển toàn là chép bằng tay, kỹ thuật ấn loát mới được phát minh vào đời Tống, nhưng 

dùng bản khắc gỗ để in, suy cho cùng vẫn là hữu hạn, hết sức hữu hạn. Ấn loát phát triển 

cũng chỉ trong năm mươi năm gần đây, chứ năm mươi năm trước đó, sắp chữ đúc bằng 

kim loại vẫn khá phiền phức. Hiện thời quá thuận tiện, chúng ta phải hiểu điều này. Đối 

với bản in hiện thời, nếu quý vị cảm thấy chỗ nào rất quan trọng, có thể đánh dấu, có thể 

gạch một vạch đỏ, như Hoằng Nhất đại sư đọc sách, dùng các màu khác nhau để đánh 

dấu; kinh bổn nhiều, có thể làm theo cách này! 

98  Tập 05 



 “Ư thị, đa xả thử kinh, nhi chuyên công A Di Đà kinh hỹ”  (do vậy, đa số bỏ kinh này 

để dốc sức nơi kinh A Di Đà). Đây là lý do vì sao từ xưa tới nay, ít người giảng kinh này, 

người chú giải kinh này cũng ít, nhưng đối với kinh A Di Đà, chú giải đông, giảng giải 

nhiều. Do vậy, Tịnh Tông gần như coi kinh A Di Đà là bộ kinh quan trọng nhất.  “Thanh 

 sơ, Bành Thiệu Thăng cư sĩ viết”  (đầu đời Thanh, cư sĩ Bành Thiệu Thăng nói), Bành 

Thiệu  Thăng  là  Bành  Tế  Thanh,  “thử  kinh  xiển  dương  giả  thiểu,  thật  dĩ  vô  thiện  bổn 

 cố” (kinh này ít người xiển dương, thật ra là vì chưa có bản hoàn thiện), lời này rất hợp 

lý! Chưa có bản nào tận thiện! Quý vị nhìn vào năm bản dịch gốc sẽ biết liền!  “Thành tai 

 thị  ngôn!  Thị  dĩ,  Tống  Vương  Nhật  Hưu,  Thanh  Bành  Thiệu  Thăng,  Ngụy  Thừa  Quán 

 đẳng đại cư sĩ, quân vị hoằng dương thử kinh, tiên hậu nhi hữu hội bổn dữ tiết bổn chi 

 tác”  (Lời ấy đúng thay! Do vậy, các vị đại cư sĩ như ông Vương Nhật Hưu đời Tống, 

Bành Thiệu Thăng và Ngụy Thừa Quán đời Thanh, vì hoằng dương kinh này mà trước 

sau đã có các bản hội tập và bản trích lục, phân chia chương đoạn). Đến phần sau, sẽ giới 

thiệu tỉ mỉ [chuyện này]. Đời Tống, cư sĩ Vương Long Thư, Vương Nhật Hưu là Vương 

Long Thư, từng viết cuốn Long Thư Tịnh Độ Văn. Long Thư là địa danh, cũng chính là 

Thư Thành ở tỉnh An Huy quê tôi, cách nơi tôi sanh ra rất gần. Cuốn Tịnh Độ Văn của 

ông Vương viết hết sức hay, nhiều người do đọc cuốn sách này mà tu Tịnh Độ, tiếp dẫn 

rất nhiều  người.  Ngụy  Thừa  Quán là  Ngụy  Mặc  Thâm,  là  người  thuộc  niên  hiệu  Hàm 

Phong nhà Thanh. Những vị này đều là đại đức cư sĩ, Bành Thiệu Thăng sống vào thời 

Càn Long. Vương cư sĩ và Ngụy cư sĩ đều có bản hội tập kinh Vô Lượng Thọ, họ soạn 

bản hội tập, còn Bành Thiệu Thăng soạn tiết bổn, [tức là] ông ta chỉ lấy một bản, tức bản 

dịch của ngài Khang Tăng Khải, đem chỉnh lý, san đính23[3] một lần nữa. Nay chúng ta nói “san đính”  tức là gạt bỏ những phần khó hiểu, chẳng dễ đọc, tạo thành bản trích lược, 

trở thành dễ đọc hơn. Vì thế mới có một tiết bổn và hai loại bản hội tập. 

Tiếp đó, sách giới thiệu,  “Tống đại, đại cư sĩ Vương Nhật Hưu, tằng soạn Long Thư 

 Tịnh Độ Văn, tứ hải xưng dự, truyền tụng chí kim”  (đời Tống, đại cư sĩ Vương Nhật Hưu 

từng viết Long Thư Tịnh Độ Văn, được bốn biển khen ngợi, truyền tụng đến nay). Các 

đồng học tu Tịnh Độ, hình như rất ít ai chưa đọc Long Thư Tịnh Độ văn. Khi chúng tôi 



 23[3]  San đính (刪訂 ): Nói gọn của “san cải, tu đính” tức l{ gạt bỏ những chỗ rườm r{, trùng lặp, sửa những chữ bị chép lầm. San đính kh|c với “san định” (刪定 ). Khổng Tử san định Ngũ 

 Kinh của Nho gia chính l{ hệ thống hóa, gạt bỏ thẳng thừng những phần được coi l{ không 

 đúng với tư tưởng Nho gia, đồng thời sắp đặt, chỉnh lý, thay đổi kết cấu của cả một bộ kinh; 

 trong khi san đính chỉ nhằm mục đích l{m cho một văn bản trở nên mạch lạc, rõ r{ng, sửa 

 những chữ sai, lược bỏ những đoạn văn trùng lặp thường thấy trong tiếng Phạn, hay những 

 phần khó hiểu, rườm r{, không ảnh hưởng đến ý nghĩa ch|nh yếu của cả bản kinh. 

  

Tập 05  99 



mới học Phật, cũng hết sức ưa thích bộ sách này. Viết hay lắm, có thể coi như sách để 

học Quốc Văn.  “Vương thị lâm chung, đoan lập vãng sanh”  (Họ Vương lúc lâm chung, 

đứng  thẳng  vãng  sanh),  cư  sĩ  Vương  Long  Thư  đứng  vãng  sanh,  biết  trước  lúc  mất, 

chẳng ngã bệnh. Trong Cư Sĩ Truyện, trong Đại Tạng Kinh có bộ Cư Sĩ Truyện và Tịnh 

Độ Thánh Hiền Lục, đều có ghi chép.  “Khả chứng cư sĩ thật vi ngã quốc Tịnh Tông giải 

 hạnh câu ưu, thù thắng hy hữu chi tại gia đại đức”  (Đủ chứng tỏ Vương cư sĩ là bậc tại 

gia đại đức thù thắng hiếm có, hạnh lẫn giải đều tốt đẹp trong Tịnh Tông nước ta). Chúng 

ta thấy ông ta vãng sanh, cách ông ta biểu diễn, chúng ta liền biết ông ta vãng sanh chẳng 

giả chút nào, đứng mất.  “Vương thị thâm khái bảo điển chi trần phong, ư thị nãi hội tập 

 Vô Lượng Thọ kinh, Hán, Ngụy, Ngô, Tống tứ chủng nguyên dịch, lánh thành nhất bổn, 

 danh vi Đại A Di Đà Kinh” (Họ Vương tiếc nuối sâu xa bảo điển bị phủ bụi, bèn hội tập 

bốn bản dịch gốc các đời Hán, Ngụy, Ngô, Tống, tạo thành một bản riêng, đặt tên là Đại 

A Di Đà Kinh). Trong Long Tạng (Càn Long Đại Tạng Kinh) có bản này, hình như Nhật 

Bản Đại Chánh Tạng24[4] cũng có, Đại Chánh Tạng cũng thu nhập bản này. Có thể đưa vào Đại Tạng Kinh tức là bản này được lịch đại cao tăng đại đức công nhận, nên mới có 

thể “nhập Tạng” (đưa vào Đại Tạng Kinh). Vì lẽ đó, Đại Tạng Kinh là tiêu chuẩn thật sự. 

Nếu chúng ta muốn học kinh điển, nhưng kinh điển ngụy tạo rất nhiều, rốt cuộc kinh nào 

là thật, bộ kinh nào đáng tin cậy? Vào thời cổ, khi quý vị xem Đại Tạng, hễ kinh nào có 

trong Mục Lục của Đại Tạng sẽ là đáng tin cậy, kinh nào không có, chẳng đáng tin cậy! 



 24[4]  Long Tạng l{ tên gọi tắt của C{n Long Đại Tạng Kinh, còn gọi l{ C{n Long Tạng, hoặc Thanh Tạng, l{ Đại Tạng Kinh được triều đình Thanh chủ trì khắc in. Công trình n{y được 

 khởi xướng từ năm Ung Ch|nh 11 (1733), do Hòa Thạc Th}n Vương Do~n Lộc chủ trì, Hòa 

 Thạc Th}n Vương Hoằng Trú v{ Trụ Trì chùa Hiền Lương Siêu Th|nh phụ t|. Chính thức tiến 

 hành khắc  in  v{o  năm  Ung  Ch|nh  13  (1735)  đến  năm  C{n  Long  thứ  ba  (1738)  mới  ho{n 

 th{nh, gồm 79.036 tấm v|n in, chia th{nh 724 hòm, dùng những chữ trong b{i Thiên Tự Văn 

 để đ|nh số thứ tự (tập một l{ Thiên, tập hai l{ Địa, tập ba l{ Huyền v.v.. ) gồm 1.669 bộ kinh 

 s|ch, 7.168 quyển, trình b{y giống như bộ Vĩnh Lạc Bắc Tạng (Đại Tạng Kinh đời Minh). 

 Đại Ch|nh Tạng gọi đủ l{ Đại Ch|nh T}n Tu Đại Tạng Kinh (Taishō Shinshū Daizōkyō), tức l{ 

 Đại Tạng Kinh Nhật Bản được đề xướng từ năm Đại Ch|nh 13 (1922). Đại Ch|nh (Taishō) l{ 

 niên  hiệu  của  ho{ng  đế  Yoshihito  (Gia  Nh}n  thiên  ho{ng,  tức  ông  nội  của  Nhật  Ho{ng 

 Akihito (Minh Nh}n Thiên Ho{ng) hiện thời). Công trình này do hai ông Cao Nam Thuận Thứ 

 Lang (Takakusu Junjirō) v{ Độ Biên Hải Húc (Watanabe Umiakira) biên tập, nhóm c|c ông 

 Tiểu  D~  Huyền  Diệu  (Ono  Genmyo) v.v..   giảo  ch|nh,  ấn  h{nh  năm  1934.  S|ch  được  chia 

 th{nh 100 tập, chia th{nh Ch|nh Tạng 55 tập, Tục Tạng 33 tập, Biệt Quyển 15 tập (gồm Đồ 

 Họa, Chiêu Hòa Ph|p Bảo Tổng Mục Lục v.v..) 

  

10 Tập 05 

0 



Đây là lập một tiêu chuẩn cho người đời sau. Nhưng tốt nhất là nếu quý vị có được một 

bản, đối chiếu với Đại Tạng Kinh [thấy có bản kinh ấy] sẽ càng yên tâm. Quý vị thấy ông 

Vương chỉ dùng bốn bản dịch gốc thuộc các đời Hán, Ngụy, Ngô, Tống, thiếu bản dịch 

đời Đường, chỉ có bốn bản! 

 “Vương bổn xuất thế, hải nội xưng tiện, tùng lâm phụng vi khóa bổn”  (bản của ông 

Vương  ra  đời  được  trong  nước  khen  là  tiện  lợi,  chốn  tùng  lâm  dùng  làm  kinh  nhật 

tụng).  “Tùng lâm”  là Phật môn đạo tràng, nhà Phật gọi là tùng lâm, còn hiện tại thì sao? 

Hiện thời là đại học. Nói thật ra, tùng lâm là đại học Phật giáo, có chế độ chánh thức, 

được chế độ hóa. Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh giáo học, giống như trường tư 

thục do tư nhân quản lý, không có chế độ, giống như thuở Khổng lão phu tử còn tại thế 

dạy  học,  không  có  trường  học  nào  theo  hệ  thống,  quy  chế  chánh  quy,  không  có!  Tại 

Trung Quốc, đến thời Tùy  - Đường, [trường học] mới chính thức đi vào khuôn khổ. Vì 

thế,  đây  là  một  điểm  đặc  sắc  của  Phật  giáo  Trung  Quốc.  Thuở  đó,  thầy  Phương  bảo 

tôi:  “Tùng lâm là một sáng kiến mang tính cách mạng của Phật giáo Trung Quốc, chính 

 thức biến tu viện thành trường học” . Người đứng đầu tùng lâm được gọi là Chủ Tịch, 

còn  gọi  là  Phương  Trượng  Trụ  Trì,  đó  là  gì?  Hiệu  Trưởng!  [Trụ  Trì]  là  chức  vị  Hiệu 

Trưởng. Thủ Tọa Hòa Thượng là Giáo Vụ Trưởng. Duy Na là Huấn Đạo Trưởng. Giám 

Viện là Tổng Vụ Trưởng. Phân công những người chịu trách nhiệm hoàn toàn giống như 

cách tổ chức của một trường đại học hiện thời; danh xưng khác nhau, nhưng trên thực tế, 

Duy Na đúng là Huấn Đạo Trưởng, [phụ trách] giáo huấn, chỉ đạo. Điện, đường là phòng 

học, “chia ra nơi chốn để giảng kinh” (phân tòa giảng kinh). Quý vị thích học khoa mục 

nào, sẽ có thầy chỉ dạy, có giảng đường nhất định, giống như trong nhà trường. Vì vậy, 

quý vị phải hiểu Phật giáo truyền tới Trung Quốc là giáo dục, chẳng phải là tôn giáo, mãi 

cho tới niên hiệu Càn Long nhà Thanh vẫn chưa bị biến chất, luôn là giáo dục. Tùng lâm 

là đại học, [ngoài ra] còn có những ngôi chùa nhỏ. Chùa nhỏ là trường chuyên khoa, chỉ 

học một thứ. Tịnh Tông đạo tràng tu tập năm kinh Tịnh Độ, chẳng có “phân tòa giảng 

kinh”  (chia  thành  nhiều  pháp  môn  để  giảng  kinh  chuyên  biệt),  là  trường  chuyên  khoa 

chuyên dốc sức vào một môn, hoặc là cũng học các kinh luận có liên quan đến môn này. 

Tình hình là như vậy đó. 

Hiện thời Phật giáo suy vi, do đâu mà suy? Vứt bỏ giáo học. Sau khi vứt bỏ giáo học, 

kinh sám Phật sự trở thành hưng vượng, biến Phật giáo thành tôn giáo, thật sự trở thành 

tôn giáo, chúng ta cũng chẳng thể không thừa nhận, nó quả thật biến thành tôn giáo, đã 

quên mất gốc, Phật giáo vốn chẳng phải là tôn giáo! Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, 

quý vị kiểm trong kinh điển, đức Phật chẳng làm Phật sự một ngày nào. Nếu làm Phật sự 

một  bữa  nào,  kinh  điển  phải  ghi  chép  tường  tận,  nhưng  chẳng  thấy!  Trong  Đại  Tạng 

Kinhcó nhiều tài liệu về kinh sám, Phật sự. [Những thứ ấy] do người đời sau, tức các vị 

tổ sư đại đức đời sau biên soạn, chẳng phải do Thích Ca Mâu Ni Phật [nói ra]. Vì vậy, 

chẳng thể không biết vì sao Phật giáo trở thành nông nỗi này, suy vi đến tình trạng này, 

Tập 05  101 



nhất định phải hiểu rõ ràng. Tiên sinh Phương Đông Mỹ đã nhiều lần nhắc nhở tôi:  “Phật 

 giáo Trung Quốc muốn phục hưng, nhất định phải thực hiện bằng cách khôi phục chế độ 

 tùng  lâm”. Đó  chính  là  mở  trường  đại học, phải  thực  hiện  giáo  dục. Vào thời đầu  Dân 

Quốc,  có  mấy  vị  [đã  làm  chuyện  này],  nhưng  thời  gian  rất  ngắn,  đều  chẳng  còn  nữa! 

Hình như có một vị pháp sư mở Hoa Nghiêm Đại Học, pháp sư Thái Hư mở Phật học 

viện  tại  Hạ  Môn.  Pháp  sư  Viên  Anh  mở  Lăng  Nghiêm  Chuyên  Tông  Học  Viện  tại 

Thượng Hải. Có mấy vị làm, nhưng thời gian cũng không dài, sau này đều chẳng còn 

nữa. Pháp sư Đế Nhàn giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, suốt đời giảng kinh, dạy học. 

Ngài thuộc tông Thiên Thai, đào tạo không ít nhân tài. Ở Mỹ, tôi còn gặp môn hạ của 

Ngài. Hội dịch, hội tập là chuyện có lý, ông Vương Long Thư hội tập đầu tiên, được tùng 

lâm  tôn  trọng,  dùng  bản  ấy  làm  kinh  nhật  tụng.  “Ngã  quốc  Long  Tạng”  (Long  Tạng 

nước ta) chính là Đại Tạng kinh được biên tập dưới thời vua Càn Long,  “cập Nhật Bản 

 Đại  Chánh  Tạng  diệc  quân  thái  nhập  Vương  bổn”  (và  Đại Chánh  Tạng  của  Nhật Bản 

cũng đều chọn bản của ông Vương để nhập tạng), dùng bản của ông Vương Long Thư, 

tức là bản hội tập của ông Vương Nhật Hưu. 

 “Liên Trì đại sư viết”  (Liên Trì đại sư nói). Liên Trì đại sư sống vào cuối đời Minh, 

lúc  tại  thế,  Ngài  đã  phục  hưng  Tịnh  Độ  Tông,  hết  sức  khó  có! Đạo  tràng  của  Ngài  ở 

Hàng Châu. Ngài nói:  “Vương thị sở hội, giảo chi ngũ dịch, giản dị minh hiển, lưu thông 

 kim thế, lợi ích thậm đại”  (bản hội tập của họ Vương, so với năm bản dịch gốc, đơn giản, 

dễ hiểu, rõ ràng, được lưu thông trong đời hiện tại, lợi ích rất lớn). Đây là lời tán thán của 

vị  tổ  sư  đời  thứ  tám của  Tịnh  Độ  Tông  là  Liên  Trì  đại  sư  đối  với  ông  Vương  Long 

Thư.  “Hựu viết: Dĩ Vương bổn thế sở thông hành, nhân tập kiến cố”  (Lại nói: Do bản 

của ông Vương được lưu hành rộng rãi trong cõi đời, người ta quen thấy), do được lưu 

thông rất rộng, người đọc tụng rất nhiều.  “Cố ư sở trước Di Đà Sớ Sao trung, phàm dẫn 

 chứng Vô Lượng Thọ Kinh chi xứ, đa thủ Vương văn, gián thái nguyên dịch”  (Vì thế, đối 

với tác phẩm Di Đà Sớ Sao của tôi, hễ chỗ nào dẫn chứng kinh Vô Lượng Thọ, phần lớn 

trích theo bản của ông Vương, chỉ đôi khi dẫn theo bản dịch gốc). Hình như tôi đã giảng 

A Di Đà Kinh Sớ Sao đôi ba lần, quả thật [là một tác phẩm] hết sức hay! Do trong thời 

đại đó, chúng ta nhìn vào nội dung sách Sớ Sao, giống như chúng ta nhìn vào toa thuốc, 

sẽ biết những người ấy đang bị bệnh gì. Trong thời đại đó, trên lãnh thổ Trung Quốc, 

Phật giáo Thiền Tông hết sức hưng thịnh, nhiều kẻ coi rẻ, xem thường Tịnh Độ. Do vậy, 

trong Sớ Sao, Liên Trì đại sư đã dùng gì để chú giải kinh A Di Đà? Dùng Hoa Nghiêm, 

nâng kinh Di Đà lên ngang tầm vóc kinh Hoa Nghiêm, khiến mọi người tôn trọng! Rất 

tuyệt  vời!  Quả  thật  lời  của  cư  sĩ  Bành  Tế  Thanh  đã  nói,  trong  phần  sau  cũng  có  dẫn 

chứng lời này, có lý lắm! Cư sĩ Bành Tế Thanh nói kinh Vô Lượng Thọ là Hoa Nghiêm 

trung bổn. Nói cách khác, kinh Hoa Nghiêm là Đại Vô Lượng Thọ Kinh. Hoặc nói cách 

khác, kinh A Di Đà là Tiểu Hoa Nghiêm Kinh. Kinh Hoa Nghiêm, kinh Vô Lượng Thọ, 

10 Tập 05 

2 



kinh Di Đà một mà ba, ba mà một, Liên Trì đại sư đề xướng điều này, được các bậc cao 

tăng đại đức trong Phật môn công nhận, tán đồng, Tịnh Độ lại được hưng vượng, nên 

Ngài được xưng tụng là tổ sư đời thứ tám. 

Tổ sư của Tịnh Độ Tông không giống như trong các tông phái khác, các tông phái là 

khác là  “đại đại tương truyền” , [tức là] từ một đời này truyền lại cho đời sau, trong Tịnh 

Độ Tông không có [thể lệ ấy]. Tịnh Độ Tông chẳng phải là  “đại đại tương truyền” , mà 

là sau khi vị đại đức ấy đã vãng sanh, người đời sau khẳng định vị ấy đối với Tịnh Độ 

Tông có cống hiến đặc thù, bèn tôn vị ấy làm tổ sư. Vì thế, tổ sư Tịnh Độ Tông là do dân 

tuyển (bầu chọn), chẳng phải đời này truyền sang đời kia, mà là dân tuyển. Giống như 

thời cận đại, Ấn Quang đại sư đối với Tịnh Độ Tông có cống hiến rất lớn, mọi người 

công nhận Ngài xứng đáng là vị tổ sư đời thứ mười ba. Nếu là tổ tổ tương truyền (tổ sư 

này truyền cho tổ sư kia), phải biết là sẽ có tới sáu bảy mươi đời, nhưng Tịnh Độ Tông 

mới có mười ba đời. Nếu như đời này không có người như vậy, sẽ không ai được chọn. 

Thật sự có cống hiến đặc thù đối với sự tu trì và hoằng dương Tịnh Tông, người ấy sẽ 

được người đời sau tôn xưng là “nhất đại tổ sư” (tổ sư trong một đời). Tổ sư [trong Tịnh 

Tông] do đó mà có, do dân tuyển. [Chư Tổ của] Tịnh Tông được gọi là “đại sư” cũng là 

do đặc biệt tôn trọng, bởi lẽ, đây cũng là một kiến thức thông thường quý vị cần biết. 

Chữ “đại sư” chẳng thể tùy tiện xưng hô! Danh xưng “đại sư” trong Phật môn chuyên 

dùng để gọi Thích Ca Mâu Ni. Quý vị thấy đó: Trước kia, thầy của hoàng đế gọi là Quốc 

Sư; người phiên dịch kinh điển được gọi là Tam Tạng Pháp Sư, bậc đại đức trong Thiền 

môn gọi là Thiền Sư, vị nào chuyên dốc sức nơi Luật thì gọi là Luật Sư, nghiên cứu luận 

điển thành công bèn gọi là Luận Sư, không ai xưng là đại sư! Chỉ có Tịnh Độ tông xưng 

là đại sư, vì sao? Các vị ấy chẳng khác gì Phật, có thể chỉ dạy chúng sanh niệm Phật vãng 

sanh, hễ vãng sanh bèn thành Phật. Quý vị xem: Phật độ chúng sanh chẳng phải [chỉ dạy, 

giúp họ] thành Phật đó sao? Những vị đại đức độ chúng sanh dùng pháp môn này, cũng 

dạy họ thành Phật trong một đời, có khác gì Phật? [Cho nên] đều gọi là đại sư. Vì thế, chỉ 

có tổ sư Tịnh Tông được gọi là đại sư, phải biết kiến thức thông thường này! Nay chúng 

ta là kẻ tầm thường mà xưng là đại sư tức là quá lố, không thể được! 

Tiếp  theo  đó  là:  “Hựu  U  Khê  đại  sư  cánh  hữu  thịnh  yên”  (hơn  nữa,  U  Khê  đại  sư 

càng dùng rộng rãi hơn), đây là một vị cùng thời đại với Liên Trì đại sư, cũng là một vị 

đại đức trong Tịnh Tông. Ngài có trước tác bộ Di Đà Viên Trung Sao. Khi chúng tôi mới 

vừa tiếp xúc Tịnh Tông, thầy có trao cho tôi ba bản chú giải, ba bản chú giải ấy là ba tác 

phẩm chú giải kinh Di Đà có uy tín nhất, người tu Tịnh Độ chẳng thể không đọc. Thứ 

nhất là A Di Đà Kinh Sớ Sao của Liên Trì đại sư, thứ hai là Yếu Giải của Ngẫu Ích đại 

sư trong bộ Tịnh Độ Thập Yếu; thứ ba là Viên Trung Sao của U Khê đại sư. Ba bản chú 

giải này là tác phẩm chú giải kinh Di Đà có uy tín nhất. Trong Viên Trung Sao, hễ trích 

dẫn kinh văn của kinh Vô Lượng Thọ bèn hoàn toàn dùng bản hội tập của ông Vương 

Long Thư. Trong bộ Sớ Sao của Liên Trì đại sư, đại khái là trích dẫn bản hội tập của ông 

Tập 05  103 



Vương  Long  Thư  hơn  phân  nửa  một  chút,  phần  còn  lại  vẫn  trích  dẫn  từ  các  bản  dịch 

gốc.  “Cận đại, Ấn Quang đại sư ư sở soạn Trùng Khắc Viên Trung Sao Tự trung, diệc 

 tán Vương bổn văn nghĩa tường tất, cử thế lưu thông”  (gần đây, trong bài Tựa Tái Bản 

Bộ Viên Trung Sao do Ấn Quang đại sư viết, Ngài cũng khen ngợi bản của ông Vương 

văn  lẫn  nghĩa  tường  tận,  đầy  đủ,  lưu  thông  rộng  rãi  trên  cõi  đời).  Cận  đại,  trong  Ấn 

Quang  Văn  Sao  có  bài  này,  đây  là  một  thiên  văn  chương  của  Ngài.  Trong  bài  Trùng 

Khắc A Di Đà Kinh Viên Trung Sao Tự, Ngài đã tán thán như vậy, chứng tỏ việc hội tập 

là chính xác, là chuyện phải có người đứng ra làm. Vậy mà trong thời cận đại có người 

phê bình hội tập là sai lầm, lời này nói chẳng xuôi tai! 

Có rất nhiều người đến hỏi tôi, đối với bản hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư, ở trong 

nước  lẫn  Đài  Loan  đều  có  những  vị  đại  đức  trong  Phật  môn  phản  đối  “đừng  nên  làm 

chuyện này”, [họ đem chuyện ấy] tới hỏi tôi. Tôi nói: Nếu chúng ta chẳng thừa nhận việc 

hội tập, cho là không đúng pháp, sẽ có rất nhiều vấn đề! Hiện thời, trong nhà chùa, khóa 

tụng sáng tối chẳng phải do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói, kinh văn và nghi quy trong ấy 

đều là hội tập, cũng chẳng thể dùng những khóa bản ấy! Bình thường, quý vị làm Phật 

sự, như Từ Bi Tam Muội Thủy Sám, Đại Bi Sám, Diệm Khẩu, Thủy Lục, những bản ấy 

toàn là hội  tập, thảy  đều  chẳng  thể dùng. Khóa  tụng sáng  tối trong nhà  chùa phải đọc 

nguyên văn mới đúng, vậy thì rất nhiều thứ trong nhà chùa đều trở thành có vấn đề, đều 

chẳng đúng pháp! Quý vị thấy trong Phật môn có bao nhiêu thứ là hội tập của tổ sư đại 

đức từ xưa đến nay. Vì thế, phải hiểu đạo lý này, chẳng thể không nói theo lý. Sau khi 

quý vị đều hiểu rõ, sẽ biết hội tập là cần thiết, nhất là thuở ấy, đức Thế Tôn đã chỉ dạy 

chúng ta:  “Y pháp, bất y nhân; y nghĩa, bất y ngữ; y liễu nghĩa, bất y bất liễu nghĩa; y 

 trí,  bất  y  thức” .  Hơn  nữa,  kinh  Đại  Thừa  thường  dạy:  “Phật  vô  hữu  định  pháp  khả 

 thuyết”  (Phật không có pháp nhất định nào để nói),  “pháp thượng ưng xả, hà huống phi 

 pháp”  (pháp còn nên bỏ, huống gì phi pháp), nói rành mạch, triệt để như vậy! Vì thế, 

chúng ta nhất định phải hiểu pháp do đâu mà có? Do con người mà hưng khởi, người ta 

mắc bệnh gì, đức Phật bèn kê toa thuốc đó; người không có bệnh, sẽ chẳng có toa thuốc! 

Đó là chữa bệnh. Do vậy, nhất định phải hiểu đạo lý này. Đây là nói rõ hội tập là chuyện 

phải nên làm! 

Tiếp đó là nói đến những vấn đề trong hai bản hội tập:  “Vương thị hội kinh, tuy đại 

 hữu công ư Tịnh Tông, đản sở hội chi bổn phả đa suyễn ngộ”  (Ông Vương hội tập kinh, 

tuy có công lớn đối với Tịnh Tông, nhưng trong bản hội tập có khá nhiều sai lầm), trong 

ấy phạm sai lầm, đó là sự thật! Cho nên cũng phải nhận biết rõ ràng [những khuyết điểm 

ấy]! Cụ Hoàng nêu tỷ dụ:  “Bạch khuê chi hà, hiền giả tích chi”  (bạch khuê có vết, người 

10 Tập 05 

4 



hiền tiếc nuối), bạch khuê25[5] là ngọc, ngọc có tỳ vết, tỷ dụ bản hội tập của cư sĩ Vương Long Thư [có khuyết điểm], khiến người hiền tiếc nuối!  “Liên Trì đại sư vị kỳ: Sao tiền 

 trước hậu, khử thủ vị tận”  (Liên Trì đại sư nói: “Trích dẫn kinh văn trong phần trước, 

ghép lời văn do mình sáng tác vào phần sau, lấy bỏ chẳng trọn hết”), điều này sẽ được 

giải thích trong phần sau . “Bành Thiệu Thăng cư sĩ xích chi vi: Lăng loạn quai suyễn, 

 bất hợp viên chỉ”  (Cư sĩ Bành Thiệu Thăng chê trách: “Rối ren, sai sót, chẳng hợp ý chỉ 

viên dung”). Những lời phê  bình này  cũng  đều  có  căn  cứ. Nếu  như  chúng ta đem  năm 

bản dịch gốc đối chiếu, quý vị sẽ hiểu ngay. Hiện thời có mấy vị cư sĩ [đã làm chuyện so 

sánh này], tôi thấy họ đã đối chiếu sự bất đồng giữa hai bản hội tập với năm bản dịch 

gốc, làm kỹ lắm, rất tốn công. Sau khi quý vị đã xem xong, mới biết bản hội tập này của 

Hạ lão cư sĩ hay lắm, hội tập quá khéo! Đúng là hay hơn mấy bản hội tập trước đó! Do 

vậy, hiện thời có tổng cộng chín bản, gồm: Ba bản hội tập, một bản tiết lục, năm bản dịch 

gốc, tôi in cả chín bản này thành một cuốn. Khi ấy, tôi giảng bản hội tập của Hạ lão cư sĩ 

ở nước ngoài, sợ có kẻ đến kiếm chuyện, cho nên tôi in chung cả chín loại để quý vị tự 

xem. Kẻ nào thắc mắc, có nghi vấn, tôi đưa sách cho kẻ ấy xem, “ông hãy tự xem đi!”, 

tôi chẳng cần phải trả lời. Chín bản đều có, nhưng đều đọc hết thì thật là khó! Một bản 

hội tập hay như thế, đức Thế Tôn đã nói: Đến lúc pháp diệt tận, hết thảy các kinh đều 

chẳng còn nữa, cuối cùng chỉ còn lưu lại mình kinh Vô Lượng Thọ này, nhưng  là bản 

nào của kinh Vô Lượng Thọ? Chắc chắn là bản hội tập của cụ Hạ Liên Cư, chứ không 

phải là bản dịch gốc.  Chúng ta  có  thể khẳng  định điều  này!  Bản hội tập  này  quá  hay, 

chúng ta cần phải nhận biết điều này thì mới chẳng đến nỗi hoài nghi kinh này! Kẻ phê 

bình  rất nhiều,  sự  tu  học,  thâm  nhập kinh giáo của  họ đã đạt  tới bản  lãnh như  Vương 

Long Thư, Ngụy Mặc Thâm, và Hạ Liên Cư hay chưa? Nếu chưa đạt tới trình độ ấy, lẽ 

nào có thể tùy tiện phê bình? Cá nhân quý vị phê bình, chính quý vị tạo nghiệp phải tự 

gánh vác. Nếu quý vị ảnh hưởng tới người khác, khiến người khác nẩy sanh hoài nghi đối 

với bản này, không học tập nữa, lỗi lầm lớn lắm! Quý vị đoạn Pháp Thân huệ mạng của 

người khác, có phải gánh trách nhiệm nhân quả hay chăng? Chắc chắn là phải! Chúng ta 

học kinh giáo, chẳng thể không biết điều này! Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học 

tập tới đây.  



 25[5]  Khuê (圭 ) còn gọi l{ ngọc khuê, vốn l{ một vật dụng tượng trưng cho quyền lực v{o thời cổ, thường l{m bằng ngọc quý, nhất l{ loại ngọc trắng, tạc th{nh hình thuôn d{i, dẹp, trên 

 đầu khắc th{nh hình tam gi|c, phía dưới cắt thẳng. Quý tộc thường cầm ngọc khuê khi v{o 

 chầu vua, dự tiệc, cúng tế, hoặc trong tang lễ. Tùy theo địa vị m{ kích thước, chất liệu được 

 quy định chặt chẽ, loại quý nhất l{ bạch khuê, nên về sau chữ “bạch khuê” được dùng với ý 

 nghĩa “tr}n quý”. 

  

Tập 05  105 





 

10 Tập 05 

6 



Tập 06 

  Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang thứ tư, hàng thứ bảy. Đây là đoạn thứ hai, chúng ta vẫn đọc từ đầu. 

 “Vương thị hội kinh, tuy đại hữu công ư Tịnh Tông, đản sở hội chi bổn phả đa suyễn 

 ngộ. Bạch khuê chi hà, hiền giả tích chi. Liên Trì đại sư vị kỳ: Sao tiền trước hậu, khử 

 thủ  vị  tận.  Bành  Thiệu  Thăng  cư  sĩ  xích  chi  vi:  Lăng  loạn  quai  suyễn,  bất  hợp  viên 

 chỉ”  (Họ Vương hội tập kinh, tuy có công lớn đối với Tịnh Tông, nhưng bản hội tập của 

ông ta có lắm sai lầm. Bạch khuê có vết, người hiền tiếc nuối. Liên Trì đại sư bảo: “Sao 

chép kinh văn trong phần trước, ghép thêm lời văn của chính mình sáng tác vào sau đó, 

lấy bỏ chưa trọn hết”. Cư sĩ Bành Thiệu Thăng chê trách: “Rối ren, sai lạc, chẳng hợp ý 

chỉ  viên dung”).  Chúng  ta  xem  trước  chỗ  này.  Trong phần trước,  tôi  đã giới thiệu các 

phiên bản kinh Vô Lượng Thọ hiện đang được lưu thông, ngoài năm bản dịch gốc ra, còn 

có bốn bản nữa: Ba bản là bản hội tập, một bản là bản tiết lục. Nhân tiện, tôi giới thiệu ở 

đây.  “Vương thị”  (họ Vương) là Vương Long Thư, hay Vương Nhật Hưu, hội tập kinh 

Vô Lượng Thọ sớm nhất. Có thể thấy là từ rất sớm đã có người chú ý tới vấn đề này. Các 

phiên bản nhiều lắm, mà nội dung sai biệt rất lớn. Nếu bảo năm bản đều cùng đọc, quả 

thật rất phiền; đọc một loại, sẽ chẳng thấy những điều được nói trong bốn bản kia, trong 

bốn bản kia có rất nhiều kinh văn không có trong bản này, rất đáng tiếc! Vì thế, đó là một 

nhân tố quan trọng khiến cho những bản này được lưu thông rất ít. Cư sĩ Vương Long 

Thư là người đời Tống, trong phần trên đã giới thiệu: Ông ta trước tác rất phong phú, 

niệm Phật thật sự có công phu, khi vãng sanh là đứng mất. Bộ Tịnh Độ Văn của ông ta 

vô  cùng  hay,  cũng  có  thể  dùng  để  học  Quốc  Văn.  Trong  phần  trước,  tôi  đã  từng  giới 

thiệu với quý vị, Trúc Song Tùy Bút của Liên Trì đại sư, Linh Phong Tông Luận của 

Ngẫu Ích đại sư, và Tịnh Độ Văn của cư sĩ Vương Long Thư cũng hết sức hay, văn tự 

hết  sức  khá,  đều  là  những  tác  phẩm  văn  chương  hay  của  các  bậc  đại  đức  trong  Tịnh 

Tông.  Chúng  ta  học  văn  chương  Văn  Ngôn,  coi  những  tác  phẩm  ấy  như  sách  để  học 

Quốc Văn, rất tốt! 

Sau  khi  bản  hội  tập  của  ông  ta  ra  đời,  được  lưu  thông  rất  rộng.  Quý  vị  thấy  Đại 

Chánh Tạng của Nhật Bản và Long Tạng được biên tập dưới đời vua Càn Long đều nhập 

tạng bản này. Có thể đưa vào Đại Tạng Kinh tức là được các vị đại đức thuở ấy chấp 

Tập 06  107 



nhận. Thế nhưng bản của ông ta vẫn có sai lầm,  “suyễn ngộ”  (舛誤) là sai lầm, còn có 

những sai sót.  “Bạch khuê chi hà, hiền giả tích chi”  (bạch khuê có vết, người hiền xót 

xa),  hai  câu  này  thể  hiện  ý  tiếc  hận:  Đáng  tiếc  là  ông  ta  làm  chưa  viên  mãn,  còn  có 

khuyết điểm! Liên Trì đại sư cũng hết sức bội phục ông Vương. Trong bộ Di Đà Kinh Sớ 

Sao, đây là một tác phẩm rất to lớn, kinh văn kinh Vô Lượng Thọ được trích dẫn trong 

ấy, quá nửa là trích từ bản hội tập của cư sĩ Long Thư, đây cũng là khẳng định [giá trị] 

của bản hội tập ấy. Đương nhiên, bản ấy chẳng thể tận thiện, tận mỹ, nên Liên Trì đại sư 

cũng phê bình, bảo bản này của họ Vương  “sao chép kinh văn trong phần trước, ghép 

 phần trước tác của chính mình vào phần sau, lấy bỏ chưa trọn vẹn” . Hai câu này trong 

phần sau đều có giải thích. Bành Thiệu Thăng có tiết bổn, chẳng phải là hội tập, chỉ lấy 

bản của ngài Khang Tăng Khải. Bản dịch của ngài Khang Tăng Khải cũng chẳng dễ đọc 

cho lắm, ông Bành đem chỉnh lý một lần nữa, soạn thành bản mới, gạt bỏ những chỗ trúc 

trắc, thiếu trôi chảy, cho nên bản dịch này đọc lên rất lưu loát, coi như là một bản kinh 

hay,  nhưng  chẳng  thể  coi là bản hội tập,  mà  coi  là  tiết bổn  (bản  rút gọn, trích  yếu,  có 

phân chương đoạn). Ông ta cũng phê bình bản hội tập của cư sĩ Long Thư, bảo là  “lăng 

 loạn quai suyễn, bất hợp viên chỉ” (rối ren sai lầm, chẳng hợp ý chỉ viên dung), cũng là 

nói bản hội tập của ông ta chưa hoàn mỹ. Chẳng thể bảo ông Vương không có công lao 

gì! Quả thật là công lao cũng chẳng thể xóa sạch, nhưng chưa phải là bản hoàn mỹ. Đây 

là một chuyện rất đáng tiếc! 

Tiếp  đó  là  lời  giải  thích  của  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ:  “Kim  bút  giả”  (nay  người 

viết),  nói  về  người  cầm  bút  viết  bản  chú  giải  này,  tức  là  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm 

Tổ,  “ngưỡng thừa cổ  đức  chư thuyết”  (kính  vâng theo các nhận định  của cổ đức),  nói 

theo  cách  hiện  thời  là  “căn  cứ  trên  cách  nói  của  cổ  đại  đức”,  “thiết  kê  Vương  thị  chi 

 thất”  (trộm kể ra những khuyết điểm của họ Vương),  “thiết kê”  (竊計) là theo cách so 

sánh, cách nghĩ của riêng tôi, bản hội tập của cư sĩ Long Thư tối thiểu có ba chỗ sai sót. 

Thứ nhất là: “Vương thị hội tập, cẩn cứ tứ chủng, vị cập Đường dịch. Đường dịch danh 

 Vô Lượng Thọ Như Lai Hội, xuất tự Đại Bảo Tích Kinh, nãi Bồ Đề Lưu Chí đại sư sở 

 dịch, đa áo diệu tinh yếu chi văn, vi tha dịch sở vô”  (Bản hội tập của họ Vương chỉ dựa 

trên bốn bản dịch, chưa có bản dịch đời Đường. Bản dịch đời Đường có tên là Vô Lượng 

Thọ Như Lai Hội trích từ kinh Đại Bảo Tích do Bồ Đề Lưu Chí đại sư dịch, kinh văn có 

nhiều  chỗ  uyên  áo,  huyền  diệu,  tinh  tường,  trọng  yếu  mà  những  bản  dịch  khác  không 

có).  “Tha dịch”  là bốn bản dịch gốc kia, trong ấy không có những điều [được nói trong 

bản Đường dịch]; quả thật cư sĩ Long Thư cả đời chưa thấy bản Như Lai Hội trong kinh 

Đại Bảo Tích. Từ chỗ này, chúng ta mới hiểu vào thời cổ, có được kinh sách đâu phải dễ! 

Vì thuở ấy, kinh sách đều vẫn phải chép bằng tay. Vì thế, trong kinh sách cổ truyền có 

chữ sai là chuyện khó tránh. Một bộ kinh phân lượng to như vậy, khó tránh khỏi chép 

thiếu, hoặc chép sai một chữ, hết sức khó tránh chuyện này! Bản này (tức bản Đường 

10 Tập 06 

8 



dịch),  như  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  đã  nói:  Có  nhiều  đoạn  văn  tự  “áo  diệu  tinh 

 yếu”  (sâu xa, huyền nhiệm, tinh tế, quan trọng) chẳng thấy có trong bốn bản dịch kia, 

đương nhiên đây là điều sai sót. Đây là chỗ chẳng viên mãn thứ nhất, tức là ông Vương 

chưa đọc trọn năm bản dịch gốc. Đó là điều thứ nhất. 

Thứ hai,  “khử thủ vị tận”  (lấy, bỏ chưa trọn hết). Đây là lời Liên Trì đại sư phê bình, 

chê lão nhân gia (ông Vương Nhật Hưu) chọn và bỏ chưa trọn vẹn, tức là nói  “thủ phồn 

 di yếu, cải thâm vi thiển”  (lấy chỗ rườm rà, bỏ chỗ quan trọng; sửa chỗ sâu thành cạn), 

ông ta mắc phải khuyết điểm này! Những chỗ rườm rà đáng nên tinh giản, ông ta vẫn cứ 

chép vào [bản hội tập]; những thứ quan trọng bị bỏ sót, vì sơ ý mà bỏ sót. Nêu ra thí dụ 

nhằm chứng tỏ lời [phê phán] này chẳng phải là nói tùy tiện:  “Lệ như Liên Trì đại sư sở 

 trách: Như tam bối vãng sanh”  (Chẳng hạn như Liên Trì đại sư đã trách: Như trong phần 

ba bậc vãng sanh), trong đoạn kinh văn này,  “Ngụy dịch giai viết phát Bồ Đề tâm” (bản 

dịch đời Ngụy ghi cả ba bậc đều phát Bồ Đề tâm), chữ  “Ngụy”  chỉ [bản dịch của] ngài 

Khang Tăng Khải; trong bản dịch của ngài Khang Tăng Khải, ba bậc vãng sanh đều phát 

Bồ Đề tâm, nhưng trong bản hội tập của Vương Long Thư, chỉ có bậc trung là phát Bồ 

Đề tâm, bậc hạ chẳng phát, chẳng hề phát Bồ Đề tâm, trong bậc thượng cũng chẳng nói, 

không đề cập.  “Tắc cao hạ thất thứ, cố vân vị tận” (tức là thứ bậc cao thấp bị mất, cho 

nên bảo là “chưa trọn hết”), đây là nói  “khử thủ vị tận” . Lời Ngài nói có căn cứ, Ngài 

bảo:  “Do thượng lệ khả kiến, thượng cánh bất ngôn”  (Do dựa theo điều này (bậc trung 

đã phát Bồ Đề tâm), có thể thấy [bậc thượng phải phát Bồ Đề tâm], nhưng [trong bản hội 

tập] bậc thượng hoàn toàn chẳng nói [phát Bồ Đề tâm, đó là điều vô lý]),  “thượng”  là 

thượng bối vãng sanh, [bản hội tập của ông Vương] chẳng nói tới phát Bồ Đề tâm. Bồ Đề 

tâm quan trọng lắm! Đây là  “di yếu” , nghĩa là bỏ sót điều quan trọng! Đối với bậc Hạ, 

[chánh kinh] cũng nói là phát Bồ Đề tâm, nhưng ông ta viết là  “chẳng phát” , tức là bậc 

Hạ có thể chẳng cần phát Bồ Đề tâm, [đó là]  “cải thâm vi thiển”  (sửa sâu thành cạn). 

Đây là những chỗ Liên Trì đại sư và Bành cư sĩ chê trách ông Vương, thật sự có căn cứ, 

chẳng phải là nói tùy tiện! 

Thứ ba,  “suất ý tăng văn, nghiễm nhược tự trước”  (tùy tiện tăng thêm văn tự, nghiễm 

nhiên tự soạn thêm),  “suất ý”  (率意) là tùy ý, tăng thêm văn tự, giống như chính mình 

sáng tác, điều này không thể chấp nhận! Phiên dịch thì được! Nếu quý vị dịch từ tiếng 

Phạn sang tiếng Hán thì chấp nhận được, vì quý vị phải châm chước dùng câu chữ nào 

[cho lời văn gãy gọn, dễ hiểu, nhưng không sai ý]! Hội tập thì không thể, hội tập nhất 

định phải dùng nguyên văn [từ các bản dịch gốc], chẳng thể thay đổi văn tự, Ấn Quang 

đại sư hết sức coi trọng chuyện này. Bởi lẽ, tùy tiện sửa đổi văn tự, tôi nghĩ dùng câu chữ 

theo kiểu này mới hay, tôi bèn sửa; quý vị cho rằng hành văn theo kiểu kia mới hay, quý 

vị lại sửa. Sửa tới, sửa lui, đến cuối cùng chẳng còn cách nào đọc [nguyên dạng] kinh 

Phật nữa! Do vậy, phải tôn trọng lời dịch gốc, nhất định chớ nên sửa đổi. Dẫu nhận thấy 

Tập 06  109 



[câu văn hay đoạn văn  ấy] có vấn đề, có thể ghi chú bên cạnh, chẳng thể sửa chữ của 

người ta, đây là quy củ. Do vậy, chỗ này là sơ sót.  “Cố Liên Trì đại sư trách viết”  (Vì 

thế, Liên Trì đại sư trách rằng), quở trách ông Vương:  “Sao tiền trước hậu, vị thuận dịch 

 pháp”  (sao chép kinh văn trong phần trước, ghép thêm lời văn của chính mình sáng tác 

vào sau đó, chưa tuân thủ cách dịch). Ngay sau đó, cụ Hoàng giảng rõ:  “Cái trách kỳ sao 

 dẫn kinh văn ư tiền”  (ấy là chê trách [ông Vương] đã sao lục kinh văn trong phần trước), 

đó là “sao tiền” ,   “phục hựu tự trước cú tự ư hậu”  (lại đem những câu chữ do mình đặt 

ra, ghép vào phía sau), ghép ý kiến của chính mình vào sau kinh văn, cũng giống như 

chính mình dịch vậy, sai lầm rồi! Phía sau [mỗi đoạn kinh], nếu có kiến giải, có thể dùng 

chữ nhỏ ghi chú bên cạnh, nhất định chẳng ghi lẫn lộn vào kinh văn. Đây là một điều kỵ 

húy rất lớn. Đó gọi là  “sao tiền, trước hậu, vị thuận dịch pháp” . Dịch kinh có quy củ 

dịch kinh; ở đây là đã vi phạm quy củ dịch kinh, ông ta cũng chẳng phải là phiên dịch, 

mà là hội tập. 

Tiếp đó, cụ Hoàng giảng:  “Cái thị hội tập, tất tu y cứ nguyên kinh, vạn vạn bất khả ư 

 nguyên dịch ngoại thiện tăng văn cú”  (Đã là hội tập, cần phải dựa theo nguyên văn của 

bản dịch, muôn vàn chẳng thể tự tiện thêm câu văn [do chính mình đặt ra]). Cư sĩ Long 

Thư phạm quy củ này: Anh hội tập, chẳng phải là phiên dịch! Anh phiên dịch thì được, 

chính anh châm chước nên dùng chữ gì, dùng từ gì để dịch ý nghĩa tiếng Phạn này, được 

phép làm như thế! Nhưng hội tập thì không được! Bởi lẽ, anh chẳng dựa trên nguyên văn 

bằng tiếng Phạn, mà dùng bản dịch do người khác đã dịch sang tiếng Hán. Anh nhất định 

phải tôn trọng, phải tuân theo nguyên văn, chẳng thể thay đổi, động chạm chữ nào. Đây 

là quy củ hội tập. Vậy thì cư sĩ Long Thư đã sửa đổi, sửa có khéo hay  không? Sửa thật 

khéo! Tuy sửa thật khéo, nhưng đã phá hoại quy củ, không được rồi! Quý vị chẳng thể 

phá hoại quy củ, chẳng thể tạo ra tiền lệ này! Quý vị đã sửa được, người khác cũng có 

thể sửa. Đối với quý vị thì không có vấn đề gì, đối với kinh Phật, sự tu dưỡng của quý vị 

đã đạt tới tiêu chuẩn, công phu và cảnh giới tu trì cũng đạt tới, quý vị có sửa cũng chẳng 

sao, nhưng hễ tạo nên tiền lệ này, người đời sau sẽ như thế nào? Người đời sau tuy chưa 

có trình độ như quý vị mà cũng sửa chữa: Cư sĩ Vương Long Thư đã có thể sửa, lẽ nào ta 

chẳng thể sửa? Hễ tiền lệ này được lập ra, sau này, những tệ đoan sẽ xuất hiện. 

Nói thật ra, [bản hội tập của] Vương Long Thư có vấn đề, bản của Ngụy Mặc Thâm 

cũng có vấn đề. Chúng ta xem kỹ, ông ta sửa có khéo hay không? Sửa đúng là khéo lắm, 

nhưng nếu quý vị nghĩ tới những tác hại về sau, đáng sợ lắm! Không thể tạo nên tiền lệ 

này! Chẳng phải là nói ông ta sửa không hay, mà là nói chẳng thể lập ra tiền lệ. Phải như 

thế nào mới trọn vẹn đôi bề? Tôi vừa mới nói đấy thôi, dùng chữ nhỏ ghi chú bên cạnh 

thì được, cách này có thể tận thiện tận mỹ. Do vậy, đây là:  “Cố trách Vương thị vị thuận 

 dịch pháp. Do thượng khả kiến Vương thị chi thất”  (vì thế, mới trách là ông Vương chưa 

tuân theo cách dịch. Do những điều trên đây, có thể thấy khuyết điểm của họ Vương). Do 

11 Tập 06 

0 



ông ta có những chỗ thiếu sót, bản hội tập này có những chỗ sai sót,  “phi thị bất ưng hội 

 tập, nhi tại ư hội bổn chi đa tỳ dã”  (chẳng phải là không nên hội tập, mà do trong bản hội 

tập có nhiều tỳ vết). Đó là tỳ vết. Do có những tỳ vết, nên chẳng thể gọi là “tận thiện tận 

mỹ”.  Đây  là  kiến  thức  thông  thường,  nhưng  là  một  kiến  thức  thông  thường  rất  quan 

trọng:  Chúng  ta  học  Phật,  cần  phải  tôn  trọng  kinh  điển.  Chẳng  thể  tùy  tiện  sửa  đổi 

nguyên văn kinh điển, mà đối với chú giải của cổ đại đức cũng chớ nên tùy tiện thêm bớt 

văn tự. Cổ đức có thể chú giải bộ kinh này, bản chú giải ấy có thể lưu truyền cho tới hiện 

thời,  nói  chung  là  mấy  trăm  năm,  trong  mấy  trăm  năm  ấy,  người đọc tác  phẩm  ấy  rất 

nhiều. Quý vị thấy cổ nhân đều tôn trọng, cớ sao chúng ta có thể tùy ý sửa đổi văn tự? 

Đấy là chuyện rất thiếu đạo đức. Chúng ta có ý kiến, có thể thêm ghi chú vào bên cạnh, 

làm như vậy thì được! 


Chúng  ta  lại  đọc  đoạn  tiếp  theo :  “Bành  Thiệu  Thăng  cư  sĩ  hám  ư  Vương  bổn  chi 

 thất”  (cư sĩ Bành Thiệu Thăng tiếc nuối trước những khuyết điểm trong bản hội tập của 

họ  Vương).  Đây  là  nói:  Rất  đáng tiếc!  Cảm  thấy  bản  của ông Vương  là  một  bản hay, 

nhưng hết sức đáng tiếc là có chút tỳ vết này, chưa hoàn mỹ.  “Nãi thủ Ngụy dịch bổn nhi 

 san  tiết  chi”  (bèn  lấy  bản  Ngụy  dịch  mà  gạn  lọc,  trích  lược),  ông  ta  chỉ  lấy  một  bản. 

Chẳng thể coi việc làm này của ông ta là hội tập, do chỉ lấy bản dịch của ngài Khang 

Tăng  Khải  đời  Tào Ngụy.  Vào  thời  đại Tam  Quốc,  Tào  Tháo  cầm  quyền,  [nên vương 

triều thời đó gọi là] Tào Ngụy. Ngài Khang Tăng Khải là người thuở đó. Bởi lẽ, trong 

thời đại Tam Quốc, Phật pháp đã khá hưng thịnh, [trong lãnh thổ của các vương triều] 

Ngụy, Thục, Ngô đều có [Phật giáo], các địa phương đều có đạo tràng Phật giáo.  “Thị Vô 

 Lượng Thọ kinh chi đệ thất chủng”  (là phiên bản thứ bảy của kinh Vô Lượng Thọ), bản 

của ông Vương Long Thư vừa nói trong phần trên là loại thứ sáu. Năm loại trước là bản 

dịch gốc, loại thứ sáu là bản hội tập của Vương Long Thư, bản của Bành Thiệu Thăng là 

loại  thứ  bảy.  Loại  thứ  bảy  là  tiết  bổn,  cũng  được  lưu  thông,  người  ta  cũng  thích 

đọc.  “Đản  thử  cẩn  vi  Ngụy  dịch  nhất  chủng  chi  tiết  bổn,  nhi  phi  chư  dịch  chi  hội 

 bổn”  (Chỉ là một bản trích lược của bản Ngụy dịch, chưa phải là bản hội tập của các bản 

dịch). 

Trong thời đại hiện tại này, bản tiết bổn này là gì? Được gọi là “kiến thức bùng nổ”. 

Quý vị thấy  số lượng  sách  so với  xưa kia  nhiều hơn bao  nhiêu?  Trước đây,  in  ra  một 

quyển  sách  chẳng  dễ  dàng;  hiện  thời,  nhất  là  do  computer  quá  tiến  bộ,  xuất  bản  một 

quyển sách là chuyện dễ ợt! Chúng ta vào tiệm sách mà xem, trước kia, vào tiệm sách, từ 

trường hết sức tốt đẹp, bước vào thư viện hay tiệm sách, từ trường đặc biệt tốt. Nay thì 

không còn nữa, hiện thời thỉnh thoảng tôi đến tiệm sách tìm mấy cuốn sách, vừa bước 

vào tiệm, [cảm nhận] từ trường hết sức xấu, vì nguyên nhân gì? Chánh luận chẳng còn 

nữa, đều là tà tri tà kiến, nên tạo thành cảm giác hết sức lớn, hết sức rõ rệt. Lúc tôi còn 

trẻ, thường la cà tiệm sách, quả thật là tối thiểu những sách vở của cổ nhân chiếm phân 

nửa,  một  nửa  là  của người thời nay,  nửa  kia của  cổ nhân.  Hiện  thời,  tác  phẩm  của  cổ 

Tập 06  111 



nhân ít ỏi. Chúng ta tới tiệm sách, sẽ thấy chỉ là một góc nhỏ, những tác phẩm khác đều 

của con người hiện thời. Vì thế, từ trường rất bất hảo. Kiếm một nơi có từ trường thanh 

tịnh thoải mái, gần như hiện nay tìm không ra, do nguyên nhân gì? Tôi nghĩ mọi người 

chúng ta đều biết: Ai phá hoại từ trường? Khoa học kỹ thuật! Những thứ vừa mới được 

phát minh đã phá hoại từ trường của cả địa cầu! 

Chúng  ta  hãy  quan  sát  cẩn  thận  cuộc  sống  của  chúng  ta.  Những  thứ  người  bình 

thường ăn, đúng như kinh Vô Lượng Thọ đã nói:  “Ẩm khổ thực độc”  (ăn khổ, nuốt độc), 

toàn ăn thứ độc địa. Thịt các động vật, nếu là sáu mươi năm trước, chẳng nói xa xôi, so 

với sáu mươi năm trước, người bảy, tám mươi tuổi có thể nhớ lại, những món thịt quý vị 

đã ăn lúc nhỏ có mùi vị giống với thịt mình ăn trong hiện tại hay không? Tôi từng hỏi sư 

mẫu của tôi, tức phu nhân của tiên sinh Phương Đông Mỹ, tôi nêu ra câu hỏi: “Các bà ăn 

thịt heo, thịt gà, so với lúc tuổi thơ, tuổi thiếu niên, thấy có cùng mùi vị hay chăng?” Bà 

ta suy nghĩ ba bốn phút, rồi cho biết: “Khác hẳn!” Chúng ta là người ăn chay, hãy suy 

nghĩ cẩn thận, nay chúng ta ăn rau, những thứ rau thường ăn, cải bẹ trắng cũng vậy, rau 

giền  cũng  thế,  củ  cải  cũng  thế,  đặc  biệt  là  các  loại  nấm,  có  giống  như  sáu  mươi  năm 

trước hay không? Quá khác biệt! Sáu mươi năm trước, vị nấm đông cô ngon hơn nhiều, 

tuyệt hơn nhiều! Hiện thời chẳng có mùi vị gì! Thấy chúng rất lớn, hình dáng rất dễ ưa, 

nhưng chẳng có vị gì hết! Rau dưa cũng chẳng tươi ngon như trước, đều chẳng còn nữa, 

do nguyên nhân gì? Thuốc trừ sâu và phân hóa học đã phá hoại rồi! Do vậy, đất đai hiện 

thời có chất độc, quý vị trồng thứ gì cũng đều có độc, đây chẳng phải là  “thực độc”  (ăn 

chất độc) ư? Đúng vậy! Chẳng giả tí nào! Vì thế, người sống trong thế gian này, càng 

sống càng vô vị, cuộc sống càng ngày càng khổ sở. Khoa học hiện thời nói tới gì? Cơ 

nhân (genes)! Phá hoại toàn bộ cơ nhân, phá hoại hoàn cảnh thiên nhiên, phá hoại cuộc 

sống của chúng ta. 

Chúng ta coi phần tiếp theo:  “Ư thị, vãn Thanh Ngụy Thừa Quán (tự Mặc Thâm) cư 

 sĩ”  (Do vậy, vào cuối đời Thanh, cư sĩ Ngụy Thừa Quán, tên tự là Mặc Thâm), chúng ta 

thường gọi ông này là Ngụy Mặc Thâm, đáng ra phải gọi là Ngụy Nguyên26[6]. Ngụy cư 



 26[6]  Ngụy Nguyên (1794-1857) vốn có tên l{ Ngụy Viễn Đạt, sau đổi th{nh Ngụy Nguyên, tên tự  l{  Mặc  Th}m,  hoặc  Mặc  Sanh,  hiệu  Lương  Đồ,  ph|p  danh  l{  Thừa  Qu|n,  người  huyện 

 Thiệu  Dương,  tỉnh  Hồ  Nam,  l{  bạn  th}n  của  L}m  Tắc  Từ.  Ông  ta  được  coi  l{  một  nh{  tư 

 tưởng lỗi lạc cuối đời Thanh. Khi ông ta thi Cử Nh}n, b{i thi đ~ được vua Đạo Quang rất t|n 

 thưởng, nhưng khi v{o thi Hội liền bị rớt. Chủ khảo Lưu Phùng Lộc rất nuối tiếc. M~i cho đến 

 năm Đạo Quang 25 (1845), ông ta mới đỗ Tiến Sĩ, đỗ hạng ba mươi chín, l{m quan tới chức 

 Tri Ch}u. Tuổi gi{, chuyên t}m nghiên cứu Phật gi|o, ẩn cư tại H{ng Ch}u. Ngo{i bản hội tập 

 kinh Vô Lượng Thọ ra, ông còn có những t|c phẩm biên khảo nổi tiếng như Hải Quốc Đồ Chí, 

 Th|nh Vũ Ký, Ho{ng Triều Kinh Thế Văn Biên. Những trước t|c kh|c của ông được môn sinh 

 biên tập th{nh Ngụy Nguyên To{n Tập. 

11 Tập 06 

2 



sĩ là người đời Thanh. Nói  “vãn Thanh”  vì ông ta sống vào thời Hàm Phong. Chúng ta 

biết  Từ  Hy  Thái  Hậu  là phi  tử  của  hoàng  đế  Hàm  Phong27[7].   “Vị  cứu  Long  Thư chi thất, thủ ngũ chủng nguyên dịch, lánh hành hội tập, biệt thành nhất thư, sơ nhưng danh 

 Vô Lượng Thọ Kinh, hậu kinh Chánh Định Vương Canh Tâm thị cải danh vi Ma Ha A Di 

 Đà kinh”  (Nhằm cứu chữa khuyết điểm của ông Long Thư, bèn lấy năm bản dịch gốc, 

tiến hành hội tập lần nữa, soạn thành một bản khác, thoạt đầu vẫn gọi là Vô Lượng Thọ 

Kinh; về sau, được ông Chánh Định Vương Canh Tâm đổi tên thành Ma Ha A Di Đà 

Kinh). Bản này hiện thời không được lưu thông, nhưng trong Đại Tạng kinh thì có. Đây 

là bản thứ tám của kinh Vô Lượng Thọ.  “Ngụy bổn văn tự giản khiết, tinh đáng, viễn quá 

 Vương bổn”  (bản của ông Ngụy văn tự đơn giản, trong sáng, tinh vi, thỏa đáng, vượt xa 

bản của ông Vương), hội tập khá lắm, tiến bộ hơn bản của ông Vương Long Thư.  “Đản 

 suất tự tăng văn chi bệnh, vị năng tận miễn, cố Ngụy bổn diệc vị tận thiện dã”  (Khuyết 

điểm tự tiện thêm lời văn vào vẫn chưa thể hoàn toàn tránh khỏi, cho nên bản của ông 

Ngụy  cũng  chưa  phải  là  hoàn  thiện).  Trong  Văn  Sao,  Ấn  Quang  đại  sư  phê  bình  ông 

Ngụy  đã  tùy  tiện  dựa  theo  ý  mình,  sửa  chữa  văn  tự  trong  kinh  văn.  Chuyện  này,  lúc 

chúng tôi mới học kinh giáo với thầy Lý tại Đài Trung, thầy có nêu lên vấn đề này. Ông 

ta sửa có khéo hay không? Sửa thật khéo lắm, nhưng cũng là tạo ra tiền lệ. Quý vị thấy 

Vương Long Thư đã lập ra tiền lệ này, Ngụy Mặc Thâm lại noi theo lệ ấy, đáng sợ quá! 

Sợ là sẽ tạo thành [tiền lệ] cho những kẻ chưa đạt trình độ như vậy, chưa có cảnh giới 

này, sẽ mặc sức sửa kinh. Vấn đề này nghiêm trọng lắm! 

Tiết  bổn  như  chúng  tôi  vừa  mới  nói,  đối  với  xã  hội  hiện  tại  rất  cần  thiết,  vì  người 

trong xã hội hiện tại chuộng đơn giản. Quý vị có một quyển kinh sách kích thước to như 

thế, người ta chẳng muốn đọc, mà cũng chẳng có thời gian đọc. Càng đơn giản càng hay, 

người ta càng ưa thích, đặc biệt là đối với phần tử tri thức. Do vậy, tôi cũng soạn tiết bổn, 

biên soạn tiết bổn cho kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo; đối với Đệ Tử Quy, tôi cũng soạn 

tiết bổn. Tiết bổn Thập Thiện Nghiệp Đạo của tôi đại khái chỉ có sáu trăm chữ, thuận 

tiện, mọi người đọc sẽ vui vẻ, lưu thông dễ dàng. Tôi còn có một tiết bổn nữa. Đó là tiết 

bổn  cuốn  Kim  Cang  Kinh  Giảng  Nghĩa  của  cư  sĩ  Giang  Vị  Nông.  Cuốn  Giảng  Nghĩa 

phân lượng rất lớn, tôi trích lấy những điều trọng yếu. Tôi đã từng giảng kinh Kim Cang 

một lần, hình như là giảng Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa Tiết Yếu, dùng cuốn tiết bổn 

này để giảng. Tiết bổn này cũng được lưu thông, có thể nói là rất thuận tiện cho người 

mới học. Quý vị muốn thâm nhập hãy đọc nguyên bản. Trong thời đại hiện tại có nhu cầu 

này! 



 27[7]  Sau H{m Phong chỉ còn ba đời vua l{ Đồng Trị, Quang Tự v{ Phổ Nghi, nh{ Thanh bị lật đổ dưới thời vua Phổ Nghi. Vì thế, sống v{o thời H{m  Phong l{ sống v{o những năm cuối 

 cùng của nh{ Thanh nên mới nói l{ “v~n Thanh”. 

Tập 06  113 



Tiếp theo đó là nói đến bản hội tập này, giới thiệu nhân duyên khiến cư sĩ Hạ Liên 

Cư hội tập.  “Tiên sư Hạ Liên Cư lão cư sĩ” , thầy của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đã qua 

đời, đã vãng sanh, nên gọi là  “tiên sư”  lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Trước hết, giới thiệu giản 

lược  đức  hạnh  của  lão  cư  sĩ.  “Bi  trí  song  vận” ,  cụ  thật  sự  có  lòng  từ  bi,  có  trí  huệ. 

Chữ “song”  (雙) chỉ từ bi và trí huệ, tự hành, hóa tha,  “vận”  (運) là vận dụng để tự hành, 

dạy người. Điều này khá khó khăn! Có những người sẵn lòng từ bi nhưng thiếu trí huệ; 

có kẻ có trí huệ lại thiếu lòng từ bi, không chịu dạy người khác, đều chẳng hoàn bị. Có trí 

huệ lại chịu dạy người khác, Bồ Tát đấy!  “Tông Thuyết câu thông” , Tông (宗) là Thiền 

Tông, Thuyết (說) là Giáo Hạ. Nói đến Đại Thừa Phật pháp của Trung Quốc thì chính là 

Tông Môn và Giáo Hạ. Do vậy, bản thân Phật giáo được gọi là Tông, Giáo, chẳng liên 

quan gì đến [từ ngữ] “tôn giáo” như chúng ta nói trong hiện thời, nhất định phải biết điều 

này. Phật pháp tự xưng là Tông Giáo, Tông ở đây là Thiền Tông, còn gọi là Tông Môn, 

chín tông phái ngoài Thiền Tông đều gọi là Giáo Hạ. Vì sao nói như thế? Phương thức 

giáo học khác nhau! Thiền Tông là  “ngộ hậu khởi tu”  (sau khi đã ngộ, sẽ tu). Khi chưa 

khai ngộ, chẳng xem kinh giáo, chẳng đọc kinh điển. Sau khi khai ngộ rồi mới xem kinh 

điển; còn Giáo Hạ dốc sức nơi kinh điển trước, đến cuối cùng là khai ngộ. Vì thế, đây là 

hai con đường [khác nhau]. 

Như vậy thì Thiền Tông thích ứng với căn tánh nào? Bậc thượng thượng căn, đó là 

đối tượng của Thiền, người thường không tu được, chúng ta phải hiểu điều này. Người 

tầm thường không tu Thiền được. Bởi lẽ, chẳng phải là bậc thượng thượng căn, nếu quý 

vị tham Thiền, tham suốt đời, vẫn gọi là tham uổng công. Quý vị chẳng khai ngộ! Nếu 

quý vị chẳng thể khai ngộ, sẽ chẳng thể liễu sanh tử. Nói cách khác, đáng luân hồi như 

thế nào thì vẫn luân hồi như thế ấy. Do vậy, lúc tôi mới học Phật, ba vị thầy đều cảnh cáo 

tôi đừng nên học Thiền Tông, quyết định không thể học theo Lục Tổ Đàn Kinh, chẳng 

thể học đòi ngài Huệ Năng. Họ thẳng thừng bảo tôi: “Anh không hội đủ điều kiện!” Thầy 

Phương giới thiệu Pháp Tướng Duy Thức và Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. Thầy 

Lý giới thiệu Tịnh Độ và Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm, đó là Giáo Hạ. Đối tượng 

của Giáo Hạ là ba căn thượng, trung, hạ, dốc sức nơi kinh điển, theo thứ tự tiến lên dần 

dần,  giống như đi  học,  quý vị học  từ  Tiểu  Học,  Trung  Học, Đại  Học, đến nghiên  cứu 

sinh, từ từ tiến lên. [Đối tượng của] Thiền Tông là đứa trẻ thiên tài; nó chẳng cần đến 

Tiểu Học, Trung Học, Đại Học, chẳng hề cần, có thể vào ngay ban nghiên cứu sinh, có 

bản lãnh này! Vì thế, thiếu bản lãnh này, chẳng thể học theo họ được! Đúng là chẳng thể 

tùy tiện học tập được! 

Vì thế, trong Phật pháp, giữa Thiền và Mật, Mật hay hơn Thiền một chút; đúng là nếu 

chẳng phải là bậc thượng thượng căn, sẽ chẳng đạt lợi ích nơi Thiền Tông. Mật cũng như 

vậy, nhưng Mật còn có thứ tự, trước hết học Hiển Giáo, Hiển Giáo có trình độ nhất định. 

11 Tập 06 

4 



Hiển Giáo là Giáo Hạ, có trình độ nhất định, phải tham gia khảo thí. Cũng có nghĩa là 

chưa đại triệt đại ngộ trong Hiển Giáo [sẽ chẳng thể học Mật]; đại triệt đại ngộ kiến tánh 

rồi, so ra, mức độ đại triệt đại ngộ thấp nhất phải là đại ngộ. Có tiểu ngộ, có đại ngộ. Nói 

cách khác, [người muốn tu Mật phải] đạt được tâm thanh tịnh. Đối với đại triệt đại ngộ, 

chúng ta dùng ngay tiêu chuẩn trong tựa đề kinh này:  “Thanh tịnh bình đẳng giác” . Giác 

là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, đó là điều kiện của Thiền Tông, điều kiện của 

Tông Môn. Trong Giáo Hạ, quý vị đắc thanh tịnh tâm, thưa quý vị, đắc thanh tịnh tâm là 

buông  Kiến  Tư  phiền  não  xuống,  chẳng  còn  chấp  trước  nữa,  đương  nhiên  trí  huệ  mở 

mang, tâm thanh tịnh sanh trí huệ, đó gọi là “khai ngộ”. Vẫn chưa phải là đại ngộ, nhưng 

nếu đã thật sự đắc thanh tịnh tâm, đoạn hết Kiến Tư phiền não, có thể học Mật được hay 

không? Có thể được! Nhưng vẫn chưa phải là học sinh chính thức của Mật Tông! Học 

sinh chính thức của Mật Tông còn phải nâng [cảnh giới] lên cao hơn một tầng nữa là đại 

ngộ, chưa phải là triệt ngộ, mà là đại ngộ. Đại ngộ là gì? Vẫn phải buông Trần Sa phiền 

não xuống, đối với hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian chẳng phân biệt, đó là học 

sinh chính thức của Mật Tông, quý vị mới có tư cách học tập, chẳng dễ dàng đâu nhé! 

Người ấy đã đại ngộ, nhưng vẫn chưa triệt ngộ. Vì sao? Vẫn còn khởi tâm động niệm, 

khởi tâm động niệm tức là chưa phá vô minh phiền não. 

Chúng ta chọn lựa pháp môn, chính mình hiểu rõ ràng căn tánh của chính mình. Chọn 

sai là quý vị đã uống lầm thuốc! Bị mắc bệnh mà uống lầm thuốc, không chỉ chẳng trị hết 

bệnh, mà không chừng bệnh còn nặng hơn. Quý vị nói có phiền lắm không? Phật pháp là 

thuốc. Tám vạn bốn ngàn pháp môn giống như vào tiệm thuốc, thấy các món thuốc bày 

la liệt nhiều ngần ấy, quý vị có thể uống hết hay chăng? Có dám uống hay chăng? Chúng 

ta biết: Không có bác sĩ kê toa, chẳng dám uống, sợ uống vô là rồi đời! Vậy  mà Phật 

pháp quý vị tùy tiện tu, chẳng sợ hay sao? Vì thế, trong kinh Đại Thừa, trong kinh Hoa 

Nghiêm  có  nói:  “Phật pháp  không  có  ai  nói,  dẫu  là  người  trí  cũng  chẳng  thể  hiểu” . 

Những  vị  tổ  sư  đại  đức  từ  xưa  giống  như  bác  sĩ,  hay  giống  như  y  tá,  họ  thông  hiểu. 

Chúng  ta  muốn học Phật,  hãy  kiếm  những  người  ấy. Họ  thấy  chúng  ta  thuộc căn  tánh 

nào, sẽ giới thiệu cho chúng ta kinh điển nào; đấy là chuyện tất yếu, chính mình chớ nên 

tùy tiện mò mẫm. Do vậy, quý vị thấy: Trong sự học Phật, thầy là mấu chốt quyết định 

sự thành bại đối với sự tu học của quý vị trong một đời này. Nếu quý vị thật sự gặp được 

thiện tri thức hay một vị thầy thật sự tốt đẹp, quý vị sẽ chiếm tiện nghi rất lớn. Vì sao? 

Không đi theo đường vòng! Chính mình mắc bệnh, hãy tìm một bác sĩ giỏi, bác sĩ khám 

bệnh, kê toa, quý vị uống thuốc ấy vào, sẽ khỏi bệnh. Vì thế, thiện hữu trong Phật môn 

khó gặp gỡ! Chúng ta đến nơi đâu để cầu? Bất quá, trong hiện tại cũng chẳng có ai cầu! 

Vì sao? Ngay cả đối với cha mẹ mà cũng không hiếu thảo, chẳng cần đến họ, còn nói gì 

đến tôn trọng thầy? 

Phật pháp là giáo dục của thánh hiền, là giáo dục của bậc đại thánh đại hiền. Nếu quý 

vị không biết tôn sư trọng đạo, đến nơi đâu để cầu? Chẳng có chỗ nào để cầu! Nhà Phật 

Tập 06  115 



thường nói:  “Phật độ hữu duyên nhân” , ai là người có duyên? Thưa chư vị, hiếu thuận 

phụ mẫu, tôn sư trọng đạo, kẻ ấy có duyên. Bất hiếu phụ mẫu, bất kính tôn trưởng, không 

coi trọng thánh đạo, vô duyên! Có gặp bậc thiện tri thức chân chánh cũng vô dụng. Vì 

sao?  Quý  vị  chẳng  thể  tiếp  nhận!  Quý  vị  đọc  kinh  chẳng  hiểu,  hiểu  lệch  lạc  ý  nghĩa, 

chính mình suy tưởng kinh có ý nghĩa gì, nghe kinh cũng không hiểu. Vì thế, bài Khai 

Kinh Kệ đã nói rất hay:  “Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa” . Quý vị thiếu tâm tôn 

kính, thiếu tâm thành kính, nghe rồi sẽ hiểu vặn vẹo ý nghĩa, dùng phiền não tập khí của 

chính mình, dùng tri kiến bất chánh để giải thích kinh Phật, giải thích hoàn toàn sai bét. 

Học được mấy chục năm, cuối cùng bảo kinh Phật chẳng linh, lại còn hủy báng. Vì thế, 

thiện tri thức chân chánh suốt đời mong kiếm được truyền nhân. Thầy truyền dạy Phật 

pháp cho ta, ta phải truyền cho ai? Nếu không có truyền nhân, quý vị phải soạn sách, 

đem sở học và sở ngộ của ta viết thành sách, hòng lưu truyền sách ấy cho hậu thế, hòng 

truyền cho người hữu duyên trong đời sau. Chẳng dễ dàng! Quá khó khăn! 

Thầy Lý bảo tôi: Học trò kiếm thầy đã khó, mà thầy kiếm được một học trò để truyền 

pháp  càng  khó  hơn,  đến  đâu  để  tìm?  Chẳng  thể  nói  học  trò  của  thầy  Lý  không  đông! 

Đông lắm! Tính toán dè đặt nhất cũng phải hơn năm mươi vạn người! Trong số đó, có 

mấy ai có thể truyền pháp của cụ? Người vãng sanh thì có, người vãng sanh không ít, 

niệm Phật vãng sanh; kẻ thật sự truyền pháp ít lắm! Khó quá! Người thật sự truyền pháp 

phải hội đủ điều kiện như Ấn Quang đại sư đã dạy: Đối với thầy, một phần thành kính, 

được một phần lợi ích; hai phần thành kính, được hai phần lợi ích; mười phần thành kính, 

quý vị phải mười phần lợi ích. Chẳng thành kính, quý vị nghe suốt một trăm năm ở nơi 

đó cũng chẳng có lợi ích, mấu chốt ở chỗ này. Thành kính do đâu mà có? Thành kính là 

Tánh Đức, từ hiếu dưỡng phụ mẫu sanh ra. Dùng tâm hiếu dưỡng cha mẹ để đối đãi thầy, 

đó là tôn sư trọng đạo. Nếu đối với cha mẹ cũng chẳng hiếu thuận, vậy là xong luôn! Học 

Phật suốt đời này, chẳng có lợi ích gì, [chỉ là] gieo chủng tử Phật pháp trong A Lại Da 

Thức, chẳng thể thành tựu trong một đời này. Chúng ta nghe lời này, rất kinh sợ, chẳng 

thể thành tựu thì làm thế nào đây? Khéo sao có duyên phận đặc biệt với pháp môn Tịnh 

Tông! Quý vị phải thật sự học, sám trừ nghiệp chướng, khi còn có một hơi thở, tới cuối 

cùng một niệm hay mười niệm đều có thể vãng sanh. Đây là chỗ thù thắng trong Tịnh 

Tông. Do vậy, tại Đài Trung Liên Xã, chúng tôi thấy quả thật có không ít liên hữu vãng 

sanh. Tính toán dè dặt nhất thì thầy Lý giảng kinh, dạy học tại Đài Trung ba mươi tám 

năm, người theo cụ niệm Phật vãng sanh Cực Lạc thế giới, thật sự vãng sanh, tôi phỏng 

đoán phải hơn năm trăm người! Công đức này thù thắng, thật sự khó có, khá lắm! 

Do vậy, Phật pháp là sư đạo. Sư đạo nhất định lấy hiếu đạo làm cơ sở. Quý vị thấy 

Tịnh Nghiệp Tam Phước đã nói rất rõ ràng! Câu đầu tiên là  “hiếu dưỡng phụ mẫu” , câu 

thứ hai là  “phụng sự sư trưởng” ,  “từ tâm chẳng giết, tu Thập Thiện Nghiệp” , đấy là điều 

kiện cơ bản để vào Phật môn. Quý vị phải thực hiện bốn câu này thì mới có thể trở thành 

11 Tập 06 

6 



một đệ tử Phật thật sự. Nói cách khác, đối với kinh Phật, quý vị có thể tin, có thể hiểu, đó 

là thiện căn của quý vị. Quý vị có thể y giáo phụng hành, đó là phước đức. Quý vị có thể 

hành, có thể chứng, vãng sanh là chứng quả, bất luận ba bậc chín phẩm, dẫu là Hạ Hạ 

Phẩm vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, quý vị cũng chứng đắc Phật quả viên 

mãn rốt ráo. Vì sao? Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, không một ai chẳng viên 

thành  Phật  đạo  trong  một  đời. Chúng  ta  nghiệp  chướng  nặng nề, sám  trừ  như  thế  nào? 

“Sám trừ” là sửa đổi. Kinh điển là tiêu chuẩn [để biện định] thị phi, thiện ác, bắt đầu học 

từ chỗ nào? Đức Thế Tôn chỉ dạy chúng ta, bắt đầu bằng Thập Thiện Nghiệp Đạo. Ngẫu 

Ích đại sư có soạn tiết bổn cho Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh, dài hơn tiết bổn của tôi, 

hãy dùng [kinh này] để sửa lỗi, đổi mới, rất thực dụng! Trên thực tế, trong những năm 

qua,  ba  món  căn  bản  của  Nho,  Thích,  Đạo  do  chúng  tôi  đề  xướng  là  có  căn  cứ  hay 

không? Có phải là bịa đặt, đồn thổi hay không? Có căn cứ! Căn cứ gì vậy? Căn cứ theo 

điều thứ nhất của Tịnh Nghiệp Tam Phước. Hiếu dưỡng phụ mẫu bằng cách nào? Phụng 

sự sư trưởng bằng cách nào? Chúng ta thi hành Đệ Tử Quy. Một trăm mười ba điều trong 

Đệ Tử Quy đều là hiếu thân tôn sư (hiếu thảo đối với cha mẹ, tôn trọng thầy), xuất phát 

từ  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước.  Đối  với  từ  tâm  chẳng  giết,  chúng  ta  bèn  thực  hiện  Thái 

Thượng Cảm Ứng Thiên của Đạo Gia, [do sách ấy] giảng nhân quả, giáo dục. Để thực 

hiện câu cuối cùng, chúng ta tu Thập Thiện Nghiệp. Do vậy, chúng ta thi hành ba món 

căn  bản  của  Nho,  Thích,  Đạo,  đấy  là  dựa  trên  điều  thứ  nhất  trong  Tịnh  Nghiệp  Tam 

Phước. Trước hết, quý vị thi hành ba món căn bản, sau đấy mới có thể nhập Phật môn, 

mới có thể thật sự tiếp nhận Tam Quy, Ngũ Giới. Điều thứ hai là  “thọ trì Tam Quy, trọn 

 đủ các giới, chẳng phạm oai nghi” . Trong điều này, chuyện rất tuyệt vời là trọn đủ các 

giới,  “trọn  đủ”  là  chẳng  thiếu  một  điều  nào.  Trong  Tiểu  Thừa  có  bao  nhiêu  điều?  Ba 

ngàn oai  nghi,  tức ba  ngàn điều;  Đại  Thừa  có  bao nhiêu  điều?  Tám  vạn  bốn ngàn  oai 

nghi, Bồ Tát mà! Tận thiện, tận mỹ. Nhiều điều như thế, do đâu mà có? Thưa quý vị, từ 

Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp triển khai. Tám vạn bốn ngàn oai nghi 

Bồ Tát quy nạp lại sẽ là ba thứ này, mà triển khai ra sẽ nhiều như thế đó. Có một lần ở 

Úc, tôi phỏng vấn Do Thái Giáo, trưởng lão Do Thái Giáo bảo tôi: Họ có sáu trăm điều 

giới luật. Tôi nghe xong rất hoan hỷ, tôi cũng mời ông ta giới thiệu cho tôi, mời họ tới 

học viện của chúng ta giảng về môn này để chúng ta học tập khuôn mẫu sống. 

Cụ  Hạ  “Tông  Thuyết  câu  thông”  tức  là  Tông  Môn  lẫn  Giáo  Hạ  đều  thông, 

chữ  “thông”  này chẳng dễ dàng! Trong câu trước,  “bi trí song vận”  là nói đến đức hạnh 

của cụ,  “Tông Thuyết câu thông”  là nói về học vấn.  “Viên dung hiển mật, Thiền Tịnh ư 

 nhất tâm”  (viên dung Hiển Mật, Thiền Tịnh trong một tâm) là nói về công phu và cảnh 

giới của cụ. Hiển Giáo, Mật Giáo, Thiền Tông, Tịnh Độ, bốn chữ này bao quát hết thảy 

những pháp do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm, chẳng sót thứ gì, 

viên dung trong nhất tâm. Tuy là như thế, lão nhân gia  “chuyên hoằng Trì Danh Niệm 

 Phật nhiếp  vạn đức”  (chuyên hoằng dương pháp môn Trì Danh Niệm Phật nhiếp thâu 

Tập 06  117 



muôn đức), đây là nói cụ phát đại Bồ Đề tâm phổ độ hết thảy chúng sanh, dùng phương 

pháp gì? Dùng Tịnh Độ, dùng phương pháp Trì Danh Niệm Phật trong Tịnh Độ. Phương 

pháp này từ đâu ra? Từ kinh Vô Lượng Thọ, từ kinh Di Đà, từ phép Quán thứ mười sáu 

trong kinh Thập Lục Quán. Phép Quán thứ mười sáu là trì danh niệm Phật. Những cách 

khác gồm có Thật Tướng Niệm Phật, Quán Tượng Niệm Phật, Quán Tưởng Niệm Phật, 

đến cuối cùng là nói Trì Danh Niệm Phật, Trì Danh là phương tiện rốt ráo. Đây là Hạ lão 

cư sĩ từ bi đến tột cùng, cụ dùng pháp môn này để nhiếp vạn đức. Vạn đức là trí huệ và 

đức  tướng  xứng  tánh  nơi  quả  địa  Như  Lai.  “Vị  hoằng  Tịnh  Tông,  cố  nguyện  thử  Tịnh 

 Tông đệ nhất chi kinh, phá trần sanh quang”  (vì hoằng dương Tịnh Tông, nên nguyện 

khiến cho bộ kinh đệ nhất trong Tịnh Tông này được tan bụi, tỏa sáng).  “Phá trần sanh 

 quang”  là tỷ dụ, do mong muốn bộ kinh bậc nhất của Tịnh Tông nhất định phải có bản tốt 

nhất, có một bản tiêu chuẩn, cho nên phải hội tập lần nữa. Hai lần hội tập trước kia đều 

có tỳ vết, có sai lầm, dẫu hay nhưng chưa viên mãn. Đó là điều đáng tiếc nuối, cho nên 

lão nhân gia phát tâm hội tập lần nữa. 

 “Ký  thử  vô  thượng  chi  điển, nhiêu  ích  đương  lai”  (mong cho  cuốn  kinh  vô  thượng 

này lợi lạc mai sau). Trong tương lai, hãy còn có chín ngàn năm nữa, thời Mạt Pháp là 

một  vạn  năm.  Kẻ  học  Phật  chúng  ta  chẳng  thể  không  biết  pháp  vận  của  đức  Phật,  rất 

nhiều người nói tới ngày tận thế, trong Phật pháp không có cách nói này. Pháp vận của 

Phật hãy còn chín ngàn năm nữa. Những năm qua, tôi đã lớn tuổi, trí nhớ chẳng tốt lắm; 

trước  kia,  tôi  nhớ  rất  rõ  ràng,  các  vị  trẻ  tuổi  hãy  kiểm  xem,  theo  ghi  chép  của  người 

Trung Quốc, từ các trước tác của cổ nhân sẽ có thể tra ra, từ lúc Thích Ca Mâu Ni Phật 

diệt độ cho đến hiện tại, tôi nhớ hình như là ba ngàn ba mươi mấy năm, cụ thể là ba mươi 

mấy năm thì các vị hãy kiểm xem. Trong Niên Phổ của lão hòa thượng Hư Vân có nói ba 

ngàn ba mươi mấy năm. Pháp vận của Phật: Chánh Pháp là một ngàn năm, Tượng Pháp 

một ngàn năm, hiện thời đã qua hai ngàn năm, sau đó, còn có Mạt Pháp một vạn năm. 

Một vạn năm mới trải qua một ngàn lẻ ba mươi mấy năm, cho nên thời gian về sau vẫn 

còn dài, lẽ nào có ngày diệt vong? Trong thời kỳ Mạt Pháp dài như thế, Phật pháp có 

hưng, có suy, xưa kia Chương Gia đại sư đã bảo với tôi chuyện này. Ngài bảo tôi: Hiện 

tại  Phật  pháp đã  suy  đến chỗ  cùng  cực, nhưng chớ sợ, sẽ  hưng khởi,  Phật  pháp  sẽ  lại 

hưng khởi, có hưng, suy, nhưng chẳng diệt. Tới khi nào sẽ diệt? Chín ngàn năm sau, Phật 

pháp  thật  sự  diệt.  Chúng  ta  tin  đức  Phật  chẳng  vọng  ngữ,  Như  Lai  là  đấng  chân  ngữ, 

đấng thật ngữ, đấng như ngữ, đấng không nói dối, chúng ta tin tưởng Ngài. Vì thế, cụ Hạ 

mong bộ kinh này có được một bản tiêu chuẩn hoàn thiện vô cùng tốt đẹp. Bản này sẽ lợi 

lạc tương lai trong khắp chín ngàn năm sau. 

Pháp môn nào, kinh điển nào khế cơ nhất? Phải là bộ kinh này. Trong bộ kinh này, 

từng  câu,  từng  chữ  đều  do  đức  Phật nói,  chẳng giả tí nào.  Bản  dịch gốc  được  dịch  từ 

tiếng Phạn, trong bản tiếng Phạn có rất nhiều chỗ khác nhau, cho thấy Thích Ca Mâu Ni 

11 Tập 06 

8 



Phật chẳng phải chỉ tuyên giảng kinh này một lần, mà là tuyên giảng nhiều lần. Nhìn từ 

năm bản dịch gốc, tối thiểu là ba lần tuyên giảng. Chúng ta bị thất truyền bảy bản, chẳng 

thấy nữa. Nếu cả bảy bản ấy hãy còn, có phải là còn có những chỗ chẳng giống nhau hay 

không? Quý vị có thể tìm thấy [bằng cớ chứng tỏ] kinh này đã được giảng hơn ba lần. 

Đây là đức Thế Tôn vô tận từ bi, chúng ta có hiểu rõ mới có thể sanh tâm cảm ơn. Chẳng 

do pháp môn này, chúng ta sẽ chẳng thể đắc độ, chắc chắn là vậy! Chúng ta có thể sanh 

lên trời, nhưng không thoát khỏi lục đạo luân hồi. Thoát lục đạo luân hồi rất khó, đoạn 

Kiến Tư phiền não chẳng dễ dàng [đoạn trừ]. Chẳng đoạn Kiến Tư, quý vị chẳng thoát 

khỏi luân hồi. Sanh lên trời thì có ai đã chưa từng sanh lên trời? Tất cả chúng sanh trên 

quả địa cầu này, quý vị nghĩ xem có ai chưa từng sanh lên trời? Trong quá khứ đều đã ở 

trên trời, hưởng hết phước trời, nghiệp chướng hiện tiền, lại đọa xuống, chuyện là như 

thế đó! Lên lên xuống xuống trong lục đạo! Có người nào chẳng từng đọa địa ngục? Có 

chứ, trong các đồng học học Phật của chúng ta có [người đã đọa địa ngục], làm sao biết? 

Do thôi miên nên biết. Người ấy được chuyên viên thôi miên đến mức độ sâu, rồi hỏi: 

“Bạn đang ở đâu?” Trong địa ngục. Trạng huống của địa ngục khổ vô cùng, chịu khổ 

trong địa ngục. Người ấy đi vào địa ngục, mà cũng lên thiên đường, thật đấy! Trong lục 

đạo, đường nào người ấy cũng đều đã từng trải; cho nên chẳng có chi là lạ lùng, hiếm có 

cả! 

Liễu giải chân tướng sự thật này. Quý vị biết con người có chết hay không? Không 

chết, mà là luân hồi trong lục đạo. Cái thân xác thịt sanh tử, nhục thân có sanh diệt, đây 

là một hiện tượng bình thường, linh hồn (thần thức) bất diệt. Thưa quý vị, linh hồn là mê, 

khi mê gọi là linh hồn; hễ giác ngộ chẳng gọi là linh hồn, mà gọi là “linh tánh”, linh tánh 

bất diệt. Chưa thoát khỏi lục đạo thì gọi là linh hồn, vượt thoát lục đạo bèn gọi là linh 

tánh, đó là ai? Từ bậc A La Hán trở lên. Chỉ cần quý vị thoát khỏi lục đạo luân hồi, bèn 

là A La Hán. A La Hán được gọi là linh tánh, chẳng mê; cho nên A La Hán đắc Chánh 

Giác. A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề là mục tiêu chung và duy nhất của người học 

Phật chúng ta, học Phật để mong đạt được gì? Đạt được điều này. Dịch sang nghĩa tiếng 

Hán, [A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề] là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. A 

La Hán đắc Chánh Giác, Bồ Tát đắc cao hơn, Chánh Đẳng Chánh Giác. Sở đắc của Phật 

có  thêm  Vô  Thượng,  tức  là  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Vô  Thượng  Chánh 

Đẳng Chánh Giác vượt thoát mười pháp giới, trụ trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm của 

chư Phật Như Lai, chúng ta cũng thường gọi cảnh giới ấy là Nhất Chân pháp giới. Bồ Tát 

vẫn thuộc trong tứ thánh pháp giới của mười pháp giới. 

Đây là nói rõ với chúng ta: Pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật hãy còn chín ngàn 

năm nữa. Chín ngàn năm sau, khi thế gian này không còn Phật pháp, thật là khổ! Phật, 

Bồ Tát chẳng bỏ chúng sanh khổ nạn, cho đến lúc này, dù Phật, Bồ Tát chẳng hiện, vẫn 

có một vị đại diện. Tôi nghĩ vị này chư vị đều biết: Địa Tạng Vương Bồ Tát! Ngài thay 

Phật hóa độ chúng sanh, đại diện cho Phật, mãi cho đến khi đức Phật kế tiếp xuất thế. 

Tập 06  119 



Đức Phật kế tiếp là Di Lặc Bồ Tát. Hiện thời có rất nhiều lời đồn đại Di Lặc Bồ Tát đã 

giáng hạ. Thưa quý vị, giả trất, chẳng thể tin tưởng được! Di Lặc Bồ Tát ứng hóa trong 

thế gian này là chuyện bình thường, chẳng hiếm lạ tí nào! Trong các truyện ký của Phật 

môn Trung Quốc đã ghi chép rất rõ ràng, Bố Đại Hòa Thượng là Di Lặc Bồ Tát hóa thân 

vào thời Tống. Nay chúng ta thờ tượng Bố Đại Hòa Thượng chính là thờ hóa thân của Di 

Lặc Bồ Tát. Chúng ta thấy Di Lặc Bồ Tát ở Tây Tạng, hoặc thấy tượng Di Lặc Bồ Tát 

của Phật Giáo Nam Truyền (Phật Giáo Nam Tông, Theravada), Ngài có hình dáng giống 

như Quán Thế Âm Bồ Tát, gầy nhom, chẳng phải là dáng vẻ [mập mạp này]. Do Ngài thị 

hiện tại Trung Quốc dùng hình dạng Bố Đại Hòa Thượng, nên dùng hình dáng ấy để tạc 

tượng. Theo truyện ký ghi chép, một hóa thân khác là Phó Đại Sĩ vào đời Đường, hiện 

thân cư sĩ, đó là Di Lặc Bồ Tát tái lai. Phật, Bồ Tát thường đến ứng hóa trong thế gian, 

nên dùng thân nào để độ được, bèn hiện thân ấy. Nói Di Lặc Bồ Tát chưởng quản thiên 

bàn28[8], hay Di Lặc Bồ Tát giáng hạ nhân gian làm Phật, đều là giả. Di Lặc Bồ Tát sẽ 

giáng sanh cõi nhân gian làm Phật vào lúc nào? Trong Di Lặc Hạ Sanh Kinh29[9] đã nói rất rõ ràng: Năm mươi sáu ức bảy ngàn vạn năm sau. Trong thời gian không có Phật xuất 

thế, Địa Tạng Bồ Tát thay mặt. Chúng ta nhất định phải căn cứ trên những điều kinh điển 

đã ghi chép, đó là thật, chẳng phải giả. 

Do  Phật  pháp  còn  có  thời  gian  [tồn  tại]  dài  như  thế,  trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp,  pháp 

môn này sẽ dần dần biến thành pháp môn chánh yếu. Vì sao? Các pháp môn khác tuy 

hay, nhưng chẳng hợp căn tánh, quý vị nương theo những pháp môn khác tu học hết sức 

khó khăn, rất khó thành tựu, nên Tịnh Tông biến thành chủ yếu. Trở thành chủ yếu mà 



 28[8]  “Chưởng quản thiên b{n” l{ nắm quyền cai quản thiên đình, gi|ng phước phạt tội, quyết định ai sẽ được cứu. Đ}y l{ một quan điểm rất phổ biến của c|c t{ ph|i, chẳng hạn t{ gi|o 

 Nhất  Qu|n  Đạo  của  Trung  Hoa  bịa  chuyện  lịch  sử  con  người  được  chia  l{m  ba  thời  kỳ: 

 Thanh  Dương,  Hồng  Dương  v{  Bạch  Dương.  Trong  mỗi  thời  kỳ,  Minh  Minh  L~o  Mẫu 

 (Thượng Đế) sẽ cử một người xét đo|n tội phước của nh}n gian, gi|ng tai họa, khuyến thiện, 

 cứu vớt những người n{o thật sự tin theo Nhất Qu|n Đạo. Vị đó được gọi l{ Chưởng Quản 

 Thiên B{n, cụ thể l{ ba vị chưởng quản Thiên B{n cho ba thời kỳ theo thứ tự l{ Nhiên Đăng 

 Phật, Thích Ca M}u Ni Phật v{ Di Lặc Phật. Theo họ, thế giới đang thuộc v{o thời kỳ Bạch 

 Dương v{ Di Lặc Bồ T|t đ~ gi|ng thế, chưởng quản thiên b{n. Quan điểm n{y cũng có thể 

 thấy rất rõ trong c|c t{ ph|i Minh Lý, Long Hoa Trai Hội, Minh Sư Đạo v.v... 

 29[9]  Phật Thuyết Di Lặc Hạ Sanh Kinh do ng{i Trúc Ph|p Hộ người xứ Nhục Chi dịch v{o đời T}y Tấn, một quyển. Theo kinh n{y, trong tương lai, cõi đất đẹp đẽ, bằng phẳng, sản vật dồi 

 d{o, tại đại th{nh Sí Đầu, lúc ấy ph|p vương Thương Khư xuất hiện, dùng ch|nh ph|p gi|o 

 hóa d}n chúng. Vua có một vị đại thần tên Tu Đạt Ma, vợ l{ Phạm Ma Việt, đoan ch|nh, xinh 

 đẹp như vợ Thiên Đế. Di Lặc Bồ T|t bèn gi|ng sanh l{m con họ, thị hiện th{nh Phật dưới cội 

 Long Hoa, ba lượt chuyển ph|p lu}n. 

12 Tập 06 

0 



nếu không có một kinh điển tiêu chuẩn để chúng ta nương theo, đúng là rất đáng tiếc. Do 

vậy, mới có “cảm”, cũng có nghĩa là nói do người tu hành trong chín ngàn năm của thời 

Mạt Pháp có nhu cầu, nhu cầu ấy là cảm, nên Phật, Bồ Tát có ứng. Sự “ứng” ấy chính là 

cư sĩ Hạ Liên Cư xuất hiện trên thế gian. Do chúng sanh có cảm, Ngài tới ứng hóa. Ngài 

tới thế gian này để làm chuyện gì? Để làm chuyện này! Chúng ta hiểu rất rõ ràng. Lão cư 

sĩ Hoàng Niệm Tổ biết, nhưng tôi không biết, tôi thỉnh giáo cụ, tôi hỏi: “Rốt cuộc cụ Hạ 

là vị nào tái lai?” Cụ Hoàng mỉm cười: “Hiện thời phải giữ kín, hiện thời chẳng thể nói 

được!” Chẳng thể nói, hiện thời cụ cũng đã khuất bóng rồi, tôi chẳng hỏi ai được! Chắc 

chắn [cụ Hạ] chẳng phải là phàm nhân. Quý vị hãy nghĩ xem: Vương Long Thư có phải 

là phàm nhân hay không? Ngụy Mặc Thâm có phải là phàm nhân hay không? Phàm nhân 

không thể làm được! Cụ Hạ Liên Cư hội tập một bản viên mãn như vậy, chúng tôi suy 

đoán: Nếu cụ chẳng phải là A Di Đà Phật tái lai, nhất định là Quán Thế Âm Bồ Tát tái 

lai, mới có trí huệ, mới có đức năng để làm chuyện to lớn này! Điều này cũng giống như 

thầy Lý thường nói với chúng tôi: Nói theo Lý thì thông suốt, nhưng trên mặt Sự chưa có 

chứng cứ, nhưng nói theo Lý thì hợp lý. 

Lợi lạc tương lai,  “nãi kế tiền hiền, trùng hành hội tập”  (bèn kế tục tiền hiền, hội tập 

lần nữa).  “Tiền hiền”  là ba vị trước đó, trên thực tế là hai vị, tức Vương Long  Thư và 

Ngụy Mặc Thâm, hội tập lần thứ ba. Đây là phiên bản thứ chín. Đoạn tiếp theo nói rõ 

tâm thái và những điều từng trải khi cụ Hạ hội tập lần nữa, cụ dùng tâm tư thái độ như 

thế nào?  “Bình khí vạn duyên”  (Ngăn bỏ muôn duyên), chúng ta thường nói là “buông 

xuống vạn duyên”, điều gì cũng đều buông xuống.  “Yểm quan tam tái” , nghĩa là bế quan 

trong thời gian ba năm, dùng cách thức này để buông xuống hết thảy những thứ quấy 

nhiễu.  Một  mình,  vì  trong  phần  sau,  cụ  Hoàng  có  viết  một  câu:  “Minh  tâm  cô 

 nghệ”  (lặng lẽ tiến hành một mình), đấy là chỉ có một người, không có đồng bạn.  “Tịnh 

 đàn kết giới”  là cụ chân thành thực hiện công tác hội tập. Ba năm sau, hoàn thành bản 

thảo.  Sau  khi  đã  hoàn  thành,  “cảo  kinh  thập  dịch” ,  nghĩa  là  trải  qua  mười  lần  sửa 

chữa,  “phương khánh kinh thành”  (mới mừng kinh đã được hội tập xong), kinh này mới 

thành tựu. Chẳng phải là ba năm bèn thành tựu, ba năm  mới hoàn thành bản thảo đầu 

tiên, mất mười năm mới hoàn thành bản [hoàn thiện] này. Quý vị thấy Ngài rất nghiêm 

túc, đã biểu thị cho chúng ta thấy, biểu thị ý nghĩa gì vậy? Mười phần thành kính, bèn 

được mười phần lợi ích. Kinh này công đức viên mãn, chẳng thể có mảy may khinh mạn 

nào. Dùng cái tâm khinh mạn, chắc chắn quý vị chẳng thể làm thành công, chắc chắn có 

tỳ vết! Cụ Hạ hội tập chân thành như vậy, nay chúng ta thọ trì, cũng phải dùng tấm lòng 

chân thành như cụ Hạ để thọ trì mới đạt được lợi ích. Nếu chẳng có lòng chân thành như 

thế, quyển kinh bày ra trước mặt quý vị, đọc tụng mỗi ngày, chẳng có lợi ích! Chúng ta 

nhất định phải hiểu điều này! 

Vì  sao  chúng ta học  Phật  học lâu  năm  như thế  mà  vẫn  cứ hời  hợt, bộp  chộp?  Trong 

tâm lý vẫn đầy ắp tham, sân, si, mạn, nghi? Học Phật đã lâu năm như thế mà Ngũ Độc có 

Tập 06  121 



giảm được vài phần hay chăng? Không có! Giống hệt như chẳng học Phật thì kể ra vẫn 

còn chưa sao, sợ nhất điều gì? Bản thân ta mỗi năm mỗi lớn tuổi, càng phiền toái hơn, 

phiền não tập khí càng ngày càng nặng! Nếu là tình huống như vậy, chính mình phải hiểu 

rõ: Chẳng tránh khỏi luân hồi. Luân hồi vào đâu? Đời sau ta còn có thể được làm thân 

người hay không? Vậy là phải hỏi quý vị, quý vị tu Thập Thiện Nghiệp ra sao? Trong 

kinh, đức Phật đã dạy chúng ta, Trung Phẩm Thập Thiện sẽ được làm thân người, đời sau 

vẫn được làm người. Quý vị hãy tự suy nghĩ: Hãy dựa vào lương tâm của quý vị để chấm 

điểm Thập Thiện Nghiệp Đạo của bản thân, có được bảy mươi hay tám mươi điểm hay 

không?  Có  thể  chấm  đến  bảy  mươi,  tám  mươi  điểm,  đời  sau  quý  vị  chẳng  mất  thân 

người. Nếu nói ta chỉ được năm mươi điểm, chẳng chắc ăn! Cơ duyên đọa lạc vô cùng 

nhiều! Nếu đạt điểm trọn vẹn, sẽ là Dục Giới Thiên, đại đa số sanh về đâu? Lên trời Đao 

Lợi.  Trời  Đao  Lợi  thì  phải  được  trọn  điểm.  Thực  hiện  Thập  Thiện  Nghiệp  bằng  cách 

nào? Đệ Tử Quy! Đệ Tử Quy là bước đầu thực hiện Thập Thiện Nghiệp. Một trăm mười 

ba điều của Đệ Tử Quy, quý vị có làm được hay không? Từ chỗ này mà suy nghĩ, quý vị 

sẽ run sợ, vì sao? Nếu chẳng thể vãng sanh, vẫn phải tiếp tục luân hồi, cơ duyên tam ác 

đạo  quá  nhiều!  Duyên  trong  ba  thiện  đạo  quá  mỏng,  làm  thế  nào  đây?  Đáng  sợ  hay 

chăng? Đáng sợ! Có thể sửa đổi hay không? Vẫn chẳng thay đổi thì có sợ cũng vô dụng! 

So với pháp sư Oánh Kha đời Tống, chúng ta kém xa! Người ta quả thật là kẻ xuất 

gia, phá giới, hủy phạm Thanh Quy, tự biết do khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, hành vi 

của chính mình chắc chắn sẽ đọa địa ngục. Sư sợ, biết địa ngục khổ não, hỏi đồng tham 

đạo hữu có phương pháp nào cứu giúp hay không? Bạn đồng học cũng tuyệt lắm, tặng Sư 

một quyển Vãng Sanh Truyện, bảo Sư tự xem. Sư đọc bèn cảm động, cứ xem một bài, lại 

đau đớn khóc ròng, tâm sám hối nẩy sanh, hạ quyết tâm bế quan niệm Phật, ba ngày ba 

đêm chẳng ngủ, chẳng ăn, chẳng nghỉ ngơi, một câu Phật hiệu chân thành niệm đến cùng. 

Vì lẽ gì? Sợ nỗi khổ địa ngục! Cầu cứu mạng nên thật sự thực hiện. Ba ngày ba đêm 

niệm được A Di Đà Phật hiện đến. A Di Đà Phật thật sự từ bi, quý vị thật sự tu, Ngài sẽ 

thật sự quan tâm chăm sóc quý vị. A Di Đà Phật hiện đến bảo Sư: “Ông còn thọ mười 

năm nữa, hãy gắng niệm Phật. Chờ tới khi ông đã hết tuổi thọ, ta sẽ đến tiếp dẫn ông”. 

Oánh Kha nghe xong bèn xin với A Di Đà Phật, Sư nói: “Con chẳng cần mười năm thọ 

mạng. Nếu con sống thêm mười năm nữa, bản thân con không chống nổi dụ dỗ, mê hoặc, 

chẳng biết sẽ tạo bao nhiêu tội nghiệp, con chẳng cần mười năm thọ mạng, nay con đi 

theo  Ngài”.  A  Di  Đà  Phật  thông  tình  đạt  lý,  bảo  Sư:  “Được!  Ba  ngày  sau  ta  đến  đón 

ông”. Sư vui sướng, mở toang cửa phòng, bảo đại chúng: “Tôi niệm A Di Đà Phật ba 

ngày, cảm Phật hiện đến. Ba ngày nữa A Di Đà Phật sẽ tiếp dẫn tôi vãng sanh”. Đồng 

tham đạo hữu trong chùa ai nấy đều cảm thấy rất ngạc nhiên: “Thời gian ba ngày coi bộ 

chẳng dài, xem ngươi ba ngày sau có vãng sanh hay không?” Nhưng nghe ra lời lẽ của 

ông ta chẳng giống như gạt người, dường như là thật sự có chuyện như vậy. Tới ngày thứ 

12 Tập 06 

2 



ba, Sư yêu cầu đại chúng niệm Phật đưa Sư vãng sanh; đương nhiên đại chúng vui vẻ, 

được rồi, đều niệm Phật hồi hướng cho ông ta. Niệm Phật chưa đầy một khắc, Sư bảo 

mọi người: “A Di Đà Phật tới rồi, tôi thấy Ngài đón tôi đi” liền tịch, thật sự đi. Kinh Di 

Đà có nói:  “Hoặc một ngày, hoặc hai ngày, hoặc ba ngày” , là thật, chẳng giả. Pháp sư 

Oánh Kha biểu diễn cho chúng ta xem, thật sự sợ khổ địa ngục, buông xuống vạn duyên, 

nhất tâm niệm Phật, lập tức vãng sanh. Thọ mạng bao nhiêu cũng chẳng cần, ở trong thế 

gian này đều là tạo nghiệp! Chỉ cần bản thân chúng ta buông xuống, vứt bỏ muôn duyên, 

thật sự làm! 

Ba  năm  trước,  có  một  vị  cư  sĩ  ở  Thâm  Quyến,  là  một  người  còn  trẻ, ba  mươi  mấy 

tuổi, tức ông Hoàng Trung Xương, nghe trong Vãng Sanh Truyện có nói: “Niệm Phật ba 

năm bèn có thể vãng sanh”, ông ta bế quan coi thử ba năm có thể thành tựu hay không? 

Ở trong quan phòng hai năm mười tháng, còn thiếu hai tháng nữa mới mãn thời hạn, ông 

ta liền biết trước lúc mất, vãng sanh, cũng không sanh bệnh. Sau khi hỏa táng, lưu lại xá-

lợi, nay đang được thờ trong một tiểu đạo tràng tại Thâm Quyến, chứng minh cho chúng 

ta thấy [ba năm thành tựu] là thật, chẳng giả! Ba năm trong quan phòng, mỗi ngày ông ta 

niệm kinh Vô Lượng Thọ một lần, ngoài ra, Phật hiệu chẳng gián đoạn. Phương pháp tôi 

đã dạy ông ta là phương pháp do pháp sư Đế Nhàn đã dạy người đồ đệ làm thợ vá nồi: 

Niệm mệt bèn nghỉ ngơi, chẳng phân biệt ngày hay đêm. Tỉnh dậy sẽ niệm tiếp, thật sự 

làm được  “tâm vô nhị niệm” , chỉ một câu A Di Đà Phật. Ông ta khác với người thợ vá 

nồi ở chỗ mỗi ngày niệm kinh Vô Lượng Thọ một lần, thêm vào một bộ kinh Vô Lượng 

Thọ,  nhưng  Phật  hiệu  chẳng  gián  đoạn,  bèn  thành  công.  Vãng  sanh  khó  hay  không? 

Chẳng khó! Vấn đề là quý vị có chịu buông xuống hay không, mấu chốt ở chỗ này! Vứt 

bỏ vạn duyên là câu mấu chốt, chỉ cần làm được câu này là được rồi! 

Vì thế, ở đây, bằng sáu câu, mỗi câu gồm bốn chữ, giới thiệu tâm thái và sự từng trải 

trong hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Sau khi kinh này được hoàn thành, bản [sửa chữa 

lần] thứ mười là bản hoàn thành,  “thủ mông Tông Giáo câu triệt chi Huệ Minh lão pháp 

 sư thủ trì hội bổn nhiếp ảnh ư Phật tiền, vị tác chứng minh”  (trước hết, được lão pháp sư 

Huệ Minh là một vị thông triệt Tông lẫn Giáo, cầm bản hội tập chụp ảnh trước Phật đài 

để chứng minh). Lão hòa thượng Huệ Minh là một vị đại đức trong Phật môn thuở ấy. 

Trong bản in này không có [bức hình ấy]; khi tôi in [cuốn chú giải của cụ Hoàng] lần 

đầu,  phía  trước  có  bức  ảnh  lão  pháp  sư  Huệ  Minh  tay  nâng  cuốn  sách  này  chụp  hình 

trước Phật đài để chứng minh. Bức hình này rất dễ tìm, chúng tôi in ra với số lượng khá 

nhiều.  “Luật Tông đại đức Từ Châu lão pháp sư kế chi, chuyên giảng thử kinh ư Tế Nam, 

 tịnh thân vi khoa phán”  (Tiếp đó, bậc đại đức trong Luật Tông là lão pháp sư Từ Châu 

chuyên giảng kinh này ở Tế Nam, lại còn đích thân viết khoa phán). Khoa phán là phân 

định kết cấu, đề cương, và những chủ điểm trong một bộ kinh, nay chúng ta nói là phân 

đoạn, chia thành tầng lớp rõ ràng để giải thích bộ kinh này. Cư sĩ Hoàng Niệm  Tổ có 

tặng tôi bản khoa phán này của lão pháp sư Từ Châu, chẳng phải là tặng bản gốc, mà là 

Tập 06  123 



bản  sao  chụp,  tôi  cất  giữ  tại  Úc.  Đọc  khoa  phán,  ta  thấy:  Thuở  ấy,  pháp  sư  Từ  Châu 

giảng kinh này tại Tế Nam chẳng phải là giảng bằng bản hiện thời. Bản hiện tại là bản 

hoàn  thiện  đã  được  hiệu  đính  trong  lần  tu  chỉnh  thứ  mười,  [bản  do  ngài  Từ  Châu  sử 

dụng] chính là bản trước của bản hiện tại. Vì sao? Chúng ta xem bản hiện thời, cụ Hạ 

chia ra chương tiết, nhà Phật gọi là phẩm, [bản hiện thời] có bốn mươi tám phẩm, còn 

bản do pháp sư Từ Châu đã dùng thuở ấy gồm ba mươi bảy phẩm, tức là toàn bộ bản 

kinh được chia thành ba mươi bảy phẩm. Vì vậy, cũng biết đấy chẳng phải là bản cuối 

cùng. Tôi dựa theo bản khoa phán của Ngài, lấy nó làm gốc để soạn một bản khoa phán 

rất tỉ mỉ, bản ấy đã được chỉnh lý hoàn thiện, tức là bản [khoa phán dựa trên bản hội tập 

kinh Vô Lượng Thọ gồm] bốn mươi tám phẩm. Chúng ta có cuốn Khoa Hội được lưu 

thông rất rộng. Sau khi tôi viết xong, đã tặng một quyển cho lão cư sĩ Triệu Phác Sơ. Cụ 

Triệu trông thấy, hết sức vui vẻ, bảo kinh Vô Lượng Thọ nói chung đã được hoàn thiện. 

Quý vị thấy: Có bản hội tập, có chú giải của cụ Hoàng Niệm Tổ, tôi có giảng ký, vì trong 

quá khứ, tôi đã giảng mười lần. Có giảng ký, lại có khoa phán tỉ mỉ như vậy, cụ nói bộ 

kinh này điều gì cũng đều trọn vẹn, vui vẻ vô hạn! 

Chúng ta đọc tiếp:  “Tiên cữu phụ Mai lão cư sĩ”  (người cậu đã khuất của tôi là Mai 

lão cư  sĩ),  tức lão  cư  sĩ  Mai  Quang  Hy.  Mai lão  cư  sĩ  là  thầy  của thầy  Lý  Bỉnh Nam, 

chúng tôi gọi cụ là  “sư ông” . Cụ Lý Bỉnh Nam học Phật pháp với Mai lão cư sĩ, có quan 

hệ thầy trò.  “Tại trung ương quảng bá điện đài, bá giảng thử kinh, xưng chi vi tối thiện 

 chi bổn”  (truyền giảng kinh này trên đài phát thanh Trung Ương, gọi bản này là bản hoàn 

thiện nhất). So với hai bản hội tập trước kia, bản này là hoàn thiện. Nói cách khác, trong 

bản này, không tìm được tỳ vết nào.  “Hậu phục ư kinh tự trung tán viết”  (sau đấy, trong 

phần lời tựa của kinh này, cụ lại ca ngợi rằng), cụ Mai có viết một bài tựa rất dài để giới 

thiệu bộ kinh này với đại chúng. Bài tựa này hay vô cùng, trong ấy có những câu như thế 

này:  “Tinh  đáng  minh  xác,  tạc  nhiên  hữu  cứ”  (tinh  yếu,  thỏa  đáng,  rõ  ràng,  xác  thực, 

rành  rành  là  có  căn  cứ).  “Tinh”  là  tinh  yếu,  “đáng”  là  thỏa  đáng,  “minh”  là  minh 

bạch,  “xác”  là xác thực. Sau khi quý vị đọc [lời tựa và bản kinh này], từng câu, từng chữ 

đều khẳng định, quý vị sẽ không nghi hoặc.  “Tạc nhiên  hữu  cứ”  là dựa theo năm  bản 

dịch gốc, không hề sửa đổi mảy may, ngay cả tên kinh cũng chẳng sửa đổi. Tựa đề của 

kinh cũng là hội tập, đến phần sau chúng ta sẽ thấy.  “Vô nhất nghĩa bất tại nguyên dịch 

 chi trung, vô nhất cú dật xuất bổn kinh chi ngoại”  (không nghĩa nào chẳng có trong bản 

dịch gốc, không một câu nào vượt ngoài nguyên văn), hai câu này [cho thấy bản hội này] 

đã sửa trừ khuyết điểm trong hai bản hội tập trước đó, quả thật đã tùy thuận cách dịch, tự 

mình chẳng dùng ý kiến của chính mình để sửa đổi một chữ nào. 

 “Gian  sáp  trầm  hối”  (khó  khăn, trúc  trắc,  nặng  nề, tối  nghĩa), đây  là  nói  về  những 

chỗ  trong  bản  dịch  gốc,  “gian”  ( 艱 )  là  gian  nan,  rất  khó  đọc,  “sáp”  ( 澀 )  là  khó 

hiểu,  “trầm”  (沉) là quá sâu,  “hối”  (晦) cũng là không dễ gì hiểu rõ, trong các bản dịch 

12 Tập 06 

4 



gốc có [những khuyết điểm này]. Đây là lý do vì sao kinh này chẳng được lưu thông rộng 

rãi; đó là vì khi phiên dịch đã dùng những văn tự như thế, quả thật cụ Hoàng đã miêu tả 

khá chính xác,  “gian sáp trầm hối” . Quý vị đọc các bản dịch gốc sẽ nhận thấy khó hiểu 

lắm! Còn bản của cụ Hạ thì sao?  “Sử chi sảng lãng”  (khiến cho trôi chảy, rõ ràng), cụ 

Hạ gạt bỏ những chỗ [gian, sáp, trầm, hối] này! Đây là  “thủ, xả”  (lấy hay bỏ, tức là chọn 

phần nào để giữ lại trong bản hội tập, phần nào bỏ đi), là sự chọn lựa, cân nhắc trong khi 

hội tập. Phàm những chỗ nào khó khăn, tối nghĩa, trúc trắc, cụ không dùng, cụ chọn lấy 

những chỗ rất sáng sủa, trôi chảy, khiến quý vị đọc sẽ thấy rất thoải mái. Như trong hiện 

tại, chúng ta đọc bản này, quý vị đọc thấy thoải mái lắm, không cảm thấy kinh văn quá 

sâu, mà cũng chẳng khó hiểu, ý nghĩa đều rất rõ rệt, không có chỗ nào tối nghĩa. Điều 

này khó có lắm!  “Phiền phức trầm mạn”  (rườm rà, trùng lặp, lan man), chúng ta gọi điều 

này là “cà kê, rườm rà, trùng lặp”, vì người Ấn Độ thích lặp đi, lặp lại, không như người 

Hoa, người Hoa chuộng đơn giản, dễ hiểu, còn người ngoại quốc chuộng lặp đi, lặp lại. 

Lặp đi, lặp lại cũng có lợi, vì sao? Khiến cho quý vị nhớ sâu hơn; do vậy, nó cũng có lợi. 

Người Hoa từ xưa tới nay đòi hỏi  “giản yếu tường minh” , tức là ngôn ngữ văn tự đều 

phải tuân theo nguyên tắc sau đây: Phải đơn giản, nêu lên được ý nghĩa chánh yếu, cốt 

lõi, lại còn rõ ràng, vừa phải dễ hiểu. “Giản yếu tường minh” là vừa chi tiết, vừa rõ ràng, 

phải hội đủ bốn tiêu chuẩn này. Vì thế, khi đọc những thứ của Trung Quốc có thể đọc 

nhiều, chứ đọc kinh Phật rất khó. Trong toàn bộ Đại Tạng kinh, những chỗ  “gian sáp 

 trầm hối, phiền phức trầm mạn”  (khó hiểu, trúc trắc, nặng nề, tối nghĩa, rườm rà, trùng 

lặp, lan man) được nhắc đến ở đây đúng là rất nhiều! Bản hội tập của cụ Hạ  “quy ư giản 

 khiết”  ([biến đổi những chỗ nặng nề ấy] trở nên đơn giản, rõ ràng),  “Lăng loạn tỷ thành 

 chỉnh  nghiêm” ,  tức  là  cụ  Hạ  đã  điều  chỉnh,  rút  gọn  [những  chỗ  luộm  thuộm,  rườm 

rà].  “Khuyết  sơ  tất  linh  viên  mãn”  (khiến  cho  những  chỗ  thiếu  sót  được  viên  mãn): 

Những chỗ khiếm khuyết, cụ bèn sắp xếp, bổ sung ý nghĩa, khiến cho [độc giả] đọc đến 

sẽ thấy ý nghĩa viên mãn. Công việc này chẳng dễ thực hiện, lão nhân gia làm suốt mười 

năm, chẳng phải là hội tập cẩu thả, hời hợt, mà suốt mười năm, mỗi ngày đều nghiên cứu 

và tu đính. 

 “Tất  kỳ  hữu  mỹ giai bị, vô đế  bất  thâu... Tuy dục bất  vị  chi thiện  bổn, bất  khả  đắc 

 dã”  (Ắt mong cho mọi điều đẹp đẽ đều được hoàn bị, không điều chân thật nào chẳng 

bao gồm... Dù chẳng muốn bảo là bản văn hoàn thiện cũng không thể được). Đây là lời 

đại sĩ Mai Quang Hy đánh giá bản hội tập này. Cụ Hạ hội tập quá khéo, quả thật là do 

năm bản dịch gốc ghép lại; quý vị thấy bản này hay lắm, mà nay còn có kẻ hoài nghi, đó 

là gì? Đó là nghiệp chướng, kẻ ấy có chướng ngại, phiền não, tập khí, chẳng liễu giải bi 

trí hoằng nguyện của lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Người ta đến thế gian này để làm gì? Đến để 

thị hiện: Tốn thời gian suốt mười năm nơi bộ kinh này, để làm chuyện [hội tập] này, đến 

để thị hiện. Cụ biết pháp môn này, bộ kinh này, trong thời gian dài đến chín ngàn năm 

sau như thế, sẽ khiến cho vô số chúng sanh do pháp môn này mà đắc độ. Đây là bản kinh 

Tập 06  125 



tiêu chuẩn. Cụ vì chúng ta làm chuyện này, khó có ngần ấy, hy hữu dường ấy, chúng ta 

đã biết thì phải tri ân. Có tri ân, quý vị mới biết báo ân. Chúng ta dùng gì để báo ân? Y 

giáo phụng hành, trong một đời này, quyết định vãng sanh Tịnh Độ, đến thế giới Cực Lạc 

gặp cụ Hạ Liên Cư, đó là báo ân cụ đã tiếp dẫn chúng ta. 

 “Ư thị, tiên sư hội bổn vấn thế dĩ lai, bất hĩnh nhi tẩu”  (do vậy, từ khi bản hội tập 

của tiên sư ra đời, không chân mà đi khắp chốn),  “hĩnh”  (脛) là bắp chân (phần từ đầu 

gối  xuống  đến  bàn  chân).  Không  có  chân  mà  đi  được,  có  nghĩa  là  được  truyền  bá  rất 

nhanh. Thật ra, cũng chẳng phải là chuyện đơn giản như thế. Hoàng lão cư sĩ bảo tôi: 

“Thầy tôi là cụ Hạ Liên Cư bảo trong tương lai, bản hội tập này sẽ từ hải ngoại truyền 

vào trong nước”. Trong lúc đó, mọi người bọn họ đều cảm thấy chẳng biết nói sao, làm 

sao có thể như thế được? Sau này gặp tôi, thật sự là từ hải ngoại truyền vào trong nước! 

Chúng  tôi  là  người  đầu  tiên  hoằng  dương  tại  hải  ngoại,  chỉ  có  hai  ba  bản  đưa  về  Đài 

Loan. Thầy tôi là lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam nhận được, đọc lời tựa do thầy mình là cụ Mai 

Quang Hy viết dài như vậy ở đầu sách, cho nên hết sức nghiêm túc học tập. Do vậy, cụ 

bắt đầu giảng kinh này tại Đài Trung, giảng bằng bản này, cụ có viết lời mi chú. Khi lão 

nhân gia bắt đầu giảng bản này tại Đài Trung, tôi vẫn chưa học Phật; sau này, tôi đã học 

Phật, tới Đài Trung quen biết cụ, cụ tặng cho tôi bản ấy. Tôi đọc xong, hết sức hoan hỷ, 

thật đấy! Vì lời chú giải của cụ rất rõ ràng, phân đoạn rất rõ rệt, tôi đã toan giảng kinh 

này, nhưng cụ bảo thời tiết nhân duyên chưa chín muồi. Nhưng hôm nay đã hết thời gian 

rồi, chuyện này để đến mai tôi kể tiếp. Khó khăn trùng trùng! Hiện thời chẳng còn nữa. 

Hiện thời, đối với bản này, mọi người chẳng còn nghi hoặc nữa, đã được quốc gia khẳng 

định. Tại Trung Quốc, cục tôn giáo nhà nước đã chấp nhận. Nay chẳng còn ai dị nghị 

nữa, thật sự trở thành bản hoàn chỉnh trong Tịnh Tông. À! Hôm nay học tới đây, cảm ơn 

mọi người. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Phần 3 hết 

 

 

12 Tập 06 

6 



Tập 07 

   Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem trang thứ sáu, hàng 

thứ ba trong bản kinh, xem từ câu cuối cùng. 

 “Ư thị, tiên sư hội bổn vấn thế dĩ lai, bất hĩnh nhi tẩu”  (do vậy, từ khi bản hội tập 

của tiên sư được ra đời đến nay, không chân mà đi khắp nơi), xem từ câu này. Cụ Hoàng 

nói  bản  hội  tập  này  của  cụ  Hạ,  sau  khi  in  ra,  bèn được  lưu  thông  rất  nhanh,  cho  nên 

không  có  chân  mà  đi  khắp  nơi.  “Hĩnh”  (脛)  là  bắp  chân  (phần  từ  đầu  gối  đến  bàn 

chân).  “Bất hĩnh” : Mặc dù nó không có chân, nhưng đi rất nhanh, truyền bá rất lẹ, [hàm 

ý bản hội tập này được] truyền bá rất nhanh chóng. Đấy là tình hình lúc đó. Vì  xã hội 

chẳng an định, chiến tranh Trung Nhật bùng nổ; đây là chuyện trước khi chiến tranh nổ 

ra. Cả một giải Sơn Đông cũng bị người Nhật chiếm đóng, nên công tác hoằng pháp của 

cụ Hạ Liên Cư đương nhiên gặp trở ngại. Mãi cho đến nay, xã hội cũng không ổn định, 

sau  khi  cả  nước  thoát  khỏi  ngoại  xâm,  lại  trải  qua  nhiều  tai  nạn,  trong  phần  sau,  cụ 

Hoàng sẽ nói đến điều này. Sau cuộc cải cách khai phóng30[1] mới kể như yên ổn, hoạt động tôn giáo dần dần khôi phục. Vì thế, Hạ lão cư sĩ bảo cụ Hoàng Niệm Tổ:  “Trong 

 tương lai, bản hội tập này sẽ từ hải ngoại truyền về Trung Quốc” . Cụ Hạ nói những lời 

này, các đồng học nghe xong, đều chẳng nghĩ là đúng, cảm thấy rất kỳ quái. Mãi sau này, 

mấy chục năm sau, quả nhiên như thế. Do vậy biết: Pháp vận hưng hay suy, lão nhân gia 

đã thấy hết sức rõ ràng. Do vậy, thuở ấy, lúc ban đầu in ra không nhiều lắm. Lần trước 

tôi đã nói, pháp sư Từ Châu tại Tế Nam đã giảng bản hội tập này. Trong lần trước, tôi đã 

thưa cùng quý vị, [lúc ấy] bản hội tập này nói chung chưa có phiên bản cố định, lão nhân 

gia (cụ Hạ Liên Cư) đã sửa chữa cả mười lần. Bản mà pháp sư Từ Châu đã dùng chưa 



 30[1]  “Cải c|ch khai phóng” l{ danh từ do đảng Cộng Sản Trung Quốc đặt ra để gọi cuộc cải tổ 

 kinh  tế  dưới  sự  l~nh  đạo  của  Đặng  Tiểu  Bình  v{o  năm  1978,  theo  khẩu  hiệu: “Đối  nội  cải 

 c|ch, đối ngoại khai phóng” (đối nội: cải tổ; đối ngoại: mở cửa). Đ}y l{ một bước nhượng bộ 

 nhằm vực dậy nền kinh tế suy yếu, rệu r~, mọi cơ cấu bị ph| n|t bởi cuộc c|ch mạng Văn Hóa 

 dưới thời Mao Trạch Đông. Nói c|ch kh|c, đ}y l{ công cuộc tư bản hóa, tư nh}n hóa, khuyến 

 khích ngoại quốc đầu tư, mạnh dạn tiếp thu tư tưởng quản trị kinh tế v{ khoa học kỹ thuật 

 của  T}y  Phương,  đúng  như  Đặng  Tiểu  Bình  đ~  tr{o  phúng  nói:  “Mèo  trắng  hay  mèo  đen 

 không quan trọng, miễn bắt được chuột l{ được rồi!” 

Tập 07  127 



phải là  bản tu đính  cuối  cùng,  chưa  phải là  bản hoàn  chỉnh  cuối cùng.  Vì từ bản  khoa 

phán của Ngài, tôi thấy: Bản hội tập mà lão nhân đã dùng, toàn bộ kinh văn được chia 

thành ba mươi bảy phẩm, có lẽ là dùng ý nghĩa Ba Mươi Bảy Đạo Phẩm. Tôi có một 

quyển khoa phán gồm ba mươi bảy phẩm này. [Bản khoa phán ấy] chẳng dựa trên bản 

hiện thời chúng ta đang dùng. Bản hiện tại là bản hoàn chỉnh cuối cùng, tổng cộng gồm 

bốn mươi tám phẩm; nhưng đối với Đại Kinh, pháp sư Từ Châu được coi như là người đã 

lập ra tiền lệ đầu tiên, đem phần khoa phán ghép thêm vào cuối kinh. Tôi dựa theo bản 

khoa phán của lão nhân gia, nhưng dùng [chánh kinh theo] bản [hội tập] hiện tại, để viết 

khoa phán tỉ mỉ hơn, chia đoạn rất chi tiết. Chúng ta có Khoa Hội, [tức là] khoa phán và 

kinh được xếp chung một chỗ. Bản khoa hội này cũng được lưu thông với số lượng rất 

lớn. Phải biết là ở nơi đây chúng ta không có triệp điệp bản, mà có trang đính bản31[2], 

có khoa hội. Còn có một bản in chung kinh văn và lời mi chú của cụ Lý, khoa hội và mi 

chú được in chung thành một bản, bản này cũng in rất nhiều, có thể giúp [học nhân] học 

tập, nghiên cứu Đại Kinh. 

 “Phật  giới  tôn  túc  đa  dĩ  hội  bổn  văn  giản,  nghĩa  phong”  (Các  bậc  tôn  túc  trong  giới 

Phật giáo đa số công nhận bản hội tập văn từ giản dị, nghĩa lý phong phú). Quả thật, so 

với các bản dịch gốc và hai bản hội tập trong quá khứ, văn tự của bản hội tập này đơn 

giản và dễ hơn rất nhiều, ý nghĩa lại còn hết sức viên mãn. Những điều thiếu sót trong hai 

bản hội tập trước đã được cụ Hạ bổ sung toàn bộ, điều này rất khó có.  “Từ sướng, Lý 

 viên”  (Từ ngữ lưu loát, Lý viên mãn): Lý viên mãn chẳng khiếm khuyết, văn tự hết sức 

trôi  chảy,  khiến  người  đọc  rất  thoải  mái.  “Giảng,  thuyết,  tán  dương,  lưu  bá  trung 

 ngoại”  (giảng, nói, tán dương, lưu truyền trong ngoài nước), dùng bản này để giảng kinh 

Vô Lượng Thọ, giảng thuật, tán thán, tuyên dương, lưu truyền trong ngoài nước, chúng 

tôi rất nỗ lực thực hiện công tác này, bắt đầu từ lúc nào? Sau khi cụ Lý Bỉnh Nam vãng 

sanh. Khi lão nhân gia còn sống, chúng tôi muốn làm, nhưng thầy không đồng ý, nói bản 

này có những điều bị tranh luận, quả thật có những điều bị chướng ngại trong Phật môn. 

Khi ấy, tôi muốn giảng kinh này, thầy nói: “Chưa được! Tuổi anh quá trẻ, chưa đủ uy tín. 

Nếu giảng kinh này, người khác phê bình, anh sẽ chống đỡ không nổi”. Vì thế, khi tôi 

đem bản này in một ngàn cuốn, tôi nhớ là vào dịp sinh nhật năm mươi tuổi của Hàn Quán 

Trưởng, chúng tôi muốn giảng kinh này để chúc thọ bà ta, thầy Lý không đồng ý, chúng 

tôi  bèn  đổi  thành  giảng  kinh  Lăng  Nghiêm,  mọi  người  sẽ  chẳng  bàn  ra  nói  vào  nữa! 

Những thứ tranh luận, dị nghị kinh này quá nửa đều do ganh ghét, chướng ngại, từ xưa 

tới  nay  không  thể  nào  tránh  được  chuyện  này.  Nay  chúng  ta  sanh  nhằm  thời  kỳ  Mạt 



 31[2]  Triệp điệp (摺疊 ) l{ in c|c trang th{nh một tờ giấy d{i, rồi xếp lại th{nh s|ch, không đóng g|y, chỉ d|n bìa cứng v{o trang đầu v{ trang cuối. Trang đính (裝訂 ) bản l{ in th{nh 

 s|ch như ta thường thấy, thường có bìa cứng. 

12 Tập 07 

8 



Pháp, bất luận đức hạnh hay trí huệ đều kém cổ nhân, ngay cả cổ nhân cũng gặp khó 

khăn nhiều dường ấy. Quý vị thấy tại Đại Lục mấy năm trước lên tiếng phản đối bản hội 

tập này, hết thảy mọi người biết. Nay tiếng phản đối ấy không còn nữa, vì Cục Tôn Giáo 

quốc gia khẳng định bản này, mọi người không còn nói gì được nữa! Vì thế, chúng ta 

biết cụ Hoàng Niệm Tổ chú giải bản kinh này chẳng dễ dàng, vô cùng gian nan. Chúng ta 

phải hiểu chân tướng sự thật này. 

 “Kiến  giả,  văn  giả,  hoan  hỷ  tín  thọ,  trì  tụng,  ấn  hành,  lạc  dịch  bất  tuyệt”  (Người 

thấy, kẻ nghe, ưa thích, tin nhận, trì tụng, ấn hành liên tục chẳng dứt). Câu này là sự thật. 

Sau khi cụ Lý Bỉnh Nam vãng sanh, khi đó tôi đang ở Mỹ, xướng suất in bộ kinh điển 

này tại Mỹ. Do thầy Lý chỉ có một bản hội tập này, khi giảng giải, cụ đã tự tay viết lời mi 

chú bằng bút lông, viết theo lối Tiểu Khải và Hành Thư32[3], viết hết sức hay. Lão nhân gia cho tôi bản này, tôi gìn giữ đã nhiều năm như thế, chưa có người nào khác đọc. Cụ 

vãng sanh, tôi lấy bản này ra, phát tâm in một vạn bộ để lưu thông, nhằm kỷ niệm ngày 

thầy vãng sanh. Sau khi mọi người đọc bản này, thật sự, giống như [cụ Hoàng] đã nói ở 

đây: “Kiến giả, văn giả, hoan hỷ, tín thọ”  (người thấy, kẻ nghe, ưa thích, tin nhận), trì, 

tụng, ấn hành liên tiếp. Vì thế, hiện thời bản này lưu thông trên cả thế giới với số lượng 

rất lớn; trong quá khứ, chúng tôi đã giảng mười lần, CD/DVD cũng được lưu thông rất 

rộng. 

Tiếp đó, cụ viết:  “Cận thả mông hải ngoại Phật học giới thâu nhập tân ấn chi Tục 

 Tạng”  (Gần đây, lại còn được giới Phật học ở hải ngoại đưa bản này vào bản in mới của 

Tục Tạng Kinh). Có ý nghĩ này, nhưng mãi cho đến hiện thời vẫn chưa thể thực hiện. Tại 

hải ngoại, đã qua nhiều năm như thế, họ đã in Đại Tạng Kinh không ít lần, nhưng chưa 



 32[3]  Khải Thư (楷書 ) còn gọi l{ Ch|nh Khải, Khải Thể, Ch|nh Thư, hoặc Ch}n Thư) l{ lối viết chữ  mực  thước,  ngay  ngắn,  c}n  đối,  đầy  đủ  nét,  không  hoa  dạng,  bay  bướm.  Chữ  Khải  có 

 nghĩa gốc l{ “khuôn mẫu, mực thước”. Tiểu Khải l{ loại chữ Khải nhỏ từ 5cm trở xuống, lớn 

 hơn 5cm sẽ gọi l{ Đại Khải. Bốn nh}n vật viết chữ Khải đẹp nhất được xưng tụng từ trước 

 đến giờ l{ Âu Dương Tu}n, Nhan Ch}n Khanh, Liễu Công Quyền (ba người n{y sống v{o đời 

 Đường)  v{  Triệu  Mạnh  Phủ  (đời  Nguyên)  hình  th{nh  bốn  phong  c|ch  viết  chữ  Khải  riêng 

 biệt, thường được gọi l{ Âu Thể, Nhan Thể v.v.. 

 H{nh Thư (行書 ) còn gọi l{ H{nh Khải, được hình th{nh v{o cuối đời Hậu H|n. H{nh Thư 

 thường  được  dùng  để  viết  cho  nhanh,  nét  viết  mềm  mại,  tròn  trịa  hơn  Khải  Thư,  chủ  yếu 

 dùng trong thư tín hay ghi chép cho nhanh, có thể ghi tắt v{i nét, nhưng không qu| phóng 

 túng, tung ho{nh như lối chữ Thảo. Những người nổi tiếng về thư ph|p theo kiểu H{nh Thư 

 l{ Vương Hy Chi, Phùng Thừa Tố.. 

  

Tập 07  129 



đưa bộ kinh này vào Tục Tạng, chuyện này đợi chúng ta trong tương lai nỗ lực, nhất định 

sẽ làm được.  “Hành kiến đại kinh quang minh, thường chiếu thế gian”  (khiến cho quang 

minh của Đại Kinh thường chiếu trong thế gian), những điều này đều là thật.  “Tích hiền 

 hội tập chi thắng nguyện, hạnh cáo viên thành”  (Ý nguyện hội tập thù thắng của bậc hiền 

nhân thuở xưa may sao đã được thành tựu viên mãn). Trong quá khứ, đã có nhiều người 

mong hoàn thành một bản hội tập cho kinh Vô Lượng Thọ, muốn làm thành một bản tiêu 

chuẩn để lưu thông. Vương Long Thư đã làm, Ngụy Mặc Thâm cũng làm, nhưng đều có 

những chỗ đáng tiếc nuối, đều có khuyết điểm. Vì vậy, cụ Hạ thực hiện công tác này lần 

thứ ba, đối với những thiếu sót của người đi trước cụ đều có thể sửa chữa viên mãn, trở 

thành một bản đúng như cụ Hoàng Niệm Tổ đã nói:  “Văn giản, nghĩa phong, từ sướng, 

 Lý viên”  (văn từ giản dị, nghĩa lý phong phú, từ ngữ lưu loát, Lý viên mãn), giống như 

cư sĩ Mai Quang Hy đã nói:  “Tuy dục bất vị chi thiện bổn, bất khả đắc dã” (Tuy muốn 

bảo chẳng phải là bản tốt nhất cũng không thể được), nhân duyên hy hữu khó gặp! Ở đây, 

cụ Hoàng viết:  “Vô Lượng Thọ Kinh chi thiện bổn” , [tức là] bản hoàn mỹ nhất,  “ư tư 

 khánh hiện, thử thật vi hy hữu nan phùng chi đại sự nhân duyên dã”  (nay mừng được 

xuất hiện, đây thật sự là một đại sự nhân duyên hiếm có, khó gặp vậy). Chớ nên xem 

thường, chúng ta phải có sự nhận thức này! Nay chúng ta may mắn gặp được bản hội tập 

này, cũng là đại sự nhân duyên hiếm có, khó gặp mà chúng ta đã được gặp! Trong quá 

khứ, tôi đã giảng giải mười lần, mấy lần trước, tôi không đọc bản chú giải này, mà dựa 

theo lời mi chú của thầy Lý để giảng giải bộ kinh này. Tôi nhớ lần đầu tiên giảng giải là 

ở Tân Gia Ba, lần thứ hai cũng tại Tân Gia Ba, [hoặc là] lần đầu tiên tại Mỹ, lần thứ hai 

tại Tân Gia Ba, thời gian đã dùng để giảng là sáu mươi tiếng đồng hồ; vì tôi đến Tân Gia 

Ba giảng kinh một tháng, mỗi ngày giảng hai tiếng, giảng một tháng bèn viên mãn. Băng 

thâu âm được lưu thông rất nhanh, phạm vi lưu thông lại còn hết sức rộng, ai trông thấy 

cũng đều ưa thích. 

Trong đoạn tiếp theo, cụ Hoàng Niệm Tổ trình bày nhân duyên vì sao cụ chú giải bản 

hội tập này, chúng ta hãy đọc đoạn này:  “Niệm Tổ nãi cụ phược hạ phàm”  (Niệm Tổ là 

phàm phu hạ căn đầy dẫy triền phược), đây là lão nhân gia khiêm hư.  “Phược”  (縛) là 

phiền  não,  phiền  não  trói  buộc  phàm  phu  hạ  căn,  tức  là  chẳng  phải  phàm  phu  trung 

thượng căn, mà là hạ căn.  “Mậu mông tiên sư dĩ chú giải hoằng dương thử kinh chi đại 

 sự tương chúc”  (được tiên sư lầm lẫn giao phó đại sự chú giải, hoằng dương kinh này), ở 

đây toàn là lời lẽ khiêm tốn.  “Mậu”  (謬) là sai lầm, thầy đã lầm yêu thương ta, ta không 

có  năng  lực,  mà  thầy  mong  mỏi  ta  làm.  Chuyện  này  quả  thật  chẳng  dễ  dàng,  kinh  đã 

được hội tập, nhất định phải chú giải. Không có chú giải, dẫu có nghĩa lý huyền áo rất 

sâu trong ấy, kẻ mới học chẳng dễ gì nhận ra! Vì thế, chú giải là chuyện tất yếu; trong lời 

tựa ở đầu bản chú giải này, tôi cũng nhắc đến chuyện ấy. Hoằng dương kinh này thì dùng 

chú giải để hoằng dương, nay chúng ta dùng [phương thức] diễn nghĩa để hoằng dương 

13 Tập 07 

0 



bản chú giải này, cũng đều là đại sự chẳng thể nghĩ bàn. Cụ Hoàng chú giải kinh là do 

nhận  lãnh  lời  phó  thác  của  thầy,  đấy  cũng  là  mệnh  lệnh  của  thầy,  thầy  căn  dặn  đó  là 

chuyện cụ phải làm trong một đời này. Đời cụ Hạ đã hoàn thành công tác hội tập kinh, cụ 

Hoàng Niệm Tổ nối tiếp, soạn một bản chú giải cho Đại Kinh.  “Dư tuy sơ phát đại tâm, 

 đản dĩ chướng thâm huệ thiển, thừa thử trọng mạng, thật thâm hoảng cụ”  (Tôi thoạt đầu 

tuy phát đại tâm, nhưng vì chướng sâu, huệ cạn, vâng lãnh sứ mạng nặng nề này, thật sợ 

hãi sâu xa),  “hoảng”  (惶) là kinh hãi,  “cụ”  (懼) là sợ sệt. Sứ mạng này quá nặng nề! Ở 

chỗ này, chúng ta thấy lão nhân gia khiêm hư, có thể là quá khiêm hư. Lão nhân gia đã 

hoàn thành nhiệm vụ này, chẳng cô phụ lời thầy phó chúc, chúng ta phải cảm ơn cụ. 

Tiếp đó, cụ tường thuật nhân duyên:  “Sở hạnh tằng tham tiên sư giảng tịch, thân văn 

 thử kinh toàn bộ”  (may là đã từng được nghe tiên sư giảng giải, đích thân nghe giảng 

toàn bộ kinh này). Sau khi hội tập, cụ Hạ đã đích thân giảng bộ kinh này, cụ Hoàng Niệm 

Tổ có duyên phận ấy, đích thân nghe thầy giảng toàn bộ kinh này, chẳng thiếu một buổi 

giảng nào.  “Thả ư nhập tải tùy thị chi trung”  (lại còn theo hầu thầy suốt hai mươi năm), 

đây là nói cụ đã theo thầy hai mươi năm, chẳng phải trong thời gian ngắn ngủi, hai mươi 

năm không rời thầy.  “Đắc linh Thiền, Tịnh, Mật các tông huyền áo, thô hiểu tiên sư hội 

 tập  đại  kinh  chi  thâm  tâm”  (được  nghe  những  điều  huyền  diệu,  sâu  xa  trong  các  tông 

Thiền, Tịnh, Mật, hiểu sơ lược thâm tâm hội tập Đại Kinh của tiên sư). Theo thầy hai 

mươi  năm,  mỗi  ngày  nghe  thầy  giảng  kinh,  thuyết  pháp.  Cụ  Hạ  Liên  Cư  thông  Tông, 

thông Giáo, Hiển Mật viên dung, tuy là tại gia, nhưng thật sự là một vị đại đức trong Phật 

môn  thuở  ấy.  Có  trí  huệ,  năng  lực,  từ  bi  như  vậy  thì  mới  có  thể  thực  hiện  viên  mãn 

chuyện này để truyền cho những kẻ hữu duyên trong chín ngàn năm sau trong thời Mạt 

Pháp. Gặp được kinh này chính là kẻ hữu duyên, gặp kinh này sẽ có cơ hội đắc độ, rất 

khó có! Đây là nói rõ nhân duyên vì sao cụ được thầy phó chúc làm đại sự này. Đương 

nhiên, thầy hiểu rõ trò. Theo thầy suốt hai mươi năm, trò có trí huệ hay không, có tâm từ 

bi hay không, có thể đảm nhiệm sứ mạng này hay không, đương nhiên thầy hiểu rất rõ 

ràng, chọn trúng cụ Hoàng Niệm Tổ. Do vậy, tôi thường nói: Vừa nghe đến tên họ của 

lão nhân gia, tôi liền bảo mọi người, vị này là truyền nhân của cụ Hạ, khích lệ, cổ vũ mọi 

người hãy thân cận cụ cho nhiều. Duyên phận và phước phần này đều chẳng thể nghĩ 

bàn! 

 “Lục thập niên đại sơ”  (đầu thập niên sáu mươi),  “lục thập niên đại”  là năm 1960, 

vào đầu năm 1960.  “Tằng thí tả thử kinh huyền nghĩa chi đề cương nhất sách, trình sư 

 giám hạch, hạnh mông ấn khả”  (từng thử viết một bản đề cương cho kinh này, trình lên 

thầy giám định, may mắn được thầy ấn khả). Cụ chuẩn bị công tác sơ bộ, viết đề cương, 

đề cương là gì? Là phần Khái Luận mà chúng ta nay đang học tập, cụ gọi phần này là 

Khái Yếu. Trong quá khứ, khi tôi giảng kinh đã dùng phần tài liệu này của cụ để viết đại 

cương, có lẽ các đồng học đã đọc, trong quá khứ tôi đã giảng nhiều lần. Tôi lấy phần 

Tập 07  131 



Khái Yếu, trích lục những điểm tinh yếu trong đó, làm như vậy, trong các buổi giảng sẽ 

có thể rút ngắn thời gian. Tuy đã rút ngắn, đại khái cũng phải giảng mất mười  mấy giờ, 

nhằm  giới  thiệu  “yếu  nghĩa”  (ý  nghĩa  trọng  yếu)  của  cả  bản  kinh  với  đại  chúng.  Cụ 

Hoàng  viết  đề  cương  phần  Huyền  Nghĩa  đưa  cho  cụ  Hạ  xem,  được  đồng  ý,  chấp 

nhận.  “Đản kinh Văn Cách hạo kiếp, thử cảo dĩ đãng nhiên vô dư”  (nhưng trải qua cơn 

kiếp nạn Cách Mạng Văn Hóa to lớn, bản thảo ấy đã mất sạch chẳng còn). Khi ấy, cụ 

cũng gặp nạn Cách Mạng Văn Hóa33[4], cũng bị lôi ra  “phê đấu”  (phê bình, đấu tố), vì cụ học Phật liền bị chụp mũ là  “ngưu quỷ, xà thần”  (quỷ trâu, thần rắn), nhà cửa cũng bị 

lục soát, tịch biên, những thứ đã viết lách đều bị thiêu sạch, trải qua cơn kiếp nạn to lớn 

ấy.  “Hiện dư niên du cổ hy”  (nay tuổi đã ngoài bảy mươi), cổ nhân gọi bảy mươi tuổi 

là  “cổ  hy” .  Câu  “nhân  sanh  thất  thập  cổ  lai  hy”  (xưa  nay,  hiếm  người  sống  đến  bảy 

mươi tuổi) là do Đỗ Phủ đời Đường đã nói. Vì vậy, bảy mươi tuổi được gọi là  “cổ hy chi 

 niên” ,   “du”  (逾) là vượt qua, [ “du cổ hy” ] là hơn bảy mươi tuổi. Khi tôi gặp lão nhân 

gia, cụ đã ngoài bảy mươi tuổi.  “Phục đa túc tật”  (lại lắm bệnh cũ), cũng là do trong thời 

Cách Mạng Văn Hóa chịu rất nhiều khổ nạn, cho nên tuổi già thân chẳng khỏe, rất nhiều 

bệnh tật.  “Quý thâm ân chi vị báo, cụ vô thường chi tương chí”  (thẹn ơn sâu chưa báo, 

sợ vô thường xảy tới), đây là lời thật, sứ mạng thầy đã giao phó chưa hoàn thành, làm sao 

xứng với thầy? Tuổi già, lắm bệnh, sợ lắm, sợ thọ mạng không đủ để hoàn  thành việc 

này, thường nặng lòng vì chuyện này.  “Ư thị, phấn lão bệnh chi tàn thân, kế truyền đăng 

 chi  hoằng  thệ”  (Do  vậy,  gắng  gượng  tấm  thân  tàn  già  bệnh,  kế  tục  hoằng  thệ  truyền 

đăng). Chúng tôi đích thân thấy chuyện này, đêm nối tiếp ngày, cụ làm chuyện này chẳng 

nghỉ ngơi để viết bản chú giải này. 



 33[4]  Nguyên văn l{ “văn hóa đại c|ch mạng”, đ}y l{ một phong tr{o vận động quần chúng do đảng  Cộng  Sản  Trung  Quốc  tiến  h{nh  từ  năm  1966  dưới  sự  chỉ  đạo  của  Mao  Trạch  Đông 

 nhằm quét sạch những tư tưởng truyền thống của Trung Hoa v{ mọi ý niệm bị đảng Cộng 

 Sản Trung Quốc quy chụp l{ “phản động, lạc hậu” trong mọi tầng lớp x~ hội, với mục đích suy 

 tôn chủ nghĩa Mao, tiêu trừ c|c th{nh phần đối lập, củng cố địa vị độc tôn của Mao, trấn |p 

 những dư luận chỉ trích trong x~ hội sau c|c thất bại thê thảm của c|c phong tr{o Đại Nhảy 

 Vọt (Đại Dược Tiến) cũng như c|c hệ lụy do c|c kế hoạch năm năm, ba năm, Chỉnh Phong, 

 Chỉnh Đảng trước đó. Họ Mao lợi dụng lực lượng Hồng Vệ Binh tấn công c|c đối thủ, triệt hạ 

 những l~nh tụ có uy tín như Lưu Thiếu Kỳ, Đặng Tiểu Bình, Niếp Vinh Trăn, Từ Hướng Tiền 

 v.v... Hồng Vệ Binh tấn công bất cứ ai chống đối hay bị nghi ngờ l{ phản động, chống Mao, 

 đập ph| c|c cơ sở thừa tự, chùa miếu, hủy diệt c|c t|c phẩm văn hóa, nghệ thuật cổ truyền. 

 Tuy về sau, chính quyền Mao Trạch Đông đ~ kiểm so|t được sự  ho{nh  h{nh của Hồng Vệ 

 Binh, C|ch Mạng Văn Hóa thật sự chỉ chấm dứt v{o năm 1976 sau khi Mao Trạch Đông chết 

 v{  t}n  chủ  tịch  Hoa  Quốc  Phong  hạ  bệ  Tứ  Nh}n  Bang  (Giang  Thanh,  Vương  Hồng  Văn, 

 Trương Xu}n Kiều, v{ Diêu Văn Nguyên), tức bốn tên hung thần thừa cơ kéo bè kéo đảng 

 khuấy n|t tình hình chính trị tại Hoa Lục bấy giờ. 

13 Tập 07 

2 



Viết chú giải cũng chẳng dễ dàng! Sau khi viết xong, không vừa ý lại sửa chữa, đến 

cuối cùng khi đã sửa chữa hoàn chỉnh, tôi đã kể với quý vị, lúc ấy cuốn sách này chỉ 

được in bằng ronéo. Nói chung, những người trẻ tuổi hiện nay chẳng biết in ronéo là gì, 

người năm sáu mươi tuổi chắc chắn biết. Chất liệu rất kém cỏi, in bằng ronéo, chữ in ra 

không rõ ràng. Tôi tin bản do cụ đem sang Mỹ tặng cho tôi, phải là bản in ronéo rõ ràng 

nhất,  tốt  nhất,  cụ tặng  cho  tôi  một  quyển.  Sau  khi  tôi  đọc  xong  một  lượt,  hết  sức  vui 

thích, vô cùng bội phục, rốt cuộc kinh Vô Lượng Thọ có một bản chú giải hay như thế, 

đúng là khó có! Tôi bèn thỉnh giáo lão nhân gia: “Cụ có giữ bản quyền hay không?” Cụ 

bảo: “Không giữ bản quyền!” Không giữ bản quyền thì tôi bèn in lại. Do vậy, tại Đài 

Loan, tôi in lần đầu một vạn cuốn, in thành một quyển đóng bìa cứng. Bản của cụ vốn là 

bốn cuốn, in thành bốn cuốn, chúng tôi đổi thành một cuốn đóng bìa cứng, chính là bản 

hiện thời quý vị đang cầm trên tay. Bản này đã được in mấy lượt; bản gốc chúng tôi dùng 

để in một vạn cuốn nay vẫn rất dễ tìm thấy, nguyên bản ở phía trước có rất nhiều ảnh 

chụp, có hình lão pháp sư Huệ Minh chứng minh cho cụ Hạ Liên Cư, tôi đều đem in ở 

đầu sách. Tinh thần ấy khó có lắm! 

 “Dĩ thử thân tâm, cúng dường Tam Bảo, bế môn tạ khách, toàn lực chú kinh”  (Đem 

thân tâm này cúng dường Tam Bảo, đóng cửa, không tiếp khách, dốc toàn lực chú giải 

kinh),  không  gặp  ai,  đem  hết  thảy  tinh  lực,  thời  gian,  tinh  thần  dồn  vào  việc  chú  giải 

kinh. Chú giải kinh phải sưu tập tài liệu tham khảo, khó có lắm! Tôi cho rằng cụ được 

Phật, Bồ Tát che chở, gia trì; hễ cụ nghĩ phải cần những tài liệu nào, đều có người tặng 

cho. Tôi từng xem những tài liệu trong thư phòng của cụ, tôi cũng phải than là quá tuyệt 

diệu, đúng là chẳng dễ dàng, từ đâu mà tìm được nhiều thứ như thế? Âm thầm được oai 

thần gia trì, những tài liệu cụ cần đều có thể tìm được.  “Ký báo tiên sư kỵ thập phương 

 tam thế thượng sư Tam Bảo, dữ pháp giới chúng sanh chi thâm ân ư vạn nhất”  (mong 

báo một phần trong muôn phần ơn sâu của tiên sư, mười phương ba đời thượng sư, Tam 

Bảo  và  pháp giới  chúng  sanh).  Chân  thành,  thanh  tịnh,  từ  bi,  tâm  báo  ân,  trên báo  ơn 

Phật, báo ơn thầy, dưới báo đáp ơn của hết thảy chúng sanh và pháp giới chúng sanh. 

Đọc đến chỗ này, chúng ta phải biết cảm ơn, cụ viết bộ sách này khổ cực quá! Vì ai mà 

viết? Nay chúng ta có được quyển sách này thì cụ vì tôi mà viết, quý vị có được một 

quyển sách này tức là cụ đã vì quý vị mà viết, thật đấy, chẳng giả đâu! Quý vị đã có, có 

thể  đọc hiểu bản  chú  giải  này,  đoạn  nghi hoặc,  buông xuống tạp niệm,  nhất tâm  niệm 

Phật, tương lai vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, ai tiếp dẫn? Hoàng lão cư sĩ tiếp 

dẫn, quý vị mới hiểu công đức to lớn này! 

Chúng tôi thiếu trí huệ, không có năng lực này, viết không được, bèn phát tâm; hiện 

thời ấn hành lưu thông thuận tiện lắm. Đây chính là chúng ta báo đáp một phần trong 

muôn phần ân đức của lão nhân gia, tuyên truyền bản chú giải của cụ. Trên thế giới này, 

càng có nhiều bản này càng tốt, vì sao? Trong kinh này, đức Phật đã nói, trong tương lai, 

đến lúc Phật pháp bị diệt, tức là vào chín ngàn năm sau, Phật pháp bị diệt trên thế gian 

Tập 07  133 



này, kinh Vô Lượng Thọ bị diệt cuối cùng. Sau khi hết thảy các kinh bị diệt, kinh Vô 

Lượng Thọ còn tồn tại trên thế gian này một trăm năm. Một trăm năm sau đó, kinh Vô 

Lượng Thọ cũng chẳng còn, hãy còn một câu “Nam-mô A Di Đà Phật”. Gặp được danh 

hiệu này cũng là có duyên phận đặc biệt, có thể đắc độ. Pháp môn chẳng thể nghĩ bàn! 

Đức Thế Tôn nhiều lần tuyên giảng chẳng thể nghĩ bàn, phiên dịch chẳng thể nghĩ bàn, 

hội tập  chẳng  thể nghĩ  bàn,  chú giải cũng  chẳng  thể nghĩ bàn.  Chúng  ta  y  giáo phụng 

hành, chính mình được lợi ích; bản thân ta được lợi ích, mà cũng sẽ ảnh hưởng tới người 

khác, người ta thấy quý vị như thế sẽ bị cảm động, tự nhiên học theo quý vị. Do vậy, quý 

vị tự hành là hóa tha. Huống chi, nếu quý vị có thể giảng giải, diễn nói cho người khác, 

đây là tài liệu tham khảo để quý vị diễn thuyết, quý vị có thể ấn hành lưu thông. 

Hiện thời, khoa học kỹ thuật phát triển, chúng ta học Phật cũng phải vận dụng linh 

hoạt. Quý vị đem  một quyển sách to như vậy tặng cho người khác, người ta vừa nhìn 

thấy:  “Dày  quá!  Tôi  không  có  thời  gian  đọc!”  Thật  đấy,  chẳng  giả  đâu!  Tuyên  dương 

Tịnh Tông, quả thật là trong thời đại hiện tại, so với bất cứ tông nào khác cũng dường 

như thuận lợi, hưng vượng hơn, do nguyên nhân nào? Đắc lực nhờ công cụ khoa học kỹ 

thuật! Chúng ta học tập ở đây, mười lần giảng diễn trong quá khứ, chúng ta có CD/DVD, 

có vệ  tinh,  có  Internet,  có  nhiều thứ  thuận  tiện  như  thế,  cho nên  tiếp  dẫn nhiều người 

hơn. Trong quá khứ không có, trong quá khứ phải nhờ vào sách, số lượng sách ít ỏi, lại 

còn  phải  phụ  thuộc  vào  người  đọc,  người  ta  không  đọc  thì  làm  gì  được  nữa?  Đĩa 

CD/DVD lưu thông với số lượng lớn. Hiện thời, khoa học ngày càng tiến bộ, lúc ban đầu 

chúng tôi giảng kinh, một đĩa CD chỉ thâu được một giờ. Lần giảng tại Tân Gia Ba, được 

lưu thông tại Trung Quốc Đại Lục là sáu mươi đĩa CD, chẳng ít! Hiện tại thì sao? Hiện 

thời chừng hai đĩa, [từ sáu mươi đĩa] biến thành hai đĩa, ngày càng tiến bộ. Tôi tin là sau 

đôi ba năm nữa, một đĩa sẽ thâu được sáu mươi giờ, đối với mọi người, học tập quá thuận 

tiện. Tôi còn đề xướng đọc tụng kinh Vô Lượng Thọ, quý vị không muốn đọc bản này, 

bèn mở TV sẽ có tiết mục đọc tụng. Trong phần đọc tụng ấy có kinh văn, có âm thanh, 

nhưng không có hình ảnh ai cả! Có kinh văn, có âm thanh đọc tụng, giúp đỡ quý vị! Lần 

này, chúng tôi giảng Diễn Nghĩa, hoàn toàn giảng bản chú giải của cụ Hoàng Niệm Tổ 

nhằm báo ân cụ. Lão nhân gia tuổi già nhọc nhằn như vậy, chính mắt tôi thấy, chớ nên 

phụ bạc cụ! Chúng ta có thể làm thành đĩa CD/DVD, mà cũng có thể ghi thành văn tự để 

đọc tụng. Có văn tự, có giảng giải, không cần phải có hình ảnh con người. Đây là nói về 

nhân duyên lão cư sĩ chú giải kinh. 

Tiếp theo đó là giới thiệu kinh này khế Lý, khế cơ, khó có nhất.  “Phục dĩ bổn kinh 

 chi thù thắng tại ư khế Lý, khế cơ”  (lại nữa, kinh này vốn thù thắng ở chỗ khế Lý, khế 

cơ). Lý là gì? Lý là tự tánh. Huệ Năng đại sư là người Trung Quốc, chúng ta nói tới Ngài 

là một nhân vật đặc biệt thân thiết, nhất là đối với người Quảng Đông, chúng ta đang ở 

địa bàn tỉnh Quảng Đông, đặc biệt thân thiết! Lão nhân gia khai ngộ khi chưa tròn hai 

13 Tập 07 

4 



mươi bốn tuổi. Chúng ta gọi Ngài là “lão nhân gia”, vì Ngài có đức hạnh; thật ra, Ngài 

chưa già, hai mươi bốn tuổi mà! Khi khai ngộ, Ngài đã nói năm câu, hai mươi chữ:  “Hà 

 kỳ tự tánh” , [nghĩa là] không ngờ tự tánh, tự tánh như thế nào?  “Bổn tự thanh tịnh”  (vốn 

tự  thanh  tịnh),  đây  là  câu  đầu  tiên;   “bổn  bất  sanh  diệt”  là  câu  thứ  hai,  “bổn  tự  cụ 

 túc”  (vốn  tự  đầy  đủ),  “cụ  túc”  là  như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” , vốn tự trọn 

đủ,  “cụ túc”  là trí huệ viên mãn, đức năng viên mãn, tướng hảo viên mãn, đấy là những 

thứ có trong tự tánh.  “Bổn vô dao động, năng sanh vạn pháp”  (vốn chẳng lay động, có 

thể sanh ra vạn pháp). Có thể sanh ra vạn pháp là có thể hiện vũ trụ, có thể hiện vạn vật. 

Ta do đâu mà có? Do tự tánh biến hiện! Vì thế, [tự tánh] có thể sanh, có thể hiện, có thể 

biến; hết thảy vạn pháp là cái được sanh, cái được hiện, cái được biến. Cái có thể sanh là 

Lý, cái được sanh chính là Sự; Khế Lý! Tự tánh vốn sẵn có trí huệ Bát Nhã, tự tánh vốn 

sẵn có đức năng, đấy là Lý.  “Cơ”  (機) là nói về chúng sanh, về đối tượng, tức đối tượng 

của bộ kinh này, [nghĩa là] ai có thể học? Bất cứ ai cũng đều có thể học, thích hợp khắp 

ba căn thượng, trung, hạ, lợi căn lẫn độn căn đều thâu tóm toàn bộ. Hai đoạn tiếp theo 

đây sẽ nói về vấn đề này. 

Trước hết, nói về Lý,  “Lý giả, Thật Tế Lý Thể, diệc tức Chân Như Thật Tướng, chân 

 thật chi bổn tế dã”  (Lý là Thật Tế Lý Thể, cũng tức là Chân Như Thật Tướng, là gốc rễ 

chân thật). Câu này giảng về Lý. Lý là gì? Tôi vừa mới trình bày một cách dễ hiểu cùng 

quý  vị,  [những  ý  nghĩa  ấy]  hoàn  toàn  giống  với  ba  câu  nói  [của  cụ  Hoàng]  ở  nơi 

đây.  “Thật”  (實) là chân thật,  “Thật Tế”  (實際) là quyết định chẳng giả, nó là Lý Thể, 

còn gọi là Tự Tánh, tức là cái được gọi là Năng Sanh, Năng Hiện, Năng Biến (cái có thể 

sanh, hiện, biến). Lý ở nơi đâu? Không chỗ nào chẳng tồn tại, không lúc nào chẳng tồn 

tại. Nó chẳng phải là tinh thần, mà cũng chẳng phải là vật chất, nó không có hình tướng, 

sáu căn chẳng thể tiếp xúc được, chúng ta không thể tưởng tượng được. Hễ quý vị suy 

tưởng là trật mất rồi! Đến khi quý vị điều gì cũng không suy tưởng nữa, nó bèn hiện tiền. 

Vì vậy, trong kinh Phật thường gọi chuyện này là  “chẳng thể nghĩ bàn” , [nghĩa là] quý 

vị chẳng thể tưởng, mà cũng chẳng thể nói, nói không được! Nó còn được gọi là Chân 

Như Thật Tướng, Thật Tướng là chân tướng, Chân Thật Bản Tế, nói theo cách bây giờ, 

trong Triết Học gọi bản thể chân thật là Bản Thể Luận (Ontology). Trong Triết Học, cho 

đến hiện thời vẫn chưa thể giảng rõ khái niệm “bản thể” (noumenon) này, chưa thể luận 

định chắc chắn, nhưng trong Phật pháp đã giảng rõ ràng, minh bạch, chẳng có mảy may 

nào mơ hồ. Vì sao? Nhiều người đã chứng đắc. Thích Ca Mâu Ni Phật chứng đắc đầu 

tiên dưới cội Bồ Đề. Trong số các học trò [của Ngài], cũng có nhiều vị chứng đắc, chứng 

đắc bèn gọi là  “thành Phật” . Tại Trung Quốc, lịch đại tổ sư đại đức thật sự chứng đắc 

cảnh giới này có đến mấy ngàn vị. Trong Truyền Đăng Lục của Thiền Tông, có một ngàn 

bảy trăm công án, đấy chính là có tới một ngàn bảy trăm người chứng đắc, chẳng phải là 

một người. Ngoài ra, còn có Giáo Hạ, “đại khai viên giải” cũng là cảnh giới này. Tịnh Độ 

Tập 07  135 



Tông niệm đến Lý nhất tâm bất loạn cũng là cảnh giới này. Lý nhất tâm bất loạn là minh 

tâm kiến tánh. Vì thế, chuyện này chẳng giả. Sau khi chứng đắc, quý vị để các Ngài trình 

bày, tức là để cho mỗi một vị đã chứng đắc giải thích [cảnh giới chứng đắc, sẽ thấy] ý 

nghĩa tương đồng, đại đồng tiểu dị, tuy lời lẽ không hoàn toàn giống, nhưng ý nghĩa hoàn 

toàn như nhau. Chuyện này chẳng phải giả, mà là hội đủ tinh thần khoa học trong ấy. Họ 

không cần tới các dụng cụ khoa học để cầu chứng đắc, họ dùng công phu Thiền Định. 

Thiền  Định  là  gì?  Buông  xuống!  Buông  vọng  tưởng  xuống,  buông  phân  biệt  xuống, 

buông chấp trước xuống, bèn chứng đắc. 

Trên thực tế, chúng ta và hết thảy chư Phật Như Lai chẳng khác gì nhau. Vì thế, trong 

kinh Hoa Nghiêm, đức Thế Tôn thường nói:  “Hết thảy chúng sanh vốn là Phật” , lời này 

là thật, chẳng giả tí nào! Nay vì sao biến thành như vậy? Mê rồi, mê mất tự tánh, trọn 

chẳng phải là tự tánh không có, tự tánh vẫn tồn tại, nhưng quý vị đã mê rồi! Trong kinh 

Lăng Nghiêm có một tỷ dụ rất hay:  “Diễn Nhã Đạt Đa, mê đầu nhận ảnh”  (chàng Diễn 

Nhã Đạt Đa soi gương, thấy đầu mình chiếu trong gương bèn mê cuồng), đức Phật đã kể 

chuyện này. Nói rõ điều gì? Nói rõ phàm phu chúng ta mê  mất nơi hình dáng của Tự 

Tánh.  Nếu dựa  theo  kinh  Phật  để kể  câu  chuyện  này  mà  chúng  ta vẫn  chưa  hiểu  lắm, 

chúng tôi còn có một câu chuyện dễ hiểu hơn mà vẫn có cùng ý nghĩa. Thuở chúng tôi 

còn là học trò, nhằm lúc người Nhật gây chiến, trong thời gian kháng chiến, học trò Tiểu 

Học lớp lớn, tức lớp Năm, lớp Sáu, phải học chương trình huấn luyện quân sự, có môn 

học ấy, đến bậc Trung Học càng chẳng cần phải nói nữa! Đây là một môn học rất quan 

trọng. Trong huấn luyện quân sự có tập hợp khẩn cấp, hạn định trong ba phút phải trang 

phục chỉnh tề phải đến thao trường tập hợp, thường có chuyện  “Diễn Nhã Đạt Đa, mê 

 đầu nhận ảnh”  xảy ra. Khẩn cấp tập hợp khiến mọi người bối rối, căng thẳng. Hễ căng 

thẳng bèn mê, mũ đã đội ngay ngắn trên đầu, mặc trang phục chỉnh tề ra ngoài tập hợp, 

tìm  khắp  nơi,  hỏi  người  khác,  hỏi  bạn  học:  “Bạn  có  thấy  cái  mũ  của  tôi  hay  không?” 

Hoang mang tở mở đi kiếm mũ, mê rồi! Bạn học liền chỉ: “Chẳng phải bạn đang đội mũ 

trên đầu đó sao?” Sờ thử, quả nhiên mũ ở trên đầu! Có mất hay chăng? Không mất, mà là 

mê rồi! Đức Phật nêu tỷ dụ này nhằm bảo chúng ta: Tự tánh của chúng ta và tự tánh của 

Phật chẳng khác, nay có tồn tại hay không? Tồn tại! Vì sao tìm không được? Mê rồi! Khi 

nào  giác  ngộ,  quý  vị  liền  được  gọi  là  Phật.  Khi  quý  vị  đang  mê  thì  gọi  là  phàm  phu. 

Giống như lúc tập hợp khẩn cấp, đúng là mũ đang đội trên đầu mà chính mình không 

biết, tìm khắp nơi, tình huống như vậy đó! 

Trong kinh điển, thường thấy ba danh từ này, rất khó giải thích, coi từ từ sau này sẽ 

hiểu. Tâm quý vị càng thanh tịnh, càng hiểu sâu hơn. Hời hợt, bộp chộp là chướng ngại 

lớn nhất trong sự học tập của chúng ta. Nếu không diệt trừ hời hợt, bộp chộp, sẽ vĩnh 

viễn không thể thấu hiểu. Cái mà quý vị có thể học được chỉ là ngôn từ! Ngôn từ là bề 

ngoài, là văn tự, danh tướng, quý vị học những thứ này, không có cách nào nhận biết đạo 

13 Tập 07 

6 



lý chân thật. Tâm quý vị càng thanh tịnh, càng hiểu sâu; đến khi tâm bình đẳng hiển hiện, 

gần như là chưa khai ngộ thì cũng mấp mé khai ngộ! Thanh tịnh là Kiến Tư phiền não 

mỏng nhẹ. Đoạn Kiến Tư phiền não, tâm thanh tịnh thật sự hiện tiền; Trần Sa phiền não 

đoạn rồi, tâm bình đẳng hiện tiền. Tâm chúng ta bất bình đẳng thì làm gì được? Vì sao 

chẳng bình đẳng? Có Ngã! Có Ngã sẽ chẳng bình đẳng; nói chung, [sẽ nghĩ] ta giỏi hơn 

người khác một chút, đó là ngạo mạn. Chư vị phải biết: Hễ có Ngã, bèn có ngạo mạn, 

quý vị chẳng thừa nhận cũng không được! Đức Phật nói rất hay, vì sao? Quý vị có Ngã là 

có Mạt Na Thức, bốn đại phiền não thường phụ thuộc Mạt Na Thức. Bắt đầu có từ khi 

nào?  Trong  pháp  Đại  Thừa,  có  một  câu  mà  hết  thảy  mọi  người  đều  biết:  “Phụ  mẫu  vị 

 sanh tiền bản lai diện mục”  (diện mạo vốn có trước khi được cha mẹ sanh ra). Đó chính 

là Ngã, chẳng phải là được cha mẹ sanh ra rồi mới có Ngã. Trước khi được cha mẹ sanh 

ra đã có Ngã. Người bình thường chúng ta gọi Ngã là  “linh hồn” . Nói theo Phật pháp, 

không gọi là linh hồn, mà gọi là  “linh tánh” . Kẻ ấy có Ngã Chấp hay không? Có! Có 

Ngã Chấp thì gọi là “linh hồn”, không có Ngã Chấp sẽ gọi là “linh tánh”. Vì sao? Không 

gian hoạt động của kẻ ấy không ra khỏi lục đạo luân hồi, kẻ ấy chuyển vần trong lục đạo, 

không thoát ra được. Vì sao? Mê rồi! Nếu kẻ ấy giác ngộ, sẽ vượt thoát lục đạo; chẳng 

gọi là “linh hồn” nữa, mà gọi là “linh tánh”, hoạt động trong không gian lớn hơn, không 

gian hoạt động của kẻ ấy là mười pháp giới. Vì sao kẻ ấy vẫn chưa vượt thoát mười pháp 

giới? Còn có khởi tâm động niệm, do chưa phá vô minh. Sau khi phá vô minh, danh từ 

“linh tánh” cũng chẳng còn, mà gọi là “tự tánh”, đã trở về nguồn, tức là trở về tự tánh. 

Khi ấy gọi là gì? Gọi là Phật, chân Phật, chẳng phải giả Phật. Một thứ mà có tới ba danh 

từ (linh hồn, linh tánh, tự tánh), một mà ba, ba mà một! 

Như  vậy  thì  chúng  ta  chỉ  cần  một niệm  bị  mê, hễ  mê  thì tự  tánh  của  chúng ta biến 

thành A Lại Da Thức. Trong ba tế  tướng của A Lại Da Thức, Chuyển Tướng chính là 

Mạt Na Thức. Cái đầu tiên trong Mạt Na Thức là Ngã Kiến. Ngã Kiến là chấp trước có 

Ngã. Lấy gì làm Ngã? Chấp trước một phần của A Lại Da Thức, nói theo kiểu bây giờ sẽ 

là “một phần năng lượng”, mọi người dễ hiểu hơn. Nói theo danh từ hiện tại là một phần 

vật chất, có lẽ chúng ta không nói “năng lượng”, mà nói rõ ràng hơn một chút là “một 

phần thông tin”. Mạt Na là thông tin34[5], A Lại Da là năng lượng, tướng cảnh giới là 



 34[5]  Nguyên  văn  “tín  tức”  (信息 ).  Đ}y  l{  c|ch  người  Hoa  dịch  chữ  Information.  Theo Wikipedia, Information hiểu theo nghĩa hạn chế nhất sẽ l{ tập hợp c|c thông điệp chứa đựng 

 c|c ký hiệu được sắp xếp theo một trình tự nhất định, có thể th}u nhận hoặc chuyển tải. Theo 

 nghĩa rộng, Information l{ bất cứ sự kiện n{o có thể ảnh hưởng đến trạng th|i của một hệ 

 thống. Nó có thể bao gồm tất cả những ý nghĩa như dữ liệu, điều kiện hạn chế, kiến thức, 

 những hướng dẫn, nh}n tố kích thích tinh thần, mô thức, sự tiếp nhận v.v..  Chúng tôi tạm 

 dịch Information th{nh “thông tin” theo c|ch dịch phổ biến hiện thời tuy vẫn không cảm thấy 

 thỏa đ|ng lắm. 

Tập 07  137 



vật chất. Theo khoa học hiện đại, trong vũ trụ chỉ có ba thứ là năng lượng, vật chất, và 

thông tin. Ba tế tướng của A Lại Da (chuyển tướng, vô minh nghiệp tướng và cảnh giới 

tướng) có cùng một ý nghĩa [với năng lượng, vật chất và thông tin trong cách diễn giải 

của khoa học], nhưng họ (các khoa học gia) giảng không rõ ràng lắm. Vật chất do đâu mà 

có? Thông tin do đâu mà có? Năng lượng do đâu mà có? Họ chẳng nói được! Trong Phật 

pháp nói đến Nhất Thể, đó chính là Tự Tánh. Khi chẳng mê là nhất thể, quý vị chẳng thể 

chia ra phần nào là năng lượng, phần nào là vật chất, phần nào là thông tin, chia không 

được! Đấy chính là [ý nghĩa của] câu nói thứ ba của Huệ Năng đại sư:  “Hà kỳ tự tánh, 

 bổn tự cụ túc”  (nào ngờ tự tánh vốn tự trọn đủ), nó có, nhưng chẳng hiện. Khi nó hiển 

hiện, tức là có duyên phận, tức là một niệm vọng động, khởi lên một niệm, nó bèn hiện, 

có thể sanh vạn pháp. Có thể sanh vạn pháp thì ta là chánh báo, hoàn cảnh là y báo. Y 

báo  và  chánh  báo  đồng  thời  khởi  lên,  không  có  trước  sau.  Trong  sách  Hoàn  Nguyên 

Quán đã giảng chuyện này rất rõ ràng, từ nhất thể khởi ra nhị dụng. Nhị dụng gồm: 

- Một là chánh báo của chúng ta, Ngã xuất hiện. 

- Thứ kia là hoàn cảnh sống xuất hiện; đó là vũ trụ. 

Đối với chuyện này, khoa học lẫn Triết Học hiện đại đều chưa thể nói rõ ràng. Trong 

kinh Phật từ ba ngàn năm trước đã giảng rõ ràng dường ấy! Hết sức đáng tiếc là các nhà 

khoa học thiếu phước báo, chưa đọc kinh Phật. Nếu họ xem kinh Phật, tôi tin là những 

người đó rất thông minh, cảnh giới của họ nhất định sẽ được nâng cao trên một mức độ 

rộng lớn. Vì sao nói quý vị có phiền não? Mạt Na Thức có Ngã Kiến, dính dáng Ngã Ái. 

Ngã Ái là tham, ngã mạn. Ngã mạn là sân khuể, ngã mạn và sân khuể dính liền, ta bèn si. 

Do vậy, Ngã Kiến, Ngã Ái, ngã mạn, và ngu si, bốn đại phiền não thường nương theo 

[Mạt Na Thức]. Lẽ nào quý vị chẳng ngạo mạn? Ngạo mạn là bẩm sinh, tự nhiên có! Một 

niệm  bất  giác  bèn  mê,  mê  rồi  bèn  sanh  ra  hiện  tượng  này,  chứ  trong  Thật  Tế  Lý  Thể 

không có hiện tượng này, Thật Tế Lý Thể hiện ra những hình tướng nào? Trí huệ, đức 

năng, tướng hảo. Một niệm dấy lên sẽ mê, biến thành tham, sân, si; thông tin ấy bèn phát 

sanh. 

Thật  Tướng  Lý  Thể  còn  gọi  là  Chân  Như  Thật  Tướng,  Chân  là  nói  về  Thể,  có  thể 

sanh.  [Chân]  là  cái  bản  thể  có  thể  sanh,  có  thể  hiện.  “Như”  là  nói  về  tướng,  tức  hiện 

tướng  (tướng  được  biến  hiện).  Hiện  tướng  là  tướng  được  biến  hiện  từ  bản  thể.  Hiện 

tướng và Thể chẳng tách rời; cho nên nói  “Tánh Tướng bất nhị” . Điều này cũng chẳng 

dễ hiểu. Xưa nay, tổ sư đại đức, trong kinh Phật cũng có nói, thường dùng vàng và các 

vật chế bằng vàng để làm tỷ dụ, đem vàng ví với Thể. Đúng vậy! Vàng làm thành các 

món đồ; đó gọi là Như. Vì sao gọi là Như? Nó là vàng. Quý vị nói xem: Đem vàng ròng 

làm thành tràng hạt. Tràng hạt ấy có phải là vàng hay không? Là vàng! Đem vàng làm 

thành  nhẫn,  làm  vòng  đeo  tay,  làm  thành  chén  trà,  đều  có  thể  làm  được.  Do  vậy 

13 Tập 07 

8 



nói:  “Tướng  cũng  như  Tánh,  Tánh  cũng  như  Tướng,  Tánh  và  Tướng  chẳng  hai” .  Từ 

Tướng, quý vị thấy được vàng, tức là quý vị thật sự biết giá trị. Nếu quý vị chẳng biết giá 

trị, sẽ tách rời vàng và những món đồ này. Tôi để cho quý vị chọn lấy vàng, quý vị nhìn 

vào hết thảy những món đồ này:  “Không có, ở đây không có vàng!” Vòng đeo tay có 

phải là vàng hay không? Cái chén có phải là vàng hay không? Cái tô có phải là vàng hay 

không? Toàn là vàng làm thành. Bảo quý vị lấy vàng ra, quý vị tìm không được, đó là gì? 

Mê rồi! Mê mất tự tánh. Hễ ngộ, [bảo quý vị] lấy vàng ra, bèn thuận tay cầm lấy, thứ gì 

cũng đều  là vàng!  Do  vậy,  Tánh  -  Tướng  chẳng hai!  Tánh  không  có  hình  tượng  được 

biến hiện (hiện tướng), tuy nó hiện ra hình tượng, nhưng Tướng là huyễn tướng, chẳng 

thật! Vì thế, trong giáo pháp Đại Thừa thường nói:  “Vạn pháp đều là không, trọn chẳng 

 thể được” .  Đó là thật.  Kinh  Kim  Cang nói:  “Phàm  những  gì có hình  tướng  đều là  hư 

 vọng” ,  “hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng” , đều là nói lời thật với quý 

vị. Đấy là Chân Như. 

Thật  Tướng:  Thật  Tướng  là  chân  tướng.  Quý  vị  phải  nhận  biết  chân  tướng.  Chân 

tướng là gì? Trong Tướng có Tánh, Tánh và Tướng không tách rời, thật đấy! Tánh không 

thể được, mà Tướng cũng không thể được. Nếu Tánh đã là không thể được, làm sao có 

thể đạt được Tướng ? Do vậy, trong một bộ Đại Bát Nhã sáu trăm quyển, đức Phật giảng 

điều gì? Chính là giảng  “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”  (hết 

thảy các pháp vô sở hữu, rốt ráo không, không thể được). Hiện tại, phiền não của chúng 

ta từ đâu mà sanh? Đã là “chẳng thể được” mà cứ nhất định muốn đạt được, chẳng phải 

là quý vị đã tự chuốc phiền đó sao? Khổ não không có bờ mé. Hễ giác ngộ, khổ não bèn 

chẳng còn nữa; đã hiểu rõ chân tướng, chẳng còn chấp trước, chẳng còn dấy vọng tưởng. 

Thọ, Tưởng, Hành, Thức đều không thể được, đều là giả. Thọ, Tưởng, Hành, Thức do 

đâu mà có? Do tự tánh mà có. Tự tánh có bốn tịnh đức “thấy, nghe, hay, biết”, chúng là 

thật.  Sau  khi  mê,  từ  “thấy,  nghe,  hay,  biết”  sẽ  biến  thành  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức. 

Chúng ta gọi Thọ, Tưởng, Hành, Thức là “tâm lý”. Tâm lý là giả, chẳng thật. Chân tâm là 

thanh tịnh; “thanh tịnh, bình đẳng, giác”. Đó là chân tâm. Vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước nhất định là vọng tâm. 

Trong kinh nói  “huệ dĩ chân thật chi lợi” ,  “huệ”  (惠) là ban tặng. Chư Phật Như Lai, 

Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật trong bộ kinh này đã ban cho chúng ta lợi ích chân thật, 

cho nên là thuần nhất chân thật. Bộ kinh này  “trụ chân thật huệ, khai hóa hiển thị chân 

 thật chi tế, huệ dĩ chân thật chi lợi, thuần nhất chân thật dã”  (trụ trong chân thật huệ, 

khai hóa, hiển thị Chân Thật Tế, ban cho lợi ích chân thật, thuần nhất chân thật). Đây là 

nói kinh này khế Lý; không chỉ khế Lý, mà còn khế Lý viên mãn.  “Hựu bổn kinh xưng vi 

 trung bổn Hoa Nghiêm Kinh”  (kinh này còn được gọi là kinh Hoa Nghiêm bản trung). 

Câu này do Bành Tế Thanh nói, ông ta là người sống trong thời Càn Long nhà Thanh 

trước  kia,  là  một  vị  đại  đức  trong  Phật  môn,  thông  Tông,  thông  Giáo,  Hiển  Mật  viên 

Tập 07  139 



dung, rất lỗi lạc. Ông ta nói: Kinh Vô Lượng Thọ chính là trung bổn Hoa Nghiêm. Nói 

cách khác, A Di Đà Kinh là tiểu bổn Hoa Nghiêm, Hoa Nghiêm Kinh là đại bổn A Di Đà 

Kinh. Một mà ba, ba nhưng một, kinh Hoa Nghiêm giảng tỉ mỉ, kinh Di Đà nói vắn tắt, 

thuận tiện cho khóa tụng. Vì thế, thuở trước, tôi giảng kinh thường khuyên những đồng 

học trẻ tuổi: Nếu thật sự muốn giảng giải thấu triệt Tịnh Độ ngũ kinh nhất luận, nhất định 

phải  học  Hoa  Nghiêm.  Hoa  Nghiêm  là  chú  giải  tỉ  mỉ  của  ngũ  kinh  nhất  luận,  là  một, 

không hai. 

Ở đây, cụ Niệm  Tổ dẫn câu nói này, cụ bảo:  “Kinh trung sở thuyên” , tức là những 

điều  được  trình  bày  trong  kinh  này,  “nhất  thiết  Sự  Lý,  tức  Hoa  Nghiêm  chi  Sự  Lý  vô 

 ngại, Sự Sự vô ngại chi Nhất Chân pháp giới”  (hết thảy Sự Lý chính là Nhất Chân pháp 

giới Sự Lý vô ngại, Sự Sự vô ngại trong kinh Hoa Nghiêm). Đây là nói rõ: Nội dung của 

kinh Vô Lượng Thọ và kinh Hoa Nghiêm chẳng khác nhau. Kinh Hoa Nghiêm nói tỉ mỉ, 

còn ở đây (tức kinh Vô Lượng Thọ) nói những điều giản yếu, tức là nói đơn giản, chú 

trọng những chỗ quan trọng, mấu chốt. Sau khi đọc bộ kinh này, tôi chẳng  giảng kinh 

Hoa Nghiêm nữa. Tôi thuở trẻ học kinh giáo, trong những kinh được thầy Phương Đông 

Mỹ tiên sinh giới thiệu cho tôi đọc có kinh Hoa Nghiêm. Hơn nữa, thầy hết sức coi trọng 

kinh Hoa Nghiêm. Thầy yêu thích, tiên sinh Phương Đông Mỹ ưa thích bộ kinh này, đặc 

biệt giới thiệu với tôi, giới thiệu bản chú giải của Thanh Lương đại sư, có lý lắm. Tôi nhớ 

lúc Hoằng Nhất đại sư tại thế, giới thiệu kinh giáo Đại Thừa cho những phần tử tri thức 

học tập, Ngài cũng giới thiệu bản chú sớ kinh Hoa Nghiêm của Thanh Lương đại sư. Sau 

khi tiếp xúc, nếu quý vị kiên nhẫn thâm nhập, sẽ có pháp hỷ sung mãn, có thể thụ dụng, 

nhưng kinh này quá dài! Trước kia, Hoàng lão cư sĩ vào đầu thập niên sáu mươi [chuẩn 

bị chú giải kinh Vô Lượng Thọ], vào đầu thập niên sáu mươi, tôi cũng bắt đầu giảng kinh 

Hoa Nghiêm, cũng giảng suốt mười mấy năm, chỉ giảng được phân nửa. Sau này, giảng 

kinh  Vô  Lượng  Thọ,  giảng  rất  hoan  hỷ.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  là  trung  bổn  Hoa 

Nghiêm, tôi chẳng cần phải giảng Hoa Nghiêm nữa. Chính mình đọc kinh Hoa Nghiêm 

là được rồi. Vì thế, ngưng lại [không giảng nữa]. Tôi cũng thật sự từ kinh Hoa Nghiêm 

mà nhận thức Tịnh Độ, chết sạch so đo, khăng khăng tu học pháp môn này. Chuyện này 

trong các buổi giảng trước đây, tôi đã từng thưa bày cùng quý vị. 

Giảng kinh Hoa Nghiêm lần này là nhân duyên đặc thù, do có ba người khải thỉnh. 

Người thứ nhất là pháp sư Khai Tâm ở Đài Loan, Sư đã vãng sanh. Thuở trước, khi còn 

sống, mỗi lần gặp tôi, Sư đều khuyên tôi giảng kinh Hoa Nghiêm, bảo tôi: “Pháp sư Tịnh 

Không! Nếu thầy không giảng, sợ rằng sau này chẳng có ai giảng!” Không chỉ một lần, 

mỗi lần gặp mặt Sư đều nhắc nhở. Tôi rất cảm kích, nhưng hoàn chẳng động tâm. Lần 

thứ  hai  tại  Bắc  Kinh,  tôi  sang  thăm  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ,  lão  cư  sĩ  rất  nghiêm 

túc, cũng rất từ bi, thỉnh tôi giảng kinh Hoa Nghiêm. Tôi cũng rất cảm kích, cụ cũng nghĩ 

sau  này,  người  có  thể  giảng  bộ  kinh  này  không  nhiều  lắm,  nhưng  tôi  vẫn  chẳng  động 

14 Tập 07 

0 



tâm. Lần thứ ba là khi Hàn Quán Trưởng của Hoa Tạng Đồ Thư Quán bệnh nặng, trên 

thực tế là hai hôm trước khi bà ta vãng sanh, đã hết sức khẩn thiết yêu cầu tôi giảng kinh 

Hoa Nghiêm một lần, giảng hoàn chỉnh một lần, lưu một bộ băng thâu hình. Khi đó là 

băng video, còn chưa có CD, CD chưa phổ biến. Khi chiếu lên TV, vẫn phải dùng một 

cái  hộp  to  ngần  ấy  (VCR)  để  chạy  băng.  Bà  ta  mong  lưu lại một  bộ  băng  video hoàn 

chỉnh để người đời sau tham khảo. Do bà ta đang bệnh, bệnh nặng như vậy, nhằm an ủi 

bà, tôi liền nhận lời, tôi nói: “Được! Chờ bà lành bệnh, tôi sẽ giảng”. Hai ngày sau, bà ta 

vãng sanh. Ba lần [được khuyến thỉnh như vậy]. 

Sau khi lão nhân gia qua đời, chúng tôi rời Đài Loan sang Tân Gia Ba, giảng kinh tại 

Tân Gia Ba Cư Sĩ Lâm. Tôi và cư sĩ Lý Mộc Nguyên nói tới chuyện này. Cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên hết sức hoan hỷ, ông ta nói: “Tôi thay mặt ba người ấy khải thỉnh pháp sư!” Ông 

ta sốt sắng như vậy, được rồi! Lần này, chúng tôi khai giảng kinh Hoa Nghiêm tại Tân 

Gia Ba Cư Sĩ Lâm khai giảng, giảng nhiều năm như thế, giảng tới bốn ngàn giờ. Giảng 

được bao nhiêu? Đại khái là giảng được một phần năm của cả bản kinh. Như vậy thì để 

giảng viên mãn bộ kinh này theo phương pháp mà tôi đã dùng, đại khái cần bao nhiêu 

giờ? Hơn hai vạn giờ! Chắc chắn phải hơn hai vạn giờ. Tôi còn có thể sống lâu như thế 

hay  chăng?  Kinh  dài  mà  giảng  gọn  lại  thì  được,  hai,  ba  năm  cũng  có  thể  giảng  xong; 

nhưng con người hiện thời nghe kinh, càng chi tiết, càng thú vị. Theo phương pháp giảng 

kinh như cổ nhân, đừng nói tới thời xa xôi quá, ngay như phương pháp giảng kinh của 

thầy  tôi  là  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam,  người  bình  thường  trong  hiện  tại  sẽ  chẳng  dễ  tiếp 

nhận. Quá đơn giản, nghe không hiểu, đây là nói tới vấn đề khế cơ. Giảng cho người hiện 

đại, phải giảng thấu triệt, giảng rõ ràng, giảng minh bạch, họ thật sự nghe hiểu sẽ sanh 

tâm hoan hỷ. Đúng là khó khăn! 

Lần này tôi nói với các đồng học, tôi tạm thời ngưng kinh Hoa Nghiêm lại. Tôi nghĩ 

là ngừng một năm, trong thời gian một năm này, giảng minh bạch, rõ ràng bộ chú giải 

này. Vì sao? Đây là trung bổn Hoa Nghiêm. Hiện tại, cả thế giới, xã hội động loạn, tai 

nạn liên tiếp xảy ra. Trong tháng này, các đồng học có gởi cho tôi xem một tài liệu: Từ 

ngày mồng Bốn tháng Ba đến mồng Bảy tháng Tư, trong thời gian một tháng, khắp thế 

giới đã có mười một lần động đất từ cấp sáu trở lên. Vùng biển Ấn Ni (Indonesia) phát 

sanh sóng thần (tsunami), xảy ra liên tiếp như vậy, dày đặc như vậy. Nhiều đồng học đã 

xem phim “2012”. Bốn mươi, năm mươi năm qua tôi chẳng xem phim, chẳng coi TV, 

các đồng học một mực kéo tôi đi xem. Tôi coi xong, trở về bảo mọi người: Đây chẳng 

phải là ngẫu nhiên, phim được chiếu trên khắp thế giới, đối với người học Phật chúng ta 

mà nói, đây là một thứ cảm ứng, cõi trời đã cảnh cáo nhân loại. Nếu chẳng sám hối, nếu 

không quay đầu, chẳng thể đoạn ác tu thiện, sửa lỗi, đổi mới, sợ rằng tai nạn ấy sẽ là sự 

thật, chẳng giả! 

Tập 07  141 



Hai năm gần đây nhất, chúng ta làm Tam Thời Hệ Niệm Phật sự, tôi đề xướng làm 

bốn mươi chín ngày. Đang khi bắt đầu, trong hôm thứ nhất hay hôm thứ hai, trong đạo 

tràng có một đồng tu bị quỷ thần dựa thân, đến tìm tôi, tôi hỏi: “Chuyện gì?” Người ấy 

nói: “Thầy không biết đâu! Hiện thời, tai nạn rất nghiêm trọng [sẽ xảy ra] trong một thời 

gian  rất  dài”,  báo  cho  tôi  biết  mức  độ  nghiêm  trọng.  Tôi  nói:  “Ước  chừng  bao  lâu?” 

Người ấy nói: “Đại khái là từ ba năm đến năm năm”, thời gian dài như thế đó! Người ấy 

nói: “Phật sự bốn mươi chín ngày không đạt hiệu quả”. Tôi hỏi: “Làm sao mới có thể đạt 

được hiệu quả?” Người ấy đề nghị một trăm thất, tức là phải làm Hệ Niệm Phật sự bảy 

trăm ngày! Sau khi tôi nghe xong, tôi nói: “Được rồi! Ngươi hãy đi đi”. Sau đấy, tôi tìm 

lão hòa thượng Mãn Thành ở Thật Tế Thiền Tự35[6], Ngài cũng đã vãng sanh rồi, vãng sanh  vào  năm  ngoái.  Tôi  và  Ngài  thương  lượng.  Tôi  hỏi:  “Ý  lão  hòa  thượng  như  thế 

nào?” Lão hòa thượng đáp ứng ngay. Vì thế, tại Thật Tế Thiền Tự, lần đầu tiên làm một 

trăm thất, làm Hệ Niệm Phật Sự bảy trăm ngày là do quỷ thần nhập thân yêu cầu. Pháp 

hội này đến ngày Hai Mươi Lăm tháng Ba mới viên mãn, bảy trăm ngày! 

Hiện thời, tai nạn ngày càng nhiều, khi ấy, tôi ở Đài Loan để chữa răng, tôi bị bệnh 

nha chu36[7], tôi bảo pháp sư Ngộ Đạo, đạo tràng của thầy ấy ở Đài Bắc. Tôi nói: “Sau khi thầy trở về, hãy tổ chức Phật sự bảy trăm ngày tại Đài Bắc”. Pháp sư Ngộ Hạnh ở 

Đài Nam, tôi bảo: “Ông cũng làm Phật sự bảy trăm ngày tại Đài Nam. Tôi phối hợp với 

các ông bắt đầu giảng kinh Vô Lượng Thọ”. Bọn họ đều hoan hỷ. Tôi nói: “Chúng ta 

giảng bộ kinh này cõi âm lẫn dương gian đều được lợi, hy vọng đem công đức giảng kinh 

này hồi hướng cho hư không pháp giới, mong hóa giải tai nạn. Dẫu chẳng thể hóa giải, 

cũng khiến cho tai nạn giảm nhẹ, chậm xảy ra, chúng ta có thể tin tưởng điều này”. Đây 

là nhân duyên chúng tôi giảng kinh lần này. Chúng tôi mong muốn đem bộ kinh này do 

cụ Hạ đã tốn thời gian mười năm hội tập thành một bản tiêu chuẩn hoàn mỹ như vậy, cụ 

Hoàng Niệm Tổ không nề hà tuổi già, lắm bệnh, suốt ngày đêm không nghỉ ngơi để hoàn 

thành  trước  tác  này,  nếu  chúng  ta  không  nghiêm  túc  nỗ  lực  học  tập  kỹ  càng,  làm  sao 

xứng với hai vị lão nhân ấy? 

Do vậy, tôi bảo các đồng học, mọi người chúng ta hãy phát tâm. Thật sự muốn cứu 

vớt tai nạn này, có thể [cứu vớt] hay không? Câu trả lời là khẳng định! Nếu trên thế giới 



 35[6]  Thật Tế Thiền Tự thuộc huyện Lô Giang, tỉnh An Huy, nằm ở phía Đông Bắc rặng núi D~ 

 Phụ. Chùa do thiền sư Phục Hổ khai sơn v{o đời Đường. Chùa nhiều lần hưng thịnh rồi suy 

 vong, có lúc bỏ hoang. Chùa được x}y dựng lại v{o năm 1993. 

 36[7]  Nha chu gọi đầy đủ l{ nha chu viêm (periodontitis) l{ một bệnh viêm (inflamation) c|c mô quanh nướu v{ ch}n răng, khiến răng lỏng lẻo v{ rụng dần. Nếu không chữa trị, người 

 bệnh sẽ không còn c|i răng n{o. 

14 Tập 07 

2 



này, thật sự có một đạo tràng đúng pháp xuất hiện, trên cả địa cầu sẽ chẳng còn tai nạn! 

Đạo tràng gì vậy? Tăng đoàn. Tăng là gì? Tăng có nghĩa là Lục Hòa Kính, trong ấy có 

sáu điều kiện. Sáu chuyện ấy đều làm được [thì gọi là Tăng]. Bốn người trở lên ở cùng 

một  chỗ  tu  hành  thì  gọi  là  Chúng;  đây  là  một  đoàn  thể  tuân  thủ  giáo  huấn  của  đức 

Phật.  “Kiến  hòa  đồng  giải” ,  con  người  hiện  thời  gọi  là  “thành  lập  cộng  thức”  (hình 

thành một nhận thức chung). Chúng ta là những người cùng nhau tu học, tư tưởng nhất 

trí, kiến giải là nhất trí, chẳng mâu thuẫn, chẳng đối lập; đây là điều kiện trọng yếu nhất 

trong Lục Hòa. Thứ hai là  “giới hòa đồng tu” , mọi người ở cùng một chỗ nhất định phải 

giữ quy củ, quy củ là gì? Quy củ là giới luật. Thứ ba là  “thân hòa đồng trụ” , chúng ta ở 

cùng  một  chỗ.  “Khẩu  hòa  vô  tránh” ,  mọi  người  giữ  một  niềm  hòa  khí,  không  tranh 

cãi.  “Ý hòa đồng duyệt” , tu hành cùng một chỗ, sống cùng một chỗ, vui vẻ, pháp hỷ sung 

mãn. Điều cuối cùng là  “lợi hòa đồng quân” , cũng là đãi ngộ bình đẳng trong cuộc sống 

vật chất, không có người nào được ưu đãi [hơn người khác]. Đây là thuở Thích Ca Mâu 

Ni Phật tại thế, trong Tăng đoàn của Ngài có sáu quy củ đơn giản như thế. Tăng đoàn của 

Phật rất lớn, một ngàn hai trăm năm mươi lăm người; trong kinh chúng ta thường thấy: 

Người người đều tuân thủ sáu điều này. Nay có thể xuất hiện một Tăng  đoàn như thế, 

trong  kinh, đức  Phật  đã dạy  chúng  ta:  Hết  thảy  chư  Phật  hộ niệm,  hết thảy  thiên long 

thiện thần ủng hộ, nơi ấy sẽ không có tai nạn; nhưng Tăng đoàn như vậy [kiếm không 

ra]. Ba mươi năm trước, lần đầu tiên tôi đến Hương Cảng giảng kinh vào năm 1977, đã 

gặp pháp sư Tẩy Trần, chúng tôi hết sức hợp duyên, nói chuyện rất hợp. Sư cũng là một 

trong các vị lãnh tụ của Phật giáo Hương Cảng, Sư cũng vãng sanh từ mấy năm trước 

rồi! Tôi và Sư nói tới vấn đề này, tôi nói: “Chúng ta có thể phát tâm hay không? Tìm 

năm người xuất gia chí đồng đạo hợp, năm vị tỳ-kheo, chúng ta thi hành Lục Hòa Kính, 

thành  lập  Tăng  đoàn  này?”  Sư  nghe  xong  rất  hoan  hỷ.  Tôi  ở  Đài  Loan,  Sư  ở  Hương 

Cảng. Bàn bạc rất vui vẻ, nhưng không có cách nào thực hiện, chẳng dễ dàng! Đạo tràng 

hiện thời, hai người ở chung một chỗ thường cãi nhau, còn làm gì được nữa? Thật sự có 

thể xuất hiện Tăng đoàn này, thì nơi ấy, tai nạn sẽ bị hóa giải. Có ai thật sự chịu làm hay 

không? 

Làm thế nào mới có thể thực hiện? Đạt đến vô ngã sẽ thực hiện được! Khởi tâm động 

niệm nghĩ đến người khác. Nếu khởi tâm động niệm, ý niệm thứ nhất bèn nghĩ đến chính 

mình, sẽ không thể thực hiện được! Vào Phật môn, ải thứ nhất là phá Ngã Chấp. Trong 

Kiến Tư phiền não có năm món Kiến Hoặc, món đầu tiên là Thân Kiến, chấp chặt cái 

thân này là ta. Hết thảy đều vì cái thân ta mà suy nghĩ, hỏng rồi! Tự tư, tự lợi, tiếng tăm, 

lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần, tham, sân, si, mạn, toàn bộ dấy lên, làm sao có thể hòa hợp 

với người khác? Vì thế, đừng chấp trước thân này là ta nữa, đừng đối lập với người khác 

nữa. Không chỉ chẳng đối lập với người khác, mà trong hết thảy mọi sự đều chẳng đối 

lập, chẳng đối lập với vạn vật trong trời đất. Đó là phá Biên Kiến. Sau đấy, lại phá Thành 

Kiến. Chúng ta nói người nào đó thành kiến rất sâu, ta nghĩ như vậy. Ta cho là như vậy 

Tập 07  143 



thì sẽ không thể tu tùy hỷ công đức, sẽ không thể hằng thuận chúng sanh. Phải buông 

thành kiến xuống, quý vị mới có thể tu tùy hỷ công đức, mới có thể tu hằng thuận chúng 

sanh. Đấy mới là bước đầu để nhập Phật môn. Trong Tiểu Thừa là Tu Đà Hoàn, trong 

Đại Thừa là địa vị Sơ Tín Bồ Tát trong kinh Hoa Nghiêm. Tuy mới nhập môn, nhưng 

công đức ấy chẳng thể nghĩ bàn, cho nên được hết thảy chư Phật hộ niệm, quý vị thật sự 

là đệ tử của Phật, lẽ nào Phật chẳng quan tâm đến quý vị? Trời, rồng ủng hộ, quỷ thần 

tôn kính. Một Tăng đoàn như vậy xuất hiện, nơi ấy thật có phước! Có bốn năm người 

thật sự chịu làm [như vậy] hay chăng? Bỏ mình vì người, khởi tâm động niệm đều mong 

cho chánh pháp của Thích Ca Như Lai được tồn tại lâu dài, khởi tâm động niệm luôn vì 

hết thảy chúng sanh khổ nạn trong thế gian này, đừng nghĩ tới chính mình, quên đi bản 

thân thì mới có thể thực hiện Lục Hòa Kính. 

Hiện thời tai nạn hiện tiền, tôi đã nói với mọi người. Cư sĩ Lưu Tố Vân cũng đã báo 

cáo với quý vị, rất khó có! Chúng ta phải có cách nhìn như thế nào? Phải giống như Ấn 

Quang đại sư đã nói: Đem một chữ Chết dán trên trán! Tôi đã đến viếng quan phòng (nơi 

bế quan) của Ấn Quang đại sư tại Linh Nham Sơn Tự, Tô Châu. Trong quan phòng có 

một Phật đường nhỏ, chẳng lớn, đại khái chỉ lớn bằng nửa phòng thâu hình của chúng ta. 

Sau tượng Phật có viết một chữ, do chính lão nhân gia đã viết chữ “Tử” ấy. Hằng ngày 

nghĩ đến, cái chết ở trước mặt, còn có cái gì mà quý vị không thể buông xuống được? Do 

vậy, hôm nay, sau khi chúng ta xem xong phim “2012”, tôi nói với mọi người, chúng ta 

phải coi ngày hôm nay như ngày cuối cùng trên cuộc đời. Sáng mai thức dậy, ta lại coi 

như là ngày cuối. Mỗi ngày đều là ngày cuối cùng, điều gì quý vị cũng buông xuống mới 

hòng đạt được tâm thanh tịnh! Đến thế gian này với hai bàn tay trống trơn, khi đi, vẫn 

trống trơn ra đi, cái gì cũng không mang theo được! Nhất tâm tưởng Phật, trong tâm điều 

gì cũng chẳng màng tới, chỉ có A Di Đà Phật, một phương hướng, một mục tiêu. Một 

phương hướng là Tây Phương Cực Lạc thế giới, một mục tiêu là đến Cực Lạc thế giới 

thân cận A Di Đà Phật. [Chỉ có] một niệm này, trừ một niệm này ra, không có niệm thứ 

hai,  quý  vị  mới  thật  sự  buông  xuống  vạn  duyên.  Tai  nạn  xảy  đến  có  sợ  hay  không? 

Không sợ. Ta mỗi ngày tưởng A Di Đà Phật, mỗi ngày tưởng thế giới Cực Lạc, rốt cuộc 

đến dịp, ta bèn ra đi, chẳng có mảy may sợ hãi gì! Mỗi ngày đều chờ đợi, mỗi ngày đều 

hướng về, đó là đúng. Đây chẳng phải là tiêu cực, mà là tích cực. Ngày hôm nay là ngày 

cuối cùng của ta, ắt phải đoạn ác tu thiện, ắt phải tích công lũy đức, vì sao? Phải biết 

nâng cao phẩm vị của chính mình. Chúng sanh khổ nạn, ta có được một ngày, sống một 

ngày thì phải toàn tâm toàn lực giúp mọi người một ngày. Ta giúp mọi người một ngày 

nhưng tâm địa trong sạch, tam luân thể không, trọn chẳng chấp tướng, niệm niệm chẳng 

xả A Di Đà Phật. Có được bốn năm người thật sự có thể quán như thế, thật sự làm, Tăng 

đoàn hòa hợp sẽ thành lập, ở nơi đâu? Ngay trong tiểu đạo tràng này, tiểu đạo tràng này 

chiếu sáng đại thiên. Chúng ta là người đã học bộ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, đều 

14 Tập 07 

4 



biết:  Niệm  vừa  dấy  lên,  lập  tức  trọn  khắp  pháp  giới.  Đây  là  nói  thông  tin  linh  thông, 

chẳng  bị  chướng  ngại  mảy  may.  Tốc  độ  [lan  truyền  ấy]  nhanh  hơn  tốc  độ  ánh  sáng, 

nhanh hơn tốc độ của sóng điện từ (electromagnetic wave). Ý niệm vừa khởi, bèn trọn 

khắp pháp giới, chư Phật, Bồ Tát biết, thiên long quỷ thần cũng biết. Trong cuộc đời này, 

phải có lòng tin kiên định, quyết định thành Phật trong một đời này. Nay chúng ta học bộ 

kinh  này,  bộ  kinh  này  hướng  dẫn  chúng  ta  thâm  nhập  một  môn,  trường  thời  huân  tu, 

thành tựu viên mãn Bồ Đề trong một đời. 

Vì thế, kinh có dạy, tức là kinh Hoa Nghiêm có nói:  “Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại” . 

Cảnh giới vô chướng ngại là Nhất Chân pháp giới. Tây Phương Cực Lạc thế giới là Nhất 

Chân pháp giới, thế giới Hoa Tạng là Nhất Chân pháp giới.  “Hoa Nghiêm bí áo chi Lý 

 Thể,  chánh  tại  bổn  kinh,  cố  vân  Khế  Lý”  (Lý  Thể  ẩn  kín,  nhiệm  mầu  của  kinh  Hoa 

Nghiêm ở ngay trong kinh này, nên nói là Khế Lý). Những điều được nói trong kinh này 

và kinh Hoa Nghiêm hoàn toàn tương đồng.  “Chí ư khế cơ, tắc cánh thị bổn kinh chi độc 

 thắng”  (Còn về phần khế hợp căn cơ, bản kinh này lại càng thù thắng độc đáo). Câu này 

viết hay quá! Độc thắng! Hết thảy các kinh do đức Thế Tôn đã nói trong bốn mươi chín 

năm, nếu luận về phương diện khế cơ, đều thua bộ kinh này. Sở dĩ đức Thế Tôn thuở tại 

thế đã nhiều lần tuyên giảng bộ kinh này, vì lẽ nào? Kinh này khế cơ! Phương pháp này 

bất luận là ai cũng đều có thể học, đơn giản, dễ dàng, ổn thỏa, thích đáng, thành tựu lại 

đặc biệt thù thắng, tìm đâu ra một pháp môn nào khác giống như vậy?  “Kinh trung chi trì 

 danh  pháp  môn,  phổ  bị  tam  căn,  tề  thâu  phàm  thánh”  (pháp  môn  trì  danh  trong  kinh 

thích  hợp  khắp  ba  căn,  thâu  tóm  lợi  căn  lẫn  độn  căn).  Đây  là  chỗ  độc  thắng.  Dùng 

phương pháp nào? Dùng phương pháp Niệm Phật, niệm danh hiệu Phật. Quý vị niệm bốn 

chữ A Di Đà Phật cũng được; mà niệm sáu chữ cũng được, Nam-mô A Di Đà Phật. Sáu 

chữ này là dịch âm tiếng Phạn.  “Nam-mô”  có nghĩa là “quy y, quy mạng, tôn kính”, có 

những ý nghĩa này, đó là ý nghĩa của chữ Nam-mô. Chữ  “A”  có thể dịch sang chữ Hán, 

A là Vô, Di Đà là Lượng, Phật là Giác, Vô Lượng Giác! Vô Lượng Giác là gì? Là tự 

tánh.  Vì  thế,  danh  hiệu  này  là  chính  chúng  ta,  là  danh  hiệu  tự  tánh  của  đương  nhân. 

Trong Hệ Niệm Pháp Sự, thiền sư Trung Phong đã nói rất hay: A Di Đà Phật là tự tánh 

Di Đà, Tây Phương Cực Lạc thế giới là duy tâm Tịnh Độ, chẳng ở bên ngoài! Hết thảy 

các pháp chẳng lìa tự tánh, Di Đà và thế giới Cực Lạc cũng chẳng lìa tự tánh. Nói cách 

khác, do tự tánh biến, tự tánh Di Đà! Nói rõ hơn một chút: Chính mình niệm chính mình, 

ta chẳng niệm tham, sân, si, mạn, ta chẳng niệm tự tư, tự lợi, ta chẳng niệm tiếng tăm, lợi 

dưỡng, ta niệm tự tánh, tự tánh là Vô Lượng Giác. Trong kinh Đại Thừa thường giảng, 

chúng  ta  đã  nghe  rất  nhiều  rồi,  học  nhiều  lắm  rồi:  “Hết  thảy  các  pháp  sanh  từ  tâm 

 tưởng” . Quý vị tưởng gì, bèn hiện ra cảnh giới ấy. Nay ta tưởng A Di Đà Phật, ta nghĩ 

tới Tánh Đức trong tự tánh của ta, lẽ nào chẳng thành tựu? Minh tâm kiến tánh là vọng 

tận hoàn nguyên, dùng phương pháp này thù thắng khôn sánh! 

Tập 07  145 



 “Phổ bị tam căn” , tam căn là thượng, trung, hạ, [“phổ bị tam căn” là] các căn tánh 

bất  đồng  đều  có  thể  học.  “Tề  thâu  phàm  thánh” :  Phàm  phu  có  thể  học,  có  thể  thành 

công;  thánh  nhân  cũng  có  thể  học,  cũng  có  thể  thành  công.  “Thượng  thượng  căn  giả, 

 chánh hảo toàn thể thừa đương”  (người thượng thượng căn rất thích hợp để gánh vác 

toàn thể), bậc thượng thượng căn là ai? Văn Thù Bồ Tát, Phổ Hiền Bồ Tát, Quán Âm, 

Thế  Chí,  những  vị  thánh  nhân  là  bậc  thượng  thượng  căn.  Đúng  vậy!  Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm, chúng ta thấy Văn Thù và Phổ Hiền đều phát nguyện cầu sanh Tây Phương Cực 

Lạc thế giới. Tôi đã từng thưa với các vị đồng học, khi tôi còn trẻ, vốn tưởng Phật giáo là 

mê tín, là tôn giáo, không muốn tiếp xúc, mà cũng chẳng muốn gần gũi. Về sau, theo học 

Triết Học với tiên sinh Phương Đông Mỹ, từ sách giáo khoa, cụ giảng Triết Học trong 

kinh Phật cho tôi. Tôi thỉnh giáo cụ. Tôi nói: “Phật giáo là mê tín, đa thần giáo, phiếm 

thần giáo37[8], là tôn giáo cấp thấp, làm sao có Triết Học cho được?” Cụ dạy tôi:  “Anh còn trẻ, chưa biết, Thích Ca Mâu Ni Phật là bậc triết gia vĩ đại nhất trên cả thế giới” . 

Tôi chưa từng nghe ai nói như thế!  “Triết Học trong kinh Phật là đỉnh cao nhất trong 

 toàn bộ Triết Học thế giới. Học Phật là sự hưởng thụ tối cao trong cuộc đời” . Tôi mới 

sửa  đổi  quan  niệm  sai  lầm  trong  quá  khứ.  Lời  dạy  sau  đây  của  cụ  hết  sức  quan 

trọng:  “Phật pháp ở trong kinh điển, không ở chốn chùa chiền” . Lời hướng dẫn này hết 

sức quan trọng. Nếu chúng tôi đến tìm [Phật pháp] trong chùa chiền sẽ chẳng thấy, thấy 

toàn là mê tín, lời thầy nói chẳng phải là giả hay sao? Do cụ cũng sợ tôi khởi lên mối 

nghi hoặc này, [nên dạy tôi hãy học Phật pháp] từ kinh điển, bảo tôi tìm Phật pháp trong 

kinh điển, học tập từ kinh điển. 

Sau đấy không lâu, tôi quen biết Chương Gia đại sư. Chương Gia đại sư dạy  tôi hãy 

học tập Thích Ca Mâu Ni Phật, dạy tôi đọc sách. Sách Phật tôi đọc sớm nhất là Thích Ca 

Phổ và Thích Ca Phương Chí, đó là truyện ký về Thích Ca Mâu Ni Phật. Sư nói: “Nếu 

anh muốn học Phật, trước hết, phải nhận biết Thích Ca Mâu Ni Phật”. Đọc rồi mới biết: 

Thích Ca Mâu Ni Phật vốn chẳng dính dáng tới tôn giáo. Nhìn theo quan điểm hiện thời, 



 37[8]  Phiếm thần gi|o (Pantheism), đúng ra phải dịch l{ Phiếm Thần Luận, l{ quan điểm cho rằng vũ trụ v{ thiên nhiên cùng thần (Chúa, Thượng Đế, thần linh v.v...) đồng nhất. Để nhận 

 thức Thượng Đế, tốt nhất l{ quan s|t từ thiên nhiên. Theo đó, vũ trụ l{ biểu hiện ho{n mỹ 

 th|nh khiết của th|nh linh. Để nhận biết ch}n thiện mỹ thật sự, con người phải hòa nhập với 

 thiên nhiên, cảm nhận sự hiện diện của Thượng Đế trong từng sự vật của vũ trụ. Quan điểm 

 n{y  đ~  có  từ  thời  cổ  Hy  Lạp  bắt  nguồn  từ  luận  thuyết  của  triết  gia  Heraclitus,  Zeno  v.v..., 

 được kế thừa bởi những nh{ tư tưởng sau n{y như Giordano Bruno, Baruch Spinoza, John 

 Toland, Hegel, Watl Whitman, Ralph Waldo Emerson, Henry David Thoreau, Albert Einstein, 

 Arnold  Toynbee. .  Do  Đại  Thừa  Phật  gi|o  thường  nhấn  mạnh  T|nh  v{  Tướng  bất  nhị,  từ 

 Tướng phải thấy được T|nh, T|nh lại được thường diễn tả bằng danh từ Ch}n Như, Như Lai 

 Tạng v.v..  nên c|c triết gia T}y Phương thường hiểu lầm Phật gi|o l{ Phiếm Thần Luận. 

14 Tập 07 

6 



Phật là gì? Ngài giữ chức trách của một vị thầy, suốt đời dạy học. Sau khi đã khai ngộ 

vào năm ba mươi tuổi, đức Phật bèn bắt đầu dạy học; bảy mươi chín tuổi vãng sanh, dạy 

học suốt bốn mươi chín năm, vui thích sự nghiệp này, chẳng mệt mỏi, giống như Khổng 

lão phu tử, dạy dỗ không phân biệt, người đến chẳng cự tuyệt, kẻ đi không giữ lại. Suốt 

đời làm công tác dạy học, chẳng lập đạo tràng! Rừng núi, cội cây, các đệ tử thường theo 

hầu không ít người, hơn một ngàn người. Còn có những người chẳng thường theo học, 

ngẫu nhiên đến tham dự, tôi phỏng đoán nơi Ngài dạy học chắc phải có chừng hai ba 


ngàn người, phải là như vậy, kể cả những người ngẫu nhiên đến dự, phải có quy  mô to 

lớn như thế. Điều này khiến cho chúng ta suy tưởng: Thuở ấy, chẳng có máy khuếch âm 

(amplifier), Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh, âm thanh giảng kinh có thể phủ trọn, có 

thể nhiếp thọ một nơi to lớn như vậy, người bình thường sẽ chẳng thể làm được! Huống 

hồ còn  “nhất âm thuyết pháp, chúng sanh tùy loại các đắc giải”  (một âm thanh thuyết 

pháp, chúng sanh tùy theo mỗi loại đều hiểu). Chúng ta biết: Người từ bốn phương tám 

hướng  tới  dự,  ngôn  ngữ  khác  nhau,  nhưng  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giảng  kinh,  thuyết 

pháp, họ đều có thể nghe hiểu. Đây cũng chẳng phải là chuyện dễ! Đều có thể nghe hiểu, 

tiếp nhận, đúng là một vị thầy giỏi! 

Phật giáo biến thành tôn giáo, biến thành tình trạng như hiện thời, chúng ta phải biết 

là đã xảy ra rất trễ, đại khái tôi nghĩ phải xảy ra sau thời Gia Khánh. Vào thời Càn Long, 

chúng ta thấy [Phật giáo] vẫn là giáo học. Trong chùa chiền, cao tăng đại đức mỗi ngày 

giảng kinh, mỗi ngày đều dạy học. Sau Càn Long là Gia Khánh, sau Gia Khánh là Đạo 

Quang, nói chung là dần dần biến chất trong thời gian này. Tôi nghĩ thật sự biến chất trên 

bình diện lớn phải là vào thời Từ Hy Thái Hậu. Từ Hy Thái Hậu mê tín, nhiều chuyện 

chẳng theo gương các vị đế vương khi trước hướng về cao tăng đại đức thỉnh giáo. Trong 

cung đình của Từ Hy Thái Hậu không hề giảng kinh. Trong cung đình nhà Thanh [trước 

thời Từ Hy], thường không ngừng mời cao nhân Nho, Thích, Đạo dạy học. Từ Hy Thái 

Hậu phế trừ chế độ này, trong cung đình chẳng còn giảng học nữa. Bà ta thích lên đồng, 

cầu cơ, Chương Gia đại sư kể cho tôi nghe chuyện này. Quốc gia đại sự đều thỉnh ý thần, 

cầu cơ để hỏi thần, cho nên vong quốc! Tôi nghĩ chuyện này có ảnh hưởng hết sức lớn, 

người trên làm, kẻ dưới bắt chước theo, cho nên Phật giáo biến thành tôn giáo. Hiện thời, 

nói Phật giáo là tôn giáo, chúng ta chẳng thể phủ định, nhưng thầy tôi là Chương Gia đại 

sư và tiên sinh Phương Đông Mỹ đều dạy tôi học theo Thích Ca Mâu Ni Phật. Chúng ta 

học tập kinh điển, trong kinh điển có những món báu, có những thứ tốt đẹp, có thể giúp 

chúng ta quay đầu, giúp chúng ta minh tâm kiến tánh. Vì thế, bậc thượng thượng căn mới 

có thể đảm nhiệm toàn thể, hoàn toàn tiếp nhận. [Câu này] có nghĩa là hoàn toàn tiếp 

nhận. 

 “Hạ hạ căn giả, diệc khả y chi đắc độ”  (kẻ hạ hạ căn cũng có thể noi theo mà đắc 

độ): Quý vị nương theo lý luận và phương pháp do kinh điển đã giảng, nghiêm túc thực 

hiện,  sẽ  có  thể  vãng  sanh.  Vãng  sanh  là  thành  Phật,  chuyện  này  là  thật,  chẳng 

Tập 07  147 



giả.  “Thượng  tắc  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  Pháp  Thân  đại  sĩ,  diệc  quân  phát  nguyện  cầu 

 sanh”  (trên thì Văn Thù, Phổ Hiền, Pháp Thân đại sĩ cũng đều phát nguyện cầu sanh), 

đây  là  nói  về  bậc  thượng  thượng  căn;  “hạ  chí  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác”  (dưới  là  đến 

phường  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác),  những  kẻ  không  việc  ác  nào  chẳng  làm,  “lâm  chung 

 niệm Phật”  cũng có thể  “tùy nguyện đắc sanh” , hết sức phi phàm! Ngũ Nghịch là gì? 

Thập Ác là gì? Hôm nay thời gian qua nhanh quá, không có thời gian để giảng, ngày mai 

tôi  sẽ nói với  quý vị,  vì  có  rất nhiều đồng  tu  chẳng hiểu  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác là  gì! 

Chúng sanh làm ác như vậy, lâm chung gặp người khác khuyên dạy, kẻ ấy có thể tin, thật 

sự sám hối, thật sự niệm Phật, cũng có thể vãng sanh. Đúng là chẳng thể nghĩ bàn, chẳng 

phải giả!  “Hoành xuất tam giới, viên đăng tứ độ”  (vượt tam giới theo chiều ngang, lên 

trọn vẹn bốn cõi). Hôm nay đã hết thời gian rồi, ngày mai chúng ta sẽ học tập đoạn tiếp 

theo.  

 

 

14 Tập 07 

8 



Tập 08 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin ngồi xuống. Xin xem dòng thứ tư trong trang 

bảy của bản kinh. 

Chúng ta xem từ chỗ  “chí ư khế cơ, tắc cánh thị bổn kinh chi độc thắng”  (còn về khế 

cơ thì càng là chỗ thù thắng độc đáo của kinh này), xem từ chỗ này.  “Kinh trung chi trì 

 danh pháp môn, phổ bị tam căn, tề thâu phàm thánh. Thượng thượng căn giả, chánh hảo 

 toàn thể thừa đương; hạ hạ căn giả, diệc khả y chi đắc độ”  (Pháp môn trì danh trong 

kinh này thích hợp khắp ba căn, thâu trọn phàm thánh. Bậc thượng thượng căn rất hợp để 

gánh vác toàn thể. Kẻ hạ hạ căn cũng có thể nương theo kinh này mà đắc độ). Lần trước, 

chúng ta học tập đến chỗ này. Tiếp theo đó là:  “Thượng tắc Văn Thù, Phổ Hiền, Pháp 

 Thân đại sĩ, diệc quân phát nguyện cầu sanh”  (trên thì như Văn Thù, Phổ Hiền, Pháp 

Thân đại sĩ cũng đều phát nguyện cầu sanh), đến phần sau, chúng ta sẽ thấy cụ Niệm Tổ 

dẫn kinh văn của kinh Hoa Nghiêm [để làm chứng cho nhận định trên đây].  “Hạ chí Ngũ 

 Nghịch, Thập Ác, lâm chung niệm Phật, diệc tất tùy nguyện đắc sanh”  (dưới thì đến Ngũ 

Nghịch, Thập Ác, lâm chung niệm Phật, ắt cũng được tùy nguyện vãng sanh), dưới thì 

nói đến căn tánh nào? Nói đến kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác. Ngũ Nghịch là gì? Là kẻ tạo tác 

tội nghiệp cực nặng. Trong kinh nói, tội Ngũ Nghịch, Thập Ác nhất định đọa địa ngục A 

Tỳ, vào rất dễ, thoát ra rất tốn sức, quá khó khăn! 

Ngũ  Nghịch:  Thứ  nhất  là  “giết  cha”,  thứ  hai  là  “giết  mẹ”.  Ân  đức  cha  mẹ  to  lớn, 

trong kinh Phật có một bộ kinh chuyên giảng về điều này là Phụ Mẫu Ân Trọng Nan Báo 

Kinh. Trong Đại Tạng Kinh, kinh này có hai bản dịch, thứ nhất là bản dịch của ngài An 

Thế Cao, bản này chắc chắn không phải là ngụy kinh vì trong Dịch Kinh Mục Lục có bản 

này. Bản thứ hai do ngài Cưu Ma La Thập dịch, bản này không đáng tin, vì trong mục 

lục các kinh do La Thập đại sư phiên dịch không thấy bộ này, rất có thể là do người đời 

sau ngụy tạo, mạo nhận tên La Thập đại sư; nhưng những điều được giảng trong ấy cũng 

khá lắm, chúng ta có thể coi như một loại sách khuyến thiện, nên Đại Tạng Kinh cũng 

thâu nhận. Được thâu nhận là vì có những thứ quả thật là ngụy tạo, nhưng do nội dung 

cũng  rất  tốt,  cổ  đại  đức  cũng  đưa  vào  Đại  Tạng,  chúng  ta  học  tập  kinh  giáo  chớ  nên 

không biết. Những loại này có thể dùng làm tài liệu tham khảo. Nếu muốn  học, muốn 

Tập 08  149 



giảng giải bên ngoài, tốt nhất là dùng bản của ngài An Thế Cao, có căn cứ! Giết cha, giết 

mẹ, xong luôn! 

Thứ ba là “giết A La Hán”. A La Hán giống như thầy; trong thế gian này, A La Hán 

giáo hóa một phương, công đức cũng hết sức thù thắng, quý vị giết hại Ngài. Hại Ngài là 

chuyện  nhỏ,  Ngài  chẳng  trách  quý  vị,  người  ta  đã  chứng  quả  thành  thánh  nhân,  trọn 

chẳng ghi nhớ cừu hận. Kết tội ở chỗ nào? Nhiều người không có ai giáo hóa! A La Hán 

vốn giáo hóa cả vùng này, quý vị giết Ngài đi, duyên nghe pháp của cả vùng này bị đoạn, 

kết tội từ chỗ này! Nếu Ngài dạy học rất rộng, thời gian rất lâu, tội của quý vị cũng rất 

sâu, rất nặng, đó gọi là tội Đẳng Lưu, vẫn là đọa trong địa ngục A Tỳ. 

Thứ tư là “làm thân Phật chảy máu”. Phật phước báo to lớn, không ai có thể hại chết 

Phật, nhưng có thể khiến Phật chảy một chút máu. Chuyện này xuất phát từ Đề Bà Đạt 

Đa, Đề Bà Đạt Đa muốn hại Thích Ca Mâu Ni Phật, ông ta rất ganh ghét Thích Ca Mâu 

Ni Phật, dù là đệ tử Phật, và trong quan hệ thế gian là anh em họ [của Phật]. Cho nên có 

quan hệ rất sâu, anh em họ mà! Ganh ghét vì Thích Ca Mâu Ni Phật sau khi thành Phật 

có nhiều tín đồ, được thập phương cung kính cúng dường. Ông ta thấy vậy, không chịu 

được, luôn nghĩ đủ mọi cách hại Phật. Có một ngày, ông ta tính toán: Mỗi ngày Thích Ca 

Mâu Ni Phật đi khất thực phải đi theo con đường dưới vách núi, Đề Bà Đạt Đa chuẩn bị 

sẵn một tảng đá lớn trên đỉnh vách núi, thấy Thích Ca Mâu Ni Phật đi phía dưới, bèn đẩy 

xuống, nghĩ Phật sẽ bị đá đè chết. Phật phước báo to lớn, có thần hộ pháp, thần hộ pháp 

là Vi Đà Bồ Tát, ở trên không trung dùng Kim Cang xử ngăn tảng đá. Bị chặn lại, tảng đá 

vỡ  thành  mảnh  nhỏ,  sau  khi  các  miểng  đá  rơi  xuống,  một  miểng  cắt  trúng  chân  Phật, 

chảy  một  chút  máu.  Chảy  một  chút  máu  gọi  là  “làm  thân  Phật  chảy  máu”.  Nếu  nay 

chúng ta muốn làm thân Phật chảy máu, nhưng Phật lại không ở trên đời, cho nên đây là 

chuyện không thể được; nhưng có chuyện giống như thế, tội nặng bằng, đó là gì? Chính 

là khởi ác niệm muốn hủy diệt hình tượng Phật, điều này cũng giống như làm thân Phật 

chảy máu! 

Do vậy, công đức tạo tượng chẳng thể nghĩ bàn! Một pho tượng được đắp tại một nơi 

nào đó, bao nhiêu người trông thấy bức tượng Phật ấy, gieo một chủng tử Phật vào A Lại 

Da Thức, họ bèn có duyên với Phật. Trong một đời này, chủng tử ấy chưa thể nẩy mầm, 

chưa thể trưởng thành, chẳng sao cả! Đời kế tiếp hoặc đời sau nữa, gặp duyên, chủng tử 

này bèn khởi hiện hành, sẽ khởi tác dụng. Bởi lẽ, kẻ được Phật hóa độ chính là những 

chúng sanh căn cơ đã chín muồi, Phật nhất định giúp cho kẻ ấy thành Phật trong đời này. 

Chúng sanh căn cơ đã chín muồi là do đời đời kiếp kiếp trong quá khứ đã tích lũy các 

công đức, đến đời này công đức tu học bèn chín muồi. Trong Thiền Tông, bậc đại triệt 

đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật chính là chúng sanh căn cơ chín muồi; 

nếu luận về căn tánh sẽ được gọi là bậc thượng thượng căn, họ đều thuộc về hạng thượng 

15 Tập 08 

0 



thượng căn. Trong Giáo Hạ, bậc được gọi là “đại khai viên giải”, thật sự triệt ngộ sẽ có 

cảnh giới giống như bậc minh tâm kiến tánh trong Thiền Tông. Trong pháp môn Niệm 

Phật,  họ được gọi là  “Lý  nhất tâm  bất  loạn”.  Quý vị  thấy  danh xưng khác nhau, Tịnh 

Tông là Lý nhất tâm bất loạn, Giáo Hạ là đại khai viên giải, Tông Môn là đại triệt đại 

ngộ, nhưng đều là minh tâm kiến tánh. Quý vị phải biết: Mục tiêu chung cực (cuối cùng, 

rốt ráo) của niệm Phật vẫn là minh tâm kiến tánh. Cho nên đức Phật mới nói, như kinh 

Kim Cang đã chép:  “Pháp môn bình đẳng, chẳng có cao thấp” . Vì sao bình đẳng? Đạt 

tới mục tiêu giống nhau là minh tâm kiến tánh. Minh tâm kiến tánh trong Niệm Phật là 

Lý nhất tâm bất loạn; chứ Sự nhất tâm bất loạn vẫn chưa đạt đến [minh tâm kiến tánh]. 

Trong mười pháp giới, tứ thánh pháp giới là Sự nhất tâm bất loạn, công phu ấy coi như 

khá lắm, vượt thoát lục đạo luân hồi. Nếu chưa thoát khỏi lục đạo luân hồi, công phu 

niệm  Phật  ấy  là  công  phu  thành  phiến.  Công  phu  thành  phiến  cũng  có  chín  phẩm,  vì 

trong  cõi  trời từ  Tứ  Vương  Thiên cho đến  Phi  Tưởng  Phi  Phi  Tưởng  Xứ  Thiên là  hai 

mươi tám tầng, mỗi tầng khác nhau! Đây là kiến thức Phật học thông thường, chúng ta 

phải biết. Trong Sự nhất tâm bất loạn có tứ thánh pháp giới, trong Tiểu Thừa là Tứ Quả, 

Tứ Hướng, nhưng trong tứ thánh pháp giới, trên A La Hán còn có Bích Chi Phật, còn có 

Bồ Tát, còn có Phật, thảy đều thuộc về Sự nhất tâm bất loạn. Nếu chứng đắc Lý nhất tâm 

bất loạn, sẽ vượt thoát, không còn thuộc trong mười pháp giới, đã thành Phật, đạt đến 

Nhất  Chân  pháp  giới,  sanh  vào  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm.  Đây  là  chúng  sanh  hữu 

duyên với Phật. 

Sự  thù  thắng  trong  Tịnh  Độ  Tông,  nói  thật  ra,  vô  cùng  thù  thắng,  vì  sao?  Tịnh  Độ 

Tông chẳng đoạn một phẩm phiền não. Đoạn phiền não đúng là chẳng dễ dàng! Đoạn 

được một phẩm phiền não sẽ là thánh nhân, chẳng phải là phàm nhân. Quý vị đoạn được 

một phẩm Kiến Tư phiền não, sẽ chứng đắc quả Tu Đà Hoàn trong Tiểu Thừa, còn trong 

Đại  Thừa,  nói  theo  kinh  Hoa  Nghiêm,  sẽ  là  địa  vị  Sơ  Tín  trong  Thập  Tín.  Tuy  địa  vị 

chẳng cao, mới là bậc thánh nhân nhỏ tí, [điều này] giống như một trường học trong Phật 

giáo: Học lớp Một Tiểu Học, quý vị đã bước vào trường. Sơ Tín Vị Bồ Tát là học sinh 

lớp Một Tiểu Học, thật sự là đệ tử Phật. Công phu đoạn phiền não bình đẳng và giống 

như Tu Đà Hoàn; cho nên vị ấy thật sự là tiểu thánh, chưa rời khỏi lục đạo. Tuy chưa rời 

khỏi lục đạo, vị ấy chắc chắn chẳng đọa trong tam ác đạo. Do vậy, chứng đắc gì? Vị Bất 

Thoái trong ba món Bất Thoái. Vĩnh viễn chẳng đọa làm phàm phu, chẳng ở trong ác 

đạo. Dù không có Phật xuất thế, [nhằm lúc] thế gian không có Phật pháp, vị ấy vẫn có thể 

[thành tựu], trong lục đạo có thọ mạng nhất định, sanh trong nhân gian hoặc cõi trời, từ 

nhân gian  chết bèn sanh  lên trời,  thọ  mạng trong  cõi  trời  đã hết  bèn sanh xuống nhân 

gian, bảy lần qua lại trong nhân gian và cõi trời, sẽ thành Độc Giác. Đó là khi không có 

thầy, vị ấy là Độc Giác. Vì sao có thể thành Độc Giác? Độc Giác không ai dạy. Chúng ta 

có thể suy ra Ngài là bậc thiện căn sâu dầy. Phật, Bồ Tát vẫn chiếu cố vị ấy, tuy chiếu cố, 

nhưng không lộ rõ. Chúng ta là người bình thường không cảm nhận được, nhưng vị ấy có 

Tập 08  151 



cảm nhận, thấy sắc, nghe tiếng đều có lãnh ngộ. Điều kiện cơ bản để lãnh ngộ là tâm địa 

thanh tịnh, điều này rất trọng yếu. Trong Phật pháp nói “đắc tam-muội”, tâm địa thanh 

tịnh, tâm thanh tịnh sanh trí huệ. Nếu gặp Phật, Bồ Tát giáo hóa chúng sanh trong thế 

gian này, vị ấy sẽ trở thành Thanh Văn, nghe Phật, Bồ Tát giảng kinh, thuyết pháp bèn 

khai ngộ. Không gặp Phật, Bồ Tát giảng kinh, thuyết pháp, vẫn có thể khai ngộ, tuy thời 

gian  lâu  hơn  một  chút,  khổ  cực  hơn  một  chút,  nhưng  năng  lực  lãnh  ngộ  của  vị  ấy  rất 

mạnh. Nếu chúng ta hỏi: Vị tiểu thánh như vậy, nếu xét theo điều kiện trong hiện tại là 

Thập Tín vị Đại Thừa của Phật, để được vào học lớp Một Tiểu Học, phải có đủ những 

điều kiện nào? Kinh điển thuộc giáo pháp Đại Thừa thường nói: Quý vị phải đoạn hết 

năm thứ Kiến Hoặc. Đối với Kiến Tư phiền não, Kiến là gì? Chúng ta gọi nó là “cách 

nhìn”. Có năm cách nhìn sai lầm to lớn, quý vị hãy bỏ sạch mới là đúng. Trên nữa là Tư 

Hoặc, tức là tư tưởng sai lầm, hay cách nghĩ sai lầm. Cách nghĩ sai lầm là gì? Tham, sân, 

si,  mạn,  nghi.  Quý  vị  phải  biết:  Trong  tự  tánh  không  có  những  thứ  ấy,  những  thứ  ấy 

chẳng thật! Trong tự tánh không có, nhưng nay quý vị đang có. Hiện tại, do quý vị có 

những thứ này bèn có lục đạo luân hồi, sai lầm nơi tư tưởng! 

Sai lầm nơi kiến giải: Thứ nhất là Thân Kiến, chấp trước thân là ta, ta ở đâu? Nhất 

định là ở đây, đây là ta. Phiền phức to! Quý vị vĩnh viễn chẳng thể thoát khỏi lục đạo. 

Chúng ta học Phật, học đã lâu năm như thế, tuy chưa khế nhập cảnh giới, nhưng đức Phật 

đã giảng quá nhiều, chúng ta cũng nghe và hiểu rõ, biết thân chẳng phải là ta, thân là gì? 

Thân là ngã sở, tức là cái mà ta có. Quần áo ta mặc trên người do ta sở hữu, nhưng y 

phục của ta chẳng phải là ta. Chư vị phải biết, cái mà ta sở hữu sẽ có sanh diệt, nhưng 

Ngã bất sanh bất diệt. Thân thể có thể bất sanh bất diệt hay không? Chẳng thể! Thân có 

sanh diệt, nhưng Ngã không có sanh diệt. Các triết gia ngoại quốc cũng rất thông minh, 

họ nói Ngã là gì? Họ không nói tới thân, họ nói:  “Tôi tư duy, nên tôi tồn tại”  (Cogito 

ergo sum)38[9], cao minh hơn người bình thường một chút. Ta có thể suy nghĩ, cái “có thể suy nghĩ” là ta, cái thân xác thịt này chẳng thể suy nghĩ, nó là vật chất; cũng có nghĩa 

là họ nói: Trong thân thể này, phần tinh thần là ta. Vật chất có sanh diệt, tinh thần chẳng 

sanh diệt, [quan điểm này] cao hơn [cách nhìn của] người bình thường một chút. Phương 

Đông chúng ta thường gọi [“tinh thần”] là “linh hồn”, linh hồn là ta, chấp trước điều này. 

[Tuy chúng ta] chấp trước điều này, nhưng linh hồn tuy bất diệt, nó vẫn bỏ thân trong lục 

đạo để đầu thai. Chuyện này là thật, tuyệt đối chẳng phải giả. Hiện thời, được coi như có 

chứng cứ khoa học rõ ràng là trong thuật thôi miên của phương Tây. Rất nhiều người đã 



 38[9]  Đ}y l{ một c}u nói nổi tiếng của triết gia René Descartes của Ph|p. C}u nói n{y được tìm thấy trong hai t|c phẩm Discourse of Method v{ Principles of Philosophy của ông. 

15 Tập 08 

2 



xem báo cáo bác sĩ Ngụy Tư (Brian L. Weiss)39[10] của Hoa Kỳ; thật ra, theo các đồng học bên Mỹ đã bảo tôi, còn có rất nhiều người cao minh hơn ông ta, nhưng họ chưa in 

sách. Sau khi sách của ông Weiss ra đời, đã được dịch thành hơn ba mươi thứ tiếng khác 

nhau lưu thông trên cả thế giới, ông ta bèn nổi danh. Đương nhiên cũng kể như là rất khá, 

ông ta là một người rất thành công trong lãnh vực thôi miên. Mấy bữa gần đây, hình như 

ông ta đang ở Úc, các đồng học bên Úc cho biết ông ta đang ở Úc, tôi vốn muốn mời ông 

ta đến báo cáo, nhưng ông ta cũng hết sức bận rộn, các nơi đều  mời ông ta. Qua thôi 

miên, biết con người có đời quá khứ, quá khứ không chỉ là một đời. Có người được thôi 

miên đã nói ra mười mấy đời, hai mươi mấy đời. Tôi đọc báo cáo của ông Weiss, đã có 

một người gần như là nhớ mấy chục đời, tính ngược lại gần như là hơn bốn ngàn năm 

trước, nhằm thời thượng cổ, bọn họ không có nhà ở, sống trong hang hốc, sống trong thời 

đại như thế đó! Đấy là linh hồn chuyển thế. 

Lục đạo là thật, chẳng giả. Tại cổ Ấn Độ, trong thời Thích Ca Mâu Ni Phật, Ấn Độ là 

đất nước tôn giáo, các tín đồ tôn giáo đều có công phu Thiền Định, trong giới học thuật 

đều  biết  tu  Thiền  Định.  Trong  Thiền  Định  có  thể  đột  phá  chiều  không  gian,  cũng  có 

nghĩa là trong lục đạo mà họ có thể đột phá chiều không gian, nhờ Tứ Thiền Bát Định, có 

thể thấy  được  Phi  Tưởng  Phi  Phi  Tưởng  Thiên,  phía  dưới  có  thể thấy  địa ngục  A  Tỳ. 

Chuyện này chẳng giả, ai đắc Định đều có thể thấy. Quý vị hỏi những người đắc Định, 

thưa hỏi về trạng huống địa ngục và thiên đường mà họ đã thấy, họ sẽ nói cho quý vị 

nghe,  mọi  người đều  nói  như  nhau,  chẳng  giả!  Họ  chẳng dùng  dụng  cụ  khoa  học,  mà 

dùng công phu Thiền Định để đột phá chiều không gian. Hiện thời, khoa học biết quả 

thật có các chiều không gian tồn tại, nhưng vẫn không biết dùng phương pháp nào để đột 

phá, chưa tìm ra phương pháp. Tại cổ Ấn Độ, những vị đại đức trong giới tôn giáo, học 

thuật từ mấy ngàn năm trước, nếu nói theo Ấn Độ Giáo, các trưởng lão Ấn Độ Giáo bảo 

tôi, họ đã có lịch sử lâu tới một vạn năm, nhưng hiện thời, giới học thuật trên thế giới 

thừa nhận [lịch sử nhân loại] là tám ngàn năm trăm năm, sớm hơn Phật giáo năm ngàn 

năm. Họ (các trưởng lão Ấn Độ Giáo) tự nói [lịch sử] lâu đến một vạn năm, tôi tin tưởng, 

họ không chú trọng ghi chép lịch sử mà là đời đời truyền cho nhau. 

Đột phá chiều không gian là chuyện khác hẳn, cảnh giới hoàn toàn khác nhau, nhưng 

đều không thoát khỏi lục đạo luân hồi. Nói thật ra, đối với linh hồn, tôi nghĩ thánh nhân 

Trung Quốc cũng biết chuyện này, biết nhưng không nói. Vì sao không nói? Chẳng phải 

là cảnh giới của quần chúng thế tục. Không nói tốt hơn! Nói ra sẽ nhiễu loạn tâm tư của 



 39[10]  Brian Leslie Weiss (sinh năm 1944) l{ một b|c sĩ t}m lý, tốt nghiệp tiến sĩ Y Khoa từ 

 đạihọc Yale.Ôngl{m chủ nhiệm khoa T}m Lý tại MountSinai Medical Center ở Miami, Florida. 

 Năm 1980, khi thực hiện thôi miên một nữ bệnh nh}n, ông đ~ kinh ngạc khi nghe b{ ta kể 

 chuyện đời qu| khứ, v{ những dữ kiện n{y được kiểm chứng khi tra cứu c|c hồ sơ lưu trữ tại 

 c|c nơi đ~ được bệnh nh}n nhắc đến. 

Tập 08  153 



họ, khiến họ suy nghĩ lung tung, chẳng thà không nói, [đại chúng] chưa đạt đến trình độ 

mà! Vì thế, phu tử giảng về nhân đạo và thiên đạo, rất ít nói tới quỷ thần. Đây là nói “cơ 

 cảm bất đồng”, cho nên phương pháp giáo học khác hẳn. Khi Lục Tổ Huệ Năng đại sư 

khai ngộ đã nói Ngã là gì? Tự tánh là Ngã. Đây là nói theo Phật pháp, tự tánh là Ngã. 

Nếu nói theo thế tục, sẽ không thể gọi là linh hồn, mà gọi là linh tánh. Hồn chẳng linh. 

Nếu hồn là linh, quý vị đến đầu thai trong thế gian, nhất định có thể chọn gia đình đại 

phú  đại  quý,  cuộc  sống  thoải  mái  hơn!  Nếu  quý  vị  đến  đầu  thai  trong  nhà  bần  cùng, 

chẳng phải là lầm lạc hay sao? Mê, chẳng ngộ, bất giác. Vì thế, phu tử nói rất hay. Trong 

kinh  Dịch,  Ngài  đã  giảng  trong  phần  Hệ  Từ  Truyện:  “Du  hồn  vi  biến,  tinh  khí  vi 

 vật”40[11], hai  câu  này  nói  rất  hay!  Quỷ  hồn  có  tốc  độ  rất  nhanh,  dao  động  không ngừng, chẳng thể ở yên, [dao động với] tốc độ rất nhanh, đúng là “du hồn”, thuyết này rất 

có lý. Trong Phật pháp nói đến “mê hồn”, nó đã mê rồi, mê mà chẳng giác, không biết đó 

là chính mình; nói thật ra, [thần hồn, mê hồn, hay du hồn] chính là A Lại Da Thức như 

trong nhà Phật đã nói. A Lại Da Thức là mê. Hễ giác sẽ không gọi là A Lại Da Thức, mà 

gọi là tự tánh, gọi là pháp tánh. Cùng một chuyện, nhưng do mê hay ngộ mà có danh hiệu 

khác nhau! 

Phàm phu chúng ta và Phật có cùng một tánh, một tự tánh, một linh tánh, chẳng có 

mảy  may  sai  biệt  nào!  Qua  bộ  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán  của  Hiền  Thủ  quốc  sư, 

chúng ta đã biết thông tin này.  Lão nhân gia đã giảng rất tỉ mỉ, giảng vô cùng tinh vi 

tuyệt diệu. Sau khi chúng ta học xong, tuy chẳng chứng ngộ, nhưng có giải ngộ, chúng ta 

hiểu rõ chân tướng sự thật này. Chắc chắn Phật, Bồ Tát, tổ sư chẳng lừa gạt chúng ta, 

chúng ta phải có lòng tin kiên định. Chúng ta học Phật chẳng có gì khác, chính là nhằm 

tìm lại diện mục của chính mình. Vì thế, đề mục bài luận văn của Ngài (Hiền Thủ quốc 

sư) là Vọng Tận Hoàn Nguyên,  “hoàn nguyên”  là tìm lại, kiếm lại cái Ngã thật sự. Thân 

là giả ngã, ngỡ thân là Ngã, quý vị đã sai mất rồi! Về trật nhà rồi! Vì thế, trước hết, phải 

giác ngộ thân chẳng phải là Ngã, thân là ngã sở hữu (cái mà ta có). Thật sự hiểu rõ chân 

tướng sự thật này, đã thật sự thấu hiểu, quý vị có sợ chết nữa không? Không sợ! Vì sao? 

Không có sanh tử, quý vị sợ cái gì! Bỏ thân mạng giống như thay quần áo. Cởi bỏ quần 

áo dơ, vứt bỏ nó để thay một bộ mới. A Lại Da Thức là như vậy, Phật pháp gọi A Lại Da 



 40[11]  Hai câu n{y đ~ được cư sĩ Từ Tỉnh D}n giảng trong t|c phẩm Độc Dịch Giản Thuyết như sau: “Sinh mạng chúng ta do }m dương của cha mẹ giao hội m{ sinh th{nh, thần hồn 

 của chính mình nhập v{o thai mẹ, nhờ v{o tinh khí của cha mẹ m{ th{nh th}n thể, đó l{ ý 

 nghĩa của c}u ‘tinh khí vi vật’. Đó gọi l{ sanh. Th}n mạng của ta rốt cuộc gi{ suy, }m dương 

 t|ch  lìa  nhau;  do  vậy,  thần  hồn  mất  nơi  nương  cậy,  đó  gọi  l{  chết.  Thần  hồn  đ~  mất  nơi 

 nương tựa nên gọi l{ Du Hồn (hồn lang thang), cho đến khi gặp }m dương giao hợp, cảm lấy 

 tướng khí phận để nương v{o, lại bắt đầu một cuộc sống mới, nên nói ‘du hồn vi biến”. 

15 Tập 08 

4 



Thức là “thần thức”. Thân thể này già rồi, chẳng tiện sử dụng nữa, bèn đổi sang cái mới, 

nhưng  có  người  càng  đổi  càng  tốt,  có  kẻ  càng  đổi  càng  tệ.  Mối  quan  hệ này  lớn  lắm. 

Trong lục đạo, nhân thiên là tốt đẹp, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục rất tệ, quý vị đổi lấy cái 

thân nào? Ở đây nói tới nghiệp nhân quả báo, quý vị tâm thiện, hạnh thiện, tiêu chuẩn 

thiện ác là gì? Là tự tánh, Tánh Đức trong tự tánh. Cốt lõi của Tánh Đức trong tự tánh, 

nói theo kiểu thông thường hiện thời là Ái, trong Phật pháp gọi là “từ bi”, cổ nhân Trung 

Quốc gọi là “nhân nghĩa”, trong bản tánh là Ái. Quả thật, sau khi kiến tánh, lòng Ái trong 

tự tánh sẽ tự nhiên lưu lộ, chắc chắn chẳng phân biệt, quyết định chẳng chấp trước, lòng 

Ái trọn khắp vũ trụ, khắp pháp giới, giống như ánh sáng, như sóng điện từ, trọn pháp giới 

hư không giới thảy đều cảm nhận được. 

Hiện thời, trong ý niệm của chúng ta, khởi tâm động niệm rất phi phàm, bất luận là 

thiện  niệm,  hay  ác  niệm,  vừa  dấy  động  sẽ  trọn  khắp  pháp  giới,  nhưng  chính  chúng  ta 

không biết. Vì sao? Sách Hoàn Nguyên Quán bảo chúng ta: Bất luận là hiện tượng vật 

chất hay hiện tượng tinh thần, các vật chất cũng có hiện tượng dao động, bất luận vật 

chất nào cũng đều có hiện tượng dao động. Do vậy, các khoa học gia hiện thời bảo vũ trụ 

trong tình trạng dao động, trên thực tế điều gì cũng không có, vật chất do dao động mà 

hình thành, tinh thần cũng do dao động mà hình thành. Nếu không có dao động, tinh thần 

và vật chất cũng chẳng tồn tại. Cách nói này cũng rất gần với cách Phật pháp giảng về 

căn nguyên của vạn vật trong vũ trụ. Trong kinh Phật có nói:  “Nhất niệm bất giác, nhi 

 hữu vô minh” , [nghĩa là] từ nhất niệm bất giác mà sanh khởi vạn vật, nhất niệm là dao 

động. Thế nhưng khoa học gia không giảng nhất niệm rõ ràng, còn kinh Phật giảng rõ 

ràng. Chúng ta xem cuộc đối thoại giữa Phật và Di Lặc Bồ Tát trong Bồ Tát Xử Thai 

Kinh41[12];  trong bộ kinh này có một đoạn đối thoại như vậy. Đức Phật hỏi Di Lặc Bồ 

Tát:  “Tâm hữu sở niệm” , [nghĩa là] bọn phàm phu chúng ta, tức phàm phu trong lục đạo, 

trong tâm khởi lên một niệm, đức Phật bèn hỏi: “Trong một niệm ấy có bao nhiêu niệm?” 

Chúng ta nghĩ không ra, trong một niệm lại còn có mấy niệm nữa ư? Ai có thể nghĩ đến 

vấn đề này? Tôi nghĩ khoa học gia thông minh nhất trong hiện tại cũng không nghĩ đến. 

Trong một niệm có mấy niệm? Nói cách khác, nhất niệm này do bao nhiêu tế niệm hợp 

thành? Câu hỏi này mới có ý nghĩa, có bao nhiêu niệm? Tiếp đó, lại hỏi: Có mấy tướng? 

Có mấy thức? Tướng là hiện tượng vật chất, thức là hiện tượng tinh thần. Đức Phật nêu 

câu hỏi như thế! 

Di Lặc Bồ Tát là một nhà tâm lý học trong Phật giáo; nếu coi Phật giáo như giáo dục 

thì Ngài chuyên môn dạy tâm lý học. Ngài đáp lời đức Thế Tôn, trên thực tế, hai vị đàm 



 41[12]  Bồ T|t Xử Thai Kinh do ng{i Trúc Phật Niệm dịch v{o thời Diêu Tần, gồm năm quyển, chia th{nh ba mươi s|u phẩm, nội dung vô cùng phong phú, giảng về hạnh đức, t|nh đức của 

 Phật trước khi gi|ng sanh thị hiện th{nh Phật. Đức Phật giảng kinh n{y tại Sa La Song Thụ 

 L}m trước khi nhập Niết B{n. 

Tập 08  155 



thoại để bọn chúng ta nghe, chẳng phải là không biết. Di Lặc Bồ Tát nói một khảy ngón 

tay, thời gian khảy ngón tay rất ngắn, người trong thế gian này khởi lên một niệm ước 

chừng bằng thời gian khảy ngón tay. Trong khoảng khảy ngón tay, có bao nhiêu tế niệm? 

Ba mươi hai ức trăm ngàn niệm. Đơn vị là trăm ngàn, một trăm ngàn là mười vạn, ba 

mươi  hai  ức  nhân  với  mười  vạn  thành  ba  mươi  hai  ức  trăm  ngàn  niệm,  người  Trung 

Quốc nói là ba trăm hai mươi triệu, một cái khảy ngón tay đó nghe! Một cái khảy ngón 

tay là ba trăm hai mươi triệu. Trong kinh Phật đã nói [như thế], còn các khoa học gia 

chưa nói! Di Lặc Bồ Tát nói:  “Niệm niệm thành hình” ,  “hình”  (形) là vật chất, Phật gọi 

nó là tướng, tức Tướng Phần, Tướng Phần của A Lại Da Thức. “Hình giai hữu thức”, 

mỗi hình đều có thức. Đây là nói vật chất và tinh thần đồng thời sanh ra, không có trước 

sau. Trong vật chất nhất định có tinh thần, trong tinh thần nhất định có vật chất. Đối với 

vật chất, trong kinh Phật có một danh từ là Vô Biểu Sắc. [Những vật chất mà] chúng ta 

có thể thấy bằng mắt thường là Hữu Biểu, đây là hiện tượng vật chất. Chúng ta không thể 

thấy Vô Biểu Sắc, nhưng nó thật sự tồn tại, có thể cảm nhận nó hay không? Có thể! 

Vô  Biểu  Sắc  là  gì?  Chúng  ta  đã  từng  thấy.  Giữa  Hương  Cảng  và  Cửu  Long  là 

biển42[13], là nước biển, chẳng phải là nước ngọt, mà là nước biển, chúng ta đều thấy. 

Nay chúng ta ngồi trong nhà, chúng ta nghĩ tới nước trong biển, có thể có khái niệm rõ 

ràng hay không? Hỏi quý vị có sắc hay không? Có! Chính quý vị cảm nhận rất rõ ràng, 

nhưng người khác không thấy. Đó là vật chất, điều này cho thấy trong tinh thần có vật 

chất. Tinh thần là gì? Tinh thần là Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Thọ, Tưởng, Hành, Thức do 

đâu mà có? Từ “thấy, nghe, hay, biết” vốn sẵn có trong tự tánh. Thấy, nghe, hay, biết là 

Tánh Đức. Hễ giác ngộ thì Thọ, Tưởng, Hành, Thức không còn nữa, chúng chuyển biến 

thành  thấy,  nghe,  hay,  biết.  Nếu  mê  thì  thấy, nghe,  hay,  biết  biến  thành  Thọ,  Tưởng, 

Hành, Thức. Chuyện là vậy đó, biến chất rồi! Thọ, Tưởng, Hành, Thức là năm thứ cảm 

nhận43[14] của phàm phu trong lục đạo, chẳng thật! Do vậy, trong kinh đức Phật đã nói: Thân chúng ta do Ngũ Uẩn hòa hợp, tạo thành thân thể này. Các duyên hòa hợp [gọi là] 

chúng  sanh.  Mỗi  cá  nhân  được  gọi  là  chúng  sanh,  vì  do  các  duyên  hòa  hợp  mà  sanh. 

Trong ấy có sắc pháp, sắc pháp là vật chất, là hình; có Thọ, Tưởng, Hành, Thức là tâm 

pháp. Thọ là năm thức đầu (nhãn thức, nhĩ thức, tỷ thức, thiệt thức, thân thức), Tưởng là 



 42[13]  Hương Cảng (Hong Kong) gồm ba khu vực chính: Cửu Long (Kowloon, nằm trên đất liền, thuộc tỉnh Quảng Đông), đảo Hương Cảng v{ đảo Lạn Đầu (Lantau, Đại Dự Sơn). L~nh 

 thổ Hương Cảng có hơn 200 hòn đảo lớn nhỏ. Ở đ}y, hòa thượng Tịnh Không nói đến c|i eo 

 biển thường gọi l{ vịnh Victoria nằm giữa b|n đảo Cửu Long v{ đảo Hương Cảng. 

 43[14]  Vì sao nói Thọ, Tưởng, H{nh, Thức l{ năm thứ cảm nhận? Năm thứ cảm nhận chính l{ 

 khổ, lạc, ưu, hỷ, xả. Năm thứ cảm nhận n{y do qu| trình t}m lý Thọ, Tưởng, H{nh, Thức sanh 

 khởi. 

15 Tập 08 

6 



thức thứ sáu (ý thức), Hành là thức thứ bảy (Mạt Na, còn gọi là Ý Căn), thức cuối cùng là 

A Lại Da, đó là hiện tượng tinh thần. 

Vì thế, chúng ta nói duy vật hay duy tâm đều trật! Tâm và vật có cùng một nguồn, là 

một chuyện, quyết định chẳng tách rời. Chúng ta là động vật có Thọ, Tưởng, Hành, Thức 

rất rõ ràng, thực vật có hay không? Có! Khoáng vật có hay không? Có! Tiến sĩ Giang 

Bổn  Thắng  của  Nhật  Bản  rất  hiếm  có!  Nước  là  khoáng  vật,  ông  ta  quan  sát  nước  cẩn 

thận, [nhận thấy] nước có thể thấy, nghe, hiểu ý nghĩ của con người, nó có thấy, nghe, 

hay, biết. Đó là khoáng vật có thấy, nghe, hay, biết! Tôi bảo ông ta: “Không riêng mình 

nước có thấy, nghe, hay, biết; tất cả khoáng vật đều có thấy, nghe, hay, biết. Hiện thời, 

ông chỉ thấy được Sắc của nó, thấy được sắc tướng, nhưng nó còn có thanh, hương, vị, ba 

thứ này, ông vẫn chưa phát hiện được. Ông hãy gắng tiếp tục nỗ lực, trong bất luận vật 

chất nào cũng có hương, ông có thể ngửi được, nó có vị, có âm thanh, nay ông chỉ thấy 

được sắc tướng của nó”. Từ ba ngàn năm trước, đức Phật đã nói rõ như thế, nay ông ta 

làm thí nghiệm mới thấy được một điều, ông ta bội phục. Vốn nghĩ Phật giáo là mê tín, 

không dám tiếp xúc, nay ông ta đã hiểu rõ, tin tưởng. Chúng tôi giảng kèm thêm  một 

đoạn dông dài vào phần  “làm thân Phật ra máu”  như thế, những điều này đều thuộc loại 

kiến thức Phật học thông thường. 

Điều cuối cùng trong Ngũ Nghịch là “phá hòa hợp Tăng”, cũng đọa địa ngục A Tỳ. 

Thuở tôi còn trẻ, giảng kinh tại Đài Bắc, tôi nhớ lúc đó đã bốn mươi mấy tuổi, có một vị 

lão cư sĩ là bạn cũ của lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, thầy chúng tôi. Vị này tuổi nhỏ hơn thầy 

Lý một chút, khi ấy, cụ cũng ngoài sáu mươi tuổi, tôi mới vừa bốn mươi mấy tuổi, cụ 

hơn tôi nhiều lắm là hai mươi tuổi. Có một hôm cụ mời tôi dùng cơm, cạnh trạm xe lửa 

có một tiệm cơm chay tên là Công Đức Lâm, thuộc thành phố Đài Bắc. Tôi tới Công Đức 

Lâm thì cụ đã đến rồi, đến nơi thấy chỉ có hai người chúng tôi, cụ chẳng mời ai khác, chỉ 

mời một mình tôi! Chọn món ăn xong, khi đang ăn, cụ hỏi tôi: “Pháp sư Tịnh Không, 

thầy có biết vì sao hôm nay tôi mời thầy dùng cơm hay không?” Tôi nói: “Tôi không 

biết”. Cụ bảo: “Có một chuyện tôi muốn hỏi ý thầy”. Tôi hỏi: “Chuyện gì vậy?” Cụ nói: 

“Chuyện này nghiêm trọng lắm! Trong Ngũ Nghịch, tội giết cha, giết mẹ, giết A La Hán, 

làm thân Phật chảy máu, rất ư là ít!” Khi ấy, đúng là ít, chứ nay thì chẳng ít! Quý vị đọc 

báo, đọc tạp chí, sẽ thấy giết cha, giết mẹ, anh em giết nhau, giết thầy, giết bạn học là 

chuyện thường nghe nói tới. Thưa quý vị, năm mươi năm trước không có hiện tượng này, 

rất ít thấy chuyện này xảy ra, “chỉ có một điều là phá hòa hợp Tăng, điều này nghiêm 

trọng lắm”. Tôi hiểu ý cụ, các đồng học học Phật, bất luận tại gia hay xuất gia, ganh ghét, 

chướng ngại, hủy báng lẫn nhau là phá hòa hợp Tăng. Cụ nói chuyện này nghiêm trọng, 

tạo tội này sẽ đọa địa ngục A Tỳ. Tôi cười nói: “Chúng ta hãy ăn cơm, không có chuyện 

gì đâu!” Cụ thấy tôi rất thong dong, cảm thấy rất lạ, sao lại không có chuyện gì? Ta hỏi 

ngược lại: “Thưa lão cư sĩ! Cụ học Phật sớm hơn tôi”. Cụ học Phật với Ấn Quang đại sư, 

là bạn học của thầy Lý, lúc đó, tôi học Phật đại khái cũng được mười mấy năm. Tôi nói: 

Tập 08  157 



“Tôi không chỉ chưa được thấy hòa hợp Tăng, mà còn chưa hề nghe nói  tới, cụ thấy ở 

đâu có Tăng đoàn hòa hợp?” Tôi vừa hỏi, cụ cũng cười theo. Hai người xuất gia ở cùng 

một chỗ luôn cãi nhau, Tăng đoàn hòa hợp từ đâu mà có? Chưa hề thấy! Cụ bận lòng 

chuyện này làm gì? Hiện thời không có Tăng đoàn hòa hợp, chúng ta dùng cơm là được 

rồi. Thật đấy! 

Kinh nói rất hay, nếu ở nơi đây xuất hiện một Tăng đoàn hòa hợp, bốn người trở lên 

ở cùng một chỗ cộng tu, thật sự thực hiện Lục Hòa Kính, kiến hòa đồng giải, giới hòa 

đồng tu, thân hòa đồng trụ, khẩu hòa vô tránh, ý hòa đồng duyệt, lợi hòa đồng quân, làm 

được sáu điều này, sẽ thật sự là đạo tràng của Thích Ca Mâu Ni Phật, nhất định cảm hết 

thảy chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ, nơi này sẽ không có tai nạn. Thật 

đấy, chẳng giả đâu! Trong đời này, từ lúc tôi bắt đầu học Phật, biết chuyện này, bèn lưu 

ý,  mong  có  được  một  Tăng  đoàn  hòa  hợp  như  thế  xuất  hiện,  nhưng  tìm  không  ra.  Ba 

mươi  năm  trước,  tức  năm  1977,  tôi  đến  Hương  Cảng  lần  đầu  tiên  để  giảng  kinh,  bên 

Hương Cảng các đại đức pháp sư không ít, từ các nơi trong đại lục vân tập về cuộc đất 

ấy. Trong số đó, cũng có một pháp sư trẻ tuổi, đại khái chừng bốn mươi mấy tuổi, tuổi 

tác  chẳng  chênh  lệch  với  tôi  cho  mấy,  lớn  hơn  tôi  mấy  tuổi  là  pháp  sư  Tẩy  Trần.  Ở 

Hương Cảng, mọi người đều biết pháp sư Giác Quang và pháp sư Tẩy Trần, hai vị này là 

lãnh tụ của giới Phật giáo Hương Cảng. Sư Tẩy Trần là người Đông Bắc, sư Giác Quang 

cũng là người Đông Bắc, chúng tôi nói chuyện rất hợp ý. Đặc biệt là pháp sư Tẩy Trần, 

tôi đã từng thỉnh cầu Sư vài lần, tôi nói: “Thầy có thể tìm năm người xuất gia hay không? 

Tôi sẽ tham gia. Tôi ghi danh, thầy là người cầm đầu. Năm người chúng ta thi hành Lục 

Hòa Kính. Chúng ta thành lập Tăng đoàn này”. Lần đầu tiên tôi đến Hương Cảng giảng 

kinh suốt bốn tháng, giảng kinh Lăng Nghiêm. Giảng xong đã hết thời gian lưu trú, tôi 

trở về Đài Loan, tôi nói thầy hãy tiếp tục nỗ lực để chúng ta cùng làm, Sư cũng rất hoan 

hỷ. Không làm thành công! Chẳng dễ dàng, tìm không ra! 

Phải  thực  hiện  Lục  Hòa  Kính  ra  sao?  Thưa  quý  vị,  thực  hiện  ba  căn  bản  của  Nho, 

Thích, Đạo thì Lục Hòa Kính sẽ thực hiện được! Quý vị nghĩ coi có đúng hay không? Đệ 

Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, Sa Di Luật Nghi của người xuất gia, chỉ 

cần làm được một trăm phần trăm bốn món căn bản này, đoàn thể ấy sẽ là Lục Hòa Kính, 

là một Tăng đoàn danh phù hợp thực chất. Chẳng tu Lục Hòa Kính, chẳng đạt được tiêu 

chuẩn  Lục  Hòa  Kính,  chẳng  thể  xưng  là  Tăng  đoàn!  Khi  chúng  ta  niệm  Tam  Quy 

Y,  “quy y Tăng, chúng trung tôn” ,  “Chúng”  là đoàn thể, là tổ chức xã hội. Trong tất cả 

các đoàn thể xã hội, đoàn thể của đệ tử Phật tôn quý nhất, vì sao? Hòa thuận. Tổ tiên 

Trung Quốc bảo:  “Hòa vi quý”  (hòa là quý), họ thực hiện chữ Hòa. Trong đoàn thể ấy, 

chắc chắn chẳng thấy có tranh chấp, chắc chắn chẳng thấy nổi nóng. Hiện thời, chúng ta 

có thể thấy hay không? Đi tìm khắp nơi [vẫn chẳng thấy]! Vì sao Phật pháp suy? Không 

có  Tăng  đoàn!  Tăng  đoàn  hình  thức  thì  có,  Tăng  đoàn  thực  chất  không  có!  Hiện  thời 

15 Tập 08 

8 



phiền phức lắm! Tai nạn nhiều quá, làm thế nào để hóa giải tai nạn? Có một Tăng đoàn 

xuất hiện trong thế gian này, địa cầu sẽ được cứu, chư Phật hộ niệm, long thiên thiện 

thần ủng hộ, tai nạn gì cũng đều không có. Có ai chịu phát tâm hay không? Không ai hết. 

Vì sao? Tự tư, tự lợi không buông xuống được, tiếng tăm, lợi dưỡng không buông xuống 

được, hưởng thụ ngũ dục lục trần không buông xuống được. Vậy là không có cách nào 

cả!  Cùng  nhau  chịu  nạn,  không  có  đường  nào  để  đi  được nữa!  Vì  thế,  quý  vị  có  chịu 

buông xuống, bỏ mình vì người khác hay không? Nói thật ra, vì người khác thật ra là vì 

chính mình; vì chính mình thì thật ra là tự mình hại mình. 

Phật, Bồ Tát, thánh hiền biết chuyện này, nhưng phàm phu mê hoặc, điên đảo không 

biết, trước mắt niệm niệm đều mong chiếm được một chút tiện nghi. Có tiện nghi chiếm 

được, nhưng cũng có những điều chẳng chiếm được, vì sao chiếm được? Do trong mạng 

có [nên quý vị mới chiếm được], quý vị nói xem có phải là oan uổng hay không? Trong 

mạng  có, bèn đạt  được!  Trong  mạng không  có,  dùng  cách nào  cũng đều chiếm  không 

được.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  nói  rất  hay:  “Nhất  sanh  giai  thị  mạng,  bán  điểm  bất  do 

 nhân”  (Cả  đời  đều  do  số  mạng,  chẳng  có  được  nửa  điểm  do  con  người  quyết  định). 

Mạng do đâu mà có? Mạng là do quý vị tạo nghiệp trong đời trước. Trong đời quá khứ 

tạo thiện nghiệp, quý vị đến [thế giới này để] hưởng phước, trong mạng quý vị có [phước 

báo ấy]. Trong đời quá khứ tạo tác nghiệp bất thiện, quý vị hứng chịu khổ báo, chẳng do 

người khác ban cho, tự làm, tự chịu! Nhất định phải hiểu đạo lý này, quyết định chớ nên 

oán trời, hờn người! Oán trời hờn người là tội lại chồng thêm tội. Đây là chân tướng sự 

thật. Trước khi chúng ta chưa học Phật, chưa tiếp xúc Phật pháp thì không biết. Sau khi 

tiếp xúc Phật pháp, vui thích học tập, càng ngày càng hiểu rõ, càng ngày càng minh bạch, 

tai họa vì sao mà có ? Hạnh phúc vì sao mà có? Rõ ràng, rành rẽ. Đoạn ác, tu thiện, sám 

trừ nghiệp chướng, tích công lũy đức, hạnh phúc sẽ đưa đến. Hạnh phúc thật sự là gì? 

Phước báo thế gian là giả, chẳng thật, giống như hoa Đàm thoáng hiện! Phước báo cõi 

trời cũng chẳng thật, tuy thời gian dài hơn nhân gian một chút, nhưng vẫn là hữu hạn. 

Nay chúng ta biết, với thân phận của chúng ta, với trình độ của chúng ta, vãng sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới là đệ nhất phước, đệ nhất đức, có thể hay không? Thật sự có 

thể! 

Nếu  đã  xác  định  một  phương  hướng,  một  mục  tiêu  như  vậy,  quý  vị  sẽ  dám  buông 

xuống, buông tự tư tự lợi xuống, buông tiếng tăm, lợi dưỡng xuống, buông ngũ dục lục 

trần xuống, buông tham, sân, si, mạn xuống, Tăng đoàn hòa hợp sẽ xuất hiện chẳng khó. 

Cổ nhân có thể làm được, nhưng người thời nay không làm được. Vì sao cổ nhân có thể 

làm được? Giác ngộ sẽ làm được! Vì sao người thời nay không làm được? Chẳng giác 

ngộ, bị tiếng tăm, lợi dưỡng dụ dỗ, mê hoặc, đọa lạc trong ấy, không thể tự dẹp trừ, cho 

nên làm không được. Làm không được là do chưa giác ngộ, hễ giác ngộ bèn làm được. 

Do vậy, khi tôi mới học Phật, Chương Gia đại sư thường bảo tôi:  “Phật pháp là chuyện 

 biết khó, hành dễ” . Đúng vậy! Hành rất dễ, mê hay ngộ đúng là trong một niệm, chẳng 

Tập 08  159 



khó, nhưng biết chuyển mê thành ngộ, khó lắm! Quý vị thật sự nhận rõ cái gì là thật, cái 

gì là giả, khó lắm, chẳng dễ dàng! Đúng là cần phải giống như Phật, Bồ Tát nhận biết 

như thế này: Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng! Xa lìa hiện tượng vật chất và 

hiện tượng tinh thần chẳng phải là chuyện khó, vấn đề là quý vị có thật sự hiểu rõ hay 

không? Giảng rõ ràng, đơn giản nhất là bài luận văn Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của 

Hiền Thủ quốc sư, bài này chẳng dài. Chẳng dài mà mọi người chúng ta cùng nhau học 

tập cũng gần như mất cả một hai trăm giờ, hết sức hữu ích! 

Chúng  ta  đã  hiểu  rõ  Ngũ  Nghịch,  năm  thứ  này  hoàn  toàn  trái  nghịch  Tánh  Đức, 

chẳng phải do ai khác trừng phạt quý vị, địa ngục cũng do chính quý vị biến hiện, chẳng 

dongười khác tạo, đó là đọa địa ngục A Tỳ. Thập Ác là trái nghịch với Thập Thiện, tạo 

tác sát sanh, tà dâm, trộm cắp. Giết, trộm, dâm là thân nghiệp. Giết, trộm, dâm là gì? Kẻ 

bình thường chúng ta chỉ thấy thô tướng, không biết đến [tướng] vi tế, kinh Phật giảng 

rất tỉ mỉ, chẳng thể không biết. Sát là giết hại, ta không giết, nhưng ta tổn hại chúng sanh, 

đó  là  một  phần  của  Sát!  Bất  cứ  khi  nào,  hễ  có  thể  được,  nhất  định  đừng  tổn  hại  một 

chúng sanh nào thì quý vị mới thực hiện viên mãn điều này. Hễ quý vị còn có ý niệm và 

hành vi tổn hại chúng sanh, tức là quý vị chưa làm được điều này. Đúng vậy, chẳng dùng 

dao giết chúng sanh, nhưng lời lẽ gây tổn thương, khởi tâm động niệm gây tổn thương, 

đều tính là sát! Đối với trộm cắp thì trộm cắp vi tế là gì? Chiếm tiện nghi. Chiếm một 

chút ít tiện nghi từ người khác là nghiệp trộm, giới “chẳng trộm cắp” sẽ chẳng tinh sạch! 

Chiếm tiện nghi nơi người khác, chiếm tiện nghi của quốc gia, làm thế nào để nạp thuế 

cho quốc gia ít hơn một chút, tìm kẽ hở trong luật lệ. Hoàn toàn hợp pháp, nhưng quý vị 

có ý niệm: Nay ta tìm được điều này trong luật pháp, có thể đóng thuế ít hơn một chút, 

đó là cái tâm trộm cắp, tâm trộm cắp chưa dứt! Lại mở rộng ra, đối hoa, cỏ, cây cối, có 

tâm trộm cắp, đối với núi, sông, đại địa cũng có tâm trộm cắp. Cứ nghĩ chiếm một chút 

tiện nghi, luôn mong hưởng thụ khá hơn người khác một chút, hễ có ý niệm này tức là 

tâm trộm cắp chưa đoạn, rất vi tế! 

Do  mười  điều  này  tương  phản  với  Thập  Thiện  nên  gọi  là  Thập  Ác.  Triển  khai  ra, 

trong Tiểu Thừa sẽ biến thành ba ngàn điều, từ mười điều biến thành ba ngàn điều. Nói 

như thế nào? Thí dụ như sát sanh. Trong điều sát sanh này, có chứa đựng chín điều kia, 

mười nhân với mười thành một trăm; mỗi điều trong một trăm điều ấy lại có mười điều, 

bèn biến thành một ngàn; trong mỗi điều của một ngàn điều lại có mười điều, càng nói 

càng vi tế, ba ngàn oai nghi của Tiểu Thừa do đây mà ra. Đại Thừa lại càng nhiều! Đại 

Thừa Bồ Tát đem Thập Thiện Nghiệp triển khai thành tám vạn bốn ngàn oai nghi, tám 

vạn bốn ngàn điều! Vì thế, Thập Thiện Nghiệp đạo viên mãn, tám vạn bốn ngàn cũng 

không phạm  một điều nào, người ấy bèn thành Phật. Chúng ta chẳng phạm  mười điều 

này,  mười  điều  rất  thô,  sẽ  là  người  lương  thiện,  là  người  tốt.  “Thiện  nam  tử,  thiện  nữ 

 nhân”  trong kinh  Phật  được  dùng theo  tiêu  chuẩn này.  Thập  Thiện  chưa  làm  được,  sẽ 

16 Tập 08 

0 



chẳng phải là thiện nam tử, thiện nữ nhân. Làm được Thập Thiện mới gọi là thiện nam 

tử,  thiện  nữ  nhân.  Mở  kinh  điển  ra,  quý  vị  thấy  “thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân” ,  ta  có 

thuộc  trong  số  đó  hay  không?  Ta  có  thể  được  coi  là  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  hay 

không? Tiêu chuẩn là có làm được mười điều này hay không? Lấy chuyện này làm tiêu 

chuẩn, chẳng phải là nói tùy tiện! 

Đối nghịch của Thập Thiện là Thập Ác. Chúng ta quan sát cẩn thận xã hội hiện tại, 

chẳng phải là xã hội Thập Thiện, mà là xã hội Thập Ác. Quý vị thấy ba nghiệp nơi thân 

là sát sanh, trộm cắp, tà dâm, miệng nói dối, nói đôi chiều, ác khẩu, nói thêu dệt; ý tham, 

sân, si, ai nấy đều trọn đủ, xã hội này phiền quá, chắc chắn có tai nạn. Vì thế, đối với bộ 

phim “2012” do người Mỹ thực hiện, mấy chục năm qua tôi chưa từng xem phim, mà 

cũng không xem TV, một đồng tu trong Phật môn mua vé dẫn tôi đi xem. Xem xong, tôi 

nói chuyện với mọi người, mới biết phim này được cùng lúc chiếu trên toàn cầu. Đây là 

chuyện lớn, chẳng phải là chuyện nhỏ, đây là cõi trời cảnh cáo chúng ta. Nếu chúng ta 

vẫn tiếp tục tạo Ngũ Nghịch, Thập Ác, tai nạn sẽ diễn ra giống như trong phim. Vì thế, 

có rất nhiều người hỏi tôi về cách nhìn này, tôi nói: Chúng tôi nhìn từ nhân quả. Hiện 

thời, cư dân trên địa cầu nghĩ gì, nói gì, làm gì? Quý vị triển khai tiêu chuẩn Thập Thiện 

để xét, liền biết toàn bộ là Thập Ác, chẳng có một điều thiện nào! Tai nạn là thật, chẳng 

giả chút nào. Có thể cứu vãn tai nạn hay không? Câu trả lời là khẳng định! Chỉ cần cư 

dân trên địa cầu hồi tâm chuyển ý: “Ta hiểu rõ rồi, ta biết làm như vậy thì sau này, quả 

địa cầu sẽ chẳng còn nữa! Tất cả tai nạn sẽ đều xuất hiện”. Trong kinh Lăng Nghiêm, 

đức  Phật  bảo  chúng  ta:  Tâm  tham  cảm  Thủy  Tai,  trong  tương  lai  nước  biển  dâng  lên 

nhấn chìm toàn bộ lục địa là do tâm tham cảm ứng. Cái gì cũng đều tham, ngay cả học 

Phật cũng tham. Học Phật còn phải đốt một nén hương, đấy là tâm tham. Phật bảo chúng 

ta buông xuống tâm tham, chẳng phải là thay đổi đối tượng tham! Phải diệt trừ tâm tham, 

phải hiểu đạo lý này. Sân khuể cảm ứng Hỏa Tai. Hiện thời, nhiệt  độ địa cầu tăng lên, 

chuyện này thuộc về sân khuể. Do vậy, chính chúng ta phải có cảnh giác cao độ! Gặp 

chuyện chẳng vừa ý, trong tâm cảm thấy khó chịu, phẫn hận, chính là quý vị đã thêm dầu 

vào  lửa  khiến  cho  nhiệt  độ  địa  cầu  tăng  cao  hơn,  quý  vị  có  trách  nhiệm!  Ngu  si  cảm 

Phong  Tai, ngạo  mạn  cảm  động đất.  [Các  tai  nạn]  đều  có nhân:  Khởi  tâm  động  niệm, 

ngôn ngữ, tạo tác cảm vời những tai nạn ấy. Vì thế, đức Phật dạy chúng ta một câu về bí 

quyết  tiêu  tai  miễn  nạn,  đó  chính  là:  “Cần  tu  Giới,  Định,  Huệ,  tức  diệt  tham,  sân, 

 si”  (siêng tu Giới, Định, Huệ, dứt diệt tham, sân, si), tai nạn sẽ bị hóa giải. Chúng ta yêu 

cầu mọi người trên toàn thế giới thực hiện [bí quyết trên đây] sẽ là chuyện không thể xảy 

ra được, làm không được, chúng ta chỉ có thể yêu cầu Phật môn đệ tử. Người học Phật 

chúng ta có chung một vị thầy là Thích Ca Mâu Ni Phật, chúng ta đều là đệ tử của Thích 

Ca Mâu Ni Phật, hãy nên tiếp nhận lời giáo huấn của Thích Ca Mâu Ni Phật, nghiêm túc 

tu hành, đoạn ác, tu thiện, sám hối, sửa lỗi. Nếu đệ tử Phật trên toàn thế giới đều có thể 

làm như vậy, có cứu được quả địa cầu này hay không? Có chứ! Cứu được! 

Tập 08  161 



Trên thế giới này, tôi nghe rất nhiều người bảo tôi, [so với] các tôn giáo trên toàn thế 

giới, rốt cuộc Phật giáo vẫn kể như có tín đồ rất đông, ước tính chừng bảy ức người. Số 

người trên cả thế giới hiện thời là sáu mươi bảy ức người, tính ra [Phật giáo] là một phần 

bảy, con số này rất đáng kể, giữa bảy người có một người quay đầu, sáu người kia sẽ 

được hưởng lây. Trong kinh, đức Phật đã giảng rất rõ ràng, chúng sanh tạo nghiệp có 

cộng nghiệp và biệt nghiệp; đối với các đệ tử chúng ta, điều này là một sự cổ vũ hết sức 

to lớn, trong cộng nghiệp có biệt nghiệp, phải nhớ câu này! Cộng nghiệp bất thiện, chúng 

ta chuyên tu thiện nghiệp, do vậy, đòi hỏi chính mình phải nghiêm túc thi hành viên mãn 

ba món căn bản, người xuất gia còn phải thực hiện Sa Di Luật Nghi. [Người xuất gia] có 

ba món căn bản ấy kể ra cũng khá lắm, nhưng thiếu Sa Di Luật Nghi thì không được, vì 

sao? Có lỗi với Phật, Bồ Tát! Nếu quý vị xuất gia thì phải thật sự thực hiện. Không xuất 

gia thì còn được, tu tốt đẹp Thập Thiện Nghiệp đạo là được rồi, Phật cũng thừa nhận quý 

vị là đệ tử Phật. Trên thực tế, trọn đủ ba món căn bản thì mới có thể trọn đủ điều kiện học 

Phật. Trong Tịnh Nghiệp Tam Phước đã nói rõ ràng, quý vị mới có thể tiếp nhận Tam 

Quy Ngũ Giới. Bởi lẽ, Tam Quy Ngũ Giới chẳng phải là vô điều kiện, phải có điều kiện 

nào mới có thể tiếp nhận Tam Quy Ngũ Giới? Thiện nam tử, thiện nữ nhân mới có thể 

tiếp nhận phép “rửa tội” này! Thiện nam tử, thiện nữ nhân ắt phải làm được điều đầu tiên 

trong  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước:  “Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm 

 chẳng giết, tu Thập Thiện Nghiệp” , bốn câu này! Thi hành “hiếu thân, tôn sư” (hiếu thảo 

cha mẹ, tôn trọng thầy) bằng Đệ Tử Quy; bởi lẽ, làm được Đệ Tử Quy thì “hiếu dưỡng 

phụ mẫu, phụng sự sư trưởng” sẽ làm được. Thi hành Thái Thượng Cảm Ứng Thiên thì 

“từ tâm chẳng giết” sẽ làm được. Cuối cùng là Thập Thiện Nghiệp Đạo thì mới có thể trở 

thành Phật môn đệ tử. Ngày nay Phật pháp suy vi,  vì sao suy? Chúng ta coi nhẹ cơ sở 

giáo dục này, cho nên Phật pháp suy đồi. Vấn đề không xuất pháp từ Phật pháp, mà xuất 

phát từ bản thân các đồng học học Phật chúng ta trong một đời này, chúng ta chẳng học 

nghiêm túc! Thích Ca Mâu Ni Phật đã không còn trụ thế, bản thân chúng ta tuyên bố là 

đệ tử của Ngài, nhưng lão nhân gia có thừa nhận hay không, chúng ta không biết, tự cho 

là đã được Ngài thừa nhận; thật ra, chẳng phải! 

Kinh này giảng rất hay, dẫu trót tạo nghiệp Ngũ Nghịch, Thập Ác, nhất định đọa  địa 

ngục  A  Tỳ,  gặp  pháp  môn  này  cũng  được  cứu,  “lâm  chung  niệm  Phật,  diệc  tất  tùy 

 nguyện đắc sanh”  (lâm chung niệm Phật, ắt cũng được vãng sanh theo ý nguyện). Tạo 

tội nghiệp nặng nề dường ấy có cứu được hay không? Cứu được! Một niệm hồi đầu! Cổ 

nhân Trung Quốc thường nói:  “Lãng tử hồi đầu kim bất hoán”  (lãng tử quay đầu, vàng 

chẳng  đổi).  Đừng  nghĩ  hắn  tạo  lắm  điều  ác  nghiệp,  hễ  hắn  quay  đầu  bèn  là  đại  thiện 

nhân. Thiện hay ác chỉ trong một niệm, hắn có thể quay đầu lại, chẳng dễ dàng! Cho thấy 

điều gì? Chứng tỏ hắn có thiện căn rất sâu dầy. Trong một đời này, không có ai dạy hắn, 

nên hắn mê, tạo ác nghiệp nhiều ngần ấy, hễ có người cảnh tỉnh hắn, hắn sẽ ngay lập tức 

16 Tập 08 

2 



quay đầu. Chẳng phải là không có đạo lý. Do điều này có thể biết: Giáo dục trọng yếu 

lắm! Thế gian có người xấu hay chăng? Không có người xấu. Trong mắt Phật, chẳng có 

ai xấu! Trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật thường nói:  “Hết thảy chúng sanh vốn là 

 Phật” , những kẻ tạo tác Ngũ Nghịch Thập Ác có là Phật hay không? Họ vốn là Phật. 

Yêu ma quỷ quái có là Phật hay không? Vốn là Phật. Không ai chẳng phải là Phật, Phật 

thấy toàn bộ hết thảy chúng sanh đều là chư Phật Như Lai. Nhưng trong lục đạo, những 

vị Phật này có vị mê, có vị ngộ, có vị mê rất sâu, có vị mê cạn hơn một chút, căn tánh 

mỗi người khác  nhau, thiện căn, phước đức, nhân duyên không giống nhau, chẳng thể 

không biết [điều này]! 

Đối với bốn câu tiếp theo, nếu quý vị thật sự giác ngộ, tiếp xúc pháp môn này, thật sự 

có thể tin tưởng, lý giải, thật sự làm, khó lắm, đáng quý thay! Pháp môn này gọi là “pháp 

khó tin”, mọi người quý vị vừa tiếp xúc bèn tin tưởng, tôi rất bội phục, tôi chẳng bằng 

quý vị. Phải mất một thời gian dài mười mấy năm, tôi mới thật sự tiếp nhận pháp môn 

này. Thuở còn trẻ, đi học trong trường chịu ảnh hưởng của giáo viên, chịu ảnh hưởng 

giáo dục của đạo Tin Lành, nghĩ các tôn giáo khác đều là mê tín, Phật giáo là mê tín nhất, 

các tôn giáo khác chỉ thờ một vị thần, một vị chân thần duy nhất, đó là tôn giáo cao cấp, 

Phật giáo thần nào cũng đều thờ, là đa thần giáo, phiếm thần giáo, là tôn giáo thuộc cấp 

thấp, làm sao có thể tiếp nhận [Phật giáo] được? Cũng may là thuở trẻ tôi rất ưa thích 

Triết Học, tìm được một vị thầy là tiên sinh Phương Đông Mỹ, theo học Triết Học với 

cụ.  Trong khóa  học khái luận  Triết  Học cuối cùng,  cụ  giới thiệu  Triết  Học trong kinh 

Phật, tôi được nhập môn như thế. Trong kinh điển Phật giáo, lão nhân gia đặc biệt ưa 

thích kinh Hoa Nghiêm, bảo tôi: Đây là “khái luận của Triết Học trong kinh Phật”, cụ 

dùng danh từ này để giới thiệu kinh Hoa Nghiêm. Cụ nói trong kinh ấy có lý luận hoàn 

mỹ, có phương pháp tinh tế, cuối cùng lại còn kèm theo biểu diễn. Tìm không ra một bộ 

sách giáo khoa thứ hai nào giống như vậy trên khắp thế giới. Đó là thật, chẳng giả. Có 

kèm theo biểu diễn, phần sau là năm mươi ba lần tham học của Thiện Tài để biểu diễn 

cho  quý vị  xem.  Do  vậy,  tôi  cũng đặc biệt  yêu  thích bộ kinh  này,  hết  sức hữu duyên, 

nhưng đối với Tịnh Tông đúng là có bài xích, thoạt đầu cho rằng: Nói chung, pháp môn 

này do Thích Ca Mâu Ni Phật giảng cho các bà già, chẳng  dành cho phần tử tri thức. 

Pháp sư Sám Vân44[15] giúp đỡ tôi, tôi ở thảo am của Ngài nửa năm, làm công quả tại 



 44[15]  Ph|p sư S|m V}n (1915-2009), họ T{o, ph|p danh Th{nh Không. Sư được sinh ra tại một tiểu trấn bên bờ sông Áp Lục, thuộc địa phận tỉnh An Đông, gần biên giới Đại H{n. Sư 

 từng sang Nhật du học về ng{nh Mỹ Thuật. Năm hai mươi bốn tuổi bắt đầu học Phật, thọ Cụ 

 Túc Giới năm ba mươi tuổi tại chùa Quảng Tế, Bắc Kinh, từng theo học tại Bắc Bình Phật 

 Gi|o Học Viện. Năm 1948, Sư đến Phước Ch}u theo học với ph|p sư Từ Ch}u. Năm 1949, Sư 

 rời Hoa Lục sang Đ{i Loan. Năm 1956, Sư lập Ấn Hoằng Mao Bồng (thảo am Ấn Hoằng) tại 

 núi Qu|n Âm, thuộc trấn Bồ Lý, huyện Nam Đầu, Đ{i Loan. Ngôi chùa n{y bị thủy tai ph| hủy 

 v{o ng{y Bảy th|ng T|m năm 1959. Năm 1963, Sư dựng chùa Liên Nh}n  tại l{ng Thủy Lý 

Tập 08  163 



thảo am. Thời gian rảnh rỗi, Ngài muốn tôi đọc Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, đọc Di Đà 

Kinh Yếu Giải, Sớ Sao, Viên Trung Sao. Do vậy, tôi có ấn tượng rất sâu đối với ba bản 

này,  cũng  hết  sức  ưa  thích,  không  phản  đối  Tịnh  Độ  Tông,  cũng  rất  tôn  trọng,  nhưng 

không muốn học, có hứng thú rất sâu đối với kinh điển Đại Thừa. Thầy Lý khuyên tôi tu 

Tịnh Độ, tôi theo cụ học Giáo, đương nhiên chẳng thể phản đối, nhưng chẳng phải là thật 

tâm học, tu cho có lệ, thầy cũng nhìn thấy điều này! 

Khi nào mới thật sự nhận thức Tịnh Độ? Giảng kinh Hoa Nghiêm, lúc ấy tôi ở Đài 

Loan. Tôi nhớ là năm tôi hai mươi sáu tuổi, quen biết tiên sinh Phương Đông Mỹ. Năm 

tôi hai mươi sáu tuổi vẫn còn đi làm, ba mươi tuổi nghỉ việc, một lòng mong học Phật 

pháp. Do Chương Gia đại sư chỉ dạy, Ngài khuyên tôi xuất gia, muốn tôi học theo Thích 

Ca Mâu Ni Phật. Tôi rất vâng lời, quả thật là thật thà, nghe theo, cũng thật sự làm. Tôi 

theo thầy Lý mười năm để học kinh giáo, theo lão nhân gia đến năm thứ hai bèn xuất gia, 

duyên xuất gia chín muồi! Sau khi xuất gia, tôi giảng kinh dạy học các nơi. Năm Dân 

Quốc 60 (1971), tôi bắt đầu giảng Hoa Nghiêm kinh lần đầu tiên, Thầy Lý giảng tại Đài 

Trung, tôi đến nghe [thầy giảng] quyển thứ nhất để nghe kinh này bắt đầu như thế nào, 

nghe  xong  một  quyển  này,  tôi  có  khả  năng  giảng  một  bộ  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm.  Tôi 

giảng ở Đài Bắc, tôi nhớ đã giảng hình như hai năm, chưa đầy ba năm đã giảng đuổi kịp 

tiến độ của thầy, vì cụ mỗi tuần chỉ giảng một giờ; cụ giảng kinh hai tiếng, nhưng có 

phiên dịch sang Đài ngữ45[16], nên trên thực tế là mỗi tuần giảng một giờ. Khi ấy, mỗi huyện Nam Đầu. Năm 1966, s|ng lập Đại Chuyên Thanh Niên Trai Giới Học Hội. Ph|p sư S|m 

 V}n giữ luật rất nghiêm, không ăn qu| Ngọ, mỗi ng{y sau bốn giờ chiều, nữ chúng không 

 được ở lại chùa, cũng không cho phép ai ở lại qua đêm. Sư rất chú t}m hoằng truyền Tịnh 

 Tông, Ng{i được coi l{ một trong số c|c vị ph|p sư đóng góp rất nhiều trong việc truyền b| 

 ph|p môn Tịnh Độ tại Đ{i Loan. 

 45[16]  Đ{i ngữ gọi đầy đủ l{ Đ{i Loan Ngữ, l{ một ngôn ngữ được coi như tiếng mẹ đẻ của đại bộ phận d}n chúng Đ{i Loan, tuy trong công sở v{ trường học, tiếng Quan Thoại được dùng 

 như  ngôn  ngữ  chính  thức.  Đ{i  ngữ  thật  ra  l{  một  thứ  tiếng  địa  phương  thuộc  ngữ  hệ 

 Mân Nam (ngôn ngữ của tỉnh Phước Kiến). Do thời Trịnh Th{nh Công chiếm đóng Đ{i Loan 

 v{ sau khi Khang Hy t|i chiếm Đ{i Loan, đa phần di d}n đến Đ{i Loan từ vùng Chương Ch}u 

 v{ Tuyền Ch}u cũng như một số huyện ở phía Nam tỉnh Phước Kiến chiếm đa số, nên tiếng 

 nói của họ dần dần chiếm ưu thế. Đặc biệt l{ khi Quốc T|nh Gia Trịnh Th{nh Công đuổi qu}n 

 x}m lăng khỏi Đ{i Loan, th{nh lập căn cứ chống nh{ Thanh, qu}n sư Trần Vĩnh Hoa  chịu 

 trách nhiệm gi|o dục, do họ Trịnh lẫn Trần Vĩnh Hoa (Trần Cận Nam) đều l{ người Tuyền 

 Ch}u,  binh  lính  đa  số  tuyển  mộ  từ  Tuyền  Ch}u,  nên  giọng  Tuyền  Ch}u  (Phước  Kiến)  trở 

 th{nh  ngôn  ngữ  chính  thức  của  đảo  Đ{i  Loan  thời  đó.  Đ{i  Ngữ  gần  với  tiếng  Phước  Kiến 

 vùng Hạ Môn nhất, nhưng có những đặc thù riêng v{ những từ ngữ đặc biệt của Đ{i Loan, 

 cũng như một số từ ngữ vay mượn từ tiếng Nhật v{ ngôn ngữ của thổ d}n Đ{i Loan. Ở đ}y, 

16 Tập 08 

4 



tuần tôi giảng ba lần, mỗi lần là một tiếng rưỡi, nên mỗi tuần giảng bốn giờ rưỡi, bằng 

với cụ giảng cả tháng. Vì thế, tôi đuổi kịp cụ rất nhanh, tiến độ đuổi kịp cụ, sau đấy, bèn 

vượt lên trước. 

Phải biết cũng mất mười năm, giảng kinh Hoa Nghiêm được phân nửa, khi ấy là Bát 

Thập và Tứ Thập Hoa Nghiêm cùng giảng, mỗi tuần tôi giảng Bát Thập Hoa Nghiêm hai 

ngày,  giảng  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm  một  ngày.  Giảng  được  phân  nửa,  có  một  hôm,  đột 

nhiên  nghĩ  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  tu  pháp môn  gì?  Thiện  Tài đồng tử  học pháp  môn gì? 

Kinh Hoa Nghiêm giảng được phân nửa, còn có nửa sau, lật phần sau ra xem, lật xem tới 

phần sau, tới quyển ba mươi chín trong bản Tứ Thập Hoa Nghiêm, thấy Văn Thù và Phổ 

Hiền Bồ Tát thảy đều phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, điều này khiến tôi hết sức chấn 

động. Hơn nữa, thấy không riêng gì Văn Thù, Phổ Hiền tự mình phát nguyện cầu sanh 

Tịnh Độ, mà còn suất lãnh bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ trong hội Hoa Nghiêm 

sang thế giới Cực Lạc gặp A Di Đà Phật. Ngạc nhiên quá! Hai vị đại Bồ Tát này trợ thủ 

của Tỳ Lô Giá Na Phật, hai vị đại trợ thủ đem toàn bộ học trò của Tỳ Lô Giá Na Phật 

sang thế giới Cực Lạc, Tỳ Lô Giá Na Phật chẳng tức giận ư? Đem toàn bộ học trò của ta 

đi? Tỳ Lô Giá Na Phật không chỉ chẳng giận, mà còn hết sức hoan hỷ. 

Sau đấy, tôi đọc kỹ, môn sinh đắc ý, đệ tử truyền pháp của Văn Thù Bồ Tát là Thiện 

Tài đồng tử, lại coi xem Ngài học gì? Trước kia, đúng là hời hợt, vô ý, giảng Tứ Thập 

Hoa Nghiêm đến phân nửa mà chẳng nhìn ra vấn đề này, phải dụng tâm mới thấy được, 

mới nhận ra: Thiện Tài và thầy của Ngài vốn tu pháp môn Tịnh Độ. Nhìn từ chỗ nào? Từ 

lần tham phỏng thứ nhất, do thầy giới thiệu, Văn Thù Bồ Tát giới thiệu Thiện Tài đi tham 

phỏng  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân.  Tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân  tu  Ban  Châu  tam-muội.  Ban 

Châu tam-muội là gì? Còn gọi là Phật Lập tam-muội, chuyên tu trì danh niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Độ. Lúc ấy mới biết, người Trung Quốc thường bảo vị thiện tri thức (thầy) thứ 

nhất là  “tiên nhập vi chủ”  (điều gì tiếp xúc đầu tiên sẽ là chánh yếu), Ngài tu môn này! 

Sau đó nhìn vào quá trình tham học, đối với mỗi một vị thầy, Thiện Tài đều luyến đức lễ 

từ (hâm mộ đức hạnh, kính lễ, từ tạ), quý vị hãy chú ý quan sát, Thiện Tài tham học điều 

gì cũng đều thấy, đều học, đều hiểu, nhưng chẳng tu, Ngài tu gì? Niệm Phật. Nhìn đến 

cuối cùng, mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc, một vị đầu, 

một vị cuối [đều tu Tịnh Độ], chẳng phải là rõ rệt ư? Ngài môn nào cũng học, môn nào 

cũng đều hiểu, nhưng chính Ngài chuyên dốc công sức nơi pháp môn Niệm Phật. Từ chỗ 

này,  tôi  mới  tiếp  nhận  Tịnh  Độ,  thật  sự  hiểu  rõ  ràng,  minh  bạch,  thầy  khuyên  tôi,  tôi 

chẳng có lòng tin sâu xa như thế. Lại từ Hoa Nghiêm, từ Pháp Hoa, từ Lăng Nghiêm tổng 

kết, tôi mới biết cái hay của Tịnh Độ, Tịnh Độ thù thắng. Thật không dễ dàng! Tôi thấy 



 do cụ Lý Bỉnh Nam thường nói bằng giọng Sơn Đông, nên phải có người dịch sang Đ{i Ngữ 

 để thính giả hiểu cụ đang nói gì. 

Tập 08  165 



quý vị chỉ vừa nghe bèn tiếp nhận, tôi rất bội phục, sao tôi lại khó khăn như thế? Mất 

mười mấy năm mới thật sự tiếp nhận pháp này! 

Pháp môn này  “hoành xuất tam giới, viên đăng tứ độ, đốn dữ Quán Âm, Thế Chí tịnh 

 kiên, khả kiến thử pháp môn chi cứu cánh phương tiện, thiện ứng quần cơ dã” (vượt khỏi 

tam giới theo chiều ngang, lên trọn vẹn bốn cõi, nhanh chóng cùng Quán Âm, Thế Chí 

sánh vai, đủ thấy pháp môn này là phương tiện rốt ráo đến tột cùng, khéo thích ứng mọi 

căn cơ), đây là nói thật, chẳng giả! “Hoành xuất” còn gọi là “hoành siêu”, vì tám vạn bốn 

ngàn pháp môn đều là tiến lên từng bậc, đó là thụ xuất (thoát tam giới theo chiều dọc), 

chẳng  phải  là  hoành  xuất  (vượt  thoát  tam  giới  theo  chiều  ngang).  Kinh  Hoa  Nghiêm 

chẳng phải là một ví dụ rất hay ư? Quý vị thấy địa vị Thập Tín, trên Thập Tín là Thập 

Trụ, trên Thập Trụ là Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, 

giống như chúng ta đi học, Tiểu Học, Trung Học, Đại Học, Nghiên Cứu Sinh, đó gọi là 

thụ xuất. Pháp môn Tịnh Tông không cần, ngay từ nhân đạo bèn vượt ngang ra, không 

cần phiền phức như thế! Từng bước một như vậy thì đến bao giờ quý vị mới có thể thoát 

ra? Vượt ngang ra, sang thế giới Cực Lạc, A Di Đà Phật tiếp dẫn quý vị. Sau khi đến bên 

ấy, bèn lên trọn bốn cõi, đây là điều đặc biệt. Thích Ca Mâu Ni Phật có bốn cõi Tịnh Độ 

hay không? Có, nhưng theo chiều dọc, không phải là  “viên đăng” . Quý vị phải trèo từng 

bước một. Lục đạo là cõi Phàm Thánh Đồng Cư, tứ thánh pháp giới là cõi Phương Tiện, 

thế giới Hoa Tạng là Nhất Chân pháp giới, là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của Tỳ Lô Giá 

Na Phật, tiến lên nữa là Thường Tịch Quang Tịnh Độ, trong thế giới Hoa Tạng vẫn phải 

tiến lên từng bước một! Tịnh Độ khác hẳn, bốn cõi của A Di Đà Phật không có giới hạn. 

Nói  cách  khác, nói  theo  các  khoa  học  gia  hiện  tại,  Tịnh  Độ  không  có  các  chiều  không 

gian. Thập phương thế giới thảy đều không có hiện tượng này, chỉ có thế giới Cực Lạc 

đặc biệt, không có các chiều không gian, bốn cõi ở cùng một chỗ. Vì thế, một sanh, hết 

thảy sanh! 

Quý vị hãy xem ví dụ do cụ Hoàng nêu tiếp theo đó. Quán Âm, Thế Chí đang ở nơi 

đâu? Các Ngài ở trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Nay chúng ta niệm Phật vãng sanh 

là sanh vào cõi Phàm  Thánh Đồng Cư. Trong thế giới này, cõi Phàm Thánh Đồng Cư 

không thấy cõi Phương Tiện Hữu Dư, có giới hạn, có chướng ngại; chúng ta sanh trong 

nhân đạo của lục đạo, chẳng thể thấy thiên đạo. Cõi trời có hai mươi tám tầng, tầng dưới 

không thể thấy tầng trên, nhưng tầng trên có thể trông thấy tầng dưới. Nhưng cái hay của 

thế giới Cực Lạc là do so với điều gì? Thập phương thế giới chư Phật Như Lai dạy học 

đều là từ Tiểu Học, Trung Học, đến Đại Học, đều theo cách như vậy. Hơn nữa, lớp Một 

và lớp Hai Tiểu Học mỗi lớp có phòng học riêng, chẳng ở cùng một chỗ. Phòng học của 

A Di Đà Phật to lớn, từ Tiểu Học, Trung Học cho đến lớp Tiến Sĩ đều ở cùng một chỗ, 

lên lớp trong cùng một phòng học, tình hình là như vậy đó, thảy đều ở cùng một chỗ, 

điều này rất đặc thù. Do vậy, nói: “Sanh về một là sanh về hết thảy”. Chúng ta là hạ hạ 

16 Tập 08 

6 



phẩm vãng sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư, quý vị đến thế giới Cực Lạc, có thể thấy 

Quán Âm, Thế Chí, có thể thấy Văn Thù, Phổ Hiền, đều ở nơi đó. Thường cùng những vị 

này ở cùng một chỗ, như vậy là quý vị may mắn quá! Họ là Pháp Thân đại sĩ, quý vị 

không hiểu, các Ngài sẽ dạy quý vị. Ngoại trừ Phật dạy bảo ra, các Bồ Tát nhiều ngần ấy 

giúp đỡ quý vị, nâng đỡ quý vị, quý vị cũng thành tựu rất nhanh. Đây là chỗ thù thắng 

khôn  sánh  của  thế  giới  Cực  Lạc;  cho  nên  cảm  được  thập  phương  chư  Phật  tán  thán. 

Nói  “viên đăng tứ độ”  là không có cấp bậc.  “Đốn”  có nghĩa là ngay lập tức, quý vị lập 

tức sánh vai cùng Quán Âm Bồ Tát, Thế Chí Bồ Tát, đều là học trò của A Di Đà Phật, 

các Ngài biến thành lớp đàn anh của chúng ta. 

 “Khả kiến thử pháp môn chi cứu cánh phương tiện, thiện ứng quần cơ”  (có thể pháp 

môn này là phương tiện rốt ráo đến tột cùng, thích ứng mọi căn cơ), căn tánh nào gặp 

pháp môn này thảy đều đắc độ, vấn đề là quý vị có tin hay không, quý vị nghe có hiểu 

hay không? Thật sự tin tưởng, nghe chẳng hiểu cũng không sao, một câu A Di Đà Phật 

thật thà niệm, niệm đến công phu thành phiến sẽ tự tại vãng sanh, biết trước lúc mất. Rất 

nhiều người suốt đời chưa hề nghe kinh, không biết chữ, niệm một câu A Di Đà Phật, 

niệm  ba  năm  công  phu  thành  tựu,  có  người  đứng  mất,  có  người  ngồi  mất,  chẳng  ngã 

bệnh, nói đi là đi, chẳng khó khăn gì! Mấy năm trước, cư sĩ Hoàng Trung Xương ở Thâm 

Quyến đã làm mẫu cho chúng ta xem. Ông ta nghe nói về pháp môn này, bèn tự mình 

phát tâm làm thí nghiệm, thử coi có đúng là ba năm có thể vãng sanh hay không. Ông ta 

bế quan tại Thâm Quyến, cư sĩ Hướng Tiểu Lỵ hộ quan, hai năm mười tháng bèn biết 

trước lúc mất, Phật tiếp dẫn ông ta, còn thiếu hai tháng mới đủ ba năm, thật đấy, chẳng 

giả đâu! Chúng tôi khuyên mọi người ở chỗ này, ông ta tạo chứng minh, thực hiện Tác 

Chứng  Chuyển  trong  Tam  Chuyển  Pháp  Luân,  chứng  minh  chuyện  này  là  thật,  chẳng 

giả. Chúng ta có muốn vãng sanh hay không? Muốn vãng sanh thì dùng cách của ông ta 

là được. Mấu chốt là gì? Triệt để buông xuống! Sở dĩ quý vị chẳng đi được là vì quý vị 

chưa buông xuống, còn tham luyến thế gian này, mê hoặc, điên đảo. Thật sự giác ngộ thì 

cái gì cũng chẳng cần, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, không có chuyện nào khác. Quý vị 

thấy trường thời huân tu mất bao lâu? Ba năm, một ngàn ngày! Huân tu một ngàn ngày 

quý vị bèn đến Tây Phương Cực Lạc thế giới. Thiện Đạo đại sư nói rất hay:  “Vạn tu, vạn 

 nhân khứ”  (vạn người tu, vạn người đến), pháp môn này chẳng sót một ai. Tu hành mà bị 

bỏ sót, nguyên nhân do chính quý vị, chính quý vị phải chịu trách nhiệm, không thể trách 

A  Di  Đà  Phật,  không  thể  trách  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  không  thể  trách  ai  hết,  chỉ  trách 

chính mình chẳng đúng pháp. Mỗi ngày nghe kinh mà chẳng hiểu, thật đấy, vì sao nghe 

không hiểu? Bộp chộp, hời hợt! Quý vị hoài nghi pháp môn này, đối với kinh giáo này, 

quý vị tin chẳng sâu, không hiểu thấu triệt, cho nên có chướng ngại. 

Đoạn tiếp theo vẫn giảng về khế cơ, đoạn này có ngụ ý sâu xa, chúng ta hãy đọc kinh 

văn:  “Hựu khế cơ giả, diệc ngụ khế hợp thời cơ chi nghĩa”  (lại nữa, khế cơ bao hàm ý 

nghĩa khế hợp thời cơ). Đoạn này giảng rất hay, cho thấy trí huệ chân thật của cụ Hoàng 

Tập 08  167 



Niệm Tổ, rất trọng yếu. Phù hợp gì? Phù hợp thời cơ trong xã hội hiện thời.  “Như Lai 

 thùy từ, độc lưu thử kinh, ư chư kinh diệt tận chi tối hậu bách niên”  (Đức Như Lai rủ 

lòng Từ, riêng lưu lại kinh này một trăm năm cuối sau khi các kinh đã bị diệt hết). Trong 

tương  lai,  Phật  pháp  sẽ  tiêu  mất  trên  thế  gian  này,  bị  tiêu  diệt,  vì  sao?  Pháp  là  duyên 

sanh, duyên không còn, pháp sẽ diệt, duyên sanh, duyên diệt; chẳng phải là bất diệt, nó là 

pháp được sanh bởi nhân duyên, cho nên cũng chẳng phải là thật. Trong kinh Bát Nhã, 

đức  Phật  bảo  chúng ta:  “Pháp  thượng  ưng  xả,  hà  huống  phi  pháp”  (pháp  còn  nên  bỏ, 

huống gì phi pháp). Giảng rất thấu triệt! Phật pháp tốt đẹp, đừng nên tham, chớ nên khởi 

tâm tham, khởi tâm tham là sai! Trong kinh Kim Cang, đức Phật có nêu tỷ dụ, Ngài dùng 

thuyền bè vượt sông làm tỷ dụ. Vượt sông cần phải có chiếc thuyền nhỏ, hoặc là bè kết 

bằng gỗ hay bằng thân tre, dùng để vượt sông. Ngài nói pháp giống như thuyền để vượt 

sông, giúp quý vị từ bờ này vượt sang bờ kia, đến bờ kia, quý vị phải bỏ, bỏ thì mới lên 

bờ được. Nếu quý vị chẳng bỏ thì sai mất rồi, vĩnh viễn không thể lên bờ được. Vì thế, 

Phật dạy chúng ta:  “Pháp thượng ưng xả, hà huống phi pháp”  (Pháp còn phải bỏ, huống 

gì  phi  pháp).  “Bỏ”  có  nghĩa  là  quý  vị  đừng  chấp  trước,  đừng  ghim  trong  lòng,  ghim 

trong lòng là trật! Vì sao? Nó là pháp hữu vi, nó là pháp duyên sanh, chẳng phải là tự 

tánh. Quý vị có thể buông xuống hết thảy sẽ kiến tánh, tánh mới là  pháp chân thật duy 

nhất, bất sanh bất diệt, thứ gì cũng trọn đủ, thứ gì cũng viên mãn; trí huệ trọn đủ, đức 

năng trọn đủ, tướng hảo trọn đủ! Nay ta gọi tướng hảo là phước báo, là thứ quý vị vốn 

sẵn có trong tự tánh, chẳng phải tìm từ bên ngoài, bên ngoài không có, lại còn vĩnh viễn 

hưởng thụ bất tận. Đó mới gọi là Bảo! Thật sự là bảo, Tự Tánh Tam Bảo. Đây là thứ mà 

Phật dạy chúng ta hãy thật sự mong đạt được, tìm lại, nay đã mê mất, hãy tìm về! 

Do  vậy,  quý  vị  nhất  định  phải  biết,  trí  huệ  do  đâu  mà  có?  Chính  mình  vốn  sẵn  có. 

Quý vị cầu trí huệ, chẳng có chuyện này! Cái mà quý vị cầu được là tri thức, tri thức và 

trí  huệ  là  hai  chuyện  [khác  nhau].  Cầu  trí  huệ  bằng  cách  nào?  Phải  định  cái  tâm,  tâm 

thanh tịnh sanh ra trí huệ. Tâm chúng ta bất định, trong tâm có cả đống thứ lộn xộn, vì 

vậy, trí huệ chẳng sanh, mà sanh phiền não. Tâm thanh tịnh sanh trí huệ. Bởi lẽ, trí huệ 

phát xuất từ buông xuống, [hễ buông xuống] trí huệ bèn xuất hiện; không buông xuống, 

sẽ vĩnh viễn chẳng có trí huệ, cái mà quý vị học được toàn là tri thức. Tri thức có thể giải 

quyết vấn đề nhỏ nhặt; nhưng giải quyết vấn đề vẫn còn có những rắc rối về sau. Khi 

khoa học kỹ thuật giải quyết vấn đề, nếu giải quyết vấn đề lớn sẽ có những hậu quả to 

lớn, vấn đề nhỏ sẽ có hậu quả nhỏ. Giải quyết vấn đề nhỏ còn được, chứ giải quyết vấn 

đề lớn sẽ gây ra tai nạn cho cả thế giới, cuối cùng là địa cầu có ngày diệt vong là do khoa 

học kỹ thuật gây ra! Người Trung Quốc thông minh. Năm 1982, tôi đến Mỹ lần đầu, lần 

thứ hai là năm 1983, cư sĩ Trầm Gia Trinh mời tôi tới giảng kinh tại Nữu Ước. Đến Nữu 

Ước, có một bữa, ông ta mời tôi dùng cơm, khách mời cũng rất nhiều, có rất nhiều người 

Mỹ tại địa phương, tôi nghĩ họ đều là bạn thân của Trầm lão cư sĩ. Có một người hỏi tôi: 

16 Tập 08 

8 



“Hiện thời người Tây Phương chúng tôi đối với người Hoa có cách nhìn khác với thuở 

xưa. Trong quá khứ, nói chung là coi thường người Hoa, nghĩ người Hoa thiếu văn hóa, 

là lũ người dã man. Nay chúng tôi biết: Trên cả thế giới, nếu một chọi một, người Hoa là 

hạng nhất, có trí huệ, rất có khả năng. Một chọi một, người Hoa là bậc nhất. Nhưng đem 

hai người so với hai người, người Do Thái bậc nhất; đem so từng ba người một, người 

Nhật Bản bậc nhất”. Cuối cùng, hỏi tôi một câu: “Vì sao người Hoa các ông thiếu đoàn 

kết?”  Tôi nghe  xong,  bèn  cười,  tôi  biết họ đều  tin  theo  Cơ  Đốc  Giáo hay  Thiên Chúa 

Giáo, bèn nói: “Đấy là do Thượng Đế an bài”. Ông ta rất kinh ngạc, lẽ nào là do Thượng 

Đế an bài? Tôi nói: “Nếu người Hoa đoàn kết, quý vị còn có cơm ăn nữa hay chăng?” 

Mọi người đều cười xòa. Thật ra, ông ta chê cười chúng ta chẳng đoàn kết; họ biết người 

Hoa  thật  sự  thông  minh,  nhưng  thiếu  đoàn  kết,  vẫn  còn  may,  họ  còn  có  cơm  ăn.  Gặp 

chuyện như thế. Ở Mỹ, tôi gặp chuyện như vậy rất nhiều. 

Hiện  tại, do khoa  học  kỹ  thuật đổi  mới  mỗi  ngày, đã  phá hoại  sinh thái  (ecological 

environment)  của  địa  cầu đến  mức  nghiêm  trọng, nên trên địa  cầu có lắm  tai  nạn  như 

thế,chẳng phải là không có nguyên nhân, mà do con người gây ra! Chúng ta nhất định 

phải hiểu, nếu tiếp tục phá hoại như vậy, tôi ước đoán, tối đa mười năm nữa sẽ tận thế. 

Hiện thời, các nơi bị tai nạn, đó là gì? Đó là điềm báo trước đại tai nạn, chúng ta đã thấy, 

mà nếu chẳng nghiêm túc nỗ lực, chắc chắn sẽ không thể tránh khỏi tai nạn này! Do vậy, 

chúng ta chẳng thể không biết, không thể chẳng sốt sắng  nỗ lực học Phật. Hóa giải tai 

nạn không có gì khác, hãy khuyên lơn, hướng dẫn mọi người hồi tâm chuyển ý, đoạn ác 

tu thiện, tích công lũy đức hòng giải trừ tai nạn. Hôm nay đã hết thời gian, chúng ta học 

tập tới chỗ này! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

phần 4 hết 

 

 

Tập 08  169 



Tập 09 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin ngồi xuống. Xin hãy xem bản kinh, trang thứ 

bảy,  dòng  thứ  sáu  từ  dưới  đếm  lên:  “Hựu  khế  cơ  giả,  diệc  ngụ  phù  hợp  thời  cơ  chi 

 nghĩa”  (Lại nữa, khế cơ còn ngụ ý phù hợp thời đại và căn cơ). Cụ Niệm Tổ sau khi giới 

thiệu sự khế cơ thù thắng độc đáo, mà cũng là chỗ đặc biệt thù thắng của bản kinh này 

xong, lại cho chúng ta biết: Bản kinh này không chỉ là thích hợp khắp ba căn, gồm thâu 

trọn vẹn lợi căn lẫn độn căn, mà nó còn thích hợp với thời đại. Chữ  “thời đại”  này bao 

gồm những ý nghĩa: Các thời đại khác nhau, các nơi khác nhau, các bối cảnh văn hóa 

khác nhau, thảy đều thích hợp. Một bộ kinh [hội tụ các ưu điểm] như vậy, đích xác là 

chẳng  dễ  gì  kiếm  được,  nhưng  kinh  này  chính  là  một  bộ  kinh  như  vậy.  Tiếp  đó,  cụ 

viết:  “Như Lai thùy Từ”  (đức Như Lai rủ lòng Từ), ở đây là nói Thích Ca Mâu Ni Phật, 

mà cũng là nói A Di Đà Phật vô cùng từ bi.  “Độc lưu thử kinh ư chư kinh diệt tận chi tối 

 hậu bách niên”  (riêng lưu lại kinh này một trăm năm cuối cùng khi các kinh khác đều bị 

diệt mất). Trong Pháp Diệt Tận Kinh, Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói về tình hình Phật 

pháp suy diệt trong tương lai: Hết thảy các kinh đều bị diệt mất, đều chẳng tồn tại, tới 

cuối cùng, kinhVô Lượng Thọ còn được lưu truyền một trăm năm, đó là một trăm năm 

cuối cùng [trong pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật]. Bản nào của kinh Vô Lượng Thọ 

sẽ được lưu lại? Cũng theo các bậc đại đức thuở ấy, họ không sống cùng thời chúng ta, 

mà thuộc thời đại của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, còn sớm hơn tôi một thế hệ, cùng vai vế 

với thầy tôi, cùng khẳng định bản hội tập này của Hạ lão cư sĩ [sẽ được lưu lại trong một 

trăm năm cuối khi pháp diệt tận]. Vì sao? Trong phần trước, tôi đã giới thiệu cùng quý 

vị, bản này thật sự là bản kinh tiêu chuẩn bậc nhất trong Tịnh Tông, là bản tổng hợp hoàn 

chỉnh của năm bản dịch gốc, quả thật là bản tốt nhất của bộ kinh bậc nhất trong Tịnh 

Tông. Chúng ta nghe xong cũng chẳng hoài nghi tí nào! Kinh này thật sự là như thế. Hạ 

lão cư sĩ xuất hiện trong thời đại này, chúng ta tin cụ là bậc tái lai để làm chuyện này. 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ xuất thế cũng nhằm chú giải bản này. Họ tới thế gian này với 

nhiệm vụ đặc thù và đều đã hoàn thành. Do điều này, có thể biết: Thời Mạt Pháp hãy còn 

chín ngàn năm nữa; vì thế, chúng ta nói: Đối với các nơi khác nhau, thời gian khác nhau, 

văn hóa khác nhau, kinh này đều có thể thích ứng. 

17 Tập 09 

0 



 “Chánh biểu thử kinh năng khế ư đương tiền cập vị lai chi xã hội dã”  (Điều này cho 

thấy kinh này có thể khế hợp xã hội trong hiện tại và tương lai): Bất luận nơi nào cần 

đến, bản kinh này đều [đáp ứng].  “Đương tiền khoa học phát đạt, nhân loại ưng cụ chi 

 tri thức di quảng”  (Nay nhằm lúc khoa học phát triển, kiến thức cần phải có của nhân 

loại càng rộng), kiến thức mà chúng ta cần phải có ngày càng nhiều, đó có phải là chuyện 

tốt đẹp hay không? Nói thật ra, đây chẳng phải là chuyện tốt, người thật sự tu đạo không 

cần phải học những thứ ấy. Tổ tiên, cổ thánh tiên hiền đã sớm dạy chúng ta [điều này] 

như Đạo gia đã nói:  “Vị đạo nhật tổn, vị học nhất ích”  (vì đạo ngày càng hao tổn, vì học 

vấn mà ngày càng tăng thêm),  “vị học”  là như ở đây [cụ Hoàng] đã nói:  “Hiện tại khoa 

 học kỹ thuật phát triển” , đó là  “vị học” . Mỗi ngày quý vị phải tăng trưởng những thứ ấy 

(kiến thức khoa học), đó là về phương diện tri thức; nhưng “vị đạo” (vì đạo) thì mỗi ngày 

phải buông xuống, tất thảy đều phải buông xuống thì đạo mới thành tựu. Đạo là gì? Đạo 

là thứ mà bản thân quý vị sẵn có. Hiện thời, đạo của quý vị chẳng thể hiện tiền do quý vị 

có chướng ngại, có phiền não, nhà Phật gọi nó là “nghiệp chướng”. Chướng ngại nhiều 

vô lượng, vô biên, vô tận, vô số, nhưng quy nạp lại, sẽ không ngoài hai loại lớn: Phiền 

Não Chướng và Sở Tri Chướng. Hai loại lớn này chướng ngại quý vị kiến tánh, chướng 

ngại cái tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng của quý vị.  “Thanh tịnh bình đẳng giác”  là đạo, 

là tựa đề của bộ kinh này, chúng ta tu đạo là tu thứ này. Nếu tâm địa mỗi năm một thanh 

tịnh hơn, tức là đạo nghiệp của quý vị tăng trưởng. Bất luận tu học pháp môn hay tông 

phái nào trong mười tông phái của Đại Thừa Phật pháp Trung Quốc, trong chữ  “pháp 

 môn” ,  “pháp”  (法) là phương pháp,  “môn”  là môn đạo (門道: đường nẻo),  “môn kính”  (

門徑: cửa nẻo, đường lối), [do vậy, “pháp môn”] là cửa ngõ để trở về tự tánh, trong kinh 

nói tám vạn bốn ngàn [pháp môn]. Tám vạn bốn ngàn pháp môn nhằm đối trị tám vạn 

bốn ngàn phiền não. Bồ Tát vô cùng tuyệt vời, có thể triển khai Thập Thiện Nghiệp Đạo 

thành tám vạn bốn ngàn tế hạnh (hạnh vi tế), công đức viên mãn, thành Phật. 

Đạt đến “thanh tịnh, bình đẳng, giác” là cảnh giới như thế nào? Nửa phần trước của 

tựa đề kinh này nói về quả, nửa phần sau là nói tới nhân, tu nhân chứng quả. Quả bậc 

nhất là Đại Thừa, Đại Thừa là trí huệ, tức trí huệ Bát Nhã vốn sẵn có trong tự tánh hiện 

tiền. Trí huệ không do học mà có, tri thức thì học được. Trí huệ chẳng do học được, mà 

sanh từ cái tâm thanh tịnh  “Vô Lượng Thọ”  là đức,  “Trang Nghiêm”  là tướng hảo. Quý 

vị thấy đấy chẳng phải là như kinh Hoa Nghiêm đã nói hay sao?  “Hết thảy chúng sanh 

 đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” ! Tựa đề kinh này chính là trí huệ và đức tướng 

của Như Lai.  “Đại Thừa”  là trí huệ,  “Vô Lượng Thọ”  là đức,  “Trang Nghiêm”  là tướng, 

quý vị đạt được [những điều này]. Vào lúc nào? Trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm của 

chư Phật Như Lai, quý vị tu thành tựu cái tâm thanh tịnh bình đẳng, trở về cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm. Tựa đề kinh này hay lắm, nhưng chẳng phải do người hội tập tự lập một 

đề mục như cư sĩ Vương Long Thư đặt tên cho bản hội tập của mình là Đại A Di Đà 

Kinh, bản của Ngụy Mặc Thâm có tựa đề là Vô Lượng Thọ Kinh, họ đều tự mình lập ra 

Tập 09  171 



đề mục. Chỉ riêng đề mục [bản hội tập] của cụ Hạ Liên Cư là hội tập, thật sự chẳng thêm 

vào một chữ nào. Đấy mới gọi là bản hội tập tiêu chuẩn, ngay cả đề mục cũng là hội tập. 

Phân nửa trước của đề mục là tựa đề kinh của bản dịch đời Tống, nửa dưới tức là  “thanh 

 tịnh, bình đẳng, giác”  lấy từ bản dịch đời Hán, [tên gọi của kinh] do được hội tập từ [tên 

gọi của] các bản dịch gốc mà thành, nên ý nghĩa càng rõ ràng. 

Tiếp  đó,  sách  viết:  “Xã  hội  tiến  bộ,  mỗi  nhân  sở  kiên  chi  trách  nhiệm  bội  tăng,  cố 

 hàm ưng quảng học đa năng, cúc cung tận  tụy, tham gia kiến thiết, tạo phước nhân dân, 

 thực hiện nhân gian Tịnh Độ”  (Xã hội tiến bộ, trách nhiệm của mỗi cá nhân tăng lên gấp 

bội. Vì thế, ai nấy đều nên học rộng, biết nhiều, một lòng tận tụy, tham gia xây dựng [xã 

hội] nhằm tạo phước cho nhân dân, thực hiện cõi Tịnh Độ trong nhân gian). Chúng ta 

đọc câu này, phải biết Như Lai, Bồ Tát không đâu chẳng ứng hóa, biến hiện, đúng như 

phẩm  Phổ  Môn  đã  nói  “nên  hiện  thân  gì  để  độ  được,  bèn  hiện  thân  ấy” ,  nên  dùng 

phương thức nào để có thể giúp đỡ, thành tựu chúng sanh, bèn dùng phương pháp ấy, 

chẳng  có  một  phương  pháp  nhất  định.  Do  vậy,  đối  với  chuyện  đức  Phật  giảng  kinh, 

thuyết pháp, chớ nên chấp trước, hễ chấp trước là trật! Nếu quý vị chấp trước, đức Phật 

nói Ngài không thuyết pháp, chẳng thừa nhận Ngài thuyết pháp. Trong kinh Kim Cang 

có ý nghĩa ấy. Đức Phật bảo: Nếu quý vị nói đức Phật thuyết pháp, quý vị đã báng Phật. 

Quý  vị  hủy  báng  Ngài,  đức  Phật  chẳng  thuyết  pháp,  một  chữ  cũng  không  nói!  Chẳng 

thuyết pháp mà nói suốt bốn mươi chín năm, chúng ta phải hiểu như thế nào đây? Thanh 

Lương đại sư đã giảng rất hay, lời Phật nói là thật, chẳng giả. Trong khi giảng tựa đề bộ 

kinh Tứ Thập Hoa Nghiêm, Thanh Lương đại sư đã nói một câu như thế này:  “Hết thảy 

 các pháp do đức Thế Tôn đã nói trong bốn mươi chín năm toàn là do cổ Phật đã nói” . 

Đối với kinh giáo do cổ  Phật đã nói, Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng thêm vào một chữ 

nào! Đức Phật nói còn nghiêm cẩn hơn câu nói của Khổng lão phu tử:  “Thuật nhi bất 

 tác, tín nhi hiếu cổ”  (thuật lại, chứ không trước tác, tin tưởng, chuộng cổ). Phu tử chỉ 

nói  “thuật  lại,  chứ  không  trước  tác”,  còn  đức  Phật  nói  “chẳng  thêm  một  chữ  nào  vào 

 kinh điển do cổ Phật đã nói” , tuyệt vời lắm! Vì sao người ta có thể thành Phật, thành Bồ 

Tát? Mấu chốt ở ngay chỗ này! Con người hiện thời tâm ý bộp chộp, hời hợt, do nguyên 

nhân nào? Nguyên nhân là nếu học thì phải sáng tạo, phải phát minh, chính mình phải có 

thứ gì đó, chẳng phục cổ nhân! 

Cổ  nhân  quả  thật  khác  với  chúng  ta.  Cổ  nhân  bội  phục,  ngưỡng  mộ,  học  theo  cổ 

nhân, chưa từng có ý nghĩ sáng chế cái mới, đi ngược với lối tư duy khoa học hiện thời. 

Cách  nghĩ  này  của  cổ  nhân  là  đúng,  hay  cách  nghĩ  của  người  hiện  thời  là  đúng?  Nếu 

chúng ta học thấu triệt bộ Hoàn Nguyên Quán, sẽ biết thái độ của cổ nhân là đúng, còn 

quan  niệm  của  khoa  học  hiện  thời  là  sai  lầm.  Vì  sao?  Cổ  nhân  chứng  đắc  viên  mãn, 

chứng đắc giống như một khối cầu. Trên khối cầu, quý vị chẳng thể thêm vào một điểm; 

thêm vào một điểm nó sẽ chẳng tròn đều nữa, mà cũng chẳng thể thiếu một điểm, thiếu 

17 Tập 09 

2 



một điểm cũng chẳng tròn. Viên mãn, bất tăng, bất giảm! Cổ Phật chứng điều này, mà 

kim Phật cũng chứng đúng điều này. Do vậy,  “kim Phật như cổ Phật chi tái lai”  (Phật 

hiện tại giống như cổ Phật trở lại), chúng ta hiểu rõ: Hết thảy các pháp do đức Phật hiện 

thời nói ra giống hệt như cổ Phật đã nói, bất tăng, bất giảm. Người hiện thời có thể hiểu ý 

nghĩa và chân tướng sự thật này không nhiều. Vì thế, tôi cũng thường nói thái độ tu học 

của các bậc đại thánh thế gian và xuất thế gian là tấm gương tốt nhất cho hàng hậu học 

chúng ta. Sở dĩ, chúng tôi đặc biệt chọn bản chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ để 

học tập lần này, quý vị hãy đọc kỹ bản chú giải của cụ Hoàng, có đúng là  “thuật nhi bất 

 tác”  hay chăng? Mỗi khi cụ giải thích một đoạn kinh văn hay một câu kinh văn, đều dẫn 

kinh điển làm chứng. Nếu không, lại dẫn lời giải thích của các vị cổ đại đức. Cổ đại đức 

cũng  căn  cứ  trên kinh  điển,  chính  mình  chẳng  phát  minh  hay  sáng  tạo  [nghĩa  lý nào], 

chúng ta phải hiểu điều này! Chúng ta phiền não tập khí nặng nề như thế, phân biệt, chấp 

trước nặng như thế, phải biết mình là hạng phàm phu chính cống, làm thế nào để có thể 

chuyển phàm thành thánh? Hãy học tập thánh nhân, thật thà, ngoan ngoãn học, thật sự 

nghe lời. [Đối với những giáo huấn trong] kinh giáo, chúng ta có làm được hay không? 

Có thể giảng kinh hay chăng? Chẳng có điều kiện này thì trí huệ và đức năng đều chẳng 

phù hợp! 

Xưa kia, tôi đến Đài Trung thân cận thầy Lý, theo Ngài học Phật, nhằm đúng lúc cụ 

mở khóa “kinh học” để bồi dưỡng môn đệ học cách giảng kinh. Cụ muốn tôi tham gia, 

tôi tự xét mình: Thiếu trí huệ, thiếu năng lực! Tôi chẳng dám, tôi nói: “Con nghe kinh, 

nghe lão nhân gia giảng kinh để học tập, con nghĩ con chẳng có năng lực giảng kinh”. 

Thầy cho tôi đến xem lớp học ấy, đến xem thì đương nhiên là được rồi! “Hãy đến xem 

thử một lần”, thầy dùng phương pháp thiện xảo phương tiện ấy để dẫn tôi nhập môn. Tôi 

thưa với thầy là chúng tôi chẳng thể giảng, kết quả là nhận thấy phương pháp dạy giảng 

kinh của thầy vốn là giảng chú giải của cổ nhân. Đọc chú giải của cổ nhân không hiểu thì 

giảng chú giải của người hiện thời, xem chú giải bằng văn Bạch Thoại, cách giảng như 

vậy đó! Tôi hỏi thầy: “Vì sao học theo cách ấy?” [Thầy trả lời]: “Không còn cách nào, 

bất đắc dĩ phải chọn lấy cái kém hơn”. Hiện thời không có ai giảng kinh, chúng ta chẳng 

phát tâm thì làm thế nào đây? Ai sẽ ra tay? Không có ai cả! Kinh giảng sai, sai một chữ 

là không được rồi! Cổ đại đức đã nói về chuyện giảng sai một chữ; đây vốn là một công 

án  trong  Thiền  Tông:  “Thác  hạ  nhất  cá  tự  chuyển  ngữ,  đọa  ngũ  bách  thế  dã  hồ 

 thân”  (Hạ  lầm  một  chữ  chuyển  ngữ,  đọa  làm  thân  chồn  hoang  năm  trăm  đời).  Quý  vị 

phải gánh trách nhiệm. Quý vị giảng bậy một chữ, sẽ đọa làm thân súc sanh năm trăm 

đời, đáng sợ quá! Thầy bảo tôi: “Chúng ta chẳng có tư cách giảng thì hãy giảng chú giải, 

giảng chú giải của cổ nhân. Chú giải của cổ nhân viết bằng văn chương Văn Ngôn, nay 

chúng ta dịch sang văn Bạch Thoại, dùng biện pháp này. Hễ sai thì là lỗi của tác giả, chứ 

ta không sai! Nếu văn chương viết bằng Văn Ngôn đọc không hiểu, chúng ta hãy xem 

văn Bạch Thoại hiện thời, chiếu theo đó để giảng. Bỏ sót cũng chẳng sao, chớ nên tự 

Tập 09  173 



thêm những thứ gì của mình vào, hãy để cổ nhân chịu trách nhiệm”. Chúng tôi bắt đầu 

học giảng kinh từ chỗ này. Đến khi nào quý vị có thể tự mình giảng? Khai ngộ! Chưa 

khai ngộ thì hãy giảng [lời chú giải của] người khác. 

Phật khai ngộ, trong các vị tổ sư đại đức, có rất nhiều vị khai ngộ. Tuy khai ngộ, họ 

vẫn chẳng rời khỏi Phật, Bồ Tát, hoàn toàn dựa theo di giáo của Phật, Bồ Tát, chẳng có 

một tí ý nghĩa mới mẻ nào!  “Tín nhi hiếu cổ, thuật nhi bất tác”  là thái độ chúng ta nên 

học theo, hãy nên sốt sắng học tập. Học tập có thể thành tựu hay không? Tùy thuộc vào 

tâm thái học tập của quý vị! Tâm thái như thế nào mới có thể học thành công? Ấn Quang 

đại sư nói rất hay:  “Thành kính!” Ngài dạy:  “Một phần thành kính được một phần lợi 

 ích, mười phần thành kính được mười phần lợi ích” . Thành là gì? “Tôi rất thành kính, tôi 

mười hai phần thành kính”; đó là tiêu chuẩn của chính kẻ ấy, chẳng phải là tiêu chuẩn 

của Phật, Bồ Tát, thánh hiền. Theo tiêu chuẩn của Phật, Bồ Tát và thánh hiền, Thành là 

gì? Trong Độc Thư Bút Ký (bút ký đọc sách), tiên sinh Tăng Quốc Phiên46[1] đã định nghĩa  chữ  “Thành” ,  ông  ta  giải  thích  như  thế  nào?  “Nhất  niệm  bất  sanh  thị  vị 

 thành”  (Một niệm chẳng sanh được gọi là Thành). Người ta có học vấn, có đức hạnh, 

giảng tuyệt lắm,  “niệm”  [trong câu nói của Tăng Quốc Phiên] là gì? Vọng niệm đấy! Hễ 

quý vị còn có vọng niệm sẽ chẳng Thành! Nói theo Phật pháp, quý vị vẫn khởi tâm động 

niệm; khởi tâm động niệm là vô minh phiền não, Thành ở chỗ nào? Phân biệt, chấp trước 

chính là gió to, sóng cả, phiền não nghiêm trọng. Do vậy, đức Phật dạy chúng ta: Quý vị 

có thể chẳng chấp trước hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian; đối với hết thảy các 



 46[1]  Tăng Quốc Phiên (1811-1872) l{ một vị văn thần, chính trị gia, qu}n sự gia, lý luận gia, v{ văn học gia lỗi lạc đời Thanh. Ông sinh tại Tương Hương, phủ Trường Sa, tỉnh Hồ Nam, 

 vốn có tên l{ Tử Th{nh, tự l{ B| H{m, hiệu Địch Sanh, thụy hiệu Văn Ch|nh. Ông vốn l{ ch|u 

 đời thứ bảy mươi của Tăng Tử. Ông nổi tiếng thông minh, năm mười lăm tuổi dự thi khoa 

 Đồng Tử đ~ đỗ hạng bảy, thi Hương đậu cao, nhưng thi Hội nhiều lần không đậu, m~i đến 

 năm Đạo Quang 18 (1838) mới đỗ khoa thi Hội, v{o thi Đình đỗ Tiến Sĩ năm ấy, được bổ l{m 

 H{n  L}m  Viện  Thứ  C|t  Sĩ.  Khi  Hồng  Tú  To{n  l{m  loạn,  lập  ra  Th|i  Bình  Thiên  Quốc  tiến 

 chiếm Giang Ninh, gần như chiếm trọn miền Giang Nam, Tăng Quốc Phiên đ~ gom góp học 

 trò,  th}n  thích,  bạn  bè  để  th{nh  lập  đo{n  qu}n  Sở  Dụng  chống  cự  Th|i  Bình  Thiên  Quốc, 

 huấn luyện đo{n qu}n ô hợp n{y trở th{nh một lực lượng qu}n sự đ|ng nể. Trải qua bao 

 nhiêu khó khăn, cuối cùng ông đ~ đại ph| qu}n Th|i Bình Thiên Quốc, tận diệt loạn đảng. Do 

 vậy, ông được phong tước Th|i Tử Th|i Bảo, bổ l{m tổng đốc tỉnh Trực Lệ, sau đó trở về l{m 

 Tổng Đốc Lưỡng Giang, l{m quan tới chức Vũ Anh Điện Đại Học Sĩ, tước phong Nghị Dũng 

 Hầu. Về phương diện tư tưởng, ông đóng góp rất lớn trong sự hình th{nh trường ph|i văn 

 học  Tương  Hương,  g}y  ảnh  hưởng  rất  lớn  đến  những  nh{  tư  tưởng  cuối  đời  Thanh  như 

 Nghiêm Phục, Đ{m Tự Đồng, Lương Khải Siêu v.v..  Ông trước rất phong phú, sau khi mất, 

 c|c môn đệ biên tập trước t|c của thầy th{nh bộ Tăng Văn Ch|nh Công To{n Tập. 

17 Tập 09 

4 



pháp thế gian và xuất thế gian, mà quý vị chắc chắn chẳng chấp trước, thì xin chúc mừng 

quý vị, quý vị đã chứng quả A La Hán, đã vượt thoát lục đạo luân hồi. Nếu lại tiến thêm 

một bước nữa, lục căn tiếp xúc cảnh giới lục trần, phân biệt cũng buông xuống, chẳng 

còn phân biệt nữa. Thưa quý vị, buông chấp trước xuống, đạt được tâm thanh tịnh, tâm 

thanh tịnh sanh ra trí huệ; buông phân biệt xuống, đạt được tâm bình đẳng. Tâm thanh 

tịnh là tâm Bồ Tát, tâm bình đẳng là tâm Phật. Cuối cùng là khởi tâm động niệm, tức là 

vọng niệm cũng buông xuống, chẳng sanh ý niệm, chúc mừng quý vị, quý vị đã thành 

Phật.  “Vì  đạo  ngày  càng  tổn  giảm” ,  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp trước  thảy  đều  phải 

buông xuống! Mỗi năm [vọng tưởng, phân biệt, chấp trước] một nhẹ hơn thì đạo nghiệp 

của quý vị đang tiến bộ. Nếu mỗi năm một nghiêm trọng hơn, quý vị đã hoàn toàn tương 

phản, quý vị đang học đạo, nhưng đạo ấy chẳng phải là Phật đạo, mà là đạo gì? Phải biết 

đấy là lục đạo, quý vị đang tu luân hồi trong lục đạo! Tu luân hồi trong lục đạo có thiện, 

có ác; nếu là thiện, sẽ là ba thiện đạo; nếu bất thiện thì quý vị đang tu ba ác đạo, đều là tu 

đạo, đều gọi là Đạo, chớ nên không biết điều này! Chúng ta phải thấu hiểu cẩn thận vì 

sao Bồ Tát ứng hóa trên thế gian, hãy khéo học tập, nâng cao cảnh giới của chính mình. 

Thật  đấy!  Đức  Phật  đã  nói  hai  câu  mà  ai  cũng  đọc  được,  nhưng  quý  vị  chưa  làm 

được:  “Cần  tu  Giới,  Định,  Huệ,  tức  diệt  tham,  sân,  si”  (siêng  tu  Giới,  Định,  Huệ, dứt 

diệt tham, sân, si), đó là công phu thật sự. 

Nay chúng ta phải nghiêm túc tự hỏi chính mình: Tịnh Nghiệp Tam Phước không chỉ 

là nguyên tắc chỉ đạo tối cao trong Tịnh Tông, mà còn là nguyên tắc chỉ đạo của toàn thể 

Phật pháp. Điều thứ nhất là:  “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm chẳng 

 giết, tu Thập Thiện Nghiệp”  . Chúng ta có làm được hay không? Đó là gì? Là điều kiện 

cơ bản để học Phật. Nếu chúng ta không trọn đủ, sẽ chẳng có tư cách tiến nhập Phật môn. 

Tiến nhập Phật môn đòi hỏi điều kiện, hạng người nào vậy? Thiện nam tử, thiện nữ nhân. 

Thiện là bốn câu [trên đây], bốn câu này là ba món căn bản của Nho, Thích, Đạo. Hiếu 

thân tôn sư (hiếu thuận cha mẹ, tôn trọng thầy) ở trong Đệ Tử Quy, từ tâm chẳng giết 

trong Cảm Ứng Thiên. Do vậy, quý vị có thể thật sự thực hiện Đệ Tử Quy, Cảm Ứng 

Thiên, và Thập Thiện Nghiệp, thật sự làm được, sẽ hội đủ tiêu chuẩn “thiện nam tử, thiện 

nữ  nhân”.  Có điều kiện này  mới  có  thể  tiến nhập  Phật  môn,  thọ  Tam  Quy,  Ngũ  Giới. 

Phước thứ hai chính là đệ tử Phật môn chân chánh:  “Thọ trì Tam Quy, đầy đủ các giới, 

 chẳng phạm oai nghi” , chẳng đủ điều kiện trên đây sẽ chẳng có tư cách thọ lãnh [giới 

pháp]; nhưng nay thì sao? Nay chúng ta không đủ điều kiện mà vẫn thọ! Chương Gia đại 

sư bảo tôi: Thọ giới để làm gì? Thọ để học! Ngàn vạn phần chớ nên nghĩ mình đã thọ 

giới, đã đắc giới, không thể nói như vậy! Nói như vậy chính là gì? Đại vọng ngữ. Đại 

vọng ngữ vì quý vị chưa đạt được mà tưởng đã đạt được! 

Người nói câu này sớm nhất chính là Ngẫu Ích đại sư. Ngẫu Ích đại sư sống vào cuối 

đời Minh, Minh mạt Thanh sơ (cuối đời Minh, đầu đời Thanh), tuy là Tổ Sư Tịnh Độ 

Tông, tức Tổ Sư đời thứ chín, nhưng Ngài có công phu rất sâu nơi giới luật. Giống như 

Tập 09  175 



Hoằng Nhất đại sư trong thời cận đại, mọi người đều biết Hoằng Nhất đại sư nghiên cứu 

giới luật. Vào thời ấy, Ngẫu Ích đại sư nghiên cứu giới luật, Ngài cũng trước tác về giới 

luật rất nhiều. Ngài bảo: “Tại Trung Quốc, từ triều đại Nam  Tống trở đi không có tỳ-

kheo!” Tỳ-kheo là tỳ-kheo trên danh tự, hữu danh vô thực! Không giữ được giới tỳ-kheo, 

nên chẳng có tỳ-kheo. Muốn truyền giới xuất gia, tức là truyền xuất gia tỳ-kheo, tỳ-kheo-

ni giới, tối thiểu phải có năm vị tỳ-kheo mới có thể truyền. Do chẳng có năm tỳ-kheo 

truyền giới, nên người thọ giới chẳng thể đắc giới. Ngài nói từ triều đại Nam Tống về sau 

chẳng có [tỳ-kheo], danh tự tỳ-kheo chẳng phải là thật sự có. Do vậy, khuyên mọi người: 

Quý vị có thể đến thọ giới, nhưng biết đó là hình thức, thọ rồi phải học. Thật sự học một 

điều sẽ đắc một điều vì quý vị làm được.  Người thọ Ngũ Giới rất nhiều, rất phổ biến, 

người thọ Tại Gia Bồ Tát giới cũng không ít, nhưng Ngũ Giới có giữ được hay chăng? 

Đừng  nói  chi  khác!  “Chẳng  nói  dối”  có  làm  được  hay  chăng?  Thường  nói  những  câu 

nhảm nhí, dù hữu ý hay vô ý, tức là chẳng giữ [giới “bất vọng ngữ”]! Không sát sanh, 

không trộm cắp, chẳng tà dâm, quý vị hãy suy nghĩ đã làm được điều nào hay chưa? Vẫn 

cứ nói tôi thọ Mãn Phần Ngũ Giới (thọ đủ năm giới), Mãn Phần Ưu Bà Tắc, Ưu Bà Di! 

Ngũ Giới làm không được, Bồ Tát Giới càng khỏi cần phải nói nữa. Do vậy, hữu danh vô 

thực, chúng ta phải biết điều này. Kiếm đủ mọi cách lừa gạt chư Phật, Bồ Tát, [mà vẫn ra 

rả]: “Tôi chuyện gì xấu cũng đều chẳng làm!” Quý vị thọ giới mà làm không được, tội ấy 

rất nặng. Cách kết tội ra sao? Đã phạm tội gì? Phá hoại hình tượng Phật giáo, quý vị có 

thừa nhận hay chăng? Người ta nhìn vào Phật giáo, quý vị thấy Phật giáo đồ giống như 

vậy, người ta đâu có chửi quý vị, mà chửi toàn bộ Phật giáo, ngay cả chư Phật, Bồ Tát 

đều bị chửi lây, phải hiểu điều này! 

Tín đồ tại gia không giữ được Thập Thiện! Thập Thiện, Tam Quy, Ngũ Giới đều làm 

không được. Các đệ tử xuất gia không giữ được Sa Di Luật Nghi! Không chỉ Sa Di Luật 

Nghi, mà Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện cũng làm không được. Quý vị nói xem: Phật 

giáo lẽ nào chẳng suy? Phật giáo suy ở chỗ nào? Chẳng có giới luật! Quý vị thấy Phật 

pháp là “tín, giải, hành, chứng”; quý vị có tín, có giải, nhưng chẳng có hành, khoan bàn 

tới  chứng.  Không  có  hành,  làm  sao  có  chứng?  Chỉ  có  tín  giải,  tín  giải  biến  thành  học 

thuật, biến thành Phật học. Có hành và có chứng mới biến thành học Phật. Học Phật và 

Phật học khác nhau! Phật học là có thể nói, nhưng chẳng thể hành; học Phật là có thể nói 

và có thể hành. Vì thế, trong thời đại hiện tại, tìm một thiện tri thức phải đến nơi đâu để 

tìm? Tìm không ra! Vì thế, thầy mới dạy tôi, thuở thầy Lý tại thế, lão nhân gia hết sức 

khiêm hư, tôi bái sư, hành lễ bái sư để xin học với Ngài. Lão nhân gia bảo tôi: “Tôi chỉ 

có thể dạy anh năm năm”. Sau năm năm sẽ làm như thế nào? Cụ giới thiệu một vị thầy, 

thầy của Ngài là Ấn Quang đại sư. Ấn Quang đại sư đã khuất, Văn Sao vẫn còn. Hằng 

ngày,  quý  vị  đọc  Văn  Sao  là  thân  cận  Ấn  Quang  đại  sư.  Ghi  nhớ  giáo  huấn  của  Ấn 

Quang đại sư, sốt sắng nỗ lực thực hiện thì quý vị sẽ là học trò của pháp sư Ấn Quang. 

17 Tập 09 

6 



Mở ra một cửa, vì hiện thời tìm không được một vị thiện tri thức chân chánh, nhưng cổ 

nhân thì có, hãy làm tư thục đệ tử của cổ nhân. Thầy giới thiệu tôi làm tư thục đệ tử của 

Ấn Quang đại sư. Tôi giảng kinh, dạy học tại các nơi ở hải ngoại nhiều năm như thế, 

chẳng dám tự nhận mình là thầy, chưa đủ tư cách, tôi cũng học theo phương pháp của 

thầy, giới thiệu một vị thầy cho mọi người. Tôi giới thiệu ai vậy? Thích Ca Mâu Ni Phật 

và A Di Đà Phật là hai vị thầy tốt đẹp, theo các Ngài chắc chắn tốt đẹp lắm! 

Thầy ở nơi đâu? Trong Vô Lượng Thọ Kinh và A Di Đà Kinh. Thâm nhập một môn, 

trường thời huân tu. Xem kinh không hiểu thì hãy tìm trợ giáo (tutor), tìm người giúp đỡ! 

Trợ giáo là ai? Người chú giải kinh là trợ giáo. Xem kinh Hoa Nghiêm không hiểu, hãy 

tìm Thanh Lương đại sư, tìm  Lý Trưởng Giả, chú giải của các Ngài giúp chúng ta học 

tập. Xem Di Đà không hiểu, tìm Liên Trì đại sư, Ngài có bộ Sớ Sao, Ngẫu Ích đại sư có 

bộ Yếu Giải, U Khê đại sư có Viên Trung Sao. Trước khi bản [hội tập] này ra đời, thông 

thường người học kinh Vô Lượng Thọ đều học theo bản dịch của Khang Tăng Khải. So 

trong  năm  bản  dịch gốc,  bản  của  ngài  Khang  Tăng  Khải  hay  nhất,  lưu  thông  cũng  rất 

rộng. Đời Tùy, Huệ Viễn đại sư47[2] có chú giải. Sư có pháp danh hoàn toàn giống với Sơ Tổ Tịnh Độ Tông. Lô Sơn Huệ Viễn đại sư là tổ sư đời thứ nhất của Tịnh Độ Tông 

Trung Quốc.  Do Huệ Viễn đại sư đời Tùy trùng tên, trong Phật môn gọi Ngài là Tiểu 

Huệ Viễn. Nghe nói Tiểu Huệ Viễn liền biết ngay là Huệ Viễn đại sư đời Tùy, hãy đọc 



 47[2]  Ngài Huệ Viễn (523-592) họ Lý, người xứ Hoắc Tú, Trạch Ch}u, vốn quê ở huyện Đông Ho{ng, tỉnh Cam Túc. Ng{i cùng với Trí Giả đại sư của tông Thiên Thai, C|t Tạng đại sư của 

 tông Tam Luận được tôn xưng l{“Tùy đại tam đại sư” (ba vị đại sư đời Tùy). Ng{i thông hiểu 

 kinh luận rất rộng, trước t|c chú sớ rất nhiều, nên được tôn xưng l{ Sớ Vương, hoặc Thích 

 Nghĩa Cao Tổ. Ng{i l{ người chú thích kinh Vô Lượng Thọ đầu tiên (bộ Vô Lượng Thọ Kinh 

 Nghĩa Sớ). Ng{i cũng l{ một trong những người lập thuyết sơ khởi cho tông Tịnh Độ với gi|o 

 thuyết  Tam  Tịnh  Độ  gồm  Sự  Tịnh  Độ,  Tướng  Tịnh  Độ  v{  Ch}n  Tịnh  Độ.  Do  vậy,  có  những 

 người chủ trương Ng{i mới đ|ng được coi l{ Sơ Tổ Tịnh Độ thay vì ng{i Lô Sơn Huệ Viễn vì 

 Ng{i đ~ x|c lập nền tảng v{ hệ thống cho tư tưởng Tịnh Độ. Quan điểm n{y chỉ chú trọng 

 đến phương diện gi|o thuyết m{ quên đi một sự kiện l{ c|c tổ sư Tịnh Độ được tôn l{ tổ sư vì 

 có công hoằng dương, phổ biến Tịnh Độ, đồng thời còn l{ những vị đại h{nh giả th{nh tựu 

 lỗi lạc trong Tịnh Tông. Ngo{i những cống hiến về gi|o nghĩa Tịnh Độ, ng{i Huệ Viễn còn đặc 

 biệt nghiên cứu Địa Luận, Ng{i được coi l{ khai tổ của ph|i Tương Ch}u Nam Đạo trong Địa 

 Luận  Tông.  T|c  phẩm  Hoa  Nghiêm  Kinh  Yếu  Nghĩa  của  Ng{i  cũng  rất  được  tông  Hoa 

 Nghiêm  tôn  trọng.  Những  trước  t|c  nổi  tiếng  nhất  của  Ng{i  l{  Đại  Thừa  Nghĩa  Chương, 

 Thập Địa Kinh Luận Nghĩa Ký, Hoa Nghiêm Kinh Sớ, Đại B|t Nh~ Kinh Nghĩa Ký, Thắng Man 

 Kinh Nghĩa Ký, Vô Lượng Thọ Kinh Nghĩa Sớ, Duy Ma Kinh Nghĩa Ký v.v. . Ng{i cũng hết sức 

 can đảm vì đ~ d|m chất vấn, quở tr|ch Ch}u Vũ Đế khi nh{ vua chủ trương hủy diệt Phật 

 ph|p. Do Ng{i trụ tại chùa Tịnh Ảnh nên người ta thường gọi Ng{i l{ Tịnh Ảnh Huệ Viễn v{ 

 bộ Vô Lượng Thọ Kinh Nghĩa Sớ thường được gọi tắt l{ Tịnh Ảnh Sớ. 

Tập 09  177 



bản chú giải của Ngài. Khi chúng tôi học kinh Vô Lượng Thọ tại Đài Trung, nhằm lúc 

bản này vẫn chưa truyền đến Đài Trung, thầy Lý giảng Vô Lượng Thọ Kinh bằng bản 

chú giải của ngài Tiểu Huệ Viễn. Chú sớ của cổ nhân giúp đỡ các đồng học. Hiện thời có 

nhiều công cụ hơn, dùng máy thâu âm hay máy thâu hình để giảng giải nhằm giúp đỡ 

người đời sau, quá sức thuận tiện! Chúng ta thành lập một đạo tràng, quý vị phải ghi nhớ, 

Ấn Quang đại sư là một vị nhất đại tổ sư có đức hạnh, có trí huệ, lão nhân gia dạy chúng 

ta: Trong tình hình xã hội hiện thời, kiến lập đạo tràng hãy trọng phẩm chất, đừng coi 

trọng số lượng, tức là “trọng thực chất, đừng coi trọng hình thức”. Đạo tràng chớ nên to 

lớn; thảo am nhỏ là lý tưởng nhất. Chúng thường trụ không nên hơn hai mươi người, dễ 

duy trì. Các đồng học chí đồng đạo hợp ở cùng một chỗ cộng tu, một phương hướng, một 

mục  tiêu,  quyết  định  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Thảo  am  nhỏ  ở  được  hai  mươi  người,  người 

trong ấy tâm đều thanh tịnh. Nếu dựng một ngôi chùa lớn, giàu có, lộng lẫy, nguy nga, có 

bao nhiêu người sẽ dòm ngó, nghĩ cách tranh đoạt! 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thấy  rõ  ràng,  cho  nên,  thuở  Phật  tại  thế,  Ngài  giảng  kinh, 

thuyết pháp bốn mươi chín năm, chẳng dựng một đạo tràng nào, ngay cả thảo am nhỏ 

cũng chưa hề dựng. Vì sao? Nay chúng ta hiểu rõ: Lập đạo tràng sẽ có kẻ khởi ý niệm ác. 

Cái gì cũng đều chẳng có, ba y một bát, trưa ăn một bữa, đêm nghỉ dưới cội cây, quý vị 

còn tranh đoạt gì nữa? Vì thế, mỗi cá nhân đều thanh tịnh, chẳng tranh chấp. Thị hiện 

hay quá! Thị hiện từ bi đến cùng cực, Ngài thật sự chịu khổ thay cho chúng sanh. Vì sao 

làm như vậy? Nêu gương cho người đời sau xem.  Nói thật ra, thân thể chúng ta trong 

hiện thời chẳng thể sánh với thân Phật, ngay cả đệ tử Phật, chúng ta cũng chẳng thể sánh 

bằng. Người ta là năm này qua tháng khác, đêm ngồi dưới cội cây, chẳng ngán gió táp, 

mưa  tạt.  Kinh  bảo  là  “kim  cang  bất  hoại  thân” ,  người  ta có  đức  hạnh.  Nay  chúng  ta 

không làm được, nay chúng ta nghỉ một đêm dưới gốc cây, nói chung là ngày hôm sau 

phải nằm phòng cấp cứu, chẳng có đức hạnh như người ta! Tướng chuyển theo tâm, tâm 

người ta thanh tịnh, chúng ta chưa đạt đến mức độ thanh tịnh ấy. Vì vậy, chớ nên không 

biết điều này! Trong xã hội hiện thời, chúng ta càng chẳng thể rời khỏi xã hội, mỗi ngày 

nghiêm túc học tập trong tiểu đạo tràng, đem công đức học tập hồi hướng cho xã hội, hồi 

hướng  cho  hết  thảy  chúng  sanh  khổ  nạn,  tiêu  tai  miễn  nạn,  chuyện  này  có  thật  hay 

không? Thật đấy! Trong kinh, đức Phật đã nói rất tuyệt:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm 

 tưởng” . Có một nhóm người như thế, dùng cái tâm thanh tịnh hằng ngày cầu nguyện, 

chân thành cầu nguyện sẽ sanh ra hiệu quả; đấy là đối  với xã hội. Trong xã hội có kẻ 

không tin, xưa nay, trong ngoài nước có rất nhiều sự tích linh nghiệm, hiện tại có hay 

không?  Hiện  tại  vẫn  có.  Dần  dần  khoa  học  cũng  chậm  chạp  ấn  chứng  cho  chúng  ta, 

chứng tỏ cảnh chuyển theo tâm, chứng minh tướng do tâm sanh, kẻ thật sự có đức hạnh 

sẽ  thật sự  có  cảm  ứng.  Chẳng  có  đức  hạnh thì  sao?  Chẳng  có  đức  hạnh  thì  cũng  phải 

tham dự các sự nghiệp phước lợi xã hội. Các tôn giáo ngoại quốc rất coi trọng việc này, 

17 Tập 09 

8 



họ lập viện dưỡng lão, cô nhi viện, dục ấu viện (preschool),  bệnh viện, làm rất nhiều, 

tôi cũng thấy rất nhiều, họ nhiệt tâm thực hiện các sự nghiệp từ thiện phước lợi xã hội. 

Trong Phật môn, những chuyện này là làm kèm thêm, chuyện thật sự phải làm là tự nâng 

cao cảnh giới của chính mình, thành tựu đạo đức và trí huệ, quý vị mới có thể thật sự 

giúp chúng sanh khổ nạn, thật sự có năng lực hóa giải tai nạn. 

 “Vãn  cận, Thái  Hư  pháp  sư  đề  xướng  nhân  gian  Tịnh  Độ”  (gần  đây, pháp sư  Thái 

Hư đề xướng nhân gian Tịnh Độ), vị này cũng là người sống trước chúng tôi một thế hệ, 

có khá nhiều cống hiến đối với Phật giáo Trung Quốc, cũng có không ít trước tác.  “Tằng 

 tường dẫn Vô Lượng Thọ Kinh văn cú”  (từng trích dẫn cặn kẽ nhiều câu trong kinh Vô 

Lượng  Thọ).  Trong  khi  diễn  giảng,  Sư  trích  dẫn  kinh  văn  từ  kinh  Vô  Lượng  Thọ  rất 

nhiều.  “Cái dĩ thử kinh song chiếu thế xuất thế gian”  (ấy là vì kinh này soi rọi cả thế 

gian lẫn xuất thế gian), trong bộ kinh này, đức Phật giảng về pháp thế gian không ít, mà 

giảng pháp xuất thế gian cũng rất nhiều.  “Tường thị Chân Tục nhị đế”  (chỉ bày cặn kẽ 

Chân  Đế  và  Tục  Đế),  đức  Phật  nương  theo  Nhị  Đế  để  thuyết  pháp,  đó  là  một  tổng 

nguyên tắc của giảng kinh, giáo học.  “Đế”  (諦) là gì? Nói theo cách phổ thông hiện thời, 

Đế là chân lý, chân thật, thực tại. Có hai thứ [chân lý]: Một là Tục Đế, hai là Chân Đế. 

Tục Đế là pháp thế gian, Chân Đế là Phật pháp, thế gian và xuất thế gian đều quan tâm. 

Chân Đế là sau khi minh tâm kiến tánh, quý vị đã thấy được Thật Tướng của các pháp, 

những người tầm thường trong thế gian chúng ta rất khó lý giải điều này. Thật Tướng là 

thật, nhưng chúng ta chưa tu học đến trình độ ấy, nên đức Phật chẳng nói chuyện này. 

Ngài giảng về pháp thế gian, cũng có nghĩa là đức Phật rất thông hiểu những kiến thức 

thông thường. Đức Phật nói về những kiến thức thông thường của người thế gian, chúng 

ta rất dễ tiếp nhận, rất dễ hiểu. Ngài dạy “cha nhân từ, con hiếu thảo, anh nhường, em 

kính”,  chúng ta  nghe  rất  vui vẻ.  Đó  là  Thế  Tục  Đế,  chẳng  phải là  Chân  Đế.  Chân  Đế 

giảng “vạn pháp đều không”, chúng ta sẽ không hiểu, chúng ta thấy rõ hết thảy các pháp 

hiện tiền, cớ sao là không? Lẽ nào Phật là không? Tôi không hiểu điều này! Đó là Chân 

Đế, thuộc về Triết Học cao cấp, người bình thường chẳng thể hiểu. Đức Phật nhìn vào 

căn tánh của chúng sanh, thấy quý vị thuộc trình độ nào bèn thuyết pháp [đến mức đó]. 

Vì thế, trong toàn bộ Phật pháp, Tiểu Thừa toàn giảng về Tục Đế, Chân Đế cũng nói, 

nhưng rất ít. Trong pháp Đại Thừa, Chân Đế và Tục Đế đều giảng, ngay cả trong pháp 

Nhất Thừa [cũng như thế]. Pháp Nhất Thừa là Pháp Hoa và Hoa Nghiêm, trong ấy vừa 

có Tục Đế, vừa có Chân Đế, không hoàn toàn giảng Chân Đế. 

 “Phù  Tịnh  Tông  chi  diệu,  tại  ư  bất  ly  Phật  pháp,  nhi  hành  thế  pháp,  bất  phế  thế 

 pháp, nhi chứng Phật pháp”  (Điều hay tuyệt của Tịnh Tông là chẳng lìa Phật pháp mà 

hành pháp thế gian, chẳng bỏ pháp thế gian mà chứng Phật pháp). Đây là chỗ thù thắng 

của  Tịnh  Tông,  đúng  là  xảo  diệu.  Tiếp  đó,  sách  viết:  “Nhân  trì  danh  chi  pháp,  tối  vi 

 phương tiện, tùy địa khả tu”  (do pháp trì danh thuận tiện nhất, chỗ nào cũng có thể tu 

Tập 09  179 



được), có thể tu bất cứ lúc nào, tu ở bất cứ chỗ nào, một câu Phật hiệu trong tâm, phải 

thật sự làm được tiêu chuẩn  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối”  như Đại Thế Chí Bồ 

Tát  đã  nói,  thật  sự,  chẳng  giả.  Giữ  vững  lục  căn  chẳng  cho  chúng  rong  ruổi  theo  bên 

ngoài,  “phi  lễ  vật  thị,  phi  lễ  vật  thính”  (phi  lễ  chớ  nhìn,  phi  lễ  chớ  nghe),  khống  chế 

được! Lục căn chẳng chạy theo cảnh giới lục trần. Đối với phàm phu, cảnh giới lục trần 

bên ngoài dẫn dụ lục căn, quý vị bèn tạo nghiệp; thật sự có thể khống chế nó, thì có thấy 

cảnh giới bên ngoài hay không? Thấy chứ! Nhưng thấy ra sao? Chẳng để trong lòng, thấy 

mà như không thấy, nghe mà chẳng nghe, chẳng bận lòng, đó gọi là công phu. Trong tâm 

là gì? Trong tâm là A Di Đà Phật, trừ A Di Đà Phật ra, cái gì cũng đều chẳng có. Trò 

chuyện trao đổi với quý vị, đó là pháp thế gian, nhưng Phật hiệu trong tâm chẳng gián 

đoạn. Chẳng phải là nói tôi có chuyện phải làm, tôi buông niệm Phật xuống, đó là gì? Đó 

là công phu vẫn chưa đủ, chưa đạt, người mới học mới phải làm như vậy. Đặc biệt là khi 

phải dùng đến đầu óc suy nghĩ, quý vị tạm thời buông Phật hiệu xuống để làm việc. Sau 

khi làm xong xuôi, lại niệm Phật. Nếu đã đạt Niệm Phật tam-muội, sẽ chẳng có chướng 

ngại, trong mười hai thời Phật hiệu chẳng gián đoạn, làm được, chứ chẳng phải là không 

làm được! 

Xưa kia, tôi ở Đài Loan, vào dịp Tết năm nọ, có một vị lão cư sĩ đến chúc Tết tôi, cụ 

cũng là tín đồ đã lâu của Hoa Tạng Đồ Thư Quán. Bà cụ đến bảo tôi: “Bạch pháp sư! 

Nay trong lòng tôi rất thanh tịnh, chuyện gì tôi cũng đều buông xuống, nhưng không thể 

bỏ cháu nội được!” Công phu niệm Phật của bà cụ rất tốt, không buông cháu nội xuống 

được, tôi nói với cụ: “Bà hãy tưởng A Di Đà Phật là cháu bà, bà sẽ thành công!” Bà cụ 

chẳng nghĩ  đến  cháu,  chẳng nghĩ  tới,  nhưng trong  tâm  thật  sự  có  cháu, thời thời  khắc 

khắc đều có bóng dáng của đứa cháu, A Di Đà Phật thường treo nơi miệng, trong tâm là 

cháu. Do vậy, tôi dạy bà cụ một phương pháp để thay đổi: “Hãy đem cháu bà đổi thành A 

Di  Đà  Phật,  bà  sẽ  thành  công!”  Trong  lòng  thật  sự  có  [A  Di  Đà  Phật]!  Đó  là  niệm 

Phật!  “Ức  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền,  đương  lai,  tất  định  kiến  Phật”  (nhớ  Phật,  niệm 

Phật,  hiện tiền,  tương  lai,  nhất định  thấy  Phật),  Đại  Thế  Chí Bồ  Tát nói  như  thế.  Nếu 

chúng ta một lòng một dạ nghĩ tới thế giới Cực Lạc, mong vãng sanh, chẳng vãng sanh sẽ 

phiền phức lớn lắm, chẳng vãng sanh sẽ phải luân hồi trong lục đạo. Luân hồi trong lục 

đạo đúng là khổ quá, chẳng muốn luân hồi nữa! Chẳng còn tiêm nhiễm những thứ trong 

lục đạo, tâm quý vị bèn định, cái gì cũng đều chẳng nghĩ tới. Mỗi ngày ăn no ba bữa là 

được rồi, chuyện gì cũng không phải truy tìm, có thể ăn đủ no, quần áo có thể chống lạnh 

là được rồi, có một chỗ nhỏ bé để ngủ là đủ rồi, cần chi nữa? Quý vị đã biết đủ, biết đủ 

thường vui. Tâm chẳng có mảy may gánh nặng nào, thân lẫn tâm đều chẳng có áp lực, 

quý vị nói có tự tại lắm hay không? Trong tâm thật sự có Phật, công phu như vậy nhanh 

là một năm, chậm thì tối đa là ba năm, quý vị sẽ đạt được Niệm Phật tam-muội. Niệm 

Phật tam-muội là gì? Tâm thanh tịnh. Trong tựa đề của kinh Vô Lượng Thọ có  “thanh 

18 Tập 09 

0 



 tịnh” , quý vị đã đạt được. Tâm thanh tịnh sanh trí huệ, chẳng còn sanh phiền não nữa. 

Khi nào sẽ vãng sanh? Trong cảnh giới ấy, muốn vãng sanh lúc nào sẽ vãng sanh khi ấy; 

quý vị vừa nghĩ, A Di Đà Phật liền đến. Có thọ mạng, nhưng chẳng cần thọ mạng nữa, đi 

ngay bây giờ được chăng? Được! Thông tin của quý vị gởi sang A Di Đà Phật, ở nơi đây 

vừa khởi niệm, A Di Đà Phật liền biết ngay, Phật đến tiếp dẫn. Chẳng có công phu ấy sẽ 

không được, nghĩ cách nào Phật cũng chẳng đến, vì sao nghĩ mà Phật không đến? Do quý 

vị vọng tưởng, nên Phật không đến, vẫn chưa buông những thứ tạp nhạp trong thế gian 

xuống được! Thật sự buông xuống sẽ có thể ra đi bất cứ lúc nào! 

Thế  giới  này  khổ  ngần  ấy,  chịu  khổ  nhiều  năm  ngần  ấy,  còn  có  gì  tốt  đẹp  để  lưu 

luyến nữa? Sanh về thế giới Cực Lạc vĩnh viễn lìa khổ, được vui. Vì sao chẳng làm? Nói 

thật ra là vì tham sống sợ chết! Nếu có Niệm Phật Đường nào mở ở đây, bảo mọi người: 

“Đến chỗ tôi niệm Phật, chắc chắn bảy ngày sẽ vãng sanh”, quý vị thấy có ai dám tới hay 

không? Không dám tới! Mỗi ngày cầu vãng sanh, nhưng bảy ngày chắc chắn vãng sanh 

thì chẳng ai dám tới Niệm Phật Đường ấy! Giả trất, chẳng thật! Miệng đúng, tâm sai! Sau 

khi chúng ta hiểu rõ, phải thật sự làm, các đạo lý đều hiểu rõ ràng, minh bạch. 

Quả thật là chẳng lìa Phật pháp mà hành pháp thế gian. Pháp thế gian và Phật pháp 

chẳng  có  một  chút  chướng  ngại  nào!  Bất  luận  làm  việc  gì,  trong  tâm  Phật  hiệu  chẳng 

gián đoạn, đó là “công phu thành phiến”, sanh vào Phàm Thánh Đồng Cư Độ của Tây 

Phương Cực Lạc thế giới; nhưng [sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư cũng] chẳng sao 

cả! Đức Thế Tôn đã nói minh bạch: Sanh đến Tây Phương Cực Lạc thế giới liền viên 

chứng bốn cõi. Quả đức thù thắng này đến đâu để cầu? Trong tám vạn bốn ngàn pháp 

môn, chỉ có một môn này là có, những môn khác chẳng có. Vì thế, gặp gỡ pháp môn rất 

khó có này, rất chẳng dễ dàng! Đã gặp mà không chịu tu, ở ngay trước mặt mà bỏ lỡ, tội 

ấy rất nặng, có lỗi với chính mình, có lỗi với chư Phật, Bồ Tát, có lỗi với cha mẹ, tổ tiên; 

bởi lẽ, quý vị vãng sanh sẽ thành Phật, người nhà của quý vị sẽ đắc độ. Bất luận họ ở 

trong đường nào, quý vị đều thấy rõ ràng, họ gặp khổ nạn, quý vị có thể giúp họ. Họ có 

duyên với quý vị,  cho nên  họ có  cảm,  quý vị sẽ  có  ứng.  Họ  đang  chịu khổ, chịu  nạn, 

mong  mỏi có người giúp đỡ. Đó chính là Cảm. Quý vị có duyên với họ, lập tức nhận 

được tin tức ấy, thật sự có thể giúp đỡ họ. Chẳng phế pháp thế gian, mà chứng Phật pháp. 

“Chẳng phế” và “chẳng lìa” có cùng một ý nghĩa. Thế pháp (pháp thế gian) là gì? Thưa 

cùng quý vị, Đệ Tử Quy là thế pháp, Cảm Ứng Thiên là thế pháp, Thập Thiện Nghiệp 

cũng là thế pháp. Quý vị thấy đó, vận dụng ba thứ này ngay trong cuộc sống hằng ngày 

của chính mình, vận dụng ngay vào công việc của chính mình, dùng ngay trong sự đãi 

người tiếp vật của chính mình, thế pháp đấy! Nêu gương tốt cho người thế gian. Trong 

tâm là A Di Đà Phật thì sẽ thành công. Thế pháp không chỉ chẳng chướng ngại quý vị, 

mà quý vị còn tích lũy công đức nơi ấy, nâng cao phẩm vị khi sanh về thế giới Cực Lạc. 

Quý vị làm bao nhiêu chuyện tốt, nêu gương rất tốt trong xã hội. Tâm quý vị thanh tịnh, 

người ta nhìn không thấy, nhưng Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp của 

Tập 09  181 



quý vị người ta sẽ thấy, để thay đổi phong thái xã hội hiện thời cần phải có những điều 

này! Tổ tiên để lại cho chúng ta những thứ tốt đẹp, yêu thương con cháu dường ấy, ân 

sâu đại đức khôn sánh! Nay chúng ta là con cháu bất hiếu trong đời này, chẳng hiểu lòng 

yêu thương của tổ tiên, gạt bỏ giáo huấn của họ sang một bên, lại còn chê họ lỗi thời, tâm 

thái như vậy, quý vị nói xem: Có tránh khỏi chẳng bị báo ứng hay chăng? Chúng ta đúng 

là khó có, trong thời đại này và trong lứa tuổi như vậy mà được gặp gỡ [pháp môn này], 

mới giác ngộ, mới hiểu rõ, nhanh chóng quay đầu sốt sắng học tập, tự lợi, lợi tha, lợi tha 

là tự lợi. Bản thân quý vị chẳng sốt sắng học tập, sẽ không có cách nào lợi tha. Chính 

mình thật sự học, sẽ thật sự đạt được lợi ích, người khác trông thấy sẽ học theo, [do thấy 

chúng ta có] biểu hiện tốt đẹp mà! 

Tôi nhớ năm xưa chúng tôi ở Mỹ, hàng xóm gần đó đều là người Mỹ. Tôi sống trong 

một căn nhà nhỏ đối diện nhà Hàn Quán Trưởng. Những người hàng xóm rất hâm mộ 

chúng tôi. Có một buổi sáng, chúng tôi ra ngoài tản bộ, bên ngoài là công viên; những 

người hàng xóm trông thấy tôi, bèn nói họ thấy chúng tôi mỗi ngày đều vui vẻ dường ấy, 

khuôn mặt tràn đầy dáng vẻ tươi cười, hỏi: “Các vị làm nghề gì vậy? Vì sao vui sướng 

ngần ấy?” Chúng tôi bảo họ: “Chúng tôi niệm Phật”. Họ hỏi: “Niệm Phật là gì?” Có cơ 

hội giáo dục rồi! “Niệm Phật đích thực là học điều gì?” Chúng tôi bảo họ: “Niệm Phật 

chính là học trí huệ”. Họ nghe xong, [bèn nói] điều này cần thiết, tôi cũng muốn học. Tôi 

nói: “Thứ hai là trường thọ, thứ ba là vui sướng”. Họ nói: “Chúng tôi cần [những điều 

ấy]”  Bọn  họ đều  là  tín đồ  Cơ  Đốc,  mỗi  Chủ  Nhật đều  đi  nhà  thờ,  tôi  bèn  khuyên  họ: 

“Ngày thứ Bảy các vị hãy đến Phật đường của chúng tôi để học trí huệ, học trường thọ, 

học vui sướng. Ngày Chủ Nhật, quý vị đi nhà thờ, chẳng vi phạm [luật đạo]. Ở chỗ quý 

vị có Chúa, còn chúng tôi ở đây có thầy”. Đức Phật là thầy của chúng ta, Ngài chẳng 

phải là thần. Đúng là sau đấy, dần dần người ta đến đông hơn, những vùng phụ cận đều 

đến. Bởi lẽ, họ quan sát trước, quan sát mấy tháng rồi mới tiếp cận chúng tôi, từ từ họ 

hiểu biết. Vì lẽ đó, tôi nói: Tín ngưỡng tôn giáo và học Phật chẳng xung đột. Quý vị tín 

ngưỡng tôn giáo, thần là cha của quý vị, có quan hệ cha con hoặc chủ tớ với quý vị. Quý 

vị đến chỗ chúng tôi, có quan hệ thầy trò với Thích Ca Mâu Ni Phật. Ở nhà, quý vị có 

cha mẹ, ở trường có thầy, làm sao xung đột cho được? Họ nghe nói rất vui thích, chẳng 

xung đột mà! 

Tiếp đó, cụ Hoàng nhắc nhở chúng ta:  “Tùy địa khả tu, hà đãi độn nhập sơn lâm, tùy 

 thời khả niệm, bất lao bế quan yến tọa”  (tu ở bất cứ chỗ nào cũng được, chẳng cần phải 

trốn vào núi rừng; niệm bất cứ lúc nào cũng được, chẳng nhọc công bế quan, ngồi yên), ý 

nói: Chẳng cần phải tìm một A Lan Nhã. A Lan Nhã (Aranya) là tiếng Phạn, tức là tìm 

một nơi thanh tịnh. [Pháp môn Tịnh Độ] có thể tu trong bất cứ lúc nào. Hương Cảng là 

nơi phồn hoa nhất, có thể tu được hay chăng? Có thể! Chẳng bị trở ngại gì, [pháp môn 

Tịnh Độ] thuận tiện hơn các pháp môn khác. Thí dụ như học Thiền, học Mật sẽ chịu ảnh 

18 Tập 09 

2 



hưởng rất lớn từ hoàn cảnh, đều phải tìm một nơi thanh tịnh, [nơi ấy] gọi là Lan Nhã, 

[Lan Nhã] có nghĩa là thanh tịnh, rất an tĩnh. Tiêu chuẩn như thế nào? Vào thời cổ, [chỗ 

ấy] phải là nơi không nghe tiếng trâu kêu, lấy đó làm tiêu chuẩn. Tại nông thôn nuôi trâu, 

tiếng trâu kêu lớn nhất. Chỗ quý vị [tu Thiền hay tu Mật] phải là nơi không nghe thấy 

tiếng trâu kêu trong thôn trang,  nơi đó gọi là đạo tràng thanh tịnh. Niệm Phật phải có 

phước báo; nhưng khi tôi thiếu phước báo thì ở chốn náo nhiệt vẫn tu được, vẫn có thể 

học  thành  công.  Do  vậy,  không  cần  phải  lánh  vào  rừng  núi,  cũng  không  cần  phải  bế 

quan,  yến  tọa,  “yến  tọa”  (宴坐)  là  tĩnh  tọa.  Tiểu  gia  đình  trong  xã  hội  hiện  thời,  công 

việc vô cùng bận bịu, lấy đâu ra thời gian để tĩnh tọa? Do vậy, pháp môn này thù thắng, 

pháp môn này chẳng có một tí chướng ngại nào! 

 “Đản  phát  quảng đại  giác tâm,  nhất hướng chuyên  niệm danh  hiệu,  hạ chí  thập 

 niệm, nhất niệm, diệc đắc vãng sanh. Bất ngộ thế gian công tác, y cựu đốn thoát sanh tử. 

 Ký  năng  tự  giác, giác  tha,  quảng độ  chúng  sanh ư vị  lai,  diệc phục  tự  tha  câu  lợi, 

 tạo phước xã hội ư đương thế”  (chỉ cần phát khởi giác tâm rộng lớn, một  mực chuyên 

niệm danh hiệu, tối thiểu là mười niệm, hay một niệm cũng được vãng sanh, chẳng trở 

ngại công việc trong thế gian, mà vẫn nhanh chóng thoát khỏi sanh tử y như thế. Đã có 

thể tự giác, giác tha, rộng độ chúng sanh trong thời vị lai, lại còn khiến cho mình lẫn 

người đều được lợi lạc, tạo phước cho xã hội trong đời hiện tại). Đây là sự thật, nói rõ 

pháp môn này thích hợp bất luận thời đại nào; đặc biệt là trong xã hội hiện tại, khoa học 

kỹ thuật phát triển, những người công việc bận rộn, phải tranh thủ từng phút, từng giây, 

khoa học kỹ thuật thay đổi hằng ngày, hằng tháng, nếu quý vị không nỗ lực học tập, sẽ 

trở thành lạc hậu! Nhất là những người làm việc trong lãnh vực khoa học kỹ thuật, chúng 

ta thấy họ có lớp huấn luyện bổ túc, cứ mỗi nửa năm lại phải tái giáo dục. Những thứ 

mới mẻ hơn ra đời, họ phải đi học từ một tuần cho đến hai tuần, nhằm tiếp nhận những 

thứ  mới  mẻ.  Đôi  khi  mỗi  ba  tháng  lại  phải  học  huấn  luyện  bổ  túc  một  lần.  Mỗi  năm, 

chẳng thể thiếu hai hoặc ba lần [huấn nghiệp như vậy]. Quả thật cuộc sống trong xã hội 

này rất bận rộn, nếu quý vị muốn thành tựu đạo nghiệp sẽ chẳng dễ dàng. Nhưng Tịnh 

Độ đã tạo phương tiện cho quý vị, hóa giải vấn đề khó khăn này! 


Tiếp theo là:  “Thị cố kinh vân, đương lai chi thế, kinh đạo diệt tận, ngã dĩ từ bi ai 

 mẫn,  đặc  lưu  thử  kinh  chỉ  trụ  bách  tuế,  kỳ  hữu  chúng  sanh,  trị  tư  kinh  giả,  tùy  ý  sở 

 nguyện, giai khả đắc độ”  (Vì thế, kinh dạy: “Trong đời tương lai, khi kinh đạo diệt hết, 

ta do lòng từ bi, thương xót, đặc biệt lưu lại kinh này tồn tại một trăm năm. Có chúng 

sanh nào gặp được kinh này, tùy theo sở nguyện đều có thể đắc độ”). Đây là kinh văn ở 

phần sau kinh Vô Lượng Thọ, Thích Ca Mâu Ni Phật sẽ giới thiệu:  “Đương lai chi thế, 

 kinh đạo diệt tận”  (trong đời tương lai, kinh đạo diệt hết), khẳng định chẳng phải là hiện 

tại. Do trên thế giới có nhiều nhà tiên tri nói đến ngày tận thế, các tôn giáo ngoại quốc 

cũng nói tới tận thế; có đúng là thế giới sẽ có ngày tận thế hay không? Đều có vấn đề! 

Tập 09  183 



Phật pháp chẳng có cách nói như thế! Phật pháp nói  “pháp vận” . Pháp vận của Thích Ca 

Mâu Ni Phật là một vạn hai ngàn năm. Thưa cùng quý vị, chư Phật xuất thế pháp vận 

khác nhau; nói thật ra, Phật đâu có pháp vận!  “Vận”  là do chúng sanh [mà có]; Chánh 

Pháp, Tượng Pháp, Mạt Pháp đều do chúng sanh. Chúng ta sốt sắng chịu học, đấy chính 

là  Chánh  Pháp.  Sau  khi  nghe  xong,  chẳng  muốn  thực  hành,  đó  chính  là  Tượng  Pháp. 

Nghe mà cũng chẳng muốn nghe, đó chính là Mạt Pháp. Do vậy, ba thứ pháp vận là nói 

theo  phía  chúng  sanh,  chứ  không  nói  theo  Phật  pháp,  Phật  chẳng  có  vấn  đề,  mà  Pháp 

cũng không có vấn đề, thật sự là con người có vấn đề. Chúng ta có tâm ưa thích Phật 

pháp mạnh mẽ như vậy, đó là Chánh Pháp. Nay chúng ta học tập như vậy có khác gì [thái 

độ] học tập của mọi người thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế hay không? Chẳng khác gì 

cả!  Họ  theo  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có  thể  thành  tựu  trong  một đời; nay  chúng ta  gặp 

pháp môn này, bảo đảm cũng thành tựu trong một đời này, đấy là Chánh Pháp. Nhưng 

đức Phật thấy căn tánh con người, đời sau đúng là kém hơn đời trước. Đến chín ngàn 

năm sau, nay chúng ta dần dần nghĩ đến chuyện này: Nghiệp do chúng sanh đã tạo tích 

lũy lại, tích lũy ác nghiệp càng nhiều, vận may của con người chẳng còn, hoàn cảnh cư 

trụ biến đổi theo, Phong Thủy luân lưu xoay chuyển.  “Phước nhân cư phước địa”  (người 

có phước ở cuộc đất có phước). Chỗ Phong Thủy chẳng tốt, nhưng người có phước báo 

đến ở nơi ấy; hai ba năm sau, Phong Thủy sẽ biến thành tốt, sẽ biến chuyển. Nơi ấy trở 

thành đất báu trong Phong Thủy. Kẻ thiếu đạo đức, tạo tác ác nghiệp, đến ở đó ba năm, 

Phong Thủy đều biến thành xấu, cảnh chuyển theo tâm mà! Địa cầu là một khối bảo địa, 

người trên địa cầu đều có thể tùy thuận Tánh Đức, tu Thập Thiện, chẳng tạo Thập Ác, cả 

một khối bảo địa sẽ chẳng có tai nạn gì, sẽ trở thành giống như thế giới Cực Lạc. 

Quý vị thấy đức Thế Tôn giới thiệu thế giới Cực Lạc, kinh Di Đà nói người nơi ấy 

đều là bậc thượng thiện cùng ở một chỗ, chẳng phải là thiện tầm thường, mà là thượng 

thiện! Tiêu chuẩn thượng thiện cũng không cao lắm; đức Phật bảo chúng ta tu Thượng 

Phẩm Thập Thiện mà không muốn đến thế giới Cực Lạc thì sẽ sanh vào đâu? Sẽ sanh 

trong thiên đạo, từ Đao Lợi Thiên trở lên là Thượng Phẩm Thập Thiện. Vãng sanh Phàm 

Thánh Đồng Cư Độ trong Tây Phương Cực Lạc thế giới là thượng thiện, nơi ấy chẳng có 

tai nạn gì. Trung Phẩm Thập Thiện là nhân đạo, Hạ Phẩm Thập Thiện là A Tu La đạo; đó 

là tam thiện đạo. Người vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới không chỉ là thượng 

thiện, ngoài thượng thiện ra, người ấy còn giác ngộ, chẳng mê. Trong lục đạo, kẻ thượng 

thiện sanh lên cõi trời vẫn là mê, chẳng giác, chưa ngộ. Vì sao biết là ngộ? Trong kinh đã 

nói rất rõ ràng: Một người thật sự phát Bồ Đề tâm là giác ngộ. Phát tâm quyết định muốn 

cầu sanh về Tây Phương Tịnh Độ, ý niệm ấy là giác ngộ. Vì sao? Quý vị muốn rời khỏi 

lục đạo luân hồi. Không chỉ muốn rời khỏi lục đạo luân hồi, mà còn muốn thoát ly mười 

pháp giới. Thoát ly mười pháp giới là ai vậy? Bồ Tát! A La Hán chưa thoát được, A La 

Hán chỉ thoát ly lục đạo luân hồi, chẳng thoát ly mười pháp giới. Quý vị phát cái tâm 

18 Tập 09 

4 



này, muốn sanh về thế giới Cực Lạc, dẫu là hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm Thánh 

Đồng Cư cũng thoát ly mười pháp giới. Tuy chưa phải là đại triệt đại ngộ, nhưng đã đạt 

được quả báo giống như người đại triệt đại ngộ, đây là pháp môn hy hữu. Thật sự phát 

tâm, chẳng còn lưu luyến thế giới này. Không chỉ chẳng lưu luyến thế giới này, mà thế 

giới Hoa Tạng cũng chẳng lưu luyến. Quý vị hướng tới thế giới Hoa Tạng, sẽ không sanh 

về  đó  được!  Nếu  quý  vị  thật  sự  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  chẳng  phân  biệt, 

chẳng chấp trước thì mới có thể sanh về thế giới Hoa Tạng, quý vị nói xem có khó khăn 

lắm hay không? Nhưng tới thế giới Cực Lạc là tới thế giới Hoa Tạng, chỗ bảo địa thù 

thắng nhất trong thế giới Hoa Tạng là thế giới Cực Lạc. Trước kia, tôi giảng kinh này tại 

Tân Gia Ba, đã nêu một tỷ dụ cho các đồng học, họ nghĩ Hoa Tạng và Cực Lạc là hai 

chỗ. Tôi bảo họ: Chẳng phải là hai chỗ, mà là một chỗ. Tôi nói thế giới Hoa Tạng giống 

như Tân Gia Ba, còn thế giới Cực Lạc giống như con đường Ô Tiết (Jalan Orchard). Con 

đường Ô Tiết là nơi phồn hoa nhất trong xứ họ, [Cực Lạc] là chỗ tinh hoa nhất trong thế 

giới Hoa Tạng. Sanh về thế giới Cực Lạc là sanh vào Hoa Tạng, sanh vào Hoa Tạng vẫn 

chưa đến thế giới Cực Lạc, nhưng cũng có người có thể đến! Văn Thù, Phổ Hiền dùng 

mười  đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc,  vẫn  có thể đến, nhưng  chẳng  trực  tiếp  vãng 

sanh thỏa đáng như vậy! Do vậy, chúng ta phải hiểu rõ điều này thì mới thật sự buông 

xuống vạn duyên, nhất tâm quy y Di Đà Tịnh Độ. 

Trong đoạn này đã dẫn một đoạn kinh văn trong kinh Vô Lượng Thọ, Thích Ca Mâu 

Ni Phật nói:  “Đương lai chi thế, kinh đạo diệt tận”  (trong đời tương lai, kinh đạo diệt 

hết), có cùng một ý nghĩa như đã nói trong phần trên:  “Ngã dĩ từ bi ai mẫn, đặc lưu thử 

 kinh chỉ trụ bách tuế”  (ta do lòng từ bi thương xót, đặc biệt lưu lại kinh này tồn tại một 

trăm năm). Chúng ta phải biết: Thuở đức Thế Tôn tại thế, Ngài đã nhiều lần tuyên giảng 

bộ kinh này, nhất định phải ghi nhớ điều này. Thuở Phật tại thế, bất luận kinh điển nào 

cũng chỉ giảng một lần, chẳng nhắc lại, chỉ riêng bộ kinh này được tuyên giảng nhiều lần, 

vì sao? Là do mong mỏi kinh này có thể tồn tại đến khi pháp diệt tận, sẽ là bộ kinh bị diệt 

cuối  cùng.  “Kỳ  hữu  chúng  sanh  trị  tư  kinh  giả”  (có  chúng  sanh  nào  gặp  được  kinh 

này),  “trị”  (值) là gặp gỡ, cũng có nghĩa là đến khi pháp gần như bị diệt hết, kinh đạo 

đều chẳng còn, chỉ còn lại một bộ kinh, mà nếu quý vị được gặp.  “Tùy ý sở nguyện, giai 

 khả đắc độ”  (tùy theo sở nguyện, đều có thể đắc độ). Quý vị nghĩ đến thế giới Cực Lạc là 

được rồi! Quý vị niệm Phật bèn có thể vãng sanh. Quý vị muốn sanh lên trời cũng được, 

muốn  sanh  trong  loài  người  cũng  được,  thuận  theo  lòng  mong  mỏi,  đều  có  thể  mãn 

nguyện.  “Lương dĩ thử kinh phù hợp xã hội chi thật huống”  (ấy là vì kinh này phù hợp 

với tình huống thật sự trong xã hội). Đúng như kinh Hoa Nghiêm đã nói “Lý Sự vô ngại, 

Sự Sự vô ngại”, pháp môn này là pháp môn vô chướng ngại.  “Chân Tục tịnh chiếu, Lý 

 Sự song dung, phàm thánh tề thâu, tâm Phật bất nhị”  (Chân và Tục cùng chiếu, Lý và 

Sự đều viên dung, gồm thâu phàm lẫn thánh, tâm và Phật chẳng hai), tâm Phật bất nhị là 

Thật Đế. Trong phần trước, tôi đã nói với quý vị:  “Phàm thánh tề thâu”  là Tục Đế, đến 

Tập 09  185 



phần sau sẽ nhắc lại ý nghĩa này, trong kinh nói đến điều này rất nhiều.  “Cố năng trường 

 tồn nhi độc lưu ư mạt thế”  (Vì thế, có thể trường tồn, một mình được lưu lại trong đời 

Mạt),  “mạt thế”  là thời đại Mạt Pháp. 

 “Lương dĩ thử kinh bất đản vi Tịnh Độ quần kinh chi cương yếu, nhất Đại Tạng giáo 

 chi chỉ quy, thật diệc vi thử giới tha phương, hiện tại, vị lai nhất thiết hữu tình ly khổ đắc 

 lạc cứu cánh Bồ Đề chi pháp yếu” (Ấy là vì kinh này không chỉ là cương yếu của các 

kinh Tịnh Độ, là chỗ chỉ quy của toàn bộ giáo pháp trong Đại Tạng Kinh, mà còn là pháp 

trọng yếu để hết thảy hữu tình trong cõi này, phương khác, hiện tại, tương lai, lìa khổ 

được vui, đạt đến Bồ Đề rốt ráo), kỳ diệu như vậy ư? Thật vậy, chẳng giả tí nào. Kinh 

này không chỉ là cương lãnh và tinh yếu của Tịnh Tông, mà Tịnh Độ còn là chỗ chỉ quy 

cuối cùng của hết thảy các kinh do Thích Ca Mâu Ni Phật đã giảng trong bốn mươi chín 

năm. Kinh Hoa Nghiêm đến cuối cùng là Tịnh Độ, mười đại nguyện vương dẫn về Cực 

Lạc. Trong kinh Pháp Hoa, long nữ tám tuổi thành Phật cũng là do nghe Văn Thù Bồ Tát 

giảng  kinh  Pháp  Hoa,  nghe  hiểu  rồi  bèn  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  thành  Phật. 

Trong hết thảy các kinh, đức Phật chuyên giảng Tịnh Độ trong ba bộ kinh, tức là kinh Vô 

Lượng Thọ, kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, kinh A Di Đà, những kinh này là chuyên 

giảng.  Trong  ba  bộ  kinh  ấy,  kinh  Vô  Lượng  Thọ được  tuyên  giảng nhiều  lần,  còn hết 

thảy các kinh khác giảng kèm thêm về Tịnh Độ có hơn một trăm bộ. Do vậy, cổ đại đức 

bảo:  “Thiên kinh vạn luận, xứ xứ chỉ quy”  (ngàn kinh vạn luận, đâu đâu cũng chỉ về). 

Đặc biệt lịch đại tổ sư đại đức, chư đại Bồ Tát, bất luận tuyên giảng pháp môn như thế 

nào,  đều  khuyên  thêm  mọi  người  hãy  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Chỉ  có  mình  pháp 

môn này Lý Sự vô ngại, Sự Sự vô ngại, bất luận căn tánh nào cũng đều có thể tu, đều có 

thể thành tựu, giống như Thiện Đạo đại sư đã nói:  “Vạn tu, vạn nhân khứ”  (vạn người tu, 

vạn người về). Muôn người căn tánh khác nhau, không một ai chẳng thành tựu. Do vậy, 

đúng  là  “thử  giới,  tha  phương” ;  chữ  “thử  giới”  chỉ  thế  giới  Sa  Bà,  chữ  “tha 

 phương”  chỉ  cõi  nước  của hết  thảy  chư  Phật,  “hiện tại,  vị lai”  là  hiện  tại và  tương  lai 

trong thế giới này và các phương khác. Pháp yếu để hết thảy hữu tình lìa khổ được vui, 

đạt  được  Bồ  Đề  rốt  ráo,  Bồ  Đề  rốt  ráo  là  thành  Phật  viên  mãn,  “pháp”  là  phương 

pháp,  “pháp yếu”  là phương pháp quan trọng nhất, chẳng dễ gì đạt được! 

Tiếp theo đó, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ phát nguyện, hồi hướng:  “Niệm Tổ cảm ân đồ 

 báo,  phát  vô  thượng  tâm,  kính  chú  thử  kinh,  tục  Phật  huệ  mạng”  (Niệm  Tổ  cảm  ơn, 

mong báo đáp, phát tâm vô thượng, kính cẩn chú giải kinh này nhằm duy trì huệ mạng 

của Phật). Báo ân, gặp được pháp môn này, tri ân, báo ân, vì sao mọi người chẳng thể 

dũng mãnh phát khởi như vậy? Do không biết ân đức. Thuở ấy, Thích Ca Mâu Ni Phật 

đã nhiều lần tuyên giảng là vì ai? Khi chúng ta gặp được, chịu tin tưởng, có thể lý giải, 

phát nguyện cầu vãng sanh, đó chính là [đức Phật đã] vì ta [mà giảng]. Nếu quý vị hiểu 

rõ, có thể tiếp nhận, tức là Phật đã vì quý vị giảng kinh này. Ngay lập tức gánh vác mới 

18 Tập 09 

6 



là tri ân, [đức Phật] chẳng phải giảng cho ai khác, mà là giảng cho tôi, Hoàng lão cư sĩ 

gánh vác như thế đó! Dùng phương pháp nào để báo ân? Chú giải kinh này. Thầy phó 

chúc, sau khi Hạ lão cư sĩ hội tập thành công bộ kinh này, đã tự giảng, cư sĩ Hoàng Niệm 

Tổ là học trò của cụ Hạ, đã nghe từ đầu, chẳng sót buổi giảng nào, cụ nghe rất nghiêm 

túc, thầy có thể nhìn thấy: Đứa học trò này đối với pháp môn này mười phần thành kính, 

nó sẽ được mười phần lợi ích; vì thế, để cho trò chú giải, thầy tin tưởng trò. Đệ tử thật sự 

của đức Phật phải báo ơn Phật. Câu tiếp theo là  “tục Phật huệ mạng” , niệm niệm mong 

cho chánh pháp của Thích Ca Như Lai tồn tại lâu dài trong cõi đời. [Muốn cho] chánh 

pháp  tồn  tại  lâu  dài  trong  cõi  đời  phải  dùng  đến  phương  cách  nào?  Chính  mình  phải 

nghiêm túc học tập, đời đời truyền thừa. Chúng ta học từ chỗ thầy, đạt được lợi ích thù 

thắng, phải truyền cho đời tiếp theo, Phật môn gọi chuyện này là  “truyền đăng” , chớ để 

ngọn đèn sáng ấy bị tiêu diệt. Chúng ta chẳng truyền thì chẳng truyền là tiêu diệt. Hễ bị 

tiêu diệt tức là có tội, tội ấy rất nặng! 

Làm  thế  nào  để  thực  hiện  tốt  đẹp  công  tác  này,  làm  rất  đúng  pháp,  khiến  cho  chư 

Phật Như Lai đều thỏa ý? Đầu tiên là đức hạnh, đấy là điều kiện đầu tiên và trọng yếu 

nhất trong  “tục Phật huệ mạng” ; đây chính là ba hay bốn món căn bản như chúng tôi đã 

nói trong hiện thời. Nếu quý vị chẳng nghiêm túc và thật sự thực hiện Đệ Tử Quy, Cảm 

Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo, Sa Di Luật Nghi, quý vị sẽ chẳng thể nối tiếp huệ 

mạng của Phật. Điều kiện đầu tiên là thành tựu đức hạnh, sau đó mới là học vấn. Học vấn 

là  thâm  nhập  một  môn,  trường  thời  huân  tu.  Nho  và  Phật  đều  dạy  chúng  ta  như  vậy, 

chẳng  dạy  chúng  ta học  rộng nghe  nhiều.  Học  rộng nghe  nhiều khi nào?  Sau khi khai 

ngộ. Khi chưa khai ngộ, mục tiêu đặt chắc nơi khai ngộ, chẳng phải là học rộng nghe 

nhiều. Học rộng nhất định chướng ngại khai ngộ, vì sao? Tâm quý vị chẳng thanh tịnh, 

quá tạp, quá nhiều thứ. Quý vị phải biết: Thâm nhập một môn là [dốc sức nơi] một bộ 

kinh. Tôi nói với mọi người: Tôi giảng ở đây, giảng xong một bộ kinh, sẽ làm như thế 

nào? Chẳng coi như đã xong, giảng lần thứ hai. Giảng xong lần thứ hai, bèn giảng lần thứ 

ba. Cổ nhân giảng kinh Di Đà, trong một đời giảng hơn hai trăm lượt, thính chúng nghe 

có hứng thú hay chăng? Họ giảng mỗi biến mỗi khác, cảnh giới khác nhau, càng nghe 

càng hoan hỷ, cảnh giới của người giảng không ngừng nâng cao, người nghe cũng tiến 

lên không ngừng, giảng tràn đầy ý vị, thật sự thực hiện, thật sự tu, được Tam Bảo gia trì. 

Trong quá khứ, tôi ở Đài Trung, thầy Lý cho tôi biết: Cụ giảng kinh Di Đà sáu lần, biểu 

hiện sáu cách [khác nhau], thật đấy, chẳng giả đâu! Tôi học kinh Lăng Nghiêm từ cụ, tôi 

giảng kinh Lăng Nghiêm bảy lần, kinh ấy quá dài, phải tốn rất nhiều thời gian. Tôi nhớ 

đã giảng viên mãn từ đầu đến cuối chỉ có hai lượt, năm lần giảng khác đều chưa viên 

mãn. 

Tứ Hoằng Thệ Nguyện là cương lãnh chỉ đạo tu học tối cao của chúng ta. Quý vị thấy 

điều thứ nhất là dạy chúng ta phát Bồ Đề tâm:  “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” , phát 

Bồ Đề tâm, vì chúng sanh, chứ không phải vì chính mình. Thực hiện từ chỗ nào?  “Phiền 

Tập 09  187 



 não vô tận thệ nguyện đoạn”  là đức hạnh. Trước hết, quý vị phải đoạn hết phiền não, sau 

đấy mới có thể học pháp môn. Nếu phiền não chưa đoạn, quý vị tu học pháp môn sẽ xen 

tạp phiền não, rất khó thành tựu. Do vậy, thâm nhập một môn, trường thời huân tu là gì 

vậy? Là đoạn phiền não; dùng một bộ kinh, dùng phương pháp này để đoạn phiền não. 

Đối với tám vạn bốn ngàn pháp môn, dùng kinh giáo này, quý vị đọc mỗi ngày, giảng 

mỗi ngày, dùng biện pháp này, tâm quý vị sẽ định. Một bộ, tâm sẽ định, càng giảng, càng 

thuần thục, tâm càng định. Định sanh Huệ, từ một bộ kinh mà đắc tâm thanh tịnh và tâm 

bình đẳng. Chỉ cần đạt được hai thứ ấy sẽ khai ngộ. Sau khi ngộ sẽ như thế nào? Hết thảy 

các pháp môn hễ tiếp xúc bèn thông suốt. 

Vì thế, Long Thọ Bồ Tát đã nêu gương cho chúng ta: Lão nhân gia chứng đắc Sơ Địa 

Bồ Tát. Sơ Địa trong Biệt Giáo giống Sơ Trụ trong Viên Giáo. Tại Trung Quốc, nói tới 

những vị đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh thì vị đại biểu trọn vẹn nhất của Trung 

Quốc là Huệ Năng đại sư, Long Thọ Bồ Tát chứng đắc cùng một cảnh giới như thế đó. 

Thuở đức Thế Tôn tại thế, giảng kinh bốn mươi chín năm, Long Thọ Bồ Tát dùng bao 

nhiêu thời gian để học xong toàn bộ hết thảy các kinh do đức Phật đã nói? Ba tháng! Đối 

với cái gọi là Đại Tạng Kinh hiện thời, Ngài học xong trong ba tháng. Vì sao Ngài học 

nhanh như vậy? Quý vị đọc Lục Tổ Đàn Kinh sẽ hiểu rõ. Quý vị thấy Lục Tổ Đàn Kinh 

có chép một câu chuyện, trong Phật môn gọi là  “công án” , tức là thí dụ điển hình. Thiền 

sư Pháp Đạt học kinh Pháp Hoa, đến gặp Lục Tổ, khi lễ bái đầu chẳng chạm đất. Lục Tổ 

thấy  Sư lạy Tam Bảo mà đầu vẫn chẳng chạm sát đất, bèn đứng dậy hỏi Sư: “Ông có 

điều gì đáng để kiêu ngạo vậy?” Nói theo cách hiện thời, ngươi có cái gì đáng để ngông 

nghênh như thế? Lễ bái mà đầu chẳng chạm sát đất. Sư thưa: “Đã niệm tới ba ngàn bộ 

kinh Pháp Hoa”. Kinh Pháp Hoa rất dài, ba ngàn bộ tối thiểu là ba ngàn ngày. Nói cách 

khác là mười năm, mười năm niệm một bộ kinh, đáng nên kiêu ngạo lắm chứ! Lục Tổ 

bèn khảo Sư: “Kinh Pháp Hoa giảng những gì?” Nói không được, bèn quay sang thỉnh 

giáo Lục Tổ. Lục Tổ nói: “Ta không biết chữ, nên chưa đọc kinh ấy, mà cũng chưa nghe 

qua”. Ngài bảo: “Nếu ông đã niệm thuần thục như vậy, hãy đọc cho ta nghe”. Kinh Pháp 

Hoa gồm hai mươi tám phẩm, Sư đọc đến phẩm thứ hai là phẩm Phương Tiện. Đọc đến 

phẩm thứ hai, Lục Tổ nói: “Được rồi, chẳng cần niệm nữa, ta biết hết rồi”. Ngài giảng 

cho Sư nghe, Sư bèn khai ngộ, khi lễ bái, đầu bèn dập sát đất. Quý vị hiểu: Người khai 

ngộ có cần phải đọc toàn bộ hay chăng? Không cần! Xem một quyển, đọc một đoạn, bèn 

hiểu toàn bộ giảng về pháp nào, hoàn toàn thông suốt! Vì thế, ba tháng đọc hết một bộ 

Đại Tạng Kinh là thật, chẳng giả! 

Thiền Tông nói  “ngộ hậu khởi tu”  (sau khi ngộ bắt đầu tu tập). Vì sao Tông Môn và 

Giáo Hạ khác nhau? Giáo Hạ vừa bắt đầu bèn học tập kinh giáo, còn Tông Môn thì chắc 

chắn là chưa khai ngộ sẽ không cho quý vị xem kinh, cũng không cho quý vị nghe gì 

khác, nhằm  khiến  cho quý vị  buông xuống,  buông phân biệt xuống,  buông chấp trước 

18 Tập 09 

8 



xuống, khi ngộ sẽ là thanh tịnh, bình đẳng, giác. Giác là giác ngộ; giác ngộ ắt phải đoạn 

hết  vô  thỉ  vô  minh  phiền  não.  Vô  thỉ  vô  minh  phiền  não  là  khởi  tâm  động  niệm,  lục 

căn tiếp xúc cảnh giới lục trần chẳng khởi tâm, không động niệm. Khởi tâm động niệm 

còn chẳng có, đương nhiên chẳng có phân biệt, chấp trước, đạt đến cảnh giới này. Giác 

tánh, tức tự tánh giác hiện tiền; hễ hiện tiền thì lục căn tiếp xúc cảnh giới, vừa tiếp xúc 

bèn thông đạt, hiểu rõ, học nhanh lắm! Lục Tổ chẳng biết chữ, chưa từng nghe kinh. Nếu 

nói Ngài nghe kinh thì chính là lúc canh ba nửa đêm, hòa thượng Ngũ Tổ Nhẫn giảng 

kinh Kim Cang cho Ngài tại phương trượng thất, đương nhiên là giảng đại ý. Giảng đến 

câu  “ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm”  (đừng nên trụ vào đâu để sanh tâm), Ngài bèn kiến 

tánh, nói ra cảnh giới gồm năm câu:  “Hà kỳ tự tánh bổn tự thanh tịnh, bổn bất sanh diệt, 

 bổn tự cụ túc, bổn bất dao động, năng sanh vạn pháp”  (nào ngờ tự tánh vốn tự thanh 

tịnh, vốn chẳng sanh diệt, vốn tự trọn đủ, vốn chẳng dao động, có thể sanh ra vạn pháp). 

Hòa thượng Ngũ Tổ Nhẫn nói: “Được rồi, những điều sau đó không cần phải nói nữa!” 

Trao y bát cho Ngài, giục Ngài hãy đi cho nhanh, vì sao phải đi? [Sẽ bị] người khác ganh 

ghét, chướng ngại, chẳng phục. Người khác hằng ngày nghe kinh tại giảng đường, hằng 

ngày  tọa  Thiền trong  Thiền  Đường,  đều  chẳng được  truyền  y  bát.  Thế  mà  gã  này  đến 

đây, chưa từng vào Thiền Đường một ngày nào, cũng chẳng tới giảng đường bữa nào. 

Ngũ Tổ chỉ giao cho hắn giã gạo, bửa củi trong phòng xay xát, làm suốt tám tháng, kết 

quả là y bát bị hắn ôm đi. Cho nên chẳng có ai phục. Đến hôm sau, họ truy tìm khắp nơi, 

toan bắt Ngài về. Phật, Bồ Tát gia hộ, Ngài ẩn núp trong phường thợ săn mười lăm năm. 

Mười lăm năm khiến mọi người quên dần chuyện này, lúc ấy mới xuất hiện. 

Trên đường lánh nạn, tại thôn Tào Hầu, Sư gặp tỳ-kheo-ni Vô Tận Tạng, bà này thọ 

trì kinh Đại Bát Niết Bàn. Kinh Đại Bát Niết Bàn có phân lượng lớn, có hai phiên bản, 

một bản là bốn mươi quyển, bản kia gồm ba mươi sáu quyển. Huệ Năng đại sư lúc ấy hai 

mươi bốn tuổi, khi mới vừa bỏ trốn, còn chưa đến chỗ phường thợ săn, tại thôn Tào Hầu 

gặp vị tỳ-kheo-ni này, nghe bà ta niệm kinh Niết Bàn. Nghe xong, bèn giảng giải cho bà 

ta nghe, vị tỳ-kheo-ni ấy bội phục năm vóc sát đất. Giảng quá hay, giảng đến mức bà ta 

khai ngộ. Bà ta cũng là “nhất tâm thọ trì, thâm nhập một môn, trường thời huân tu”, nên 

đắc tam-muội, khi Tổ vừa giảng bèn khai ngộ. Cầm kinh điển hướng về Lục Tổ thỉnh 

giáo, Lục Tổ nói: “Ta không biết chữ”. Bà ta hỏi: “Ngài không biết chữ, sao có thể giảng 

được ý nghĩa?” Tổ nói: “Chẳng dính dáng gì đến văn tự!” Chúng ta chớ nên không hiểu, 

đúng là chẳng dính dáng! Vì thế, cổ nhân thâm nhập một môn, trường thời huân tu, ở đây 

có đạo lý to lớn! Tại Trung Quốc, không chỉ học Phật là như thế, mà học Đạo, học Nho 

cũng đều là như thế. Thời cổ, trường tư thục dạy học trò, điều quan trọng là khơi gợi, 

phát khởi ngộ tánh của trò, coi đó là điều quan trọng nhất, những điều khác đều là hạng 

hai, hạng ba! Xếp ngộ tánh vào bậc nhất, chớ nên ngăn lấp ngộ tánh của người ta. Con 

người hiện thời không hiểu [chuyện này]. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập 

tới đây. 

 

Tập 09  189 



Tập 10 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang thứ tám, đọc từ câu cuối cùng nơi dòng thứ sáu trong trang thứ tám. 

 “Thị cố, Niệm Tổ cảm ân đồ báo, phát vô thượng tâm, kính chú thử kinh, tục Phật 

 huệ mạng”  (Vì thế, Niệm Tổ cảm ơn, mong báo đáp, phát tâm vô thượng, kính cẩn chú 

giải kinh này nhằm duy trì huệ mạng của Phật), lần trước, chúng ta đã học đến chỗ này. 

Đoạn trước là phần thưa bày [tâm nguyện], mấy câu cuối cùng của cụ nhằm hồi hướng, 

vừa cảm ân vừa hồi hướng. Chúng ta sau khi đọc, cũng phải biết cảm ơn, có biết ơn mới 

có thể cảm ơn. Nếu chẳng biết ân đức, tâm báo ân chẳng thể sanh khởi. Đặc biệt là chúng 

ta sanh nhằm thời đại này, gặp nhiều khổ nạn rất ít thấy [xảy ra] trong lịch sử, cũng có 

thể nói là: Không chỉ chưa thấy, mà cũng chưa từng nghe nói đến! Nguyên nhân vô cùng 

phức tạp, như trong kinh Phật đã nói là  “vô lượng nhân duyên” . Chắc chắn không thể 

oán trời hờn người, nói chung là do nghiệp lực của chính mình cảm vời. Sống trong hoàn 

cảnh khổ nạn, chúng ta cũng phải cảm thấy may mắn, vì chúng ta biết dùng thân người 

để  nghe  Phật  pháp,  có  thể  nghe  kinh  Hoa  Nghiêm  và  Tịnh  Độ,  đó  là  đã  gặp  gỡ  nhân 

duyên hy hữu khôn sánh! Được gặp gỡ, chúng ta đều phải sanh tâm cảm ơn. Tịnh Tông 

chúng ta có thể gặp được bản hội tập này của lão cư sĩ Hạ Liên Cư, là bản tiêu chuẩn của 

Tịnh Tông; chúng ta có thể tin tưởng là trong chín ngàn năm về sau này, có nhiều người 

sẽ nhờ bộ kinh này mà đắc độ. Lại gặp lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ vâng lãnh lời phó chúc 

của thầy, chú giải cặn kẽ kinh này. Chúng ta biết khi cụ viết chú giải, thứ nhất là tuổi tác 

đã già, thứ hai là thân thể lắm bệnh. Trong tình trạng ấy, cụ chẳng nề hà nhọc nhằn, cay 

đắng, hoàn thành công tác gian nan, to lớn, vô cùng khó khăn này! Tôi không chỉ là nghe 

nói, mà ở Bắc Kinh, tôi đã tận mắt thấy. Thấy sự tình  ấy, đương nhiên quý vị sẽ cảm 

động, cảm nhận một phen khổ tâm của lão nhân, vì sao? Vì chín ngàn năm sau trong thời 

kỳ Mạt Pháp, các đồng học có thể lý giải chính xác bản kinh này. Sau khi hiểu rõ, mới có 

thể phát khởi lòng tin. Có lòng tin thì mới có thể thật sự phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, 

vâng theo lý luận và phương pháp trong kinh này để tu học; ân đức ấy to lớn lắm! Thù 

thắng khôn sánh, công đức viết chú giải trọn chẳng kém công hội tập của thầy Ngài là cụ 

Hạ Liên Cư, có cùng một công đức. Do vậy, chúng ta học tập lần này, đặc biệt chọn bản 

Đại Kinh Giải nhằm tri ân, báo ân. Trước hết, chúng tôi giải thích đơn giản đoạn văn 

19 Tập 10 

0 



này.  “Cảm ân đồ báo”  (cảm ơn, mong báo đáp), cảm ơn như thế nào? Báo ơn như thế 

nào? Đó chính là lão nhân gia phát vô thượng tâm,  cung kính chú giải kinh này, nhằm 

tiếp nối huệ mạng của Phật. Nay chúng ta báo ân bằng cách nào? Nay chúng ta hãy khéo 

chiếu theo kinh, nương theo chú giải, sốt sắng học tập, y giáo phụng hành, đó là tiếp nối 

huệ mạng của Phật. Chúng ta phải tham cứu thấu triệt đạo lý trong kinh và trong bản chú 

giải, phải vận dụng những đạo lý ấy vào cuộc sống hằng ngày, thực hiện trong công việc, 

thực hiện trong xử sự, đãi người, tiếp vật, mục tiêu chung cực là quyết định vãng sanh 

Tịnh Độ, nghiêm túc báo ân, thật sự tiếp nối huệ mạng của đức Phật. 

Tiếp đó, cụ cầu gia bị,  “kiền kỳ lưỡng độ đạo sư” , nghĩa là kiền thành khẩn cầu Bổn 

Sư Thích Ca Mâu Ni Phật ở phương này và Bổn Sư A Di Đà Phật trong thế giới Cực 

Lạc, hai vị đạo sư trong hai cõi.  “Thập phương Như Lai” , trong kinh, [cụ thể là] trong 

kinh Di Đà, chúng ta thấy chư Phật trong sáu phương tán thán, còn trong bản kinh này là 

mười  phương  chư  Phật  tán  thán.  “Thượng  sư  bổn  tôn”  là  thầy.  Cụ  Hoàng,  cụ  Hạ  đều 

từng học Thiền Tông, mà cũng đã học Mật Tông. Tông Môn, Giáo Hạ, Hiển Mật viên 

dung, thảy đều thông đạt, cuối cùng quy hướng Tịnh Độ. Đây đều là biểu thị pháp cho 

chúng ta thấy: Bất luận học Giáo hay tham Thiền, hay tu Mật, đến cuối cùng thì sao? 

Cuối cùng vẫn phải niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ. Điều này khiến cho chúng ta 

nhìn vào hai vị lão nhân, họ đã làm như thế nào? Trên thực tế, họ hoàn toàn học theo hai 

vị Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền trong hội Hoa Nghiêm, đến cuối cùng đều phát nguyện 

cầu sanh Tịnh Độ, thật sự sanh về Tịnh Độ. Họ nêu gương cho chúng ta xem, khiến cho 

chúng ta là những kẻ chẳng có căn khí giống như họ, họ là bậc thượng thượng căn, chúng 

ta là kẻ trung hạ căn hay hạ hạ căn, hãy nên khăng khăng một mực nhất tâm quy mạng A 

Di Đà Phật, suốt đời tuân theo một phương hướng là Tây Phương, một mục  tiêu là thế 

giới Cực Lạc, thân cận A Di Đà Phật, đó là đúng, thật sự tiếp nối huệ mạng của Phật! 

Chúng ta làm như vậy cũng sẽ ảnh hưởng nhiều người, những người ấy sẽ tiếp tục làm 

theo. Nói  “Kim Cang hộ pháp”  là cầu thần hộ pháp gia hộ.  “Từ ân phú hộ”  (từ ân che 

chở, hộ trì), đó là hộ trì.  “Oai đức minh gia”  là ngấm ngầm gia hộ.  “Ký thử chú thích, 

 thượng khế thánh tâm, quảng khải chúng tín, phàm hữu kiến văn, đồng nhập Di Đà Nhất 

 Thừa nguyện hải”  (mong sao bản chú thích này trên khế hợp thánh tâm, khơi gợi rộng rãi 

lòng tin của mọi người. Có ai thấy nghe đều cùng nhập biển nguyện Nhất Thừa của Phật 

Di Đà): Mong cho bản chú giải này được Thích Ca, Di Đà gia trì, được mười phương chư 

Phật hộ niệm, chẳng chú giải sai lầm, những câu chữ đã chú giải đều hợp với ý nghĩa 

giáo hóa của Như Lai. Quan trọng nhất là người đời sau sẽ đối với kinh này và bản chú 

giải này tin sâu chẳng nghi, quý vị đạt được lợi ích. Tổ Ấn Quang nói:  “Một phần thành 

 kính được một phần lợi ích, mười phần thành kính được mười phần lợi ích” .  “Phàm có 

 ai thấy nghe”  là nói đến kẻ hữu duyên, Phật độ kẻ hữu duyên, có thể thấy kinh và bản 

chú giải này chính là kẻ có thể tham dự pháp hội này, sẽ cùng nhập biển nguyện Nhất 

Thừa của Phật Di Đà. Niệm Phật Đường là A Di Đà Phật Nhất Thừa nguyện hải. Nhất 

Tập 10  191 



Thừa là thành Phật, chẳng phải là Bồ Tát, chẳng phải là Nhị Thừa, hay Tam Thừa. Nhị 

Thừa là Đại Thừa và Tiểu Thừa. Tam Thừa là Thanh Văn, Duyên Giác và Bồ Tát; Nhất 

Thừa là thành Phật. Pháp môn này thẳng chóng, ổn thỏa, là pháp môn thành Phật trong 

một đời, cho nên gọi là  “Nhất Thừa nguyện hải” . Hai chữ cuối cùng là cảm ơn, tức là 

cảm ơn A Di Đà Phật đã dùng bốn mươi tám nguyện nhiếp thọ hết thảy chúng sanh trong 

khắp pháp giới hư không giới. Những lời mào đầu của cụ Hoàng đến đây là hết. 

Sau đó là phần giải thích bộ kinh này; đoạn lớn thứ hai là Khái Yếu.  “Thập môn phân 

 liệt trung tiền cửu môn. Cẩn thích thử kinh, y Hoa Nghiêm tông pháp cập Di Đà Sớ Sao 

 lệ, tổng khai thập môn”  (Chín môn đầu trong cách phân chia, sắp xếp thành mười môn, 

kính cẩn giải thích kinh này tuân theo cách [chú giải kinh điển] của tông Hoa Nghiêm và 

thể lệ của bộ Di Đà Sớ Sao, chia [nội dung bản chú giải] tổng quát thành mười môn). 

Trước hết, nói rõ cách thức mà cụ đã tuân theo trong bản chú giải này: Dựa theo cách 

thức của tông Hoa Nghiêm. Tông Hoa Nghiêm dùng  “thập môn khai khải”  để giới thiệu 

đại ý của cả bản kinh, rồi mới giải thích chi tiết kinh văn. Trong mười môn ở trước [phần 

giải thích chánh kinh], đặc biệt là chín môn đầu nhằm làm cho người học tập kinh giáo 

chúng ta, trước khi đọc đến phần chánh kinh, đã hiểu rõ đại ý của cả bản kinh. Ở đây, có 

hai tầng ý nghĩa: 

1) Tầng ý nghĩa thứ nhất là trước hết khiến cho quý vị liễu giải đại ý của cả bản kinh, 

khơi gợi hứng thú học tập pháp môn này. Đấy là điều cần phải có. 

2) Những vị lão tham, tức là những người tu hành đã lâu, đối với bộ kinh này, họ đã 

rất thuần thục, nhưng họ đến tham dự pháp hội để làm Ảnh Hưởng Chúng, họ nghe gì? 

Nghe Huyền Nghĩa! Phần Khái Yếu chính là Huyền Nghĩa. Vì Huyền Nghĩa là sự “thể 

ngộ” (thấu hiểu, lãnh ngộ) của quý vị đối với cả bản kinh sẽ được biểu lộ trong ấy. Cũng 

có nghĩa là nói: Từ đoạn này, sẽ có thể hoàn toàn thấu hiểu quý vị tu học đến tầng lớp, 

giai đoạn nào. Nếu người tu hành đã lâu mà nghe là nghe chỗ này; đây cũng là nói theo 

kiểu hiện thời của chúng ta: [Huyền Nghĩa] là tâm đắc tu học. [Nghe giảng Huyền Nghĩa] 

là nghe báo cáo tâm đắc của quý vị, phần giải thích kinh văn ở phía sau không cần nghe, 

họ đã hiểu rất rõ. 

Tuy đã hiểu rất rõ ràng, nhưng đúng là có không ít người từ đầu đến cuối vẫn nghe 

hết sức nghiêm túc, hết sức cung kính; đó là gì? Làm Ảnh Hưởng Chúng, nhằm dẫn dắt 

kẻ sơ học. Kẻ sơ học đối với kinh này chưa có tín tâm, hoài nghi, nghe chẳng lọt tai, thấy 

những vị tu hành đã lâu đều nghe nghiêm túc như thế, lòng tin của họ được tăng trưởng. 

[Các vị ấy đã] nêu gương, làm mẫu cho họ. Người thật sự học Phật bèn hiểu rõ: Bất luận 

quý vị nghe hiểu hay không, vẫn một mực kiên trì nghe thì quý vị mới có thể nhập môn. 

19 Tập 10 

2 



Bản chú giải kinh A Di Đà của Liên Trì đại sư có phân lượng rất lớn; bản chú giải ấy 

có tên là A Di Đà Kinh Sớ Sao. Sớ là giải thích kinh, Sao là giải thích lời Sớ, tức là chú 

giải lời chú giải. Sớ do Liên Trì đại sư viết, mà Sao cũng do Ngài viết. Sau khi đã viết lời 

chú giải, văn tự còn có chỗ rất sâu, sợ người đời sau khó hiểu, nên Ngài lại chú giải lời 

Sớ, từ bi đến mức cùng cực! Đệ tử của Ngài là pháp sư Cổ Đức, là truyền nhân của Liên 

Trì đại sư, sau khi Liên Trì đại sư vãng sanh đã biên tập, chỉnh lý tất cả các trước tác của 

lão nhân gia đem xuất bản, lưu truyền đến hiện tại. Bản sách in hiện thời gần như là in 

thành bốn cuốn [in chung thành một bộ]. Bốn quyển sách dầy như vậy do Liên Trì đại sư 

trước tác, chúng ta phải cảm kích pháp sư Cổ Đức. Pháp sư Cổ Đức rất từ bi, sợ Sớ Sao 

vẫn còn có những chỗ rất sâu, luôn mong cho người đời sau hễ đọc sẽ hiểu rất dễ dàng, 

nên lại viết một bản chú giải sách Sớ Sao gọi là Diễn Nghĩa. Vì thế, quý vị thấy A Di Đà 

Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa thì phần Diễn Nghĩa là của pháp sư Cổ Đức. Sớ Sao do Liên Trì 

đại sư viết, Sớ Sao do chính Ngài viết. Lão nhân gia viết Sớ Sao, cũng dùng thập môn 

khai khải của tông Hoa Nghiêm, không dễ dàng! Chúng ta có thể hiểu nỗi khổ tâm của 

lão nhân gia. Trong thời đại của Ngài, có thể nói là tại Trung Quốc, Thiền Tông phổ cập 

khắp nước, phong khí nhà Thiền hưng thịnh, sự hưng thịnh ấy chỉ ở bề ngoài! Trên thực 

tế, Thiền hưng thịnh nhất trong hai triều đại Đường và Tống, còn họ (những người đồng 

thời với ngài Liên Trì) là người đời Minh. Tổ sư thấy tham Thiền công phu chẳng đắc 

lực, nếu muốn vượt thoát lục đạo chẳng dễ dàng! Tu học Phật pháp, vượt thoát lục đạo 

được coi là tiểu thành tựu, quý vị chứng đắc tiểu quả. Nếu chẳng thoát khỏi lục đạo luân 

hồi, chẳng có thành tựu, chỉ có thể nói là tăng trưởng thiện căn trong A Lại Da, chẳng thể 

tính là thành tựu! Do vậy, Ngài đề xuất pháp môn Tịnh Tông, chẳng ai tin tưởng. Đã thế, 

mọi người coi rẻ pháp môn Tịnh Độ, thường nghĩ pháp môn Tịnh Độ dành để dạy cho 

các bà lão. Hiểu lầm là Thích Ca Mâu Ni Phật vì tiếp dẫn những kẻ chẳng có kiến thức 

nên khuyên họ niệm Phật, toàn là tâm lý và quan niệm sai lầm như vậy. Làm thế nào để 

đề cao Tịnh Độ? Đối với kinh Hoa Nghiêm, chẳng ai bàn cãi! Kẻ không hiểu Phật pháp 

nghe kinh Hoa Nghiêm cũng bội phục năm vóc sát đất. Do vậy, Ngài bèn dùng thập môn 

khai khải của Hoa Nghiêm để giảng Phật Thuyết A Di Đà Kinh, đưa kinh A Di Đà lên 

ngang tầm kinh Hoa Nghiêm, đó là nỗi khổ tâm của Liên Trì đại sư. Quý vị chẳng phải là 

tin tưởng Hoa Nghiêm lắm ư? Kinh Di Đà chẳng khác gì kinh Hoa Nghiêm! Trong giáo 

pháp Đại Thừa có câu ngạn ngữ:  “Viên nhân thuyết pháp, vô pháp bất viên”  (người viên 

mãn thuyết pháp, không pháp nào chẳng viên mãn), viên nhân là gì? Người kiến tánh. 

Người minh tâm kiến tánh, tùy tiện lấy một pháp nào, cũng đều có thể tương ứng với 

Hoa Nghiêm. Nhìn từ chỗ này, Liên Trì đại sư cũng không phải là kẻ bình phàm, kẻ bình 

phàm sẽ chẳng thể làm được! 

Ngẫu Ích đại sư là tư thục đệ tử của Liên Trì đại sư, có quan hệ giống như quan hệ 

giữa Mạnh Tử và Khổng Tử. Ngài Ngẫu Ích muốn tìm một vị thầy, nhưng tìm không ra! 

Quý vị đọc sách do Ngài trước tác, sẽ thấy: Khi ấy, Ngài chẳng vừa ý lắm với những kẻ 

Tập 10  193 



tu hành trong Phật môn, nên đã lấy biệt hiệu là Bát Bất Đạo Nhân, chẳng thường qua lại 

với mọi người, chẳng hợp tính với họ, [bị những kẻ tu hành đương thời coi] là một quái 

nhân trong Phật môn. Khi ấy, Liên Trì đại sư đã vãng sanh, nhưng trước tác của Ngài còn 

đó. Do vậy, Ngài làm tư thục đệ tử của tổ Liên Trì, cũng nghĩa là nói Ngài tôn Liên Trì 

đại sư làm thầy. Thầy không còn trên đời, nhưng trước tác của thầy còn đó, bèn dựa theo 

trước tác của thầy để học tập. Giống như Mạnh Tử vào thời cổ, Mạnh Tử học Khổng Tử, 

Khổng Tử cũng đã khuất, nhưng trước tác của Khổng Tử còn đó, [Mạnh Tử bèn] đọc 

sách của Khổng Tử, chỗ nào chẳng thấu hiểu, bèn thưa hỏi học trò của Khổng Tử. Ngài 

học thành tựu, học còn giỏi hơn đệ tử của Khổng Tử. Do vậy, hễ nói tới Nho gia, toàn là 

nói Khổng Mạnh, chẳng nhắc tới ai khác. Điều này cho thấy: Tuy Ngài chẳng được chính 

Khổng Tử truyền dạy, nhưng chiếu theo sách của Khổng Tử để học, trọn chẳng thua kém 

học trò do đích thân Khổng Tử đã truyền dạy, thành tích hết sức ưu tú, đấy là người đầu 

tiên lập ra thể lệ “tư thục đệ tử” của Trung Quốc. Trong Phật môn, Ngẫu Ích đại sư học 

theo tổ Liên Trì, Ngài bội phục Liên Trì đại sư nhất, cũng học theo rất giống, cho nên 

ngài Liên Trì là tổ sư Tịnh Độ Tông đời thứ tám, Ngẫu Ích đại sư là tổ sư đời thứ chín, 

chúng ta đều nên học tập những điều này. Trong thời đại hiện tại, chúng ta không tìm 

được thiện tri thức chân chánh, hãy tìm cổ nhân! Học kinh A Di Đà có thể tìm Liên Trì 

đại sư, học kinh Vô Lượng Thọ có thể tìm lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Lão cư sĩ Hoàng 

Niệm Tổ là Kim Cang thượng sư48[3] trong Mật Tông, nên ở đây Ngài có thượng sư bổn tôn49[4]. Cụ  Hoàng  cũng  đã  vãng  sanh,  lão  nhân  gia  niệm  Phật  vãng  sanh;  khi  bệnh nặng, đã báo tin cho tôi biết, mỗi ngày cụ niệm Phật hiệu mười bốn vạn câu, ngủ rất ít, 

Phật hiệu không ngừng, thật sự vãng sanh. 



 48[3]  Kim  Cang  thượng  sư  (Vajra  Guru):  Mật  Tông  dùng  Kim  Cang  l{m  biểu  tượng,  tượng trưng cho ch}n t}m vĩnh viễn bất sanh, bất diệt, có thể xuyên thấu tất cả mọi thứ. Thượng sư 

 (Guru) vốn có nghĩa gốc l{ một vị thầy đầy kinh nghiệm trong một l~nh vực n{o đó, có thể 

 hướng dẫn học trò không sai lạc. Về sau, chữ Guru thường được dùng để chỉ một bậc thầy 

 hướng dẫn t}m linh. Gu có nghĩa l{ tối tăm, Ru l{ một |nh s|ng. Như vậy, Guru l{ “|nh s|ng 

 dẫn đường trong đêm tối”. Ngo{i chữ Thượng Sư, c|c danh xưng Hòa Thượng, A X{ Lê, Lạt 

 Ma, A Khương (Achan, Ajahn, Acharn, biến }m của chữ Acariya) đều được coi l{ tương đồng 

 với danh xưng Thượng Sư  

 49[4]  Bổn  Tôn  (Ishta-devata,  hoặc  Yidam)  l{  một  thuật  ngữ  trong  Mật  Tông,  l{  đối  tượng Thiền Qu|n của người tu Mật Ph|p. Bổn Tôn thường l{ Phật, Bồ T|t, Minh Vương v.v..  tức l{ 

 vị đ~ nói ra b{i chú hay Mật ph|p ấy. Thông thường, c|c vị nữ Bổn Tôn sẽ được gọi l{ Phật 

 Mẫu, Không H{nh Mẫu (Dakini), hoặc Minh Phi. Trong Mạn Đ{ La, nếu Bổn Tôn được mô tả 

 dưới  dạng  an  tường,  ngồi  trong  tư  thế  Thiền  Định  sẽ  gọi  l{  Tịch  Tĩnh  Tôn,  còn  nếu  hiện 

 tướng dữ dội, đ|ng sợ thì gọi l{ Phẫn Nộ Tôn. 

19 Tập 10 

4 



“Mười môn” là báo cáo tâm đắc của cụ được chia thành mười đoạn, nói như vậy mọi 

người sẽ dễ hiểu. Tiếp đó cụ nêu ra mười đề mục, tức là mỗi đoạn có một tiêu đề.  “Kế vi 

 nhất,  giáo  khởi  nhân  duyên”  (mục  thứ  nhất  là  nhân  duyên  khiến  cho  giáo  pháp  phát 

khởi), thứ hai là  “bổn kinh Thể Tánh”  (Thể và Tánh của bản kinh này), thứ ba là  “nhất 

 kinh Tông Thú”  (tông và thú của kinh), thứ tư là  “phương tiện lực dụng” , thứ năm là  “sở 

 bị  căn  khí”  (căn  tánh  được  tiếp  độ  bởi  bản  kinh  này),  thứ  sáu  là  “tạng  giáo  sở 

 nhiếp” (kinh này thuộc về tạng nào và giáo nào), thứ bảy là  “bộ loại sai biệt” , thứ tám 

là  “dịch hội hiệu thích” ,  “dịch”  (譯) là phiên dịch,  “hội”  (會) là hội tập,  “hiệu”  (校, còn 

đọc là giảo) là do Bành Tế Thanh thực hiện, ông ta đã soạn một bản tiết hiệu (trích lục, 

phân đoạn, chỉnh sửa  những chữ bị chép lầm),  “thích”  là giải thích. Thứ chín là  “tổng 

 thích danh đề” , tức là giải thích đề mục bản kinh. Đoạn cuối cùng là  “chánh thích kinh 

 nghĩa” , bắt đầu giải thích kinh văn; kinh văn có tất cả bốn mươi tám phẩm. 

 “Tiền cửu môn tổng luận toàn kinh cương tông bộ loại, thử dữ Thiên Thai tông chi 

 Ngũ Trùng Huyền Nghĩa, đại đồng tiểu dị”  (chín môn trước là luận định chung về cương 

lĩnh, tông chỉ, bộ loại của cả bản kinh, điều này giống như phần Năm Tầng Huyền Nghĩa 

của tông Thiên Thai, chỉ là khác biệt đôi chút). Tông Thiên Thai dựa trên kinh Pháp Hoa, 

Pháp Hoa cũng là kinh điển Nhất Thừa. Báo cáo [tâm đắc] của họ được chia thành năm 

đoạn,  còn  tông  Hoa  Nghiêm  chia  thành  mười  đoạn.  Hoa  Nghiêm  dùng  “thập” để  biểu 

pháp,  “thập”  tượng trưng viên mãn. Nói chung, vì mười môn rắc rối, nên lịch đại pháp 

sư giảng kinh khi báo cáo như vậy quá nửa đều tuân theo cách thức của tông Thiên Thai, 

đơn  giản,  rất  ít  dùng  phương  pháp  của  tông  Hoa  Nghiêm.  Cách  của  Hoa  Nghiêm  hay 

lắm, nhưng phải tốn nhiều thời gian hơn. Hiện thời, Ngũ Trùng Huyền Nghĩa dường như 

cũng không phổ biến lắm! Các báo cáo hiện thời trước hết là nói nhân duyên giảng kinh 

là đủ rồi, sau khi đã trình bày xong nhân duyên giảng kinh, đại khái là nói về đề mục của 

bộ kinh sẽ được giảng, rồi bước vào kinh văn, ngày càng đơn giản hóa. Nhưng muốn thật 

sự nghiên cứu thì [phương pháp của tông] Hoa Nghiêm hay lắm. Chúng ta tự mình tu 

học, chớ nên dùng phương pháp ngắn gọn ấy, không cần thiết, nhưng nếu đi giảng kinh 

bên  ngoài  thì  có  thể.  Đối  với  người  hiện  thời,  nếu  dùng  phương  pháp  [thập  môn  khai 

khải] này để giảng, giảng một thời gian rất dài mà vẫn chưa được nghe kinh văn, họ sẽ 

chẳng có hứng thú, rút lui! Vì thế, càng nói đơn giản càng hay. Trước đây, chúng tôi học 

tập kinh giáo tại Đài Trung, thầy luôn giảng những điều này, nhưng vì khế cơ trong xã 

hội hiện đại, cũng không dùng tới cách này. Chúng tôi không dùng những đề mục này, 

nhưng nội dung giảng giống hệt, nêu nhân duyên giảng kinh: Vì sao muốn chọn giảng bộ 

kinh này? Tiếp đó, giảng đề mục của kinh. Sau đấy mới giảng thẳng vào chánh kinh, tức 

là tiếp theo phần giảng đề mục bèn giảng kinh văn. Vì thế, phần Huyền Nghĩa phía trước 

giảng một hai giờ là xong, ngày hôm sau đã có thể thấy kinh văn. Đấy là nhằm thích ứng 

căn cơ của đại chúng trong xã hội hiện tại, chúng ta chớ nên không biết điều này. Phương 

pháp tu học như trong bản chú giải này, thích hợp với chỗ nào? Thích hợp với Phật học 

Tập 10  195 



viện hay chùa chiền; đối với các đồng tu trong chùa chiền, hết thảy mọi người cùng nhau 

tu hành thì có thể [áp dụng phương pháp thập môn khai khải này]. Tại các cơ sở thông 

thường, hoặc khi giảng tại hội trường tạm thời, không thể dùng phương pháp này, chúng 

ta chẳng thể không biết điều này! 

 “Tổng chi, giai tương nhất kinh cương yếu, tổng luận ư tiền, phát huy minh liễu, sử 

 độc  giả  tiên  thức  tổng  thể,  hậu  nghiên  kinh  văn,  cương  cử  mục  trương,  dị  ư  lãnh 

 hội”  (nói chung, đem cương yếu của toàn bộ bản kinh luận định chung ở đầu sách, nêu 

bày sáng tỏ, khiến cho độc giả trước hết nhận biết tổng thể, sau đó nghiên cứu kinh văn, 

cái lưới giơ lên, các mắt lưới căng ra, sẽ dễ lãnh hội). Chúng ta nhìn từ chỗ này, có thể 

thấy được khuôn mẫu giảng kinh giáo học trong tùng lâm vào thời cổ. Trong Phật môn, 

gọi [cách thức này] là  “nghi thức” , hiện thời gọi là  “phương thức” , đều có ý nghĩa giống 

nhau. Trong quá khứ, chùa viện am đường đều là trường học, quý vị phải biết điều này. 

Thích Ca Mâu Ni Phật đi tham học năm mười chín tuổi, chúng ta nhất định phải biết điều 

này: Trước khi tròn mười chín tuổi, Ngài nhất định đã có cơ sở khá vững vàng nên mới 

có thể đi tham học; nếu chẳng có, Ngài sẽ không thể đi. Tại Trung Quốc, chúng ta thấy 

chính Khổng Tử đã tự thuật trong Luận Ngữ như sau:  “Thập ngũ hữu chí ư học”  (mười 

lăm tuổi đã có chí dốc sức nơi việc học). Chúng ta tin tưởng Thích Ca Mâu Ni Phật nhất 

định có chí học hành sớm hơn Khổng Tử, Ngài đã có cơ sở kha khá thì mới có thể tìm 

thầy, hỏi bạn. Mười chín tuổi đi tham học, tất cả các vị đại đức trong các tôn giáo và học 

phái của Ấn Độ, Ngài đều thân cận, chẳng sót một vị nào! Tham học mười hai năm, Ngài 

tròn ba mươi tuổi, chúng tôi tin rằng trong mười hai năm ấy, thành tựu của Ngài vô cùng 

ưu tú. Ngài hiếu học, lại thông minh, mang tư cách vương tử là một thân phận đặc thù, 

đến chỗ nào cũng đều được đối xử lễ độ, ai mà chẳng ưa thích một người như vậy? 

Ở Ấn Độ vào thời cổ, tôn giáo lẫn học thuật đều đề xướng Thiền Định. Tứ Thiền Bát 

Định được kinh Phật nói nhắc đến, chẳng phải do Thích Ca Mâu Ni Phật sáng tạo, các Bà 

La  Môn  của  Cổ  Ấn  Độ  đã  tu  [trước  đó]  rồi!  Bà  La  Môn  giáo  (Brahmanism)  chính  là 

Hưng Đô giáo (Ấn Độ Giáo, Hinduism) hiện thời, tôi qua lại với họ rất nhiều, các trưởng 

lão bảo tôi: Giáo lý của họ truyền thừa từ thời cổ đã có lịch sử tối thiểu trên một vạn 

năm, chúng ta có thể tin tưởng điều này. Thời đại thượng cổ không có văn tự ghi chép, 

[đến khi] có văn tự, người Ấn Độ không coi trọng lịch sử, chẳng giống như người Hoa! 

Người Hoa hết sức coi trọng lịch sử, năm, tháng, ngày được ghi chép rõ ràng. Người Ấn 

Độ chẳng làm chuyện này, họ coi trọng khai ngộ, không đặt nặng lịch sử; vì thế, chúng ta 

có thể tin lời [các trưởng lão Bà La Môn]. Văn hóa truyền thống Trung Quốc tuyệt đối 

chẳng phải chỉ là năm ngàn năm, vì văn tự Trung Quốc mới được phát minh bốn ngàn 

năm trăm năm. Văn tự được phát minh vào thời Hoàng Đế. Trước khi văn tự được phát 

minh [những dữ kiện lịch sử được các sử gia coi] là truyền thuyết. Trước Hoàng Đế có 

Thần  Nông  Thị, trước  đó nữa  là  Phục  Hy  Thị.  Theo  truyền  thuyết,  từ  Thần  Nông đến 

19 Tập 10 

6 



Hoàng Đế là năm trăm năm, từ Phục Hy đến Thần Nông50[5] lại là năm trăm năm nữa, 

[tổng cộng] là một ngàn năm. Chúng ta nói truyền thống Trung Quốc có năm ngàn năm 

văn hóa là nói đến Phục Hy và Thần Nông, trước đó vẫn còn có [lịch sử cổ hơn]. 

Khổng  Tử  tổng  hợp  những  truyền  thuyết  từ  xưa,  dùng  văn  tự  ghi  chép  lại  để  lưu 

truyền cho hậu thế. Do vậy, chúng tôi tin trong Luận Ngữ có nhiều câu chẳng do Khổng 

Tử  nói.  Khổng  Tử  lão  nhân  gia  nói  Ngài  suốt  đời  “thuật  nhi  bất  tác” ,  “thuật”  (述)  là 

những điều ta nói vốn do người khác nói, do cổ thánh tiên hiền [đã nói], chứ không phải 

là chính mình, chính mình chẳng sáng tạo hay phát minh.  “Tín nhi hiếu cổ”  (tin tưởng, 

chuộng  cổ),  đối  với  truyền  thuyết,  Ngài  tin  tưởng,  ưa  thích.  Do  vậy,  Ngũ  Luân,  Ngũ 

Thường, Tứ Duy, Bát Đức, trọn chẳng phải là đến thời Ngài mới có, chúng ta có lý do để 

tin [những thứ ấy] phải từ một vạn năm trở lên. Cổ nhân truyền lại những thứ tinh giản, 

quý vị mới dễ nhớ, mới không bị biến chất. Ngũ Luân là  “phụ tử hữu thân, phu phụ hữu 



 50[5]  Theo truyền thuyết, Thần Nông, Phục Hy v{ Ho{ng Đế được gọi l{ Tam Ho{ng. Chữ Thị 

 chỉ c|c bộ tộc của họ. Phục Hy còn gọi l{ B{o Hy, Hy Ho{ng, Ho{ng Hy, Th|i Hạo v.v..  cùng 

 với b{ Nữ Oa được coi l{ thủy tổ của lo{i người. Ông sống ở khu vực Lũng T}y, đóng đô ở 

 Uyển  Khưu  (nay  thuộc  Ho{i  Dương,  tỉnh  H{  Nam),  có  công  dạy d}n  nấu  nướng,  đan  lưới, 

 đ|nh c|, bắt thú, thiết lập quan hệ hôn nh}n, v{ chế ra B|t Qu|i. Cũng có thuyết nói Phục Hy 

 chính l{ B{n Cổ. Theo huyền sử, mặt đất bị lụt lớn, chết sạch, Phục Hy bèn cùng Nữ Oa nặn 

 đất th{nh hình người, h{ hơi cho họ biến th{nh người sống, nên Phuc Hy v{ Nữ Oa được tôn 

 l{ thủy tổ lo{i người. 

 Thần Nông l{ người ph|t minh y dược, nếm trăm thứ cỏ c}y để chế ra thuốc, dạy d}n canh 

 t|c, s|ng chế ra lưỡi c{y v{ đồ gốm; do vậy, được coi l{ thủy tổ Đông Y v{ nông nghiệp Trung 

 Hoa. Ông được tôn xưng l{ Dược Vương, Ngũ Cốc Vương. Ông thường được mô tả có diện 

 mạo kỳ qu|i, th}n thể còm cõi, đầu có bướu, trừ ch}n tay v{ đầu ra, to{n th}n trong suốt, có 

 thể thấy rõ nội tạng. Huyền sử Trung Hoa nói hậu duệ của ông l{ hai bộ lạc của Viêm Đế v{ 

 Ho{ng Đế. Về sau, Ho{ng Đế đ|nh bại Viêm Đế, xưng l{ Thiên Tử. Xi Vưu cũng l{ hậu duệ của 

 Thần Nông, sau khi bị Ho{ng Đế đ|nh bại, phải chạy về phía T}y, c|c sắc d}n người Miêu ở 

 vùng Ngạc, Tương, Quý Ch}u v{ người Đại H{n thường tự nhận l{ hậu duệ của Xi Vưu. 

 Ho{ng Đế được coi l{ tổ tiên của d}n Hoa Hạ, thuộc họ Công Tôn, do sống ở gò Hiên Viên nên 

 còn gọi l{ Hiên Viên Thị. Thoạt đầu sống ở gần sông Cơ Thủy, nên về sau đổi th{nh họ Cơ, đặt 

 tên nước l{ Hữu Hùng nên còn gọi l{ Hữu Hùng Thị. Ông sinh ra ở Thọ Khưu (gần Khúc Phụ, 

 Sơn Đông ng{y nay), sau di cư đến vùng Tr|c Lộc. Thoạt đầu, liên kết với Viêm Đế đ|nh bại 

 Xi Vưu, giết chết Xi Vưu tại c|nh đồng Tr|c Lộc, thống nhất c|c bộ lạc tại Trung Nguyên. Ông 

 ta tiến v{o khu vực của d}n Cửu Lê, lên đỉnh Th|i Sơn, hội họp c|c bộ lạc, cử h{nh lễ Phong 

 Thiện, chính thức trở th{nh Cộng Chủ của to{n vùng Trung Nguyên. Đột nhiên, trên trời hiện 

 ra hai con vật sắc v{ng óng, nên người ta nói vua lấy đức hạnh của đất để xưng đế. Do vậy, 

 tôn xưng vua l{ Ho{ng Đế. 

Tập 10  197 



 biệt,  quân  thần  hữu nghĩa,  trưởng  ấu  hữu  tự,  bằng  hữu  hữu tín”  (cha  con  có  quan  hệ 

thân thiết, vợ chồng có trách nhiệm khác nhau, vua tôi có nghĩa, lớn nhỏ có tôn ty thứ tự, 

bạn bè giữ chữ tín), quý vị thấy rất dễ truyền, sẽ chẳng bị truyền sai, ngàn vạn năm vẫn 

một  mực  truyền  xuống như  thế.  Ngũ  Thường là  thường  đạo (đạo  nghĩa  thường hằng), 

vĩnh viễn chẳng thể thay đổi, đó là đạo, tức năm chữ  “nhân, nghĩa, lễ, trí, tín” , đều được 

đời đời truyền thừa trước khi có văn tự. Tứ Duy là  “lễ, nghĩa, liêm sỉ” , bốn chữ ấy. Bát 

Đức  là  tám  chữ  “trung,  hiếu,  nhân,  ái,  tín,  nghĩa,  hòa,  bình” .  Đó  là  văn  hóa  truyền 

thống,  đặc  sắc  và  tinh  thần  văn  hóa  Trung  Quốc.  Phát  triển  cho  đến  hiện  tại,  Tứ  Khố 

Toàn Thư được biên soạn vào thời đại Càn Long chính là sách vở các đời tích lũy lại, 

quý vị hãy xem,sẽ thấy bất luận ai soạn sách, đều chẳng tách rời những nguyên tắc này. 

Do vậy, chúng ta dùng Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức để khái quát toàn bộ 

văn hóa truyền thống của Trung Quốc từ xưa đến nay, chẳng thể nào vượt ra khỏi những 

nguyên tắc này. 

Đến đời Hán, Phật pháp truyền vào Trung Quốc, tuy chẳng phải là văn hóa bản thổ, 

nhưng người Trung Quốc tâm lượng lớn, có thể bao dung, có thể dung hợp Phật pháp và 

văn hóa bản thổ thành một thể, như ông Thang Ân Tỷ (Arnodl J. Toynbee) đã nói:  “Phật 

 pháp phong phú văn hóa bản thổ của Trung Quốc, nâng cảnh giới lên cao hơn” . Phật 

pháp biến thành văn hóa của Trung Quốc; nói tới văn hóa Trung Quốc, chắc chắn chẳng 

thể tách rời Phật pháp, chúng ta có hiểu [điều này] mới yêu quý. Đặt Phật pháp qua một 

bên khoan nói tới, đối với những thứ của chúng ta, tức là nói Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ 

Duy, Bát Đức của Trung Quốc, trong thời đại hiện tại, đi khắp địa cầu, bất luận nơi nào, 

những quốc gia, dân tộc khác biệt, tín ngưỡng, văn hóa khác biệt, đều có thể dung hội, 

chẳng chướng ngại. Đây là kinh nghiệm của bản thân chúng tôi trong mấy chục năm gần 

đây nhất, chúng ta nói rõ ràng, minh bạch, không ai chẳng ưa thích, đều tiếp nhận. Vì thế, 

tiến sĩ Thang Ân Tỷ nói:  “Thế kỷ hai mươi mốt là thế kỷ của người Trung Quốc” . Có rất 

nhiều người hiểu lầm [câu nói ấy], tưởng người Trung Quốc xưng hùng xưng bá, chẳng 

phải vậy, mà là văn hóa truyền thống của Trung Quốc sẽ phổ cập toàn cầu, khiến cho thế 

giới này có thể thật sự hóa giải xung đột, khôi phục an định, hòa bình, hết thảy mọi người 

đều cần [điều này], chúng ta phải có sự nhận biết này. Phải giống như lão cư sĩ Hoàng 

Niệm Tổ, phải biết báo ân, báo ân tổ tiên. Báo bằng cách nào? Phải thực hiện văn hóa 

truyền  thống,  tức  là  phải  thực  hiện  Ngũ  Luân,  Ngũ  Thường,  Tứ  Duy,  Bát  Đức,  phải 

nghiêm túc thực hiện. Có như vậy mới là báo ân chân chánh. Quý vị thật sự làm được, 

hiệu quả sẽ vô cùng rõ rệt, thứ nhất là thân tâm khỏe mạnh. Phật pháp nói:  “Tướng do 

 tâm chuyển”.  Thân tâm khỏe mạnh, gia đình hạnh phúc, sự nghiệp thuận lợi, xã hội an 

định,  tiếp  đó  là  trị  quốc,  bình  thiên  hạ.  Thiên  hạ bình,  “bình”  là  bình  đẳng,  là đối  đãi 

bình đẳng, cư xử hòa thuận. Vì vậy, xã hội trong thế kỷ hai mươi mốt hết sức cần đến 

học thuyết Khổng Mạnh và Đại Thừa Phật Pháp, ông Thang Ân Tỷ thấy chẳng sai! 

19 Tập 10 

8 



Đoạn thứ nhất trong phần Khái Yếu là  “giáo khởi nhân duyên” , nay chúng ta học tập 

đoạn  này.  “Giáo  khởi  nhân  duyên  giả,  minh  đại  giáo  sở  dĩ  hưng  khởi  chi  nhân 

 duyên”  (Giáo  khởi  nhân  duyên  là  nói  rõ  nhân  duyên  khiến  cho  đại  giáo  hưng 

khởi).  “Minh”  (明) là nói rõ,  “đại giáo”  là Đại Thừa. Tịnh Tông thuộc Đại Thừa. [Giáo 

khởi nhân duyên] là lý do vì sao Đại Thừa Phật pháp hưng khởi. Vì sao nó hưng khởi? 

Chúng ta học Phật, phải hiểu rõ điều này trước tiên. Trong phần này, chia thành hai đoạn. 

Đoạn thứ nhất là  “sơ minh đại giáo dữ Tịnh Độ pháp môn chi hưng khởi”  (trước hết, nêu 

rõ sự hưng khởi của giáo pháp Đại Thừa và pháp môn Tịnh Độ): Vì sao pháp Đại Thừa 

và pháp môn Tịnh Độ hưng khởi? Đoạn thứ hai là  “tắc tường thuật bổn kinh hưng khởi 

 chi nhân duyên”  (trình bày cặn kẽ nhân duyên khiến cho kinh này xuất hiện), đây là nói 

về nhân duyên hưng khởi của bộ kinh này, tức Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh. Chúng ta 

đọc câu văn kế tiếp:  “Phù nhất thiết pháp, bất ly nhân duyên”  (hết thảy các pháp chẳng 

lìa nhân duyên).  “Phù”  (夫) trợ từ, tuy lão cư sĩ dùng văn tự rất minh bạch để viết [lời 

chú giải], nhưng vẫn theo quy củ của Văn Ngôn. Chữ  “phù”  này là “ngữ trợ từ” trong 

văn chương Văn Ngôn, không có ý nghĩa, là tiếng đệm, tức là nói: Hết thảy các pháp thế 

gian lẫn xuất thế gian đều chẳng tách rời nhân duyên. Nó được hưng khởi,  “đại giáo chi 

 hưng,  nhân  duyên  vô  lượng,  nhi  vô  lượng  nhân  duyên  duy  vi  nhất  đại  sự  nhân  duyên 

 cố”  (Đại giáo được hưng khởi bởi vô lượng nhân duyên, nhưng vô lượng nhân duyên chỉ 

là một đại sự nhân duyên). Quả thật nhân duyên phát khởi của vạn vật trong vũ trụ đều là 

vô lượng, vô tận, vô số, chẳng phải là ngẫu nhiên, đúng là vô lượng nhân duyên. 

Đức Phật dạy học, đặc biệt là dạy kẻ mới học, đã quy nạp vô lượng nhân duyên thành 

bốn loại lớn, nói khéo lắm. Trong bốn loại lớn, thứ nhất là Thân Nhân Duyên, thứ hai là 

Sở Duyên Duyên, thứ ba là Vô Gián Duyên, thứ tư là Tăng Thượng Duyên. Đức Phật 

chia vô lượng nhân duyên thành bốn loại lớn. Quý vị phải biết, mỗi loại trong bốn loại 

lớn này đều là vô lượng nhân duyên.Trong sự giảng học ấy có pháp phương tiện, tức là 

nói  đại  lược.  Giống  như  thực  vật,  nó  sanh  trưởng  như  thế  nào?  Nó  có  hạt  giống,  hạt 

giống là Thân Nhân Duyên. Chẳng có hạt giống, làm sao nó sanh trưởng được? Nhưng 

chỉ có mình hạt giống, mà chẳng có những duyên khác; đem hạt giống ấy bỏ trong chén 

trà,  để  cả  trăm  năm,  nó  cũng  chẳng  thể  mọc  thành  cây.  Vì  thế,  nó  phải  có  Sở  Duyên 

Duyên. Có Sở Duyên Duyên, hạt giống nhất định có hy vọng mọc thành cây, đơm hoa, 

kết quả, nó có một mục tiêu để duyên vào. Cũng giống như động vật, chúng có Sở Duyên 

Duyên là nhất định muốn được sanh tồn, còn mong mỏi sẽ sanh sôi nẩy nở thành đời sau. 

Đấy là bản năng,  “bản năng”  như chúng ta đã nói chính là Sở Duyên Duyên. Sở Duyên 

Duyên chẳng thể gián đoạn; hễ gián đoạn, nó sẽ hủy diệt. Vì vậy, quý vị nhìn vào ba món 

duyên đầu tiên, ba thứ hiện tượng có cùng một Thể. Duyên sau cùng là Tăng Thượng 

Duyên,  nó  cũng  chẳng thể thiếu.  Tăng  Thượng  Duyên:  Hạt giống  muốn trưởng  thành, 

cần phải có đất đai, cần đến không khí, cần có nước, thậm chí còn phải có sức người giúp 

nó, nó mới có thể phát triển. Toàn bộ những thứ ấy gọi là Tăng Thượng Duyên. Tăng 

Tập 10  199 



Thượng  Duyên  là  sức  mạnh  bên  ngoài  giúp  đỡ,  là  ngoại  lực;  ba  thứ  duyên  trước  đó, 

chính mình vốn sẵn có. Phật pháp là nhân duyên sanh, cho nên ý nghĩa này rất sâu. Phàm 

thứ gì là nhân duyên sanh (do nhân duyên sanh ra) sẽ đều chẳng thật! Pháp được sanh bởi 

duyên  sẽ  có  sanh,  có  diệt;  có  sanh  có  diệt  sẽ  chẳng  thật.  Vì  thế,  đức  Phật  bảo  chúng 

ta:  “Pháp  thượng  ưng  xả,  hà  huống  phi  pháp”  (pháp  còn  nên  bỏ,  huống  hồ  phi  pháp). 

Quý vị chớ nên chấp trước Phật pháp. Hễ chấp trước thân này là Ngã, trật rồi! Nếu quý vị 

chấp trước kinh điển là Phật pháp, cũng trật luôn! Nó là pháp được sanh bởi các duyên. 

Thứ nào chân thật sẽ chẳng phải là duyên sanh, nó vốn có. Tự tánh là vốn có, Tánh Đức 

trong  tự  tánh  là  vốn có.  Trí  huệ,  đức  năng,  và  tướng hảo vốn  sẵn  có  trong  tự  tánh.  Ý 

nghĩa này sâu lắm, nó biến thành cái được gọi là Triết Học cao cấp và khoa học trong 

hiện thời. Nói pháp duyên sanh với quý vị, đó là sơ cấp, Tiểu Học và Trung Học đều có 

thể học. 

Sở dĩ vô lượng nhân duyên chỉ là một đại sự nhân duyên là vì nếu chúng ta tổng quy 

nạp vô lượng nhân duyên lại, chúng ta sẽ tìm ra nhân duyên quan trọng nhất là gì? Vì sao 

phải xuất sanh? Đó là một đại sự nhân duyên. Một đại sự nhân duyên là như trong kinh 

Pháp Hoa đức Phật đã dạy:  “Chư Phật Thế Tôn duy dĩ nhất đại sự nhân duyên cố, xuất 

 hiện  ư  thế”  (Chư  Phật  Thế  Tôn  chỉ  vì  một  đại  sự  nhân  duyên  mà  xuất  hiện  trong  cõi 

đời).  “Duy dĩ Phật chi tri kiến, thị ngộ chúng sanh”  (chỉ nhằm dùng tri kiến của Phật để 

chỉ bày, khiến cho chúng sanh khai ngộ). Trong kinh Pháp Hoa có một câu nói về đại sự 

nhân  duyên  như  sau:  “Khai  thị  ngộ  nhập  Phật  chi  tri  kiến” .  Vì  sao  mười  phương  chư 

Phật, Bồ Tát, đến ứng hóa trong thế gian? Vì chuyện này! Bởi lẽ, Phật tri Phật kiến chính 

là cái mà hết thảy chúng sanh vốn có; do vậy, Phật chẳng độ chúng sanh! Phật ban cho 

quý vị cái gì? Cái gì Phật cũng chẳng ban cho, bản thân quý vị đã vốn có! Vốn có, nhưng 

quý vị mê rồi, chẳng thể thụ hưởng. Đang mê hoặc, điên đảo, đang luân hồi trong lục 

đạo, sống cuộc đời thê thảm, khổ nạn như thế; Phật đến điểm hóa quý vị. Quý vị có Phật 

tri Phật kiến, vốn là Phật, nhưng bị mê, mê mất tự tánh. Do vậy, đối với chúng sanh, đức 

Phật chỉ có thể làm được hai chữ:  “Khai thị” . Dùng phương tiện nào để hoàn thành hai 

chữ này? Thân hành và ngôn giáo. Thân hành là  “thị”  (示).  “Thị”  làm mẫu cho quý vị 

xem;  “ngôn  giáo”  là  [giáo  hóa  bằng]  lời  nói.  Đức  Phật  coi  “thị”  là  phương  pháp  trọng 

yếu để giáo hóa chúng sanh, “ngôn” nhằm bổ sung những chỗ thiếu sót trong  “thị” . Vì 

thế, trước hết nêu gương cho quý vị xem, sau khi xem xong, quý vị sẽ cảm động, lãnh 

hội. Sau khi nhìn thấy sẽ cảm động, nhưng chưa hiểu rõ lắm, quý vị lại hỏi, khi được hỏi 

sẽ giải thích cho quý vị. Đức Phật làm trước! Vì sao đức Phật phải thị hiện làm một vị 

Tăng khổ hạnh, tam y nhất bát, đêm nghỉ dưới gốc cây, ngày ăn một bữa Ngọ, để làm gì 

vậy? Có ý nghĩa gì? Chúng tôi học nhiều năm như thế, đã hiểu ý nghĩa, nhằm dạy người 

ta điều gì? Buông xuống! Buông xuống bèn trở về tự tánh. Vì sao quý vị mê ? Do quý vị 

20 Tập 10 

0 



tự tư, tự lợi, có tham, sân, si, mạn, tham ái hưởng thụ ngũ dục, lục trần, do làm những 

chuyện này cho nên mê. 

Trên thực tế, có thể hưởng thụ ngũ dục lục trần hay chăng? Có thể! Vì sao không thể? 

Quý vị hưởng thụ, nhưng trong lúc ấy chẳng khởi phân biệt, dấy chấp trước nơi ấy, đó là 

đúng.  Nhưng  khi  quý  vị  hưởng  thụ,  bèn  khởi  phân  biệt, dấy  chấp  trước,  khởi  lên  thất 

tình, ngũ dục, hỏng rồi! Sẽ sanh ra nhiều tác dụng phụ, đó là tạo nghiệt51[6]! Sanh ra những thứ ấy, những thứ đó lại chuốc lấy quả báo. Do cái nhân chẳng thiện, nên chẳng 

đạt được thiện quả, [thọ sanh trong] lục đạo tam đồ. Quý vị phải hiểu: Lục đạo tam đồ 

chẳng có, trong tự tánh chẳng có, vốn chẳng có, nhưng hiện thời là có hay không? Hiện 

tại vẫn là chẳng có, nói với quý vị, quý vị đâu có tin! Nói “hiện tại có”, quý vị sẽ tin 

tưởng; nói “hiện tại chẳng có”, quý vị không tin. Trong sự cảm nhận của Phật, Bồ Tát, 

đúng là chẳng có, chẳng phải là giả!  “Đương tướng tức không, liễu bất khả đắc”  (Chính 

tướng  ấy  là  không,  trọn chẳng  thể được),  có  ở  chỗ nào?  Trong  kinh, đức  Phật  thường 

nói  “phàm những gì có tướng đều là hư vọng” . Nói tổng kết về kinh Đại Bát Nhã thì bộ 

kinh Đại Bát Nhã gồm sáu trăm quyển đã giảng điều gì? Nhằm giảng bốn câu:  “Hết thảy 

 các pháp vô sở hữu, rốt ráo không, chẳng thể được” , bốn câu ấy! Thích Ca Mâu Ni Phật 

giảng [Bát Nhã] hai mươi hai năm, nhằm dạy chúng ta chân tướng sự thật là như vậy đó. 

Quý vị chẳng liễu giải chân tướng sự thật, chấp trước nó là có thật, trật rồi! Trong các 

cảnh giới, cảnh giới hư huyễn, quý vị dấy lên ý niệm khống chế, chiếm hữu, sai rồi! Quý 

vị  đã  tạo  tội  nghiệp!  Nếu  quý  vị  thụ  dụng,  nhưng  chẳng  có  ý  niệm,  chẳng  phân  biệt, 

chẳng chấp trước, chẳng khởi tâm động niệm, sự thụ dụng của quý vị là sự thụ dụng của 

chư Phật Như Lai. Thưa quý vị, cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai là sự 

thụ dụng ấy. Người trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm có thụ dụng, nhưng chẳng có phân 

biệt, chấp trước, chẳng khởi tâm, chẳng động niệm, đó gọi là hưởng thụ thật sự, đó gọi là 

thế giới Cực Lạc. Chẳng khởi tâm, không động niệm, cho nên sự hưởng thụ của họ chẳng 

có một tí trở ngại nào, chẳng khởi tâm động niệm! Nay chúng ta hưởng thụ, bèn khởi tâm 

động niệm, phân biệt, chấp trước, phiền phức ở chỗ này! Do vậy, nói: Chẳng có luân hồi 

mà tạo tác thành luân hồi. Luân hồi là ác mộng. Quý vị đi ngủ vốn chẳng có mộng, mỗi 

ngày gặp ác mộng thì ác mộng do chính quý vị tạo tác, chẳng phải do người khác tặng 

cho quý vị. 

Đại  sự  nhân  duyên  là  khai  thị  ngộ  nhập,  đức  Phật  có  thể  làm  được  hai  chữ  “khai 

 thị” ; nhưng chúng sanh tiếp xúc sự khai thị ấy, phải ngộ nhập! “Ngộ” là hiểu rõ, giống 

như chúng ta  thường  nói là  “thấy thấu  suốt”.  “Nhập” thế nào?  Nhập là buông  xuống, 

buông  xuống  là  nhập.  Quý  vị  chẳng  buông  xuống  được,  sẽ  chẳng  nhập  cảnh  giới;  hễ 

buông xuống  liền  nhập.  Cận đại,  Ấn  Quang đại sư  có  một  phương pháp  hết  sức  tuyệt 



 51[6]  Nghiệt (孽 ) ở đ}y l{ đầu mối tội chướng, không phải “nghiệp”. 

Tập 10  201 



diệu, dạy chúng ta ngộ nhập như thế nào. Khi lão nhân gia tại thế, có một khoảng thời 

gian rất lâu, Ngài bế quan tại Linh Nham Sơn Tự ở Tô Châu, đó là đạo tràng tu học cuối 

cùng của lão nhân gia. Tôi đã đến thăm quan phòng (gian phòng dùng để bế quan) ấy. 

Rất nhỏ, hết sức đơn giản, chỉ có một cái bàn vuông, trên bàn thờ một pho tượng Phật, 

thứ gì cũng đều chẳng có, rất đơn giản! Một pho tượng Phật, một cặp chân đèn, một lư 

hương,  một  cái  dẫn  khánh,  một  cái  mõ  nhỏ.  Phía  sau  tượng  Phật  viết  một  chữ  to,  do 

chính lão nhân gia viết. Ngài viết một chữ Tử. Phương pháp này khéo lắm! Khiến cho 

quý  vị vừa  trông thấy,  cái  chết  đã  cận kề,  thử  hỏi quý vị  còn  có  điều  gì  chẳng  buông 

xuống được chăng? Vì thế, trong thời đại hiện tại, bản thân tôi thường nghĩ: Thọ mạng 

của chúng ta tới hôm nay là hết, ngày hôm nay phải chết, còn có gì để mơ tưởng nữa? Do 

vậy, chúng ta sẽ sốt sắng, nghĩ đến cái chết, đã chết rồi, cái chết đang đón đầu, còn có thể 

nghĩ tới ăn, mặc, ở, đi nữa chăng? Còn có thể mong hưởng thụ hay chăng? Chẳng có! 

Hiện thời chỉ còn sót lại một ý niệm cầu sanh Tịnh Độ. Điều gì cũng đều buông xuống, 

chỉ nghĩ đến A Di Đà Phật, “con ở đây chờ Ngài, Ngài hãy đến tiếp dẫn con”. Trừ một 

niệm này ra, ý niệm gì cũng đều chẳng có. Có thứ gì trong thế gian này là của ta? Ngay 

cả cái thân cũng chẳng phải! Chúng ta phải dùng tâm thái ấy để niệm Phật, đúng như 

kinh Di Đà đã nói:  “Hoặc một ngày, hoặc hai ngày, cho đến bảy ngày”  sẽ vãng sanh, 

thật đấy, chẳng giả đâu! Hôm nay A Di Đà Phật chưa đến, coi như chưa tới lúc, ngày mai 

vẫn nghĩ như thế, mỗi ngày đều nghĩ như thế, có nghĩa là gì? Nêu gương cho các đồng 

học học Phật, khẳng định có một ngày nào đó, A Di Đà Phật sẽ đến. A Di Đà Phật nói: 

“Ngươi đã nêu gương, có thể đến thế giới Cực Lạc”. 

Chẳng  có  gì  khác,  triệt  để  buông  xuống!  “Buông  xuống”  chẳng  phải  là  bỏ  hết  mọi 

việc, chẳng phải vậy! Mọi sự vẫn phải làm, chuyện trong ngày hôm nay vẫn  phải làm 

như thế, nhưng trong tâm không in dấu vết. Tâm như thế nào? Trong tâm là một câu A 

Di Đà Phật, niệm A Di Đà Phật, tưởng A Di Đà Phật, thật sự niệm Phật, chẳng giả vờ. 

Đấy là gì? Vì đại sự này mà chư Phật Như Lai tới thế gian này, để làm gì? Giúp chúng 

sanh nhanh chóng thành Phật. Quý vị vốn là Phật, nay quý vị niệm Phật, chắc chắn làm 

Phật, vốn là Phật mà! Chuyện thế gian, chuyện trong mười pháp giới đừng quan tâm tới, 

tùy duyên là tốt rồi, không nên phan duyên! Cổ đại đức dạy chúng ta:  “Tùy duyên tiêu 

 cựu nghiệp, mạc tái tạo tân ương”  (tùy duyên tiêu nghiệp cũ, đừng tạo ương họa mới). 

Nếu chúng ta không biết, đối với hết thảy người và sự vật xung quanh vẫn khởi tâm động 

niệm, vẫn còn phân biệt, chấp trước, đấy là quý vị đang tạo ương họa mới, tạo nghiệp, 

lầm rồi! Trên mặt Sự bèn tùy duyên, trong lòng phải tinh sạch. Sự là gì? Là giả, Sự Sự vô 

ngại!  Chỉ  cần  chẳng  khởi  tâm,  không  động  niệm,  chẳng  phân  biệt,  chẳng  chấp  trước, 

chướng ngại gì cũng đều chẳng có. Chướng ngại là khởi tâm động niệm! Khởi tâm động 

niệm là chướng ngại nghiêm trọng nhất. Thứ nhất là đối lập. Quyết định chẳng thể đối 

lập với người khác. Chớ nên đối lập với Sự. Chớ nên đối lập hết thảy vạn vật. Trước hết 

20 Tập 10 

2 



phải tiêu trừ điều này, thành tựu viên mãn đạo nghiệp của chính mình trong một đời này. 

Quyết định chớ nên có ý niệm khống chế, càng không nên có ý niệm chiếm hữu, hãy học 

điều này, thực hiện từ chỗ này. Làm thế nào để hóa giải ý niệm? Niệm A Di Đà Phật để 

hóa giải. Trong tâm ta chỉ có A Di Đà Phật, chỉ nghĩ đến A Di Đà Phật, nhất tâm mong 

quay về thế giới Cực Lạc sớm hơn một chút, đến thế giới Cực Lạc để thành Phật. 

Hoàn  cảnh  tu  học  ở  bên  ấy  tốt  đẹp,  thọ  mạng  con  người  lâu  dài,  vô  lượng  thọ,  lại 

thành tựu nhanh chóng. Vì sao? Hoàn cảnh tu học tốt đẹp, quý vị chắc chắn chẳng gặp 

duyên gây chướng ngại, quý vị tìm ở nơi đâu không có chướng ngại? [Các duyên trong 

thế giới Cực Lạc] đều là duyên thành tựu. Do vì quý vị ở bên đó, những người quý vị 

được tiếp xúc đều là chư Phật Như Lai, chư đại Bồ Tát. Phải hiểu: Đến Tây Phương Cực 

Lạc thế giới, quý vị có thể thời thời khắc khắc tiếp xúc mười phương hết thảy chư Phật 

Như  Lai.  Quý  vị  có  năng  lực  phân  thân,  ngồi  nơi  đó  nghe  A  Di  Đà  Phật  giảng  kinh, 

thuyết pháp, [đồng thời] phân vô lượng vô biên thân đến thập phương thế giới lễ Phật, 

cúng dường, nghe Phật thuyết pháp. Trong mười phương thế giới chẳng có duyên phận 

này, nhưng thế giới Cực Lạc trọn đủ. Do vậy, học rộng nghe nhiều thì đến thế giới Cực 

Lạc sẽ thật sự học rộng nghe nhiều, chư Phật đích thân giáo huấn. Quý vị có năng lực 

phân thân. Quý vị nói xem: Nhân duyên và hoàn cảnh học tập thù thắng như vậy, có thể 

nào không đến đó? Cớ gì tham luyến nơi đây? Thích Ca Mâu Ni Phật sợ chúng ta ở nơi 

đây sẽ dấy động ý niệm tham luyến, cho nên suốt đời chẳng lập đạo tràng, chẳng tham 

luyến, chỉ cho phép ngủ dưới mỗi gốc cây một đêm, vì sao? Bóng cây rất lớn, quý vị dấy 

lên tâm tham, nên chỉ có thể ngủ một đêm, ngày hôm sau sang chỗ khác, [chế định như 

vậy] nhằm đoạn tâm tham của quý vị. Đúng là phương tiện thiện xảo, giúp cho chúng ta 

chẳng sanh phiền não, giúp chúng ta chẳng tạo tội nghiệp. Cũng có người nói: Một đại sự 

nhân duyên này chính là sanh tử đại sự. Nếu hiểu theo ý nghĩa ấy thì chưa đủ thấu triệt! 

Thấu triệt vẫn phải là tuân theo kinh điển để nói. Trong kinh điển đã nói  “khai thị ngộ 

 nhập Phật chi tri kiến” , [đại sự nhân duyên] là chuyện ấy. 

Trong toàn bộ sự giáo học của Phật pháp, chuyện này gồm ba giai đoạn phải hoàn 

thành. Học Phật là học gì? Trong kinh điển, chúng ta thường đọc thấy câu  “A Nậu Đa La 

 Tam Miệu Tam Bồ Đề” ; câu này cũng là tiếng Phạn dịch âm, có thể phiên dịch, nhưng vì 

sao chẳng dịch? Do tôn trọng nên chẳng dịch, do nó là mục tiêu tu học chung cực của 

quý vị; vì thế, giữ nguyên âm tiếng Phạn, [nhằm tỏ ý] tôn trọng. Dịch sang tiếng Hán là 

Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  đó  là  tri  kiến  Phật  mà  chúng  ta  phải  viên  mãn. 

Trong ba giai đoạn này, trước hết là cầu Chánh Giác, giác ngộ, giác ngộ chính xác, chẳng 

lệch lạc, chẳng tà, đều là sẵn có trong tự tánh. Làm thế nào để có thể thành Chánh Giác? 

Chỉ cần chẳng chấp trước hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian, buông chấp trước 

xuống sẽ thành Chánh Giác. Thành Chánh Giác có một danh xưng học vị là A La Hán, 

quý  vị  chứng  đắc  A  La  Hán.  Vì  thế,  quý  vị  phải hiểu:  Chứng  đắc  A  La  Hán  là  thành 

Chánh Giác; trong khai thị ngộ nhập tri kiến Phật, quý vị đạt tới giai đoạn thứ nhất. Giai 

Tập 10  203 



đoạn thứ  hai là phải tiếp tục buông xuống,  buông phân  biệt  xuống,  phân biệt nhẹ hơn 

chấp trước, chấp trước rất nghiêm trọng. Do chấp trước mới có lục đạo luân hồi; buông 

chấp trước xuống, lục đạo chẳng còn nữa, đó gọi là vượt thoát lục đạo luân hồi, chẳng 

còn nữa, lục đạo chẳng có, là giả, giống như nằm mộng, tỉnh giấc thì mộng cảnh chẳng 

tồn tại nữa! Nếu quý vị buông phân biệt xuống, đối với hết thảy các pháp thế gian và 

xuất thế gian chẳng phân biệt, cảnh giới của quý vị sẽ được nâng cao, chứng đắc Chánh 

Đẳng Chánh Giác. Chánh Đẳng Chánh Giác được gọi là Bồ Tát, là danh xưng của học vị 

thứ hai trong Phật pháp, quý vị thành Bồ Tát. Ai chẳng phải là Bồ Tát? Hễ buông xuống 

sẽ là Bồ Tát! Học vị tối cao sẽ thêm chữ Vô Thượng vào đằng trước, tức Vô Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác, danh xưng của học vị này là Phật Đà. Do vậy, trong kinh giáo 

Đại Thừa, đức Phật thường nói:  “Hết thảy chúng sanh vốn là Phật” , quý vị nói có đúng 

hay không? Đúng! Chỉ cần quý vị buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, quý 

vị sẽ là Phật. Chẳng buông xuống thì vẫn là Phật! Chẳng thể nói quý vị không phải là 

Phật,  nhưng  là  một  vị  Phật  có  đèo  thêm  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Thật  đấy, 

chẳng giả! Do vậy, đức Phật chẳng dám khinh mạn ai! Vì sao? Ngài biết hết thảy đều là 

Phật. Phật Phật bình đẳng, Phật Phật Tánh Đức giao lưu. Phật thấy hết thảy chúng sanh là 

Phật, nhưng chúng sanh thấy Phật cũng là chúng sanh, vì sao? Họ có phân biệt; dùng cái 

tâm phân biệt để nhìn Phật, dùng cái tâm chấp trước để nhìn Phật, cho nên khác nhau, 

thấy lầm rồi! Do vậy, nếu quý vị hỏi: “Ngày nào tôi sẽ thành Phật?” Rất đơn giản! Ngày 

nào  quý  vị  thấy  tất  cả  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  Phật,  chúc  mừng  quý  vị,  quý  vị  đã 

thành Phật rồi! Không chỉ hữu tình chúng sanh đều là Phật, mà cây cối, hoa, cỏ, núi sông, 

đại địa thảy đều là như vậy, chẳng có một pháp nào không phải, quý vị thành Phật rồi! 

Quý vị vẫn thấy ưa thích cái này, thấy chán ghét cái kia, quý vị là lục đạo phàm phu. Vì 

chuyện này mà đức Phật xuất hiện trong cõi đời, giúp chúng ta là những vị Phật bị mê 

hoặc, điên đảo khôi phục bình thường. Đấy là nhân duyên hưng khởi của chư Phật, Bồ 

Tát. 

Phẩm  [Như  Lai]  Tánh  Khởi  của  kinh  Hoa  Nghiêm  có  một  câu  như  sau:  “Như  Lai, 

 Ứng Cúng, Đẳng Chánh Giác” , đấy là mười hiệu của đức Phật. Mười thứ danh hiệu, tất 

cả chư Phật bình đẳng, mười loại đức hiệu ấy là Tánh Đức, cho nên trong tự tánh của quý 

vị thảy đều có.  “Tánh khởi chánh pháp, bất khả tư nghị”  (tánh khởi chánh pháp chẳng 

thể nghĩ bàn),  “chánh pháp”  là Đại Thừa, Đại Thừa do đâu mà có? Trong tự tánh vốn 

trọn  đủ,  là  thật,  chẳng  giả.  Vì  là  tánh  khởi,  nó  chẳng  phải  là  duyên  khởi,  duyên  khởi 

chẳng thật, tánh khởi là thật. Phải biết: Luân lý đạo đức như tổ tiên đã dạy là tánh khởi, 

chẳng phải là duyên khởi. Văn hóa truyền thống của Trung Quốc dùng một chữ làm đại 

biểu, tức là Hiếu đạo. “Hiếu văn hóa” (văn hóa đặt nền tảng trên chữ Hiếu). Từ “hiếu” 

mở rộng thành bốn khoa là Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy, và Bát Đức. Chúng là tánh 

khởi, chẳng do một ai sáng chế, chẳng do ai định đặt, chẳng phải vậy! Giống như trong 

20 Tập 10 

4 



thiên nhiên, bốn mùa Xuân, Hạ, Thu, Đông phân minh, chẳng do con người định đoạt, tự 

nhiên mà! Danh từ trong Phật pháp [nhằm diễn tả điều này] là  “pháp nhĩ như thị”  (pháp 

vốn là như thế), vốn là như vậy, cho nên là Tánh Đức. Tổ tiên Trung Quốc cũng rất phi 

phàm, nói ra chân tướng sự thật: Tánh con người vốn lành. Tam Tự Kinh có câu:  “Nhân 

 chi  sơ,  tánh  bổn  thiện”  (con  người  thuở đầu,  tánh  vốn  lành),  “thiện”  ấy  chẳng  phải  là 

thiện  trong  thiện  -  ác.  Thiện  trong  thiện  -  ác  là  tương  đối,  là  duyên  khởi,  thiện  [trong 

câu  “tánh  bổn  thiện” ]  là  tánh  khởi.  Tánh  khởi  chẳng  có  tương  đối.  Nói  cách  khác, hai 

bên thiện và ác đều chẳng vướng mắc, đó là chân thiện. Có thiện, có ác, đó là bất thiện. 

Cảnh giới này cao lắm, tánh con người vốn thiện. Nếu dùng Phật pháp để nói sẽ dễ hiểu 

hơn. Huệ Năng đại sư kiến tánh, [đã diễn giải] tánh như thế nào? Quý vị hãy xem Ngài 

miêu tả:  “Nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh” , thanh tịnh là Tánh Đức, thanh tịnh là tánh 

khởi, tánh vốn là như vậy, chưa từng bị nhiễm. Nay bổn tánh thanh tịnh của chúng ta có 

bị  nhiễm  hay  không?  Chẳng  có!  Tại  thánh  hay  tại  Phật,  chẳng  thêm  tí  nào,  nơi  phàm 

chẳng giảm, nó cũng chẳng giảm tí nào, đúng là bất tăng, bất giảm, bất cấu, bất tịnh. Nó 

chẳng phải là nhị biên, mà cũng chẳng phải là Trung Đạo. Trung Đạo và nhị biên đối lập, 

cho  nên:  “Nhị  biên  bất lập, Trung  Đạo  bất tồn”  (Hai bên  chẳng lập, Trung  Đạo  chẳng 

còn), chẳng thể nghĩ bàn! Quý vị chẳng thể nghĩ, hễ nghĩ bèn trật! Quý vị chẳng thể nói, 

hễ  nói  cũng  sai,  không  thể  nói  được!  Vì  thế,  các  vị  đại  đức  trong  Tông  Môn  có  tỷ 

dụ:  “Như nhân ẩm thủy, lãnh noãn tự tri”  (như người uống nước, ấm lạnh tự biết), chính 

quý vị biết rõ ràng, rành rẽ, nhưng chẳng thể nói được! Chỉ có người đạt đến cảnh giới 

ấy, đôi bên hiểu ý nhau bèn cười, đều hiểu rõ. Kẻ chưa đạt đến cảnh giới ấy thì không 

được. Do vậy, tánh khởi và duyên khởi khác nhau, tánh khởi chánh pháp, Đại Thừa là 

tánh khởi, Tiểu Thừa là duyên khởi. Trong Đại Thừa có duyên khởi hay chăng? Có! Nếu 

phân chia Đại Thừa theo đẳng cấp, Thượng Thượng Thừa là tánh khởi, còn Đại Thừa, 

Trung Thừa, Tiểu Thừa như thường nói đều là duyên khởi. Thiền Tông rất rõ rệt, Huệ 

Năng đại sư tiếp dẫn bậc thượng thượng căn, đó là tánh khởi; Thần Tú đại sư tiếp dẫn 

Đại Thừa, đó là duyên khởi, vì Ngài còn có thấy:  “Thân thị Bồ Đề thụ, tâm như minh 

 kính  đài”  (thân  là  cội  Bồ  Đề,  tâm  như  đài  gương  sáng),  đấy  là  duyên  khởi.  Chúng  ta 

phải lắng lòng thấu hiểu! 

 “Sở dĩ giả hà? Phi thiểu nhân duyên, thành Đẳng Chánh Giác, xuất hưng ư thế”  (Vì 

sao vậy? Chẳng phải do đôi chút nhân duyên  mà [Phật] thành Đẳng Chánh Giác, xuất 

hiện trong cõi đời), đó là gì? Đó là duyên khởi. Chư Phật Như Lai ứng hóa trong thế gian 

là duyên khởi, chẳng phải là tánh khởi. Duyên khởi là gì? Cảm ứng. Do nhân gì? Chúng 

sanh có cảm, Phật bèn có ứng. Chúng tôi dùng thí nghiệm với nước của tiến sĩ Giang 

Bổn Thắng [để trình bày], quý vị sẽ hiểu rõ. Ông ta làm thí nghiệm với nước, có rất nhiều 

ảnh chụp, chúng tôi có treo [những bức ảnh ấy] trên hành lang ở nơi đây, quý vị có thể 

đến xem. Chúng ta khởi tâm động niệm là cảm, là duyên. Nước là khoáng vật, tức vật 

chất, vật chất thì sao? Nó thấy nghe hay biết, thấy nghe hay biết vĩnh viễn chẳng diệt. 

Tập 10  205 



Câu nói kiến tánh  thứ  hai của  Huệ  Năng  đại  sư là:  “Nào ngờ  tự tánh  vốn  chẳng  sanh 

 diệt” . Cái vốn chẳng sanh diệt chính là thấy nghe hay biết, cho nên thấy nghe hay biết là 

tự tánh; nhưng sau khi mê thì sao? Sau khi mê sẽ không gọi là thấy nghe hay biết, mà gọi 

là gì? Gọi là Thọ, Tưởng, Hành, Thức, biến thành A Lại Da Thức. A Lại Da Thức là Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức. Quý vị thấy năm thức đầu là Thọ; thức thứ sáu là Tưởng; thức thứ 

bảy là Hành, Hành là niệm niệm chẳng trụ, thức thứ tám là Thức, [thấy nghe hay biết] 

biến  thành  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức.  Chúng  ta  gọi  [Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức]  là  tinh 

thần, hay tâm lý, hoặc tâm pháp. Do vậy, tâm pháp và vật chất vĩnh viễn chẳng tách rời. 

Chỉ cần là vật chất, trong ấy nhất định có thấy nghe hay biết. Trong lục đạo, chắc chắn có 

Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Do vậy, chúng ta khởi lên ý niệm: “Ta ưa thích ngươi”, quý vị 

thấy nước bèn tiếp nhận, nó cũng ưa thích chúng ta, hiện ra cấu trúc kết tinh hết sức đẹp 

đẽ. Chúng ta ưa thích nó, nó ưa thích chúng ta. Ta chán ghét nó, nó hiện tướng rất xấu xí, 

thô kệch, có nghĩa là “tôi cũng chán ghét quý vị”. Khoáng  vật thông hiểu tình cảm của 

con người! Tôi bảo tiến sĩ Giang Bổn: Nước có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Tất cả vật chất 

đều có Thọ, Tưởng, Hành, Thức, ông hãy gắng thí nghiệm. Nó không chỉ hiện tướng Sắc. 

Đức Phật dạy nó có bốn loại: Sắc, Thanh, Hương, Vị, nó có bốn loại [tướng ấy]. Nay ông 

làm thí nghiệm, mới nhìn thấy một trong bốn loại, mới thấy Sắc. Quý vị còn chưa nghe 

âm thanh, chưa ngửi hương, chưa nếm vị; nó có Sắc, Thanh, Hương, Vị. Vì thế, khoa học 

vẫn  còn  kém  Phật  pháp  một  khoảng  cách!  Khi  nào  phương  pháp  khoa  học  có  thể trắc 

nghiệm Sắc, Thanh, Hương, Vị thì mới là viên mãn. Đức Phật nói tới Thật Tướng của 

các pháp, chẳng phải là giả, mà là chân tướng. Thật Tướng là chân tướng của hết thảy 

các pháp. Nay chúng ta nói hiện tượng vật chất nhỏ nhất là hạt cơ bản, tức khoa-khắc 

(quark, hạt vi lượng), chẳng thể thấy bằng mắt thường. Quý vị chớ nên coi thường vật 

chất bé bỏng như vậy, tất cả hết thảy hiện tượng vật chất đều do vật chất nhỏ nhoi này 

hợp thành. Mỗi vật chất nhỏ nhất, vật chất cơ bản, thảy đều có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. 

Hễ  giác  ngộ,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  biến  thành  thấy,  nghe,  hay,  biết.  Khi  mê,  thấy 

nghe  hay  biết  biến  thành  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức.  Nó  bất  sanh,  bất  diệt,  đó  là  chân 

tướng sự thật. 

Vì thế, đức Phật xuất hiện trên thế gian là cảm ứng. Chúng sanh chẳng có cảm, Phật 

sẽ không thể xuất hiện; chúng sanh có cảm, Phật bèn xuất hiện. Chúng ta muốn thấy A 

Di Đà Phật, A Di Đà Phật thật sự bị quý vị trông thấy. Quý vị có cảm, tôi chẳng có cảm, 

vì sao cũng thấy A Di Đà Phật? Thật ra là có cảm, nhưng chính quý vị không biết. Cảm 

có hiển cảm (cảm rõ rệt) và minh cảm (cảm ngấm ngầm).  “Hiển”  (顯) là khởi tâm động 

niệm rất rõ rệt, tôi muốn cầu Phật;  “minh”  (冥) là gì? Tôi khởi tâm động niệm, nhưng 

chính mình cũng không biết, hoặc là duyên quá khứ bất tri bất giác chín muồi, nên cảm 

Phật hiện tiền, Bồ Tát hiện tiền. Ứng cũng có hai thứ là hiển ứng và minh ứng. Chúng ta 

cầu Phật thì Phật, Bồ Tát có đến hay không? Đến! Chúng ta mắt thịt nhìn không thấy, đó 

20 Tập 10 

6 



là “minh ứng” (ứng ngấm ngầm). Chẳng phải là các Ngài không đến, thật sự các Ngài ở 

bên cạnh quý vị, nhưng quý vị không thấy các Ngài, các Ngài thấy quý vị. Quý vị chẳng 

thấy các Ngài. “Minh ứng” là âm thầm chiếu cố, giúp đỡ quý vị, có thật, chẳng phải là 

không có! Có  “hiển cảm, hiển ứng, minh cảm, minh ứng” , cho nên có bốn câu cảm ứng. 

Đây là nói rõ chuyện gì? Phật pháp là duyên sanh pháp. Chớ nên chấp trước duyên sanh 

pháp! Phật pháp có cần thiết hay không? Nay tôi đang mê, vẫn chưa khai ngộ, chưa kiến 

tánh, tôi cần nó, nó giúp đỡ tôi. Sau khi kiến tánh, chẳng cần nữa, buông toàn bộ xuống. 

Sau khi kiến tánh, nếu quý vị vẫn chấp trước Phật pháp thì lại mê rồi, trật lất rồi! Chúng 

ta chẳng thấy người kiến tánh mà vẫn còn kè kè cả đống kinh sách, chẳng có! Kẻ chưa 

kiến tánh đi tới đâu đều vác theo kinh sách, người kiến tánh chẳng có. Vì sao? Tất cả hết 

thảy kinh luận thảy đều từ tự tánh lưu lộ, người ấy cần phải vác theo làm chi? Huệ Năng 

đại sư không biết chữ, suốt đời chẳng mang theo quyển sách nào. Ngài mang theo đến 

bất cứ nơi đâu là y bát, chớ hề có một quyển kinh sách nào! Quý vị đem kinh sách hỏi 

Ngài, Ngài đối đáp như nước chảy, chẳng có gì bắt bí Ngài được! Đó là gì? Xứng tánh. 

Chúng ta học Phật có mục tiêu chung cực là muốn kiến tánh, muốn kiến tánh phải buông 

xuống.  Buông  Phiền  Não  Chướng  xuống,  buông  Sở  Tri  Chướng  xuống,  sẽ  chẳng  có 

chướng ngại nào! 

Câu  tiếp  theo  là  “dĩ  thập  chủng” .  “Thập”  chẳng  phải  là  con  số  mà  là  tỷ  dụ,  tỷ  dụ 

điều  gì?  Vô  lượng,  viên  mãn.  Hoa  Nghiêm  dùng  “thập”  để  biểu  thị  pháp,  kinh  Di  Đà 

dùng “thất”  để biểu thị pháp, đều chẳng phải là con số, mà nhằm tượng trưng cho sự viên 

mãn.  “Thất”  tượng  trưng  cho  viên  mãn:  Bốn  phương, trên  và  dưới  là  “lục” , lại  còn  có 

chính giữa, thành  “thất” .  “Thất”  biểu thị pháp, viên mãn.  “Thập”  là con số tượng trưng, 

từ  một  đến  mười  là  con  số  viên  mãn,  nó  [được  sử  dụng]  nhằm  biểu  thị  pháp,  cho 

nên  “thập”  tượng trưng sự viên mãn. Cũng giống như vậy, câu kế tiếp là:  “Vô lượng vô 

 số” , vô biên, vô tận, dùng theo ý nghĩa này.  “Bách thiên A-tăng-kỳ” (trăm ngàn A-tăng-

kỳ), A-tăng-kỳ (Asamkhya) là một đơn vị số lượng lớn của Cổ Ấn Độ, nó là một trong 

mười con số lớn.  “Nhân duyên, thành Đẳng Chánh Giác xuất hưng ư thế” , chúng ta có 

thể tin tưởng lời này hay chăng? Có thể tin tưởng! Chắc chắn chẳng phải là một mình 

chúng ta, chúng ta ở nơi đây tưởng Phật, Phật bèn xuất hiện trong cõi đời, chẳng phải là 

như vậy! Bao nhiêu chúng sanh có duyên với Phật, do cộng nghiệp sở cảm, Phật bèn xuất 

hiện trong thế gian, chẳng đơn giản! Nếu chúng ta suy nghĩ lại, nay chúng ta là cái thân 

nghiệp báo, mang theo nghiệp đến thế gian này, tìm được cha mẹ, chúng ta sanh trong 

nhân  gian,  có  bao  nhiêu  nhân  duyên?  Thưa  quý  vị,  cũng  giống  như  vậy,  cũng  là 

do  “mười  thứ  vô  lượng,  vô  số,  trăm  ngàn  A-tăng-kỳ  nhân  duyên”  mà  chúng  ta  đến  thế 

gian này. Trong các duyên ấy có nhiễm, có tịnh, có thiện, có ác. Phật, Bồ Tát xuất hiện, 

duyên ấy là thanh tịnh, là thiện. Chúng ta đến thế gian này, xả thân, nhận thân, luân hồi 

trong lục đạo, duyên ấy là nhiễm duyên, bất thiện duyên. Vì thế, bất luận một pháp nào 

cũng đều do vô lượng nhân duyên thành tựu. Phàm là nhân duyên thành tựu, phải biết nó 

Tập 10  207 



chẳng  có  tự  tánh,  chẳng  có tự  thể.  Trung  Quán  Luận nói:  “Nhân duyên  sở sanh pháp, 

 ngã thuyết tức thị không”  (pháp sanh bởi nhân duyên, ta nói nó là không), đức Phật nói 

như vậy. Vì thế,  “đương thể tức thị không, liễu bất khả đắc”  (bản thể của nó chính là 

không, trọn chẳng thể được), quý vị có thể thưởng thức nó, chứ chẳng thể khống chế, 

chẳng thể chiếm hữu. Đấy là đúng! Quý vị hoàn toàn làm đúng. Nếu quý vị muốn khống 

chế, toan chiếm hữu, sai rồi! Quý vị tạo nghiệp! Bất luận quý vị tạo tác ra sao, đều chẳng 

thể khống chế được, mà cũng chẳng chiếm hữu được! Đấy là nói thật với quý vị. Khi quý 

vị có ý niệm ấy, trong tâm bị ô nhiễm, chẳng thanh tịnh, tâm thanh tịnh mất đi, tâm bình 

đẳng bị mất, đấy là [những tâm được nhắc đến trong] đề mục kinh Vô Lượng Thọ, tâm 

giác ngộ bị mất đi.  “Thanh tịnh, bình đẳng, giác”  là Tánh Đức mà quý vị sẵn có, quý vị 

vốn là như vậy. Một niệm sai lầm, cả ba thứ ấy đều bị mất, chẳng còn thanh tịnh, biến 

thành nhiễm ô; chẳng còn bình đẳng, biến thành kiêu căng, ngạo mạn; chẳng còn giác, 

biến thành ngu si, hồ đồ, biến chất rồi! Do vậy, người thật sự tu hành phải biết: Trong hết 

thảy thời, hết thảy chỗ, gìn giữ “thanh tịnh, bình đẳng, giác” của chính mình, thật sự tu 

hành.  Thật  sự  tu  hành  thì  quý  vị  phải  nghĩ  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nêu  gương  cho 

chúng ta, thật sự buông xuống. Trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, tâm địa Phật thanh tịnh, 

cái gì cũng đều chẳng có, nhưng điều gì Ngài cũng đều biết, đều trọn đủ, chẳng có mảy 

may  khiếm  khuyết  nào,  vì  sao?  Tánh  Đức  là  viên  mãn,  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  thật  đấy, 

chẳng giả đâu! 

Tiếp đó là nói:  “Nãi chí quảng thuyết như thị đẳng vô lượng nhân duyên. Duy vi nhất 

 đại sự nhân duyên, đại sự nhân duyên giả hà? Duy dục chúng sanh khai thị Phật tri kiến 

 cố”  (Cho đến rộng nói vô lượng nhân duyên như thế, chỉ là một đại sự nhân duyên. Đại 

sự  nhân  duyên  gì  vậy?  Chỉ  vì  muốn  khai  thị  tri  kiến  của  Phật  cho  chúng 

sanh).  “Duy”  là  “duy  độc”  (唯獨:  chỉ  có  một),  hy  vọng  khai  thị  tri  kiến  của  Phật  cho 

chúng sanh. Phật tri Phật kiến là trí huệ Bát Nhã vốn sẵn có trong tự tánh. Tiếp theo là 

nói:  “Phù Hoa Nghiêm Kinh nãi Thế Tôn tối sơ sở sáng ngôn”  (kinh Hoa Nghiêm là do 

đức Thế Tôn đã nói ra đầu tiên), Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện trên thế gian này, khi 

thành Phật, bộ kinh đầu tiên được Ngài giảng là kinh Hoa Nghiêm, đó là kinh được giảng 

trước hết, Tiểu Thừa chẳng thừa nhận, vì sao? Đức Phật giảng trong Định, chúng ta là 

những kẻ bình phàm, thấy Thích Ca Mâu Ni Phật ngồi yên dưới cội Bồ Đề trong mười 

bốn ngày. Ngài tịnh tọa dưới cội Bồ Đề hai tuần mới xuất Định, làm sao chúng ta biết 

được? Ở trong Định, Ngài vì hàng Pháp Thân Bồ Tát giảng kinh Hoa Nghiêm, đó chính 

là gì? Ngài đã khai ngộ, minh tâm kiến tánh, tánh là như thế nào? Đại Phương Quảng 

Phật Hoa Nghiêm Kinh chính là báo cáo chi tiết tường tận với mọi người. Huệ Năng đại 

sư khai ngộ đã trình lên Ngũ Tổ Nhẫn hòa thượng hai mươi chữ. Huệ Năng đại sư khai 

ngộ chẳng khác gì Thích Ca Mâu Ni Phật khai ngộ, hoàn toàn bình đẳng. Sau đấy, chúng 

ta mới biết, hai mươi chữ của Huệ Năng triển khai thành Đại Phương Quảng Phật Hoa 

20 Tập 10 

8 



Nghiêm Kinh. Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh cô đọng thành hai mươi chữ 

ấy, tuyệt diệu! Một đằng là nói chi tiết, một đằng là chỉ nêu cương lãnh. Do vậy, Huệ 

Năng đại sư có thể giảng kinh Hoa Nghiêm hay không? Không ai khải thỉnh, không ai 

tìm Ngài. Nếu thật sự muốn khải thỉnh, xin Ngài giảng kinh Hoa Nghiêm, Ngài sẽ giảng 

giống hệt Thích Ca Mâu Ni Phật, thật đấy, chẳng giả! Đây cũng là chỉ dạy cho chúng ta 

biết phải học Phật như thế nào, chẳng cần dùi mài nơi kinh giáo. Dùi mài kinh giáo khổ 

chẳng thể nói nổi. Vì sao? Trí huệ chẳng khai. Học được gì? Học bề ngoài, học văn tự bề 

ngoài, nói theo danh từ hiện thời là  “Phật học” , chẳng phải là  “học Phật” . Học Phật thì 

phải khai ngộ giống như Phật, trọn chẳng phải là trong lòng ghi nhớ những thứ của Phật, 

trong tâm ghi nhớ những thứ của Phật sẽ biến thành gì? Biến thành Sở Tri Chướng, vẫn 

là  chướng  ngại  quý  vị  minh  tâm  kiến  tánh;  nhưng  như  thế  nào?  Nói  chung,  chẳng  hề 

chướng ngại quý vị vãng sanh, chỉ chướng ngại quý vị kiến tánh. Quý vị chẳng thấy được 

tánh, sẽ chướng ngại quý vị chứng quả. Chắc chắn tạo thành chướng ngại! Nhưng nếu 

quý vị sốt sắng niệm Phật cầu vãng sanh, vẫn phải vứt bỏ những thứ ấy, quý vị dùng cái 

tâm thanh tịnh sanh vô lượng thọ, sanh vào cõi Cực Lạc. Tâm không thanh tịnh sẽ chẳng 

đến được thế giới Cực Lạc, phải hiểu điều này. Do vậy, kinh Hoa Nghiêm được nói đầu 

tiên. 

 “Pháp Hoa kinh nãi mạt hậu chi thùy giáo”  (kinh Pháp Hoa là lời dạy lúc sau cùng), 

nói một kinh lúc ban đầu, nói một kinh cuối cùng.  “Tự thỉ chí chung, duy vị thử đại sự 

 nhân duyên, dục linh chúng sanh khai thị ngộ nhập Phật chi tri kiến”  (từ đầu đến cuối, 

chỉ vì một đại sự nhân duyên này: Muốn làm cho chúng sanh khai thị ngộ nhập tri kiến 

của  Phật).  Có  nghĩa  là  gì?  Tiếp  đó,  cụ  viết:  “Diệc  tức  dục  nhất  thiết  chúng  sanh  khai 

 minh bổn tâm, đồng Phật tri kiến, đẳng thành Chánh Giác dã”  (cũng là muốn cho hết 

thảy chúng sanh khai minh bổn tâm, có cùng tri kiến như Phật, cùng thành Chánh Giác), 

đây là lời giải thích. Tri kiến của Phật là gì? Tri kiến của Phật là bổn tâm của quý vị. Bổn 

tâm của quý vị giống như Huệ Năng đại sư đã nói:  “Nào ngờ tự tánh” , đó chính là bổn 

tâm.  “Vốn  tự  thanh  tịnh,  vốn  tự  trọn  đủ” ,  trọn  đủ  gì?  Chẳng  thiếu  thứ  gì,  viên  mãn! 

Trong kinh Hoa Nghiêm, đức Phật đã nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức 

 tướng của Như Lai” , dùng câu này có thể giải thích câu  “nào ngờ tự tánh, vốn tự trọn 

 đủ”  của Huệ Năng đại sư, trọn đủ gì? Trọn đủ trí huệ và đức tướng của Như Lai. Trí huệ 

và đức tướng là gì? Dùng ngay bản kinh này để nói sẽ là  “Đại Thừa vô lượng thọ trang 

 nghiêm” , Đại Thừa là trí huệ, vô lượng thọ là đức, trang nghiêm là tướng. Quý vị thấy 

hết thảy đều trọn đủ, vốn tự trọn đủ, chẳng khiếm khuyết. Vì thế, Phật pháp chẳng có gì 

khác, buông xuống là được! 

Tập 10  209 



Thuở ấy tôi học Phật, người xuất gia tôi được gặp đầu tiên là Chương Gia đại sư do 

một người bạn giới thiệu. Thời Mãn Thanh, người bạn ấy là một vị thân vương52[7], tức Mẫn  thân  vương.  Thanh  triều  sụp  đổ,  ông  ta  trở  thành  thường  dân,  chúng  tôi  mới  có 

duyên quen biết. Ông ta là đệ tử của Chương Gia Lạt Ma, tôi vừa mới tiếp xúc Phật pháp, 

xem kinh nơi đó. Ông ta trông thấy, bảo: “Ông xem kinh có liễu giải hay không?” Tôi 

nói: “Không được! Tham cứu ý nghĩa không ra”. Ông ta hỏi: “Có muốn tìm một vị thầy 

chỉ điểm hay không?” Tôi hỏi: “Ai?” Ông ta đáp: “Chương Gia đại sư”. Tôi nói vâng! 

Tôi cũng chẳng biết Chương Gia đại sư là ai, do ông ta có lòng tốt, tôi nói vâng, có người 

chỉ điểm thật tốt quá. Ông ta bèn dẫn tôi đến gặp Ngài. Tôi gặp mặt đại sư, câu đầu tiên 

là hướng về Ngài thỉnh giáo, tôi nói: “Thầy Phương đã giới thiệu kinh Phật cho con, con 

biết cái hay của Phật pháp, nhưng có phương pháp nào để con khế nhập rất nhanh hay 

chăng?” Tôi nêu câu hỏi như thế. Ngài nhìn tôi, tôi cũng nhìn Ngài, chúng tôi nhìn nhau 

tới nửa giờ, Ngài buông một chữ: “Có!” Tôi đợi cả nửa tiếng đồng hồ mới được một chữ 

“có”, tinh thần phấn chấn trở lại. Ngài lại chẳng nói gì, lại đợi khoảng sáu bảy phút, Ngài 

bảo  tôi  sáu  chữ: “Thấy  thấu  suốt,  hãy  buông  xuống” .  Phương  pháp  này  của  lão  nhân 

khiến tôi cảm thấy rất kinh ngạc! Đơn giản như thế, vì sao? Tôi hỏi quý vị, quý vị hãy 

nên trả lời, cớ sao phải đợi nửa giờ rồi mới trả lời? Ước chừng mười mấy, hai mươi năm 

sau, tôi mới hoát nhiên đại ngộ: Thuở ấy, tôi tuổi trẻ, nhất định là tánh tình bộp chộp, hời 

hợt, cho nên thầy nhìn tôi, để tôi buông toàn bộ vọng niệm xuống, tập trung tinh thần, 

dùng  tâm  thanh  tịnh  nghe  Ngài  răn  dạy;  nhưng  Ngài  nói  “có”,  tinh  thần  của  tôi  phấn 

chấn, chẳng phải là lại bộp chộp, phập phều ư? Vì thế, lại phải nén xuống, khiến cho tôi 

nghĩ đến ý vị giáo học của cổ nhân, đến lúc đó, tôi mới mấp mé nếm được đôi chút, ngôn 

ngữ hết sức đơn giản. Ngài dạy chẳng sai, từ khi chúng tôi bắt đầu học kinh giáo cho tới 

hiện thời, năm mươi chín năm, giảng kinh cũng đã giảng được năm mươi hai năm mới 

hiểu rõ. Sở dĩ, người hiện tại học những thứ này nọ chẳng tốt đẹp, đó là lẽ đương nhiên, 

vì sao? Hời hợt, bộp chộp, kém xa tôi, làm sao có thể học được gì? Thuở ấy, tôi nghĩ 

mình  cũng  khá  lắm,  nhưng  trước  mặt  Chương  Gia  đại  sư  vẫn  chưa  được,  chưa  đủ  tư 

cách, vẫn phải ngồi với Ngài nửa tiếng, lão nhân gia mới mở kim khẩu. Hiện thời tìm đâu 

ra loại học trò này? Nếu học trò nêu câu hỏi với tôi, mà tôi cả nửa giờ chẳng trả lời, hắn 

bèn quay ngoắt mình bỏ đi, điều gì cũng không nghe nữa! Tôi vẫn còn là khá lắm, còn có 



 52[7]  Chữ Th}n Vương thường được dùng để gọi c|c ho{ng tử, hay anh em ruột của hoàng đế. Quy chế n{y bắt đầu từ thời Ngụy  - Tấn, về sau, tước vương được chia l{m hai loại l{ 

 Th}n Vương v{ Quận Vương. Thoạt đầu, Quận Vương chuyên d{nh để phong cho con trai 

 của Ho{ng Th|i Tử, về sau, c|c trọng thần cũng được phong tước Quận Vương. Quy định về 

 danh xưng cũng nghiêm ngặt hơn: Th}n Vương chỉ có một chữ, Quận Vương dùng hai chữ. 

 Chẳng hạn, Đường Duệ Tông trước khi lên ngôi l{ Tương Vương, đại thần Qu|ch Tử Nghi l{ 

 Phần Dương Vương. Đến đời Thanh, c|c th}n vương còn được gọi kết hợp giữa tiếng Hán và 

 tiếng M~n Ch}u th{nh Hòa Thạc Th}n Vương (Hošo i cin wang). 

21 Tập 10 

0 



thể thật sự chờ đợi. Vì thế, cổ nhân dạy học, truyền đạo chẳng giống người hiện thời, họ 

thật sự có những thứ [để trao truyền]. 

Do  vậy, nói toạc chuyện  này  ra, với mong  muốn  hết thảy  chúng sanh sẽ khai minh 

bổn tâm. Khai minh bổn tâm là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh; có cùng tri kiến với 

Phật, sở chứng hoàn toàn giống như mười phương chư Phật Như Lai. Đó gọi là  “thành 

 Đẳng Chánh Giác” :  “Đẳng”  (等) là bình đẳng, thành Chánh Giác, Chánh Giác ở đây là 

Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác.  “Bổn kinh hưng khởi nhân duyên diệc phục như 

 thị”  (nhân  duyên  hưng  khởi  kinh  này  cũng  giống  như  thế),  chẳng  khác  gì  kinh  Hoa 

Nghiêm và kinh Pháp Hoa, trực tiếp giúp chúng sanh khai minh bổn tâm, có cùng tri kiến 

với Phật, chứng đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Đây là xếp kinh Vô Lượng 

Thọ Kinh bình đẳng với kinh Hoa Nghiêm và Pháp Hoa. Không chỉ là bình đẳng, mà còn 

vượt trội, đến phần sau sẽ trình bày. Hoa Nghiêm và Pháp Hoa dẫn đường cho chúng ta 

nhập Vô Lượng Thọ, điều này có chứng cứ. Kinh Hoa Nghiêm đến cuối cùng, rành rành 

là mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc. Do vậy, Vô Lượng Thọ 

là chỗ quy túc, chỗ tổng kết của Hoa Nghiêm và Pháp Hoa. Quý vị biết pháp môn này 

chẳng thể nghĩ bàn, không thể suy tưởng, điều này mới khiến cho chúng ta thật sự nhận 

biết vị trí của bộ kinh này trong Phật pháp, chẳng kinh nào có thể sánh bằng! Thật sự 

hiểu rõ ràng, minh bạch, mới biết có được kinh này chẳng dễ dàng! Đã có được là may 

mắn lắm thay! 

Tiếp đó, lấy Xưng Tán Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ Kinh để làm thí dụ. Đây là bản kinh 

A Di Đà do Huyền Trang đại sư phiên dịch, bản được tụng niệm phổ biến hiện thời là do 

Cưu Ma La Thập đại sư phiên dịch vào thời Diêu Tần. Huyền Trang đại sư thuộc đời 

Đường, [Xưng Tán Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ Kinh] là bản dịch [kinh Di Đà] đời Đường. 

Trong kinh A Di Đà do Huyền Trang đại sư phiên dịch, có một câu như thế này:  “Ngã 

 quán như thị lợi ích an lạc đại sự nhân duyên, thuyết thành đế ngữ”  (Ta thấy đại sự nhân 

duyên an lạc như thế, nói lời đúng thật này). Trong bản dịch của La Thập đại sư chẳng có 

câu này, nhưng trong bản của ngài Huyền Trang đại sư thì có. Huyền Trang đại sư là trực 

dịch, tức là chiếu theo [nguyên văn] kinh văn bằng tiếng Phạn để dịch thẳng ra, La Thập 

đại sư dịch ý, chẳng chiếu theo nguyên bản kinh văn, Ngài đem ý nghĩa trong bản gốc, 

hoàn  toàn  dùng  cách  hành  văn  quen  thuộc  của  người  Hán  để  phiên  dịch, nên  chúng  ta 

đọc [những bản kinh do Ngài dịch] thấy giống như đọc cổ thư Trung Quốc, hết sức dễ 

tiếp nhận.  “Khả kiến Tịnh Độ pháp môn chi hưng khởi, chánh đồng ư Hoa Nghiêm, Pháp 

 Hoa, đồng vi nhất đại sự nhân duyên dã. Hà dĩ cố?”  (đủ thấy pháp môn Tịnh Độ được 

hưng khởi, giống hệt như Hoa Nghiêm và Pháp Hoa, cùng vì một đại sự nhân duyên. Vì 

sao  vậy?).  Lại  thêm  một  câu  hỏi  “vì  sao?”.  Vì  sao  mà  đã  hết  thời  gian  rồi?  Tôi  quên 

khuấy thời gian đã hết rồi. Ngày hôm nay chúng ta học tập tới đây, ngày mai sẽ học tiếp. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Tập 10  211 







 



 

21 Tập 10 

2 



Tập 11 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang thứ mười, hàng thứ năm, chúng ta xem từ câu thứ hai:  “Xưng Tán 

 Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ Kinh” , bắt đầu xem từ chỗ này. Chúng ta hãy đọc kinh văn. 

 “Xưng  Tán  Tịnh  Độ  Phật  Nhiếp  Thọ  Kinh  (tức  A  Di  Đà kinh Đường  dịch  bổn) 

 vân”  (Xưng Tán Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ Kinh (tức kinh A Di Đà, bản dịch đời Đường) 

đã nói). Trong kinh văn có một câu như thế này:  “Ngã quán như thị lợi ích an lạc đại sự 

 nhân  duyên,  thuyết  thành  đế  ngữ”  (ta  thấy  đại  sự  an  lạc  lợi  ích  như  thế,  nói  lời  đúng 

thật). Trong câu nói này,  “ta”  là Thích Ca Mâu Ni Phật [tự xưng]. Chúng ta biết bộ kinh 

Phật Thuyết A Di Đà Kinh giống như thường lệ, trong một đời, đức Thế Tôn chỉ giảng 

một lần, chẳng giảng lần thứ hai. Hiện thời, trong Đại Tạng Kinh, kinh này có hai bản 

dịch, một là do Cưu Ma La Thập đại sư phiên dịch, dịch theo ý, [tức là] chẳng phải là 

trực dịch (dịch theo sát nguyên văn từng chữ trong nguyên bản), mà hoàn toàn dịch theo 

đại ý của kinh; [bản dịch của] Huyền Trang đại sư là trực dịch, tức là căn cứ theo văn tự 

của kinh điển bằng tiếng Phạn để phiên dịch. Nói như vậy, Huyền Trang đại sư dịch khá 

sát, trung thành với nguyên văn, La Thập đại sư dịch theo ý nghĩa, không chiếu theo văn 

tự. Trong cái nhìn của người Trung Quốc, bản dịch của Cưu Ma La Thập đại sư giống 

như văn chương do người Trung Quốc viết, rất hợp với khẩu vị của chúng ta, cho nên 

được lưu truyền rất rộng; bản của Huyền Trang đại sư tuy là trực dịch, giữ nguyên diện 

mạo của nguyên văn, nhưng chúng ta không ưa thích lắm, nên bản này chẳng được lưu 

thông, chỉ được lưu giữ trong Đại Tạng Kinh. 

Đức Phật nói lời ấy, Ngài thấy  “đại sự lợi ích an lạc như thế” , tức là thế giới Cực 

Lạc  của  A  Di  Đà  Phật  phổ  độ  chúng  sanh  trọn  khắp  pháp  giới  hư  không  giới,  chẳng 

giống các cõi Phật thông thường, cõi của A Di Đà Phật dạy người ta thành Phật trong 

một đời; vì thế, [kinh Di Đà và kinh Vô Lượng Thọ] chẳng khác gì Hoa Nghiêm và Pháp 

Hoa. Hoa Nghiêm và Pháp Hoa là Nhất Thừa giáo. Cái gọi là Nhất Thừa giáo đã được 

giảng rất rõ ràng trong phần trước, giáo pháp ấy giảng về lý luận và phương pháp thành 

Phật trong một đời. Phật Thuyết A Di Đà Kinh cũng dạy người ta thành Phật trong một 

đời, đấy là ưu điểm, ở đây bảo là:  “Lợi ích an lạc như thế” . Ưu điểm là phù hợp khắp ba 

Tập 11  213 



căn, gồm thâu lợi căn lẫn hạ căn, kẻ hạ hạ căn cũng có thể thành Phật trong  một đời, 

chẳng thể nghĩ bàn! Do vậy, kinh này [được nói ra] vì cùng một đại sự nhân duyên như 

Hoa Nghiêm và Pháp Hoa. 

Mục tiêu tu học của hết thảy các kinh Đại Thừa là Bồ Tát, mục tiêu tu học của kinh 

Tiểu Thừa là A La Hán. Điều này giống như trong nhà trường trên thế gian hiện thời họ 

mở trường Trung Học, khi [học sinh] tốt nghiệp sẽ là tốt nghiệp Trung Học; còn khi tốt 

nghiệp Đại Học thì là sinh viên Đại Học, có thể đạt được học vị Học Sĩ (Cử Nhân), khác 

hẳn!  Mỗi  trường học  khác nhau.  Nhà  trường  của  A  Di  Đà  Phật  rất lạ lùng! Chúng  tôi 

thường nghĩ đây là một ngôi trường “trọn gói”53[1], quý vị vào trường ấy học, chỉ có lên lớp,  không bị  ở lại lớp,  mà  cũng không bị  đuổi xuống lớp dưới,  tuy  thời gian dài hay 

ngắn khác nhau, nhưng chắc chắn thành Phật trong một đời, Ngài bảo đảm cho quý vị. 

Hoa Nghiêm và Pháp Hoa giống như nghiên cứu sở (graduate school), còn trường của A 

Di Đà Phật là từ Tiểu Học cho đến nghiên cứu sở, là một loại trường học như vậy đó! 

Điều này giống như Liên Trì đại sư đã viết trong Di Đà Sớ Sao:  “Kim đản nhất tâm trì 

 danh, tức đắc Bất Thoái”  (Nay chỉ nhất tâm trì danh, liền đắc Bất Thoái). Bất Thoái là 

Vãng Sanh Kinh của Tịnh Tông. Từ ngữ Vãng Sanh Kinh nhằm chỉ Tịnh Độ “ngũ kinh 

 nhất luận” trong hiện tại, những kinh luận này đều nhằm dạy con người vãng sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, đều nói  “viên chứng ba món Bất Thoái” , đây là pháp khó tin. 

Đối với ba thứ Bất Thoái, Tiểu Thừa chứng đắc Vị Bất Thoái, Đại Thừa Bồ Tát chứng 

đắc Hạnh Bất Thoái, đạt đến Pháp Thân Bồ Tát mới chứng đắc Niệm Bất Thoái. Từ bậc 

Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên mới chứng đắc Niệm Bất Thoái, hoặc ba thứ Bất Thoái, 

nhưng chưa đạt đến viên mãn, chưa thể bảo là “viên”. Chứng đắc viên mãn ba món Bất 

Thoái là ai? Từ Thất Địa trở lên, quý vị thấy địa vị rất cao, A Duy Việt Trí Bồ Tát đấy 

nhé! 

Trong bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật, có một nguyện là: “Hễ ai sanh sang 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, thảy đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, viên chứng ba món 

Bất Thoái”. Ngài hoàn toàn chẳng nói “ngoại trừ cõi Phàm Thánh Đồng Cư”, chẳng nói! 

Ngài chẳng nói câu ấy thì nói cách khác, hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm Thánh 

Đồng Cư cũng thành A Duy Việt Trí Bồ Tát. Làm sao có thể nói cho xuôi? Chúng tôi 

học  đã  nhiều  năm  như  thế,  rốt  cuộc  hiểu  rõ  ràng,  minh  bạch:  Người  ấy  do  được  bổn 

nguyện gồm bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật gia trì, nên trí huệ và oai thần bằng 

Thất Địa Bồ Tát, chẳng khác Thất Địa Bồ Tát; chẳng phải do năng lực của chính người 

ấy, mà do A Di Đà Phật gia hộ, được bốn mươi tám nguyện gia hộ. Nếu nói đến chuyện 

chứng đắc thì trong Tây Phương Cực Lạc thế giới, khi nào quý vị sẽ chứng đắc? Trong 



 53[1]“  Trọn gói”: Tạm dịch chữ “nhất điều long”, một ngôi trường gọi l{ “nhất điều long” khi nó có to{n bộ c|c cấp lớp, chẳng sót một lớp n{o. 

21 Tập 11 

4 



kinh thường nói:  “Hoa khai kiến Phật ngộ Vô Sanh” , đó là quý vị thật sự chứng đắc. Khi 

quý vị chưa ngộ Vô Sanh, cũng có nghĩa là đang thuộc vào ba bậc chín phẩm trong bốn 

cõi  trong  Tây Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  quý  vị  vẫn  chưa  có  năng  lực  nâng  cao  [cảnh 

giới] lên, thật sự đạt tới cõi Thật Báo. Khi quý vị tự mình thật sự chứng đắc cõi Thật 

Báo, sẽ không cần A Di Đà Phật gia trì; nhưng khi chưa chứng đắc cõi Thật Báo, hoàn 

toàn phải nhờ A Di Đà Phật gia trì. Trí huệ, thần thông, năng lực, và hưởng thụ giống 

như trong cõi Thật Báo, hễ sanh về thế giới Cực Lạc sẽ đạt được. Giống như đầu thai 

luân hồi trong lục đạo, quý vị đầu thai vào nhà đế vương, vừa sanh ra liền được hưởng 

thụ sự phú quý của bậc đế vương. Do vậy, chúng ta sanh về thế giới Cực Lạc, liền hưởng 

thụ thần thông và đức tướng của A Di Đà Phật, liền được hưởng thụ ngay! Nếu hiểu rõ 

và nhận biết điều này, chúng ta sẽ chẳng hoài nghi sự trang nghiêm thù thắng khôn sánh 

như  Vãng  Sanh  Kinh  đã  giảng,  đó  là  Phật  lực  gia  trì.  Đấy  là  nói  về  “chỉ  nhất  tâm  trì 

 danh, liền đắc Bất Thoái”.  

 “Thử nãi trực chỉ phàm phu tự tâm cứu cánh thành Phật”  (Đây là chỉ thẳng: Từ ngay 

tự tâm của phàm phu mà rốt ráo thành Phật), ở chỗ này, trước chữ  “thành Phật”  đã thêm 

chữ  “cứu cánh”  (rốt ráo), vì sao? A Duy Việt Trí Bồ Tát mới có thể thêm hai chữ  “rốt 

 ráo” .  Nếu  chẳng  có hai chữ  “rốt  ráo” ,  mà  nói  là  “thành  Phật”  thì  Sơ  Trụ  trong  Viên 

Giáo đã thành Phật. Thêm vào hai chữ  “rốt ráo”  thì khẳng định là từ Thất Địa trở lên 

mới  viên  chứng  ba  món  Bất  Thoái.  Mấu  chốt  là  hai  chữ  tiếp  theo:  “Nhược  năng  đế 

 tín” (nếu có thể tin chắc thật), hai chữ trọng yếu là  “đế tín” .  “Đế”  (諦) là thật, quý vị thật 

sự tin, một mảy hoài nghi cũng chẳng có thì mới gọi là  “đế tín” . Thật sự tin tưởng, quý 

vị sẽ thật sự làm; thật sự tin, thật sự muốn vãng sanh, thật sự niệm Phật. Thật sự niệm 

Phật là gì? Hết thảy duyên đều buông xuống, trong mười hai thời, trong tâm quả thật chỉ 

có A Di Đà Phật, trừ A Di Đà Phật ra, hết thảy những thứ khác đều buông xuống, kinh 

giáo do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm cũng đều buông xuống. 

Vì sao? Từ một câu A Di Đà Phật, quý vị sẽ đắc Niệm Phật tam-muội. Niệm Phật tam-

muội là nhất tâm bất loạn, từ Sự nhất tâm đạt đến Lý nhất tâm. Đã đạt Lý nhất tâm bất 

loạn, trong phần sau, chúng ta sẽ nói về Lý nhất tâm, là đã kiến tánh, kiến tánh bèn thật 

sự thành Phật. Đắc Lý nhất tâm bất loạn, vãng sanh thế giới Cực Lạc, chẳng thuộc trong 

cõi Phàm Thánh Đồng Cư, mà cũng không thuộc cõi Phương Tiện Hữu Dư. Thưa quý vị, 

niệm đến Sự nhất tâm bất loạn sẽ sanh vào cõi Phương Tiện Hữu Dư, niệm đến Lý nhất 

tâm bất loạn liền đạt đến cõi Thật Báo. Thật sự có thể niệm đến [cõi ấy] ư? Đúng là có 

thể niệm đến [cõi ấy], chúng ta hiểu đạo lý này rất rõ ràng, vì lẽ gì? Người ấy đã buông 

toàn bộ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, đạo lý ở chỗ này. Chúng ta hãy suy 

nghĩ: Chúng ta chưa buông xuống, nhưng người ấy thật sự buông xuống. Buông xuống 

sẽ kiến tánh, kiến tánh là viên mãn, trí huệ viên mãn, đức hạnh viên mãn, tướng hảo viên 

mãn, đắc đại viên mãn. Viên mãn thì còn có chướng ngại hay chăng? Không chỉ đối với 

hết thảy các kinh do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm không có 

Tập 11  215 



chướng ngại, mà đối với vô lượng vô biên kinh luận do mười phương hết thảy chư Phật 

Như Lai đã nói, quý vị chẳng bị chướng ngại chút nào. Vì sao? [Những kinh luận ấy] đều 

do  tự tánh  lưu lộ, quý vị đã  kiến tánh.  Trong sự giáo học  của  Phật pháp, không  có gì 

khác, chỉ là dạy quý vị hãy bỏ hết vọng, trở về tự tánh. Trở về tự tánh, quý vị sẽ chứng 

đắc Phật quả rốt ráo, rốt ráo thành Phật. 

 “Hà tu biến lịch tam thừa, cửu kinh đa kiếp”  (há cần phải trải khắp ba thừa, trải qua 

nhiều kiếp lâu xa), không cần phải trải qua các địa vị Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, 

tiến lên từng bước một, không cần thiết! Trải qua các địa vị trong tam thừa đúng là phải 

mất nhiều kiếp lâu xa, không chỉ là ba đại A-tăng-kỳ kiếp. Ba đại A-tăng-kỳ kiếp là nói 

theo kinh Hoa Nghiêm, từ phàm phu tu đến  bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo hoặc Sơ Địa 

trong Biệt Giáo phải mất vô lượng kiếp! Sơ Trụ trong Viên Giáo là minh tâm kiến tánh, 

kiến tánh thành Phật. Học từ kinh Hoa Nghiêm, chúng ta biết: Tập khí vô thỉ vô minh 

chưa đoạn; nhưng vô  minh đã thật sự đoạn hết. Quả thật chẳng động tâm, chẳng khởi 

niệm, nhưng tập khí khởi tâm động niệm vẫn có; vì thế, nó chẳng trở ngại sự. Muốn đoạn 

sạch tập khí này, phải mất thời gian bao lâu? Cần tới ba A-tăng-kỳ kiếp để đoạn tập khí. 

Không có thứ gì khác có thể đoạn trừ tập khí; sau một thời gian lâu dài, nó sẽ tự nhiên 

chẳng còn nữa! Đoạn tập khí trong thế giới Cực Lạc cũng nhanh, thời gian được rút ngắn 

trên một mức độ lớn. Do vậy, các vị Pháp Thân Bồ Tát trong thế giới Hoa Tạng theo Văn 

Thù, Phổ Hiền đến thế giới Cực Lạc để làm gì? Để rút ngắn thời gian đoạn tập khí, đạo lý 

là như vậy đó. 

 “Bất  việt  nhất  niệm,  đốn  chứng  Bồ  Đề”  (chẳng  ngoài  một  niệm,  mau  chóng  chứng 

Bồ Đề). Bồ Đề ở đây là Vô Thượng Bồ Đề, là nhất niệm, là danh hiệu Di Đà gồm bốn 

chữ.  “Nam-mô”  chẳng phải là danh hiệu, A Di Đà Phật mới là danh hiệu. Nam-mô có 

nghĩa là quy y, quy mạng, hay lễ kính. Do vậy, lúc Liên Trì đại sư tại thế, trong bộ Trúc 

Song Tùy Bút có một câu chuyện như thế này: Có người thỉnh giáo lão nhân gia: “Lão 

nhân gia bình  thường  niệm  Phật  như  thế  nào?”  Ngài  nói Ngài  niệm  bốn  chữ  A  Di  Đà 

Phật. “Ngài dạy người khác thì sao?” “Ta dạy người khác niệm sáu chữ Nam-mô A Di 

Đà Phật”. Vì sao khác nhau? Liên Trì đại sư nói: “Trong một đời này, ta nhất định muốn 

sanh về Tịnh Độ, cho nên kiểu cách khách sáo nào cũng chẳng cần, những lời lẽ khách 

sáo đều bỏ sạch”. Kinh dạy chúng ta chấp trì danh hiệu, danh hiệu là bốn chữ, Ngài bèn 

niệm bốn chữ. Vì sao dạy người khác niệm sáu chữ? Người khác chưa chắc đã có quyết 

tâm kiên định muốn sanh về Tịnh Độ, cho nên thêm chữ Nam-mô, tức là quy y A Di Đà 

Phật, quy mạng A Di Đà Phật, cung kính A Di Đà Phật, không nhất định trong một đời 

này người ấy đã có thể vãng sanh. Thêm vào chữ “cung kính”, đó là nói năng cung kính. 

Chính mình thật sự muốn vãng sanh, chẳng cần dùng đến lời lẽ cung kính, không cần 

thiết! Những chữ khách sáo đều không cần! A Di Đà Phật sẽ không trách quý vị, quý vị 

21 Tập 11 

6 



rất nghe lời! Thích Ca Mâu Ni Phật dạy quý vị chấp trì danh hiệu, danh hiệu là A Di Đà 

Phật, trong danh hiệu không có chữ Nam-mô. Quý vị thấy lời này rất có ý nghĩa! 

Ấn Quang đại sư cả đời dạy người khác niệm sáu chữ, vì sao? Ngài thấy chúng sanh 

đông đảo, nhưng chẳng mấy ai thật sự muốn vãng sanh, nên [dạy họ] niệm hồng danh 

sáu chữ nhằm kết pháp duyên với A Di Đà Phật. Quý vị hiểu tổ sư dạy người khác sử 

dụng tâm gì, quý vị sẽ hiểu rõ! Tín nguyện kiên định, chẳng có mảy may hoài nghi, trong 

một đời này ta quyết định phải vãng sanh, quý vị thật sự buông xuống vạn duyên. Những 

trường  hợp  như  vậy  nhiều  lắm!  Quý  vị  đọc  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  và  Vãng  Sanh 

Truyện, sẽ thấy những tấm gương như vậy hiện tiền, thật sự cầu vãng sanh, biểu diễn cho 

chúng  ta  xem.  Mấy  năm  trước,  ở  Thâm  Quyến,  ông  Hoàng  Trung  Xương  nghe  kinh, 

thường nghe chúng tôi nói như vậy, ông ta thật sự giác ngộ, đại triệt đại ngộ! Sự đại triệt 

đại ngộ của ông ta chẳng phải là minh tâm kiến tánh, mà là ngộ  “bất việt nhất niệm, đốn 

 chứng Bồ Đề”  (chẳng ngoài một niệm, mà mau chóng chứng Bồ Đề), ông ta ngộ điều 

này. Buông xuống hết thảy,  mỗi ngày niệm  một bộ kinh Vô Lượng Thọ, tiếp đó hoàn 

toàn niệm Phật hiệu, ước hẹn kỳ hạn cầu chứng đắc, ước định thời gian là ba năm, xem 

thử có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc hay không? Niệm tới hai năm mười tháng, biết 

trước lúc mất, ra đi, chẳng sanh bệnh, còn thiếu hai tháng nữa mới đủ ba năm, đến thế 

giới Cực Lạc là đi làm Phật. Chúng tôi giảng kinh tại nơi đây là Thị Chuyển và Khuyến 

Chuyển, cư sĩ Hoàng Trung Xương làm Chứng Chuyển cho chúng tôi, tam chuyển pháp 

luân đã toàn vẹn. Ông ta làm chứng cho chúng tôi. Do điều này có thể biết: Triệt ngộ là 

thật sự buông xuống. Vì sao chúng ta chưa thể buông xuống? Giác chưa đủ trình độ. Thật 

sự  giác  ngộ  sẽ  thật  sự  triệt  để  buông  xuống,  như  trong  kinh  Đại  Thừa  đã  nói:  “Pháp 

 thượng  ưng  xả,  hà  huống  phi  pháp”  (pháp  còn  nên  bỏ,  huống  là  phi 

pháp).  “Pháp”  [trong câu này] là Phật pháp. Phật pháp cũng không cần, nắm vững một 

câu A Di Đà Phật [là đủ rồi].  “Đốn chứng Bồ Đề, khởi phi đại sự”  (Mau chóng chứng 

Bồ Đề, há chẳng phải là đại sự?). Đi làm Phật! Sau thời gian hai năm mười tháng bèn đi 

làm Phật. 

 “Khả  kiến  Tịnh  Tông  chánh  thị  trực  chỉ  đốn  chứng  chi  pháp”  (đủ  thấy  Tịnh  Tông 

chính là pháp chỉ thẳng, đốn nhập), đây là một đại sự nhân duyên,  “Dĩ niệm Phật tâm, 

 nhập Phật tri kiến. Tịnh Tông chi hưng khởi, chánh do thử đại sự nhân duyên dã”  (dùng 

cái tâm niệm Phật để nhập tri kiến của Phật. Tịnh Tông hưng khởi chính vì đại sự nhân 

duyên  này).  “Hạ”  là  tiếp  theo  đó,  “tường  minh  bổn  kinh  hưng  khởi  chi  nhân 

 duyên”  (giảng  rõ nhân  duyên  hưng khởi  của  bản kinh  này).  Trong phần trên  là nói  về 

nhân duyên chư Phật Như Lai xuất hiện trên thế gian này. Căn tánh của chúng sanh khác 

nhau, nhưng tổng mục tiêu, tổng phương hướng của chư Phật là nhất trí, ngàn kinh muôn 

luận tuy khác đường nhưng về cùng một chỗ, cuối cùng là trở về Tịnh Độ. Do vậy, trong 

Phật pháp, chẳng cần biết quý vị tu hành theo tông nào, phái nào, hay pháp môn nào, có 

ba khoa mục chung bắt buộc phải tu: 

Tập 11  217 



1) Thứ nhất là giới luật. Giới luật là khoa mục chung, là cơ sở. Quý vị phải vun bồi 

cội rễ vững vàng, giống như xây nhà, bất luận quý vị xây cao đến đâu, bất luận xây theo 

kiểu nào, trước hết, phải đắp nền. Giới luật là nền móng, không có giới luật thì điều gì 

cũng chẳng thể thành tựu! 

2) Thứ hai là lý luận, đây là khoa mục chung. Đối với Pháp Tướng Duy Thức, Hoa 

Nghiêm là một bộ kinh điển trọng yếu trong Pháp Tướng Duy Thức. Pháp Tướng Duy 

Thức có sáu kinh, mười một bộ luận; trong sáu kinh có kinh Hoa Nghiêm giảng về căn 

nguyên của vũ trụ. Trong Hoàn Nguyên Quán đã giảng rất hay:  “Hiển nhất thể, khởi nhị 

 dụng”  (hiển lộ một thể, khởi lên hai tác dụng). Nhị Dụng, bất luận là y báo hay chánh 

báo, nhỏ như vi trần, lớn như hư không pháp giới, đều có ba thứ trọn khắp chẳng thể nghĩ 

bàn. Thứ nhất là “trọn khắp pháp giới”, thứ hai là “sanh ra vô tận”, thứ ba là “chứa đựng 

không và có”. Lý này chung khắp, mỗi một pháp môn trong tám vạn bốn ngàn pháp môn 

cũng chẳng thể vượt ra ngoài, đó là lý luận để quý vị dựa vào. 

3) Thứ ba là quy túc, [tức là] quý vị tu hành, kết quả cuối cùng đều là vãng sanh thế 

giới Cực Lạc. Tám vạn bốn ngàn pháp môn thảy đều quy vào thế giới Hoa Tạng, đến 

cuối cùng đều quy vào thế giới Hoa Tạng. Sau khi đã đến thế giới Hoa Tạng, Văn Thù và 

Phổ Hiền sẽ dẫn quý vị cùng tới thế giới Cực Lạc. Do vậy, thế giới Cực Lạc là nơi quy 

túc chung. 

Đó là ba khoa mục chung. Đối với đoạn này, chúng ta học tập tới đây. 

Lại  xem  đoạn  kế  tiếp:  “Xứng  tánh  cực  đàm,  Như  Lai  chánh  thuyết”.  Ở  đây,  chia 

thành mấy đoạn nhỏ; đây là đoạn thứ nhất, dùng Giáp, Ất, Bính, Đinh54[2] để đánh số 

theo thứ tự.  “Hoa Nghiêm, Pháp Hoa quân viên đốn xứng  tánh chi giáo, đản kỳ quy thú 

 khước tại bổn kinh”  (Hoa Nghiêm và Pháp Hoa đều là giáo pháp Viên Ðốn xứng tánh, 

nhưng chỗ quy thú của chúng lại thuộc trong kinh này). Hai bộ kinh này từ xưa tới nay, 

vào thời đại Tùy - Đường đã được các vị tổ sư đại đức nhất trí công nhận, khẳng định là 

kinh  Nhất  Thừa.  Trong giáo pháp suốt  một đời  của  đức  Thế Tôn,  có  tổng  cộng ba  bộ 

kinh  Nhất  Thừa, ngoài  Hoa  Nghiêm  và  Pháp  Hoa,  còn  có  một  bộ  nữa  là  Phạm  Võng. 

Kinh  Phạm  Võng  ngoại  trừ  một  phẩm  Phạm  Võng  Bồ  Tát  Giới  được  dịch  sang  tiếng 

Hán, những phẩm khác chưa truyền tới Trung Quốc. Bộ kinh này cũng là một kinh lớn, 

phân lượng rất lớn, nhưng chỉ truyền sang Trung Hoa một phẩm, tức là Bồ Tát Tâm Địa 

Giới  Phẩm.  Những  kinh  này  đều  là  Viên  Giáo  viên  mãn,  Đốn  Giáo  thành  tựu  nhanh 

chóng, thành  tựu  trong  một  đời, xứng  tánh, trong  ấy  không  có  phương  tiện  quyền  xảo, 

mà  là  thẳng  chóng,  thỏa  đáng.  Chỗ  quy  thú  của  chúng  là  ở  trong  kinh  này  (kinh  Vô 



 54[2]  Gi|p, Ất, Bính, Đinh v.v... l{ c|ch đ|nh số thứ tự theo lối truyền thống trong cổ văn, giống như chúng ta dùng số La M~ hoặc c|c con số 1,2,3..  để đ|nh số từng đoạn. 

21 Tập 11 

8 



Lượng Thọ). Kinh Hoa Nghiêm đến cuối cùng, Thiện Tài đồng tử tham học năm mươi ba 

lần, chúng ta thấy, mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc, Hoa 

Nghiêm  quy  vào  Vô  Lượng  Thọ,  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ  trong  Hoa 

Nghiêm  hải  hội  quy  vào  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Đấy  là  thật,  chẳng  giả  tí  nào, 

trong kinh đã nói rõ ràng. 

 “Ngẫu Ích đại sư tán bổn kinh vân: Tuyệt đãi viên dung, bất khả tư nghị”  (Ngẫu Ích 

đại sư khen ngợi kinh này như sau: “Dứt bặt đối đãi một cách viên dung chẳng thể nghĩ 

bàn”). Ngẫu  Ích  đại  sư  tán  thán  kinh  Vô  Lượng  Thọ  viên  dung  đến  tột  bực,  “Hoa 

 Nghiêm áo tạng, Pháp Hoa bí tủy” ,  “áo tạng, bí tủy”  (kho sâu thẳm, cốt lõi kín nhiệm) 

là những từ ngữ hình dung sự cao thâm, áo diệu. Đây là nói với ai? Nói với những người 

từ  Quyền  Giáo  Bồ  Tát  trở  xuống,  họ  không  hiểu,  chưa  đại  triệt  đại  ngộ,  sẽ  chẳng  thể 

nhập cảnh giới này. Cảnh giới Hoa Nghiêm, cảnh giới Pháp Hoa phải là người triệt ngộ, 

minh tâm kiến tánh mới có thể lãnh ngộ; kẻ chưa kiến tánh còn cách một tầng! Tinh tủy 

sâu kín của Pháp Hoa (Pháp Hoa bí tủy) là nói về Lý trong kinh ấy.  “Nhất thiết chư Phật 

 chi tâm yếu, Bồ Tát vạn hạnh chi tư nam, giai bất xuất ư thử hỹ”  (tâm yếu của hết thảy 

chư  Phật,  kim  chỉ  nam  cho  muôn  hạnh  Bồ  Tát  đều  chẳng  ra  khỏi  kinh  này), 

chữ  “thử”  chỉ kinh Vô Lượng Thọ. Bồ Tát vạn hạnh là nguyên tắc chỉ đạo sự tu hành tối 

cao của Bồ Tát, [nguyên tắc ấy] ở trong kinh Vô Lượng Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ trực 

tiếp dạy mọi người niệm Phật sanh về Tịnh Độ, trực tiếp dẫn dắt người vãng sanh Tịnh 

Độ trong một thời gian rất ngắn sẽ đạt tới mục tiêu triệt ngộ tâm tánh. Trong kinh Quán 

Vô Lượng Thọ Phật, đức Phật đã nói: Một người niệm Phật sanh sang Tây Phương Cực 

Lạc thế giới, hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, tu trong thế giới 

Cực Lạc đến khi minh tâm kiến tánh, tu đến mức khế nhập cõi Thật Báo Trang Nghiêm, 

sẽ cần thời gian bao lâu? Đức Thế Tôn bảo là mười hai kiếp. Chúng ta thấy  mười hai 

kiếp rất dài, nhưng tại Tây Phương Cực Lạc thế giới, mười hai kiếp cũng rất ngắn, chẳng 

dài! Tu hành trong thế giới này, muốn tu chứng đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, quý 

vị thấy kinh thường nói phải mất thời gian bao lâu? Phải mất vô lượng kiếp, chẳng phải 

mười hai kiếp, mà là vô lượng kiếp! Tu hành trong các cõi Phật khác cần tới vô lượng 

kiếp, trong Tây Phương Cực Lạc thế giới là mười hai kiếp, quý vị thấy thời gian đã rút 

ngắn bao nhiêu! 

Hơn nữa, vừa đến nơi ấy, trí huệ, thần thông, và đạo lực đều giống như Thất Địa Bồ 

Tát. Lời này có nghĩa là gì? Ý nghĩa rất sâu, có nghĩa là nói quý vị vừa đến Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, sẽ có năng lực giống như Pháp Thân Bồ Tát, ngàn xứ khẩn cầu, bèn 

ứng hiện trong ngàn xứ. Chúng sanh nơi nào có cảm, quý vị bèn có thể tới đó giáo hóa 

họ, nên dùng thân gì để độ được, quý vị liền hiện thân ấy, giống như ba mươi hai ứng 

thân của Quán Thế Âm Bồ Tát, có đại bản lãnh và thần thông to dường ấy! Quý vị phải 

hiểu: Những điều đó chẳng phải do chính quý vị tu được, mà do bổn nguyện và oai thần 

của A Di Đà Phật gia trì, khiến cho quý vị khởi ra tác dụng ấy, chẳng thể nghĩ bàn! Đây 

Tập 11  219 



chẳng phải là nói đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, chờ khi ta tu thành tựu rồi mới có 

thể độ chúng sanh, quý vị cứ tới đó là [sẽ độ chúng sanh] được. Trong thế giới của thập 

phương chư Phật không hề có [chuyện này].  “Thị cố bổn kinh xưng vi xứng tánh chi cực 

 đàm  dã”  (Do  vậy,  kinh  này  được  xưng  tụng  là  lời  bàn  luận  xứng  tánh  đến  mức  cùng 

cực), đâycũng là nói từ trong tự tánh của chư Phật Như Lai và A Di Đà Phật viên mãn 

lưu lộ. Giảng đến chỗ cùng cực,  “cực”  (極) là viên mãn. 


Ở đây, cụ Hoàng đã trích dẫn rất nhiều.  “Hựu Nhật” ,   “Nhật”  là Nhật Bản. Cao tăng 

Đạo Ẩn trong tác phẩm Vô Lượng  Thọ Kinh Chân Giải, trong Vạn Tục Tạng có cuốn 

này, chúng ta có thể đọc từ Vạn Tục Tạng; trong đó có một đoạn như sau:  “Ngũ Trược 

 chi thế, tạo ác chi thời, thánh đạo nhất chủng kim thời nan tu, kỳ nạn phi nhất” (Hiện tại 

nay  là  đời  Ngũ  Trược,  lúc  tạo  ác;  cho  nên  khó  tu  một  thứ  thánh  đạo  vì  sẽ  gặp  nhiều 

chướng nạn). Quý vị thấy trong hiện thời, đặc biệt là trong xã hội hiện tiền, đúng là Ngũ 

Trược đã ô nhiễm đến mức cùng cực. Ngay cả bầu trời trong xanh cũng chẳng nhìn thấy 

nữa! Chúng ta thấy bầu trời khói đen mù mịt, ô nhiễm đến tột cùng! Vì sao? Chúng sanh 

tạo ác. Hãy suy nghĩ xem có điều nào trong Thập Ác chẳng làm? Sát sanh, trộm cắp, tà 

dâm, vọng ngữ, nói đôi chiều, ác khẩu, nói thêu dệt, tham, sân, si, chúng ta hãy lắng lòng 

suy nghĩ, quan sát cẩn thận  một phen, hiện thời có người nào sống trên địa cầu chẳng 

tạo? Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác thảy đều tương ứng [với Thập Ác], ai nấy 

đều gây tạo. Quay trở lại suy nghĩ, ta có tạo hay không? Hữu ý hay vô ý cũng đều tạo, 

biết làm  sao  được nữa?  Có  cách nào  chẳng tạo?  Thưa quý vị,  niệm  Phật sẽ  chẳng  tạo 

nữa! Ta niệm Phật một giờ, trong một giờ ấy sẽ không tạo; niệm Phật hai giờ, trong hai 

giờ ấy sẽ chẳng tạo. Chẳng niệm Phật, chắc chắn sẽ hữu ý hay vô ý tạo, tập khí quá nặng 

mà!  Do  vậy,  chẳng  đọc  kinh,  chẳng  niệm  Phật  thì  làm  sao  được  nữa?  Khi  đọc  có  thể 

chẳng tạo, phải biết rằng: Thời thời khắc khắc phải phản tỉnh, thời thời khắc khắc phải 

kiểm điểm. 

 “Thánh đạo nhất chủng kim thời nan tu”  (hiện thời khó tu một thứ thánh đạo), thánh 

đạo  là  Phật,  Bồ  Tát  đạo.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  tu  tập  bất  luận pháp  môn  nào 

trong hiện tại đều khó lắm, thật là khó! Trì giới có thể không tạo nghiệp hay chăng? Thời 

thượng cổ thì được! Đức Thế Tôn đã nói:  “Thời kỳ Chánh Pháp, giới luật thành tựu” . 

Người trì giới tâm địa thanh tịnh sẽ chẳng tạo nghiệp. Nay chúng ta hãy suy nghĩ: Chúng 

ta  trì  giới  là  tạo  hay  chẳng  tạo  nghiệp?  Thưa  quý  vị,  đại  khái  là  chẳng  tạo  ác  nghiệp, 

nhưng  tạo thiện nghiệp, vẫn  là  tạo nghiệp!  Nói  cách khác, tâm  quý vị vẫn  chưa  thanh 

tịnh, không thoát khỏi lục đạo luân hồi; bất quá quý vị chẳng đọa tam ác đạo, đời sau sẽ 

hưởng quả báo trong cõi nhân thiên. Đấy chẳng phải là ý Phật! Ý Phật là dạy chúng ta 

không chỉ vượt thoát lục đạo, mà còn vượt thoát mười pháp giới; đấy là niềm kỳ vọng 

của đức Phật đối với chúng ta. Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới là vượt thoát 

mười pháp giới, hạ hạ phẩm trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư cũng đã vượt thoát mười 

22 Tập 11 

0 



pháp giới. Đấy là niềm kỳ vọng của chư Phật đối với chúng ta, chẳng thể không biết.  “Kỳ 

 nạn phi nhất”  (chẳng phải chỉ là một nạn), câu này nói rất hay, đặc biệt là trong thời đại 

chúng ta, chúng ta mới hiểu sâu sắc, chướng nạn quá nhiều! 

 “Đặc thử nhất môn, chí viên cực đốn, nhi thả do kỳ giản dị trực tiệp”  (chỉ riêng pháp 

môn này chí viên, cực đốn, lại còn đơn giản, dễ dàng, thẳng chóng). Pháp môn này tốt 

đẹp; trong thời đại như vậy, nếu chưa thể khiến cho cả thiên hạ đều thiện, phải làm sao 

cho [ít nhất] bản thân ta là thiện, đóng cửa niệm Phật tại nhà. Trước đây, tôi từng dạy 

người ta, người bình thường mỗi ngày kiếm tiền không nhiều lắm. Trong quá khứ, tôi 

giảng kinh tại Đài Bắc, người thường xuyên đến nghe kinh, gần như chẳng thiếu buổi 

nào, có tới mười mấy người lái taxi. Tôi từng nói đùa với bọn họ, nhưng cũng là lời chân 

thật,  tôi  nói:  Các  ông  mỗi  ngày  kiếm  tiền,  kiếm  một  ngày,  ăn  ba  ngày  hay  năm  ngày 

chẳng có vấn đề gì, có thể nghỉ ngơi năm ba ngày. Một ngày kiếm tiền có thể sống đủ 

năm ba ngày. Tôi nói: Quý vị hãy gắng kiếm tiền một năm, có thể nghỉ ba năm, dùng 

thời gian ba năm để gắng công niệm Phật. Vì sao? Vấn đề ăn uống đã được giải quyết 

rồi! Ba năm thành công, sang thế giới Cực Lạc; nếu không thành công, quay về lái taxi 

tiếp, lái một năm, lại có thể nghỉ ngơi ba năm.  “Đặc thử nhất môn, chí viên, cực đốn” : 

Ăn, mặc, đi, ở, càng đơn giản càng hay! Phật, Bồ Tát chẳng phải cầu cạnh ai trong bất cứ 

phương diện nào! Chẳng có! Trong Tăng đoàn nguyên thủy, Thích Ca Mâu Ni Phật chọn 

cách sống là khất thực, ăn Ngọ một bữa, ngủ dưới gốc cây. Người Trung Quốc thường 

nói:  “Nhân  đáo  vô  cầu,  phẩm  tự  cao”  (người  đạt  đến  mức  chẳng  cầu  mong  gì,  phẩm 

hạnh tự cao trỗi). Ngài thật sự vô cầu. Chẳng cầu cạnh thế gian, nói toàn những câu chân 

thật, chẳng lừa gạt người khác. Đúng là đơn giản, dễ dàng, thẳng chóng! 

 “Tắc xuất thế chi chánh thuyết thiên tại tư kinh, nhất đại sở thuyết quy thử kinh, như 

 chúng thủy quy ư đại hải”  (Chánh thuyết xuất thế riêng thuộc trong kinh này. Cả một đời 

thuyết pháp quy về kinh này, như các dòng nước xuôi về bể cả), câu sau là tỷ dụ. Chánh 

thuyết xuất thế thuộc riêng trong kinh này, tôi nghĩ câu nói của Thiện Đạo đại sư, chắc là 

đã căn cứ trên câu kinh văn này để nói. Câu danh ngôn của Thiện Đạo đại sư là:  “Chư 

 Phật sở dĩ hưng xuất thế, duy thuyết Di Đà bổn nguyện hải”  (sở dĩ chư Phật xuất thế chỉ 

là để nói biển bổn nguyện của Phật Di Đà). Mười phương ba đời hết thảy chư Phật, dùng 

thân Phật xuất hiện trong thế gian, nên dùng thân Phật để độ, bèn dùng thân Phật giáo 

hóa. Hết thảy chư Phật thị hiện thân Phật đến thế gian này để làm gì? Chỉ để nói biển bổn 

nguyện của Phật Di Đà! Có nghĩa là gì? Nói kinh Vô Lượng Thọ.  “Nhất đại sở thuyết 

 quy thử kinh”  (Cả một đời thuyết pháp quy về kinh này), trong một đời, suốt bốn mươi 

chín năm, Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói hết thảy các kinh nhằm nói lên điều gì? Nói kinh 

Vô Lượng Thọ, ngàn kinh muôn luận chỗ nào cũng chỉ về. Có người chẳng ưa thích pháp 

môn này, không hợp khẩu vị! Đức Phật bèn tùy thuận khẩu vị của người ấy mà giảng cho 

kẻ ấy nghe [pháp môn thích hợp], giảng đến cuối lại quẹo trở về, quay về Vô Lượng Thọ, 

đấy  là  phương  tiện  thiện  xảo  của  đức  Phật.  Thật  vậy,  lời  Thiện  Đạo  đại  sư  nói  chẳng 

Tập 11  221 



sai,  “chỉ để nói biển bổn nguyện của Phật Di Đà” , kinh Hoa Nghiêm nói nhiều ngần ấy, 

đến  cuối  cùng  mười  đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc.  Tỷ  dụ  [trong  đoạn  này]  dễ 

hiểu,  “như  chúng  thủy”  (như  các  dòng  nước),  sông  ngòi,  Trường  Giang  và  Hoàng  Hà 

cuối cùng đều đổ vào biển cả. 

 “Do thử ngôn chi, bách vạn A-tăng-kỳ nhân duyên dĩ khởi Hoa Nghiêm chi điển, nhất 

 đại sự nhân duyên dĩ thành Pháp Hoa chi giáo, diệc duy vi thử pháp chi do tự” (Do vậy, 

nói:  Trăm  vạn  A-tăng-kỳ  nhân  duyên  phát  khởi  kinh  Hoa  Nghiêm,  một  đại sự  nhân 

duyên để thành kinh Pháp Hoa cũng chỉ là nguồn gốc của pháp này), nói rất hay! Vào đời 

Đường, các quốc gia Nhật Bản, Hàn Quốc, Việt Nam đều phái nhiều tăng nhân (người 

xuất gia) sang Trung Quốc du học. Khi ấy, Thiên Thai Trí Giả đại sư và Thiện Đạo đại 

sư của Tịnh Tông chúng ta đều là những bậc thầy nổi tiếng. Đối với những nước nhỏ ấy, 

rất nhiều người sau khi trở về nước đã trở thành tổ sư đại đức, đều là học trò của Thiện 

Đạo  đại  sư hay  Trí  Giả  đại  sư.  Nay  chúng ta  sang  Nhật  Bản,  gần như trong  mỗi  ngôi 

chùa, quý vị đến viếng Tổ Đường, đều thấy họ tạc tượng thờ Tổ Sư là ngài Thiện Đạo 

hay Thiên Thai đại sư, ở Trung Quốc không có. Họ còn vẽ hình các Ngài, treo trên xà 

nhà. Quý vị ngẩng đầu nhìn sẽ thấy tượng vẽ hay tượng đắp [của các Ngài]. Họ vô cùng 

tôn trọng tổ sư, đặc biệt là Thiện Đạo đại sư đã truyền dạy Tịnh Độ Tông. Chùa miếu 

Nhật Bản dùng [tên hiệu của] Thiện Đạo đại sư để đặt tên chùa, gần như đến nơi nào quý 

vị cũng đều thấy Thiện Đạo Tự. Quý vị thấy [tên chùa] là Thiện Đạo Tự, chắc chắn là 

đạo tràng tu Tịnh Độ. Đối với chuyện này, trong bài tựa của lão cư sĩ Mai Quang Hy, 

chúng ta đọc thấy: Những vị đại đức Tăng thời Tùy - Đường đã rất nghiêm túc suy tìm 

trong giáo pháp cả một đời đức Thích Ca Mâu Ni Phật: Trong một đời Ngài, hết thảy các 

kinh do đức Phật đã nói trong bốn mươi chín năm, bộ kinh nào trọng yếu nhất, có thể đại 

diện cho hết thảy các kinh giáo đã nói trong bốn mươi chín năm? Mọi người cùng suy cử 

kinh Hoa Nghiêm, xưng tụng kinh Hoa Nghiêm là căn bản pháp luân, hết thảy các kinh 

giáo khác là quyến thuộc của Hoa Nghiêm. Hoa Nghiêm là một cái cây to, nó là căn bản, 

những kinh khác là cành lá trên cây ấy; nhưng Hoa Nghiêm đến cuối cùng quy vào Tịnh 

Độ.  Do  vậy,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  biến  thành  căn  bản  của  căn  bản,  cuối  cùng,  kinh  ấy 

(Hoa  Nghiêm)  quy vào  kinh  này  (Vô  Lượng  Thọ),  căn  bản  của  căn  bản.  Vì  thế,  Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa, những giáo pháp Đại Thừa đều biến thành gì? Biến thành pháp dẫn 

khởi của kinh Vô Lượng Thọ. Đối với cách nói này, tôi bội phục năm vóc sát đất, vì sao? 

Vì  sao  tôi  tin  tưởng Tịnh  Độ?  Do  kinh  Hoa  Nghiêm  mà  tin  tưởng,  từ kinh  Pháp  Hoa, 

kinh Lăng Nghiêm mà tin tưởng. 

Thầy  tôi  khuyên  tôi  nên  tin  tưởng,  tôi  bề  ngoài  vâng  lời,  nhưng  trong  lòng  chẳng 

phục. Đương nhiên tôi rất tôn kính thầy, nhưng vẫn ngờ vực Tịnh Tông. Lúc ấy, tôi có 

cách nghĩ sai lầm rất lớn, sự hiểu lầm này rất nhiều người vướng phải, ngỡ Tịnh Độ là 

pháp phương tiện do Thích Ca Mâu Ni Phật dùng để tiếp dẫn những bà già thiếu hiểu 

22 Tập 11 

2 



biết, chẳng biết pháp môn này rốt ráo là như thế nào, không hiểu! Tôi đã kể với quý vị, 

tôi giảng kinh Hoa Nghiêm được phân nửa, [khi đó là] lần giảng thứ nhất, [giảng] lần này 

là lần thứ hai. Giảng lần đầu tiên cũng giảng không ít năm, mười bảy năm đã giảng được 

phân nửa. Có một hôm, bỗng nhiên nghĩ: “Rốt cuộc Văn Thù, Phổ Hiền học những gì? 

Thiện Tài đồng tử là môn sinh đắc ý của Văn Thù Bồ Tát, là pháp tử của Văn Thù Bồ 

Tát, Ngài tu gì vậy?” Lật đến phần sau của Tứ Thập Hoa Nghiêm, giở đến quyển thứ ba 

mươi chín, thấy Văn Thù và Phổ Hiền đều phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, điều này khiến 

tôi bị rúng động rất lớn. Văn Thù là thầy của bảy vị Phật, Phổ Hiền được tôn xưng là 

Nguyện Vương, [các Ngài] thật sự tu [Tịnh Độ]! Trong các vị Bồ Tát, hạnh môn triệt để 

nhất là Phổ Hiền, Ngài đại diện cho hạnh môn. Tôi nẩy sanh lòng tin đối với Tịnh Độ là 

nhờ Hoa Nghiêm. Ở đây, cụ Hoàng nói:  “Hoa Nghiêm, Pháp Hoa lưỡng kinh chỉ thị bổn 

 kinh chi đạo dẫn, bổn kinh giả chánh thị nhất Đại Tạng giáo chi chỉ quy”  (Cả hai kinh 

Hoa Nghiêm, kinh Pháp Hoa chỉ là pháp dẫn đường cho kinh này. Kinh này đúng là chỗ 

chỉ quy của cả Ðại Tạng giáo), tức là Hoa Nghiêm và Pháp Hoa nhằm dẫn khởi pháp 

này, pháp này là Vô Lượng Thọ kinh. Quả thật là tôi đã được [kinh Hoa Nghiêm] hướng 

dẫn, nên mới thật sự phát tâm học tập [pháp môn Tịnh Độ]. Chúng ta thấy một câu nói 

của cư sĩ Bành Tế Thanh, trong sách này cũng được lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ trích dẫn 

rất  nhiều;  ông  Bành  nói  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  trung  bổn  Hoa  Nghiêm.  Kinh  Hoa 

Nghiêm quá dài, tôi giảng lần đầu tiên, giảng được phân nửa, sau khi liễu giải vấn đề bèn 

buông  kinh  Hoa  Nghiêm  xuống,  chẳng  giảng  [Hoa  Nghiêm]  nữa,  mà  giảng  kinh  Vô 

Lượng  Thọ.  Tôi  giảng  mười  lần,  trước  sau  tổng  cộng  giảng  từng  lần  một  thành  mười 

lượt, lần này là lần thứ mười một. Kinh này là trung bổn Hoa Nghiêm, chẳng khác gì Hoa 

Nghiêm. 

 “Hoa Nghiêm kinh mạt, Phổ Hiền đại sĩ thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc, thị 

 kỳ minh chứng”  (cuối kinh Hoa Nghiêm,  mười đại nguyện vương của Phổ Hiền đại sĩ 

dẫn về Cực Lạc là một chứng cớ rõ ràng), chẳng giả tí nào!  “Thánh giáo như chiên đàn, 

 phiến phiến giai hương. Pháp pháp viên đốn, bổn vô cao hạ”  (thánh giáo như chiên đàn, 

miếng nào cũng thơm. Pháp nào cũng viên đốn, vốn chẳng cao thấp), là như kinh Kim 

Cang  đã nói:  “Pháp môn  bình đẳng,  chẳng  có  cao thấp” ,  đúng vậy,  chẳng  giả tí nào! 

Pháp không có cao thấp, nhưng người có cao thấp, do căn tánh của mỗi người khác nhau. 

Tiếp theo là:  “Duy dĩ chúng sanh cấu trọng chướng thâm, tâm thô, trí liệt” (chỉ vì chúng 

sanh cấu nặng, chướng sâu, tâm thô, trí hèn), đó là có cao thấp. Vì vậy, tổ sư đại đức 

phán giáo, tuyệt đối chẳng phân chia theo nội dung kinh, mà phân chia theo căn tánh của 

con người, căn tánh nào sẽ thích hợp học tập kinh điển nào! Nói thật ra, kinh đâu có Đại 

Thừa hay Tiểu Thừa, đều là bình đẳng. Do vậy, cổ đức Trung Quốc đã nói: “Viên nhân 

 thuyết giáo, vô giáo bất viên”  (người viên mãn bàn về giáo pháp, giáo pháp nào cũng là 

viên mãn), câu này hay lắm!  “Viên nhân”  là người khai ngộ, người kiến tánh, dù là giáo 

pháp Tiểu Thừa giáo cũng nói thành cảnh giới Hoa Nghiêm. Kinh A Di Đà là tiểu bổn, 

Tập 11  223 



mọi người thường niệm, cũng chẳng cảm thấy hy hữu, lạ lùng chi hết, nhưng bộ Sớ Sao 

của Liên Trì đại sư đã nâng kinh ấy lên cảnh giới Hoa Nghiêm. Quý vị đọc Sớ Sao, chính 

là  như  cổ  đức  đã  nói  “viên  nhân  thuyết  giáo,  vô  giáo  bất  viên” .  Liên  Trì  đại  sư dùng 

“thập môn khai khải” và giáo nghĩa kinh Hoa Nghiêm để giảng giải kinh A Di Đà, đề cao 

địa vị Tịnh Độ Tông. Vào thời ấy, người ta khinh thường Tịnh Độ, chẳng muốn học pháp 

môn này, mà thích học Giáo, hay học Thiền. Liên Trì đại sư thấy rất rõ ràng: Quý vị học 

Giáo  chẳng  khai  ngộ,  học  Thiền  chẳng  đắc  Thiền  Định.  Nói  cách  khác,  quý  vị  đã  phí 

uổng tinh lực và thời gian! Do tâm đại từ bi nên Ngài khuyên quý vị niệm Phật. Quý vị 

coi  thường  Tịnh  Tông,  nên  Ngài  dùng  kinh  Hoa  Nghiêm  để  giải  thích.  Sau  khi  nghe, 

nhận thấy [cảnh giới trong kinh Di Đà] chẳng khác cảnh giới Hoa Nghiêm, quý vị mới có 

thể phát khởi tín tâm, mới có thể quay đầu. Lòng từ bi vô tận! 

Kế tiếp, Ngẫu Ích đại sư viết Yếu Giải. Yếu Giải không dài, nhưng đúng là danh phù 

hợp  thật,  lời  chú  giải  của  Ngài  đúng  là  đơn  giản,  nhưng  trọng  yếu.  Lão  pháp  sư  Ấn 

Quang tán thán:  “Dù A Di Đà Phật tái lai, tự viết chú giải kinh Di Đà, cũng chẳng thể 

 hay hơn được!”  Tán thán đến tột bậc! Xưa kia, tôi ở Tân Gia Ba, pháp sư Diễn Bồi là 

bạn già, có lần Sư mời tôi dùng cơm, có nhắc tới vấn đề này, hỏi tôi: “Lời tán thán ấy của 

Ấn Quang đại sư có phải là hơi quá lố một chút hay không?” Sư hỏi tôi như vậy. Tôi 

thưa: “Chẳng quá lố tí nào! Câu nào cũng là lời thật!” Hơn hai mươi năm trước, gần như 

ba mươi năm, tôi ở Mỹ, có một cư sĩ hỏi tôi, ông ta cũng hết sức hiếu học. Ông ta nói: 

“Pháp  sư  Tịnh  Không!  Nếu  chỉ  cho phép  thầy  chọn  lựa  một  bộ trong  Đại  Tạng  Kinh, 

thầy sẽ chọn bộ nào?” Tôi chẳng do dự mảy may, bảo ông ta: “Tôi chọn lựa Di Đà Kinh 

Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư”. Quá hay! Tôi tán thành câu nói Ấn Quang đại sư cả hai 

tay. Tuy văn tự không nhiều lắm, nhưng có nhiều ý tưởng trong ấy từ trước đến nay các 

vị tổ sư đại đức chưa hề nói đến, mà Ngài có thể nói ra, nói rõ ràng dường ấy, nói thấu 

triệt ngần ấy, quả thật hết sức khó có! Trong bản chú giải của cụ Hoàng Niệm Tổ đã trích 

dẫn [sách Yếu Giải] rất nhiều, chúng ta có thể đọc thấy điều này. 

Tiếp  đó  là  nêu  tỷ  dụ:  “Cơ  ngộ  vương  thiện,  nhi  bất  năng  xan”  (đói  gặp  cỗ  vua mà 

chẳng dám ăn), nói lên điều gì? Đây là nói chúng sanh thiếu phước. Không chỉ riêng đối 

với Thích Ca Như Lai, đây là kinh bậc nhất và pháp môn bậc nhất để hết thảy chư Phật 

ứng hóa trong mười pháp giới, ứng hóa trong lục đạo, phổ độ chúng sanh, nhưng kẻ ấy 

chẳng tin, chẳng tiếp nhận, nghe không hiểu, đúng là nghe chẳng hiểu, chẳng giả! Tôi 

hiểu rất rõ đạo lý này, vì sao kẻ ấy nghe không hiểu? Đối với pháp môn này, kẻ ấy hoài 

nghi,  đó  là  chướng  ngại.  Kẻ  ấy  ngạo  mạn,  xem  thường  bộ  kinh  nhỏ  này,  không  thèm 

quan tâm tới. Thiếu phước báo mà! Đưa cho hắn kinh bậc nhất của chư Phật Như Lai, 

hắn chưa thể tiếp nhận. Đúng là tám chữ [trong lời nhận định của cụ Hoàng] đã nói rất 

hay:  “Cấu  trọng,  chướng  thâm,  tâm  thô,  trí  liệt”  (cấu  nặng,  chướng  sâu,  tâm  thô,  trí 

kém), đúng là giống như gặp được thức ăn của quốc vương mà chẳng dám xơi! 

22 Tập 11 

4 



 “Duy  bổn  kinh  trì  danh  nhất  pháp, nãi  dị  hành  đạo, nhân  nhân  năng  tu” (Chỉ  một 

pháp Trì Danh trong kinh này mới là đạo dễ hành, ai cũng có thể tu được). Nói đến kinh 

Vô Lượng Thọ, kinh Vô Lượng Thọ và Tiểu Bổn Di Đà Kinh tương đồng, đề xướng trì 

danh, không như Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, kinh ấy đề xướng tu Quán, nên còn gọi 

là Thập Lục Quán Kinh. Trong mười sáu phép Quán, phép cuối cùng, tức phép Quán thứ 

mười  sáu,  là  trì  danh.  Trì  danh  được  đặt  sau  cùng,  pháp  sau  cùng  là  pháp  quan  trọng 

nhất! Quý vị xem biểu diễn văn nghệ hay diễn tuồng, màn hay nhất chắc chắn là “áp trục 

 hý” tức màn diễn xuất cuối cùng. Phật pháp cũng là như vậy, thứ tốt nhất đặt ở cuối cùng. 

Quý vị xem phần Hai Mươi Lăm Pháp Viên Thông trong kinh Lăng Nghiêm, [hai mươi 

lăm môn Viên Thông] được xếp theo thứ tự lục căn, lục trần, lục thức, thất đại, xếp theo 

thứ tự ấy. Theo thứ tự thuận, pháp Nhĩ Căn Viên Thông của Quán Thế Âm phải thuộc vị 

trí thứ hai, kết quả là quý vị thấy các pháp ấy chẳng được xếp theo thứ tự thuận, pháp của 

Quán Thế Âm Bồ Tát được đặt ở cuối cùng, chứng tỏ điều gì? Pháp môn ấy là pháp môn 

đặc biệt, chẳng phải là pháp môn thông thường. Trên thực tế, đây là hai pháp môn đặc 

biệt,  nhưng  rất  nhiều  người  hiểu  lầm,  chỉ  nói  tới  Nhĩ  Căn  Viên  Thông,  phớt  lờ  pháp 

Niệm Phật Viên Thông của Đại Thế Chí Bồ Tát. Do Quán Thế Âm Bồ Tát thay đổi vị trí, 

từ thứ hai chuyển đến cuối cùng, hết sức rõ rệt, quý vị vừa nhìn liền biết ngay, còn Đại 

Thế Chí Bồ Tát [nếu theo thứ tự thuận] được xếp vào vị trí thứ hai mươi ba, Di Lặc Bồ 

Tát được xếp vào vị trí hai mươi tư, nhưng lại đổi chỗ đôi chút: Di Lặc Bồ Tát xếp ở vị 

trí hai mươi ba, Đại Thế Chí Bồ Tát xếp xuống vị trí hai mươi bốn, chỉ thay đổi một vị 

trí, cho nên rất nhiều người không chú ý. Trong chương Hai Mươi Lăm Viên Thông có 

hai pháp môn đặc biệt, chẳng phải là một! Hai vị này không được xếp theo thứ tự thuận, 

nên [pháp môn của hai Ngài] là các pháp môn đặc biệt, đặc biệt trọng yếu! Chúng ta đọc 

kinh, nghiên  cứu giáo pháp, chớ nên không  lưu  ý  những  chỗ như vậy. Trì  danh  mới là 

đạo dễ hành, người nào cũng có thể tu. 

 “Đại  Thế Chí  Viên  Thông  Chương viết:  „Tịnh  niệm  tương  kế, tự  đắc  tâm  khai‟,  tức 

 phàm phu tâm, khai Phật tri kiến”  (Chương Ðại Thế Chí Viên Thông chép: “Tịnh niệm 

nối tiếp, tâm tự khai ngộ”, chính là [dùng ngay cái] tâm phàm phu mà khai tri kiến Phật). 

Cụ trích  dẫn  câu  này  hay  lắm,  “tịnh  niệm  tương  kế”  là  công  phu,  cũng  là  nhất  tâm  trì 

danh;  “tự đắc tâm khai”  là khai ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, không cần tới 

phương  pháp  nào  khác,  chỉ  là  một  câu  Phật  hiệu.  “Tức  phàm  phu  tâm,  khai  Phật  tri 

 kiến” ,  khai  Phật  tri  kiến  là  đại  triệt đại  ngộ,  là  minh  tâm  kiến  tánh,  chẳng  cần  dùng 

phương pháp nào khác. Qua các đời, chúng ta thấy người niệm Phật trong thời gian ba 

năm bèn thành công, biết trước lúc mất, tự tại vãng sanh; chúng ta hãy nghĩ coi những 

người ấy tâm có tự được khai ngộ hay chăng? Công phu tịnh niệm nối tiếp mà chắc chắn 

có, tâm sẽ được tự khai. Sau khi tâm đã tự khai, vì sao chẳng giảng kinh, chẳng hoằng 

pháp? Giảng kinh, hoằng pháp phải có pháp duyên; người ấy thiếu pháp duyên nên ra đi. 

Người ấy ra đi, có giảng kinh hay không? Có hoằng pháp hay không? Có! Người ấy làm 

Tập 11  225 



như vậy đã nêu gương tốt nhất cho người đời sau, chẳng dùng ngôn giáo, mà dùng thân 

để biểu diễn. Trong Phật pháp, chúng tôi giảng kinh, dạy học hơn năm mươi năm, ông 

Hoàng Trung Xương biểu diễn, trong một thời gian chẳng dài [vẫn có thể vãng sanh], đã 

nêu ra một ví dụ tốt nhất, chứng minh cho chúng tôi giảng kinh, dạy học, công đức ấy thù 

thắng lắm! Nếu quý vị không tin, thấy người ta y giáo phụng hành, niệm hai năm mười 

tháng bèn thành công, [liền vỡ lẽ]: “Là thật! Chẳng giả!” Có bao nhiêu kẻ thiếu lòng tin, 

do dự, chần chừ, vừa trông thấy [tấm gương của ông Hoàng Trung Xương], lòng tin bèn 

kiên  định!  Ông  ta  thật  sự  tiếp  dẫn  đại  chúng  vãng  sanh,  mà  cũng  là  tiếp  dẫn  kẻ  hữu 

duyên. Người ta thấy gương ấy, thật sự phát khởi lòng tin: Nghiêm túc như ông ta, thật 

sự làm, ai nấy đều thành tựu! 

 “Chí  ư  căn  khí  thiển giả, đản năng  chí tâm  tín  nhạo, nguyện  sanh bỉ quốc, nãi  chí 

 thập niệm, lâm mạng chung thời, mông Phật nhiếp thọ, tiện sanh Cực Lạc, hoa khai kiến 

 Phật, ngộ nhập Vô Sanh. Kỳ diệu tật tiệp, mạc quá ư thị”  (Còn như kẻ căn khí cạn cợt, 

chỉ cần chí tâm tin ưa, nguyện sanh cõi kia, dẫu chỉ mười niệm, lúc mạng sắp hết, được 

Phật  nhiếp  thọ,  liền  sanh  về  Cực  Lạc,  hoa  nở  thấy  Phật,  ngộ  nhập  Vô  Sanh,  kỳ  diệu, 

nhanh chóng, không chi hơn được). Kẻ căn khí nông cạn, tham Thiền chưa thể đắc Định, 

học  Giáo  chưa  thể đại  khai viên  giải;  chữ  “căn  khí  thiển”  chỉ  hạng  người  ấy.  Chỉ  cần 

người ấy chí tâm tin tưởng, ưa thích.  “Chí tâm”  là chân thành đến tột bậc, quyết định 

chẳng hoài nghi mảy may, tin tưởng pháp môn Tịnh Độ, tin tưởng kinh Vô Lượng Thọ, 

tin tưởng kinh A Di Đà, khăng khăng một mực thâm nhập một môn.  “Nhạo”  (樂) là yêu 

thích. Không cần nhiều, một quyển sách nhỏ mỏng manh là được rồi! Nguyện sanh về 

Tịnh  Độ,  nguyện  này  vô  cùng trọng  yếu.  Trong  một  đời  này,  khẳng  định  một  phương 

hướng, một mục tiêu như thế, quyết định phải làm được! Trong Yếu Giải, Ngẫu Ích đại 

sư đã nói rất khéo: Hành nhân, tức là người niệm Phật, có được vãng sanh thế giới Cực 

Lạc hay không, [điều ấy] được quyết định bởi [hành nhân] có tín nguyện hay không? Chỉ 

cần quý vị thật sự tin, thật sự nguyện, không ai chẳng vãng sanh! Sanh về Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, phẩm vị cao hay thấp, tùy thuộc công phu niệm Phật của quý vị sâu 

hay  cạn.  Câu  này  hay  lắm!  Công phu cạn  là  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư,  vì sao?  Chưa 

niệm đến nhất tâm bất loạn. Niệm đến Sự nhất tâm bất loạn, sẽ sanh trong cõi Phương 

Tiện Hữu Dư, niệm đến Lý nhất tâm bất loạn sẽ sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm. 

Công phu niệm Phật sâu hay cạn, trong ba cõi đều có chín phẩm, [tức là] đều có ba bậc 

chín phẩm, tùy thuộc công phu cạn hay sâu. Vãng  sanh hay không là do có tín nguyện 

hay không, câu nói này hay quá! Cổ nhân chưa có ai nói vậy, nhưng trong sách Yếu Giải, 

Ngẫu Ích đại sư đã nói như thế. 

Do  vậy,  trọn  đủ  Tín,  Nguyện,  Hạnh.  Hạnh  là  quý  vị  thật  sự  niệm.  “Nãi  chí  thập 

 niệm”  (dẫu chỉ mười niệm),  “mười niệm” là như nguyện thứ mười tám  “mười niệm ắt 

 sanh”  trong bốn mươi tám nguyện đã nói. Đó là nói khi lâm chung, trong một đời này 

22 Tập 11 

6 



chưa có duyên gặp gỡ, đến khi lâm chung mới gặp thiện hữu nói cho biết phương pháp 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, khuyên kẻ ấy niệm Phật. Điều kiện là người ấy nghe xong, 

ngay lập tức tiếp nhận, có thể tin tưởng, phát nguyện, bèn có thể vãng sanh, dẫu trong 

một đời chưa hề gặp [pháp môn này trước khi lâm chung]! Ở Mỹ, tôi đã được gặp một 

người. Tại đặc khu Hoa Thịnh Đốn (Washington DC), có một đồng tu cả đời chẳng tín 

ngưỡng  tôn giáo nào,  bị ung  thư.  Ông ta mở  tiệm  bán bánh  mì,  con người hết sức tốt 

lành, thật thà. Khi lâm chung, mắc bệnh ung thư, bệnh viện đã không nhận chữa trị nữa, 

bảo đã hết cách cứu. Người nhà lãnh về, đến khắp nơi cầu thần, bái Phật, mong có kỳ tích 

xuất hiện. Chúng tôi ở nơi ấy, có các đồng học học Phật thành lập một hội Phật giáo, có 

tên là Hoa Phủ Phật Giáo Hội (hội Phật giáo Washington). Có mấy đồng học [thuộc hội 

ấy] đến thăm ông ta, thấy tình trạng như vậy, bèn khuyên: “Nhân gian rất khổ, đừng cầu 

lành bệnh, hãy niệm Phật cầu sanh về thế giới Cực Lạc”. Đem y báo và chánh báo trang 

nghiêm trong thế giới Cực Lạc giảng cho ông ta nghe. Nghe xong, ông ta hết sức hoan 

hỷ, bảo người nhà chẳng cần chạy chữa cho ông ta nữa, tất cả hãy cùng niệm Phật giúp 

ông ta cầu sanh Tịnh Độ. Niệm ba ngày, ông ta thật sự vãng sanh. Trước khi lâm chung 

ba ngày, ông ta mới chuyển biến ý niệm. Hễ niệm Phật, ông ta sẽ không đau. Ông ta vốn 

bị bệnh ung thư rất đau đớn; [nay do niệm Phật] không đau nữa. Vì thế, ông ta lòng tin 

tràn trề, niệm ba ngày, ra đi rất thuận lợi. “Mười niệm ắt sanh” là thật, chẳng giả! Khi 

lâm chung được Phật nhiếp thọ, Phật đến tiếp dẫn, liền sanh về Cực Lạc, hoa nở kiến 

Phật, ngộ nhập Vô Sanh. 

Trong kinh Di Đà, có một câu kinh văn Huyền Trang đại sư và La Thập đại sư phiên 

dịch hoàn toàn khác nhau. Bản dịch của ngài La Thập có câu  “nhất tâm bất loạn” ; bản 

dịch của Huyền Trang đại sư không có câu này, Ngài ghi là  “nhất tâm hệ niệm” , chẳng 

phải là nhất tâm bất loạn. Nhất tâm bất loạn khó, nhất tâm hệ niệm dễ, chúng ta đều có 

thể làm được. Có phải là Cưu Ma La Thập đại sư dịch sai hay không? Nói thật ra, La 

Thập đại sư chẳng dịch sai, mà Huyền Trang đại sư cũng chẳng dịch sai! Nguyên văn 

là  “nhất tâm hệ niệm” , chẳng dịch sai! Đó là nguyên văn. La Thập đại sư dịch theo ý, khi 

lâm chung, [Tịnh nghiệp hành nhân] thật sự nhất tâm bất loạn. Khi lâm chung, công phu 

thành phiến, chưa đạt đến nhất tâm, nhưng khi Phật đến tiếp dẫn, trước hết, Phật quang 

chiếu tới quý vị, Phật quang vừa chiếu, khiến cho công phu của quý vị nâng cao gấp bội. 

Quý vị đã có công phu thành phiến, Ngài vừa chiếu, ngay lập tức trở thành nhất tâm bất 

loạn, chẳng dịch sai! Đức Phật giúp đỡ chúng ta, bản thân chúng ta chẳng có công phu gì 

thì  không  được  rồi!  Đức Phật  chẳng  có  cách  nào  giúp  đỡ  quý  vị!  Phật  giúp  quý  vị  là 

tương đối, [nghĩa là] quý vị có một phần công lực, Ngài sẽ gia trì quý vị một phần. Quý 

vị có mười phần công lực, Ngài sẽ gia trì quý vị mười phần. Chính mình phải thật sự tu. 

Nếu chính mình chẳng thật sự tu, chỉ cầu Phật gia trì, đó là chuyện không thể thực hiện 

được! Hai bên phải đối ứng mà! Chính mình nhất định phải nghiêm túc nỗ lực nâng cao 

Tập 11  227 



[cảnh giới] của chính mình, đến khi lâm chung, hiệu quả gia trì sẽ vô cùng rõ rệt. Vì thế, 

pháp môn này đúng là kỳ diệu, nhanh chóng; tốc độ nhanh chóng không chi hơn được! 

 “Nhất  thiết  chúng  sanh  do  thử  đắc  độ,  thập  phương  Như  Lai  nãi  xứng  bổn 

 hoài”  (Hết  thảy  chúng  sanh  do  pháp  này  đắc  độ  mới  xứng  hợp  bổn  hoài  của  mười 

phương Như Lai). Thật vậy! Mười phương Như Lai ứng hóa trong thế gian này chỉ vì 

một chuyện này: Giúp chúng sanh lìa khổ, được vui, chẳng vì chính mình. Các Ngài đâu 

có ý niệm lo toan cho bản thân, các Ngài chẳng vì mình, mà vì chúng sanh mà đến [thế 

gian này]. Chúng sanh khổ sướng bởi đâu? Do mê hay ngộ mà ra. Vì sao quý vị khổ? Vì 

quý vị tạo nghiệp bất thiện. Cớ sao quý vị tạo nghiệp bất thiện? Do quý vị mê hoặc, nên 

mới tạo nghiệp, mới cảm lấy ác báo. Bởi lẽ, đức Phật biết: Sướng do đâu mà có? Sướng 

từ khai ngộ mà có. Sau khi đã ngộ, chắc chắn chẳng tạo ác nghiệp, đó là tiểu ngộ. Khi đại 

ngộ, thiện lẫn ác đều chẳng tạo, tạo gì? Phật pháp nói là “tịnh nghiệp”, tức nghiệp thanh 

tịnh. Thanh tịnh nghiệp là gì? Vẫn là đoạn hết thảy ác, tu hết thảy thiện, đoạn ác, tu thiện, 

nhưng trong tâm thanh tịnh, chẳng có dấu vết gì, bèn gọi là “tịnh nghiệp”; đấy cũng là 

thật sự buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, đoạn ác, tu thiện thì gọi là “tịnh 

nghiệp”. 

Phật dùng phương pháp gì để giúp những chúng sanh khổ  nạn và chúng sanh trong 

lục đạo? Phật dùng giáo học. Vì thế, thuở lão nhân gia tại thế đã nêu gương cho chúng ta: 

Sau khi khai ngộ bèn bắt đầu dạy học. Ba mươi tuổi khai ngộ, bảy mươi chín tuổi viên 

tịch, suốt bốn mươi chín năm chẳng bỏ sót ngày nào, hằng ngày dạy dỗ. Phật môn đệ tử 

chúng ta bất luận tại gia hay xuất gia, nhất định phải ghi nhớ: Đức Phật xuất hiện trong 

thế gian này để làm gì? Dùng phương pháp gì? Chúng ta phải học tập điều ấy. Phật giáo 

truyền đến Trung Quốc là giáo dục, chẳng phải là tôn  giáo, quý vị chớ nên không biết 

điều này! Đạo tràng Phật giáo là cơ sở, thời cổ gọi là Tự. Tự có nghĩa là gì? Vì sao gọi là 

Tự?  “Tự”  (寺) là cơ quan làm việc của chính phủ, trực tiếp thuộc quyền cai quản của 

hoàng đế. Nếu quý vị đến Bắc Kinh, đến thăm Cố Cung55[3], trong Cố Cung có chín 

Tự56[4]. Một đơn vị bầy tôi của hoàng đế được gọi là Tự. Tự, có nghĩa là vĩnh viễn thiết 



 55[3]  Cố  Cung,  còn  gọi  l{  Tử  Cấm  Th{nh  l{  cung  điện  ho{ng  đế  của  hai  triều  đại  Minh  v{ 

 Thanh tại Bắc Kinh. Cố Cung do ho{ng đế Minh Th{nh Tổ (Ch}u Lệ) bắt đầu x}y dựng v{o 

 năm  1406  khi  dời  kinh  đô  từ  Nam  Kinh  lên  Bắc  Kinh,  m~i  đến  niên  hiệu  Vĩnh  Lạc  thứ  tư 

 (1420) mới ho{n th{nh. Tổng công trình sư (kiến trúc sư trưởng) l{ Kho|i Tường, một trong 

 những thiết kế sư (kiến trúc sư) nổi tiếng của công trình n{y l{ th|i gi|m Nguyễn An (vốn bị 

 nh{ Minh bắt về nước khi chiếm Việt Nam dưới đời Hồ Quý Ly). 

 56[4]  Quy chế “cửu tự” đ~ có từ thời Tiền H|n. Đ}y chính l{ chín cơ cấu  quản lý sự vụ trực thuộc ch|nh quyền trung ương. Chín cơ cấu n{y do cửu khanh (chín vị đại thần quyền hạn 

 nhỏ hơn Tam Công) đứng đầu, t}u trình trực tiếp với ho{ng đế, không qua sự quản lý của Tể 

22 Tập 11 

8 



lập, chẳng thể phế trừ! Do vậy, Tự được thành lập từ đời Hán cho mãi đến đời Thanh 

cũng không thay đổi. Triều đại thay đổi theo mỗi đời, chỉ riêng chín Tự không thay đổi 

danh xưng. Phật giáo truyền đến Trung Quốc cũng được gọi là Tự, vì thế, dưới hoàng đế 

có mười Tự, tức là vốn đã có chín tự, thêm vào cơ cấu này (nhà chùa) thành mười Tự. Tự 

này (nhà chùa Phật giáo) làm chuyện gì? Lo dạy học. Giáo dục Trung Quốc biến thành 



 Tướng (hay Thủ Phụ). Dinh thự của cửu khanh gọi l{ Tự. Do đó, chín cơ quan n{y cũng được 

 gọi l{ Tự. Cửu Tự gồm: 

 1.  Th|i  Thường  Tự:  Chưởng quản  nghi  lễ,  phụ  tr|ch  c|c  điển  lễ  của  quốc  gia  (thường  gọi 

 chung l{ Quốc Tế) như lễ tế trời, tế x~ tắc v.v..., đồng thời quản lý }m nhạc cung đình, cũng 

 như quản lý c|c thuật sĩ v{ y sĩ. Cơ quan n{y về sau trực thuộc bộ Lễ. 

 2.  Quang  Lộc  Tự:  Chưởng  quản  những  sự  vụ  thường  ng{y  trong  cung,  phụ  tr|ch  yến  tiệc, 

 chuẩn bị c|c nhu cầu ăn mặc trong cung. 

 3. Vệ Úy Tự: Chưởng quản vũ khí v{ canh g|c, phòng bị trong cung, nhất l{ chịu tr|ch nhiệm 

 bảo vệ kho vũ khí, sắp đặt c|c thứ nghi trượng v{ ngự l}m qu}n bảo vệ khi vua xuất du. 

 4.  Tông  Ch|nh  Tự:  Chưởng  quản  sự  vụ  trong  ho{ng  tộc,  tông  thất,  cũng  như  gia  phả  của 

 ngoại thích (họ h{ng  của c|c ho{ng hậu, phi tần), bảo vệ, tu bổ lăng miếu của ho{ng gia, 

 kiêm nhiệm chưởng quản tăng nh}n, đạo sĩ. 

 5. Th|i Bộc Tự: Chưởng quản xe ngựa của ho{ng gia, kho dự trữ, c|c b~i chăn nuôi, cung cấp 

 qu}n lương. 

 6. Đại Lý Tự: Chưởng quản ph|p luật. Đ}y l{ cơ quan tư ph|p tối cao, gần như Tối Cao Ph|p 

 Viện hiện thời. C|c vụ trọng |n do c|c quan Án S|t (Niết Ty) c|c tỉnh phải đệ đạt hồ sơ lên 

 Đại Lý Tự trước khi ph|n |n chung thẩm. Nếu cần, Tam Ph|p Ty đồng thời tham gia thẩm 

 tra vụ |n. Thời Minh, Đại Lý Tự kiêm nhiệm vai trò mật vụ, có thể bắt giữ bất cứ ai, kể cả 

 ho{ng th}n, quốc thích. Đại Lý Tự cùng với Ngự Sử Đ{i v{ bộ Hình được gọi l{ Tam Ph|p Ty. 

 7. Hồng Lô Tự: Chưởng quản chuyện tiếp đón sứ thần ngoại quốc, tiếp nhận lễ vật, chuẩn bị 

 tặng phẩm của ho{ng đế đối với c|c ph|i bộ ngoại quốc, cũng như hướng dẫn nghi lễ cho c|c 

 sứ thần ngoại quốc triều kiến ho{ng đế. 

 8. Tư Nông Tự: Chưởng quản lương thực, h{ng hóa, vải vóc trong to{n quốc, gần như tương 

 đương với bộ T{i Ch|nh hiện thời. Về sau, vai trò của Tư Nông Tự bị bộ Hộ thay thế, hầu như 

 chỉ còn giới hạn vai trò trong kinh th{nh. Vai trò của Tự n{y đôi khi xen lẫn với Th|i Phủ Tự. 

 9. Th|i Phủ Tự: Chưởng quản sự giao dịch mua b|n h{ng hóa, tiền tệ, dự trữ, trả lương, ph|t 

 bổng cho c|c quan, cũng như khống chế vật gi|. 

  

Tập 11  229 



hai cơ cấu: Bản thân nhà vua nắm giữ một cơ cấu, giáo dục của Phật Đà do chính nhà 

vua  nắm  giữ,  nên  được  phổ  cập  rất  nhanh,  phổ  cập  toàn  quốc,  vì  mọi  người  tôn  kính 

hoàng thượng. Cơ cấu kia là giáo dục Nho gia do Tể Tướng nắm giữ, nó có một bộ riêng, 

gọi là bộ Lễ. Bộ Lễ là bộ giáo dục. Tể Tướng cai quản bộ giáo dục, hoàng thượng tự 

mình nắm giữ nhà chùa, tức bộ giáo dục của Phật Đà. Hai nền giáo dục tồn tại song song 

ở Trung Quốc, Phật giáo chẳng phải là tôn giáo. 

Hiện thời, Phật giáo biến thành tôn giáo, tứ chúng đệ tử chúng ta bất xứng với Thích 

Ca Mâu Ni Phật, vì sao trở thành nông nỗi này? Chúng ta thấy chùa chiền thời cổ, mỗi 

ngày làm chuyện gì? Giảng kinh, dạy học, giống như một ngôi trường. Điện đường là 

phòng học, Hòa Thượng Thủ Tọa phân tòa giảng kinh, giống như trong nhà trường hiện 

thời, lớp học khác nhau. Giảng đường này giảng Hoa Nghiêm, giảng đường kia giảng Vô 

Lượng Thọ, giảng đường nọ giảng Bát Nhã; họ có thầy,  mỗi ngày lên lớp. Chẳng cho 

phép học trò lớp nào cũng đều học, chẳng phải vậy! Học trò chỉ có thể chuyên dồn công 

sức nơi một môn; quý vị học lớp của thầy nào, bèn đến giảng đường ấy. Một môn thâm 

nhập, chẳng phải là bảo quý vị môn gì cũng đều học, chẳng phải vậy! Thầy cũng chuyên 

dạy một môn, trò cũng chuyên học một môn. Học còn chưa xong một môn, chẳng thể 

học môn thứ hai. Quý vị có thể học rất nhiều môn, nhưng chẳng phải là học cùng một 

lúc. Học từng môn một thì được phép. Vì thế, nhà chùa là cơ cấu giáo dục. Nhất là đến 

thời đại Tùy - Đường, mười tông phái của Trung Quốc hình thành, đề xướng chế độ tùng 

lâm, đó chính là mở rộng quy mô, chính thức biến [nhà chùa] thành Đại Học. Chủ tịch 

tùng  lâm  là  Phương  Trượng,  Trụ  Trì,  Hiệu  Trưởng.  Quý  vị  thấy  các  vị  chấp  sự  (đảm 

đương trách nhiệm) dưới vị ấy: Thủ Tọa là giáo vụ, Duy Na là huấn đạo, trông nom việc 

giáo huấn, uốn nắn, Giám Viện trông nom tổng vụ (quản lý mọi sự vụ chung), hoàn toàn 

giống cách phân công trong trường Đại Học hiện thời. Trong Đại Học hiện thời, quý vị 

thấy Giáo Vụ Trưởng (Provost), Huấn Đạo Trưởng (Proctor), Tổng Vụ Trưởng (Dean of 

General Affairs), danh xưng khác nhau, nhưng công việc hoàn toàn tương đồng. Vì thế, 

Phật giáo truyền đến Trung Quốc đã biến hóa mang tánh chất cách mạng, được tổ chức 

theo quy củ chính thức, mang hình thức một trường học chính quy. Phật giáo vào thời 

đức Thế Tôn và vào thời mới truyền sang Trung Quốc mang tánh chất trường tư, giống 

như tư thục giáo dục, chưa được “chế độ hóa” (Institutionalized). Chế độ hóa là điểm đặc 

sắc trong Phật giáo Trung Quốc. 

Khi tôi mới học Phật, thầy tôi đã nói chuyện này rất nhiều lần, đương nhiên là đặt hy 

vọng  nơi  tôi,  nhưng  tôi  không  có  đại  phước  báo  như  thế.  Thầy  đã  bảo  tôi  rất  nhiều 

lần: “Muốn  cho  Phật  giáo  hưng  vượng  trở  lại,  nhất  định  phải  khôi  phục  chế  độ  tùng 

 lâm”. Nếu nói theo cách bây giờ, nhất định phải lập Đại Học Phật giáo thì Phật pháp mới 

có thể hưng vượng. Chuyện này chúng ta chỉ đành trông chờ quốc gia, cá nhân chẳng có 

năng lực ấy, nói theo Phật pháp là chẳng có đại phước báo dường ấy! Vì thế, đức Thế 

23 Tập 11 

0 



Tôn đem đại sự Phật pháp hưng vượng hay suy vi phó thác cho quốc vương, đại thần, để 

họ hộ trì. Trong quá khứ, tại Trung Quốc, lịch đại đế vương đều hộ trì Phật pháp, đặc biệt 

là nhà Thanh là dân tộc thiểu số vào làm chủ Trung Quốc, thống trị một quốc gia to như 

thế,  họ  dùng  phương  pháp  gì?  Dùng  giáo  dục.  “Kiến  quốc,  quân  dân,  giáo  học  vi 

 tiên” (xây dựng đất nước, cai trị dân chúng, lấy giáo dục làm đầu). Họ dùng giáo dục của 

Nho, Thích, Đạo, giữ vững nền cai trị tới hai trăm sáu mươi năm, giữ ổn định trong một 

thời gian dài. Cuối cùng, đúng là [thành quả ấy] bị hủy mất bởi chính Từ Hy Thái Hậu. 

Từ Hy Thái Hậu nắm quyền, bèn phế trừ sự giảng học. Trong quá khứ, trong cung đình 

luôn lễ thỉnh những vị cao tăng đại đức Nho, Thích, Đạo vào dạy học trong cung đình, 

hoàng thượng dẫn văn võ bá quan nghe giảng, những ý nghĩa được giảng đều [được thâu 

thập]  trong  Tứ  Khố  Toàn  Thư.  Tôi  đọc  Tứ  Khố  Toàn  Thư,  thích  xem  những  thứ  như 

Luận Ngữ, Mạnh Tử, [để tìm hiểu] cách giảng nghĩa tại cung đình trong quá khứ là như 

thế nào? Những nghĩa lý đã giảng giải đều được thâu thập trong bộ Tứ Khố, bản ấy là 

bản tiêu chuẩn. Họ thật sự làm, không giống như hiện thời, hiện tại không làm! Đến thời 

Từ Hy, không làm như vậy nữa. Từ Hy chuộng quỷ thần, thích cầu cơ, gặp chuyện gì 

chính mình chẳng thể giải quyết, bèn chẳng hỏi han ai khác, mà thưa hỏi trong đàn cầu 

cơ, cho nên bà ta làm mất nước! Chương Gia đại sư kể cho tôi nghe chuyện này. Chương 

Gia đời trước là quốc sư của nhà Thanh57[5]. Do vậy, Phật giáo bị biến thành tôn giáo, giáo dục của Phật Đà chẳng còn nữa, chúng ta phạm lỗi với Thích Ca Mâu Ni Phật ở chỗ 

này! 

Chẳng liễu  giải  thì thôi, chẳng  cần phải  nhắc tới, nhưng thật  sự  liễu  giải, nhận biết 

rồi, chúng ta nhất định phải đi theo con đường của Thích Ca Mâu Ni Phật. Bản thân tôi 

tiếp nhận sự giáo huấn của Chương Gia đại sư, Ngài khuyên tôi xuất gia, lại còn dặn tôi 

học theo Thích Ca Mâu Ni Phật. Tôi hiểu ý lão nhân gia, chẳng cô phụ thầy, suốt đời 

chúng tôi đi theo con đường này. Đi theo con đường này rất nhọc nhằn, nhưng đáng công 

lắm! Mong các đồng học chúng ta đều có thể giác ngộ, thật sự phát tâm dạy học, bất luận 



 57[5]  Nói “đời trước” vì người Mông Cổ tin ng{i Chương Gia l{ một vị hoạt Phật (tức tu sĩ 

 được coi l{ hóa th}n của c|c tổ sư, Phật, Bồ T|t) chuyển thế nhiều lần. Chương Gia đại sư 

 (Lobsang Pelden Tenpe Dronme, 1891-1957), thầy của hòa thượng Tịnh Không, l{ đời thứ 

 mười chín. Vị “Chương Gia đời trước” được nhắc đến ở đ}y l{ Chương Gia đời thứ mười bảy 

 (1849-1875)  được  vua  H{m  Phong  (chồng  Từ  Hy  Th|i  Hậu)  mời  v{o  kinh  để  coi  sóc  việc 

 nhập tạng kinh điển, chưởng quản Lạt Ma Gi|o to{n quốc, v{ vị kế tiếp l{ Chương Gia đời 

 thứ mười t|m (1878-1888) đều l{ quốc sư nh{ Thanh. Tuy nói Chương Gia có đến mười t|m 

 đời, nhưng trên thực tế chỉ có bảy đời, vì vị Chương Gia thứ nhất (Dragpa Oser, 1607-1641) 

 được  tăng  sĩ  Mông  Cổ  coi  l{  hóa  th}n  lần  thứ  mười  ba  của  tôn  giả  Channa  (người  Hoa 

 thường phiên }m l{ Tôn Đạt, còn ghi l{ Chandaka, tức ng{i Xa Nặc, người đ|nh ngựa của 

 đức Phật Thích Ca). Ng{i Xa Nặc l{ một trong s|u vị tỳ-kheo thường được gọi l{ Lục Quần Tỳ 

 Kheo chuyên g}y rối trong Tăng đo{n để đức Thế Tôn có cơ hội chế giới. 

Tập 11  231 



là tại gia hay xuất gia đều có thể [làm công tác giáo hóa]. Thuở đức Thế Tôn tại thế, cư sĩ 

tại gia Duy Ma Cật (Vimalakīrti) giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, giảng kinh, dạy học 

mỗi ngày. Thời đầu Dân Quốc, tiên sinh Âu Dương Cánh Vô là một vị đại đức trong Phật 

môn đã thành lập Chi Na Nội Học Viện, thâu nhận hàng xuất gia lẫn tại gia, tổ chức rất 

thành công; nhưng vì tình hình chiến tranh, hoạt động được hai năm rồi phải đóng cửa 

học viện. Ông ta nói rất hay:  “Phật môn là sư đạo” . Sư đạo có nghĩa là thầy là lớn nhất, 

tôn sư, trọng đạo! Chúng ta thấy trong kinh Duy Ma, đệ tử của Thích Ca Mâu Ni Phật là 

Mục Kiền Liên, Xá Lợi Phất, nghe cư sĩ Duy Ma giảng kinh, lễ tiết hoàn toàn giống như 

[lễ tiết dành cho] Thích Ca Mâu Ni Phật. Cư sĩ Duy Ma là kẻ tại gia, khi lên tòa giảng 

kinh, Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên đảnh lễ cư sĩ ba lạy, nhiễu quanh ba vòng. Đó là tôn 

sư trọng đạo, Ngài là thầy mà! Tuy quý vị xuất gia, là học trò của Thích Ca Mâu Ni Phật, 

quý vị vẫn là học trò, vẫn chưa đạt tới địa vị như Ngài (Duy Ma Cật). Vì vậy, nói theo 

Phật pháp, hai vị Phật đồng thời xuất hiện trong thế gian thuở ấy, một vị là xuất gia Phật, 

vị kia là tại gia Phật, hai vị Phật, quyết định chẳng thể khinh mạn! Pháp môn bình đẳng, 

chẳng có cao thấp, nhất định phải tôn trọng đôi bên; chẳng thể nói vừa xuất gia bèn ngạo 

nghễ, ngã mạn, coi thường người khác. Trong giới cư sĩ, thật sự có những bậc đại đức, tu 

hành rất tốt đẹp, thậm chí có người khai ngộ, làm sao quý vị có thể khinh mạn họ được? 

Nhất định phải hiểu điều này! Bất luận tại gia hay xuất gia, nếu thật sự học Phật, phải 

học  theo  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  khiêm  hư,  cung  kính  hết  thảy  chúng  sanh,  phải  nêu 

gương thật sự đoạn trừ tham, sân, si, mạn. Kẻ còn có ngạo mạn thì như thế nào? Quý vị 

là phàm phu! Bởi lẽ, mười phương Như Lai xuất hiện trên cõi đời chẳng có chi khác, [chỉ 

là] mong giúp cho hết thảy chúng sanh sớm có ngày thành Phật, sớm có ngày rời khỏi lục 

đạo, rời khỏi mười pháp giới, đấy là tâm nguyện của Phật. 

Kế  đó  là:  “Hựu  bổn  kinh  sở  tuyên,  nãi  Như  Lai  chân  thật  thuần  nhất  chi  pháp,  vô 

 hữu quyền khúc, cố danh chánh thuyết”  (Kinh này lại tuyên dương pháp chân thật thuần 

nhất của Như Lai, chẳng quyền biến, cong quẹo, nên gọi là Chánh Thuyết). Mấy câu này 

hết  sức  quan  trọng,  vì  trong  hết  thảy  kinh  giáo,  đức  Thế  Tôn  khai  thị  quả  thật  có  nói 

phương tiện, có khi nói uyển chuyển, tùy thuận, [những cách nói như vậy] rất nhiều, hết 

sức phổ biến, vì sao? Chúng sanh căn tánh khác nhau. Do vậy, giáo học trong Phật môn 

thường được gọi là “đại giảng đường” hay  “đại giảng tòa”. “Đại” có nghĩa là gì? Căn 

tánh của thính chúng hoàn toàn khác nhau, có kẻ không biết chữ, có người trình độ Tiểu 

Học, cũng có người học lớp Tiến Sĩ, mỗi cá nhân nghe giảng đều hoan hỷ, mỗi người 

nghe  đều  được  lợi  ích,  đấy  chẳng  phải  là  chuyện  dễ!  Không  giống  như  lên  lớp  trong 

trường  học,  học  trò  có  trình  độ  ngang  nhau,  dễ  giảng,  ở  đây  là  hoàn  toàn  khác 

nhau,  “Phật dĩ nhất âm nhi thuyết pháp”  (Phật dùng một âm thanh để thuyết pháp), hết 

thảy chúng sanh không chỉ nghe hiểu, mà còn đều được thụ dụng. Đó gọi là “đại giảng 

23 Tập 11 

2 



tòa”; những vị giáo thụ58[6] hay giáo sư bình thường sẽ chẳng thể làm được. Do vậy, giảng đường trong Phật môn người đến chẳng cự tuyệt, người đi không giữ lại. Quý vị 

thông đạt quyền biến, hễ giảng sâu, phải quan tâm đến những kẻ trình độ nông cạn, xét 

coi họ có hiểu hay không? Nếu giảng nông cạn, cũng phải quan tâm đến những kẻ có 

trình độ cao; phương diện nào cũng phải xét đến. Vì thế, đức Phật có Thật và có Quyền, 

có thẳng, và có cong (nói phương tiện, vòng vo để từ từ hướng dẫn đến mục tiêu), dùng 

phương  pháp  dạy  học  thiên  biến  vạn  hóa,  có  thể  thích hợp  các  loại  căn  khí  khác biệt. 

Nhưng  kinh  này  không  như  vậy,  nói  thẳng  thừng,  thỏa  đáng,  chẳng  nói  phương  tiện, 

chẳng nói loanh quanh, câu nào cũng giảng pháp chân thật, trực tiếp hướng dẫn quý vị 

trở về tự tánh. Quý vị phải biết: Vãng sanh Cực Lạc là trở về tự tánh. Trở về tự tánh là 

Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  phương  pháp  hết  sức  đơn  giản,  ổn  thỏa,  thích 

đáng, nhanh chóng, đạt đến rốt ráo viên mãn. 

 “Hựu  nãi  Thế  Tôn  xứng  kỳ  bổn  tánh,  hòa  bàn  thác  xuất,  hào  vô  bảo  lưu,  cố  danh 

 xứng tánh”  (Lại nữa, Thế Tôn xứng hợp bổn tánh trao bày hết cả ra, chẳng có chút mảy 

may giấu diếm, nên gọi là Xứng Tánh). Mấy câu này nói rất hay, kinh Vô Lượng Thọ từ 

bản tánh của Thích Ca Như Lai tự nhiên lưu lộ, lại còn là viên mãn lưu lộ. Giống chúng 

ta tặng quà, dọn hết cả mâm ra, chẳng giữ lại mảy may nào, tuyên dương toàn bộ tự tánh. 

Những kinh  điển  đàm  luận xứng  tánh  như  vậy,  giãi  bày  trọn hết như  thế  không  nhiều 

lắm! Vì thế, kinh này cực viên, cực đốn, nên gọi là xứng tánh.  “Nhất thiết hàm linh giai 

 nhân thử nhi đắc độ thoát, nãi xứng tánh trung đăng phong tạo cực chi đàm, cố vi Xứng 

 Tánh Cực Đàm”  (Hết thảy hàm linh đều do đây mà được độ thoát, thật là bàn luận xứng 

tánh đến cùng tột, nên gọi là Xứng Tánh Cực Ðàm).  “Cực”  (極) là đạt tới đỉnh điểm. Bởi 

lẽ,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  chỗ  quy  túc  cuối  cùng  của  kinh  Hoa  Nghiêm.  Kinh  Hoa 

Nghiêm đàm luận xứng tánh, nhưng so với kinh Vô Lượng Thọ thì kinh Vô Lượng Thọ 

là “xứng tánh cực đàm” , đăng phong tạo cực (đạt tới tột đỉnh). Đây cũng là nói rõ: Kinh 

Hoa Nghiêm bước vào Tịnh Độ mới thật sự viên mãn. Nếu chẳng do mười đại nguyện 

vương dẫn về Cực Lạc, kinh Hoa Nghiêm chẳng viên mãn. Vì sao? Hoa Nghiêm chỉ có 

thể độ bậc thượng thượng căn, đối với căn tánh thượng trung hạ sẽ chẳng khế cơ. Hễ dẫn 

về Cực Lạc, từ thượng thượng căn cho đến thượng trung hạ toàn bộ đều độ được, Hoa 

Nghiêm bèn viên mãn! Thượng trung hạ căn đến Tây Phương Cực Lạc thế giới toàn bộ 

đều biến thành thượng thượng căn, chẳng thể nghĩ bàn! Chúng ta học pháp môn Tịnh Độ 

chớ nên không biết điều này! Quý vị biết những đạo lý và chân tướng sự thật này, mới có 



 58[6]  Gi|o  Thụ  l{  c|ch  người  Hoa  dịch  chữ  Professor,  tức  l{  c|c  gi|o  sư  trong  trường  Đại Học,  v{  được  chia  th{nh  nhiều  cấp  như  Giảng  Tòa  Gi|o  Thụ  (Chair  Professor),  Gi|o  Thụ 

 (Professor), Phó Gi|o Thụ (Associate Professor), Trợ Lý Gi|o Thụ (Assistant Professor), Giảng 

 Sư (Instructor). Còn chữ Gi|o Sư chỉ chung c|c thầy gi|o, nhất l{ trong c|c trường Tiểu Học, 

 Trung Học, nhưng hầu như rất ít khi dùng chữ Gi|o Sư m{ thường gọi l{ L~o Sư. 

Tập 11  233 



thể chết sạch so đo, khăng khăng tu một môn này, chắc chắn thành tựu trong một đời 

này. Đối với thế giới này, đối với thiên đường, hay đối với mười pháp giới, chẳng còn có 

ý niệm tham luyến nữa! Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới đây.  

 

 

23 Tập 11 

4 



Tập 12 

   Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang mười hai, dòng thứ nhất.  “Ất, tam căn phổ bị, thánh phàm tề thâu” (tiểu 

đoạn thứ hai là thích hợp khắp ba căn, thâu gồm thánh lẫn phàm). Chúng ta xem đoạn 

này, đây là đoạn thứ hai của phần Giáo Khởi Nhân Duyên. 

 “Phù chúng sanh căn khí thiên sai vạn biệt, Thế Tôn cố thuyết bát vạn tứ thiên pháp 

 môn  quảng  ứng  quần  cơ”  (Chúng  sanh  căn  khí  ngàn  muôn  sai  khác; do  vậy,  đức  Thế 

Tôn nói tám vạn bốn ngàn pháp môn để thích ứng rộng rãi các căn cơ). Vừa mở đầu đã 

bảo chúng ta: Đức Phật thuyết pháp chẳng lìa Nhị Đế: Chân Đế là cảnh giới đức Phật 

đích thân chứng đắc, Tục Đế là do căn tánh của chúng sanh trong mười pháp giới khác 

nhau. Do vậy, Chân Đế là Nhất Phật thừa, Tục Đế có tám vạn bốn ngàn pháp môn.  “Tám 

 vạn bốn ngàn”  cũng chẳng phải là một con số cố định, mà để hình dung rất nhiều, vô 

lượng vô biên pháp môn nhằm thích ứng các thứ căn cơ sai khác trong thế gian.  “Hoa 

 Nghiêm Viên Giáo, chuyên tiếp thượng thượng căn nhân”  (Hoa Nghiêm là Viên Giáo, 

chuyên tiếp độ bậc thượng thượng căn): Bộ kinh Hoa Nghiêm giảng thật nhiều, thích ứng 

với căn cơ của chúng sanh, chứ không phải là chẳng hề thích ứng. Tuy ứng theo căn cơ 

để thuyết pháp, nhưng [kinh ấy] vẫn quy về tự tánh y như cũ. Vì thế, đối tượng giáo học 

của kinh ấy là bậc thượng thượng căn. Chúng ta cũng biết bộ kinh ấy do Thích Ca Mâu 

Ni Phật đã giảng đầu tiên sau khi kiến tánh, giảng trong Định; vì thế, người Tiểu Thừa 

chẳng thừa nhận. Người Tiểu Thừa chỉ thừa nhận Tứ A Hàm59[7] giảng ở Lộc Dã Uyển 



 59[7] Tứ  A H{m (Āgama), còn phiên }m l{ A H{m Mộ, hay A Cấp Ma, tương ứng với Nikāya trong hệ thống Phật gi|o Nam Truyền. Tứ A H{m trong Đại Tạng Kinh được dịch từ tiếng 

 Bắc Phạn (Sankrit), trong khi Nikāya chép bằng tiếng Nam Phạn (Pali). A H{m có nghĩa l{ 

 lần lượt lưu truyền. Du Gi{ Sư Địa Luận quyển t|m mươi lăm giảng: “Bốn loại như thế, do 

 thầy trò lần lượt truyền cho nhau đến nay; do đạo lý n{y, nên gọi l{ A Cấp Ma”. Tứ A H{m 

 gồm  bốn  bộ  Trường  A  H{m  Kinh  (Dīrgha  Āgama,  hai  mươi  hai  quyển,  do  ng{i  Trúc  Phật 

 Niệm dịch v{o thời Diêu Tần, tương ứng với bộ Dīgha Nikāya của Nam Tông), Trung A Hàm 

 Kinh (Madhyama Āgama, s|u mươi quyển, do ng{i Đ{m Ma Nan Đề dịch v{o thời Phù Tần, 

 tương  ứng  với  bộ  Majjhima  Nikāya  của  Nam  Tông),  Tạp  A  H{m  Kinh  (Samyukta  Āgama, 

 năm mươi quyển, do ng{i Cầu Na Bạt Đ{ La v{ Bảo V}n dịch v{o đời Lưu Tống, tương ứng 

 với Samyutta Nikāya của Nam Tông), Tăng Nhất A H{m (Ekottara Āgama, năm mươi mốt 

 quyển, do ng{i Trúc Phật Niệm dịch, tương ứng với Anguttara Nikāya của Nam Tông). 

Tập 12  235 



(Mrigadava,  Sārnātha),  chứ  [đức  Phật  giảng  trong]  Định  đâu  có  ai  thấy!  Trong  Định 

giảng cho ai? Cho bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ, các vị ấy là thính chúng, cũng 

là từ Sơ Trụ trở lên như trong kinh Hoa Nghiêm đã nói: Thập Trụ Bồ Tát, Thập Hạnh, 

Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, giảng cho bốn mươi mốt địa vị, họ đều là Phật, 

minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Do vậy, đức Thế Tôn và chư Phật Như Lai đã 

nêu ra báo cáo. Giống như vào đời Đường, Lục Tổ Huệ Năng sau khi khai ngộ, đã hướng 

về hòa thượng Ngũ Tổ Nhẫn thưa bày, Ngài thưa trình rất đơn giản, chỉ có năm câu, còn 

Thích Ca Mâu Ni Phật báo cáo rất tỉ mỉ, nhưng cảnh giới hoàn toàn bình đẳng, chẳng có 

cao thấp. 

Cảnh giới khai ngộ của Thích Ca và cảnh giới khai ngộ của Lục Tổ như nhau, sau khi 

khai ngộ, thật sự thích ứng rộng rãi mọi căn cơ, nên dùng thân gì để độ bèn hiện thân ấy. 

Phật Thích Ca ở Ấn Độ, căn tánh nơi ấy là căn tánh Phật, cho nên phải dùng thân Phật 

hòng [làm cho kẻ hữu duyên] đắc độ, Thích Ca Mâu Ni Phật bèn hiện thân Phật. Huệ 

Năng đại sư tại Trung Quốc, đối tượng thuyết pháp tại Trung Quốc thuở ấy là tỳ-kheo, 

đáng nên dùng thân tỳ-kheo để độ, liền hiện thân tỳ-kheo mà thuyết pháp. Nói theo ba 

mươi hai ứng thân60[8] của Quán Thế Âm Bồ Tát, bất luận hiện thân gì cũng đều bình đẳng. Ngài là một vị Phật thật sự, chẳng phải là Phật giả. Đối tượng tiếp dẫn [của Lục 

Tổ] là bậc thượng thượng căn, [thính chúng nếu] chẳng phải là bậc thượng thượng căn sẽ 

chẳng có phần. Từ Đàn Kinh chúng ta thấy: Huệ Năng đại sư trong một đời độ được bao 

nhiêu  người? Bốn  mươi  ba người.  Cũng  có  nghĩa là  trong hội  của  Ngài,  bốn  mươi  ba 

người đại triệt đại ngộ, có cảnh giới bình đẳng với Ngài. Đây là chuyện không tiền tuyệt 

hậu trong lịch sử Trung Quốc, trước Lục Tổ không có tình huống hưng thịnh như thế, mà 

sau  Lục  Tổ  cũng  chẳng  thấy  tình  huống  hưng  thịnh  ấy.  Từ  nay  về  sau,  pháp  vận  của 

Thích Ca Mâu Ni Phật hãy còn chín ngàn năm nữa, có chuyện như vậy trong thời kỳ Mạt 

Pháp hay không? Không có! Trước kia, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ bảo tôi: Từ nay về sau, 

trong Thiền Tông chẳng còn bậc đại triệt đại ngộ, không còn có người căn tánh như thế! 

Trong Mật Tông,  “tam mật tương ứng, tức thân thành Phật”  cũng không có, chỉ có niệm 

Phật vãng sanh, thân cận A Di Đà Phật là hạng người đắc độ. Chỉ có pháp môn này thích 

hợp khắp ba căn, gồm thâu phàm lẫn thánh, mãi cho đến khi Phật pháp trong thế gian này 

bị tiêu diệt, cũng có nghĩa là nói [cho tới] khi pháp vận một vạn hai ngàn năm của đức 

Thế  Tôn  chấm  dứt,  pháp  môn  này  luôn  luôn  hữu  hiệu.  Nói  cách  khác,  từ  nay  về  sau, 

chúng ta có thể đắc độ chỉ do một môn này; trừ một môn này ra, đúng là khó lắm, thật sự 

chẳng dễ dàng! 



 60[8]  Thông thường nói l{ ba mươi ba ứng th}n, ở đ}y, chỉ nói ba mươi hai tức l{ không kể 

 th}n Bồ T|t  

23 Tập 12 

6 



Trong hội Hoa Nghiêm,  “trí huệ như Xá Lợi Phất, thần thông như Mục Kiền Liên, ư 

 Phật Thanh Văn đệ tử trung quân xưng đệ nhất”  (trí huệ như Xá Lợi Phất, thần thông 

như Mục Kiền Liên, trong các đệ tử Thanh Văn của đức Phật, các Ngài đều được gọi là 

bậc  nhất).  Ngài  Xá  Lợi  Phất  là  trí  huệ  đệ  nhất,  ngài  Mục  Kiền  Liên  là  thần  thông  đệ 

nhất.  “Đản tại Hoa Nghiêm hội thượng, như manh, như lung, huống thị hạ ư thử giả, cố 

 vân hạ căn tuyệt phần”  (nhưng trong hội Hoa Nghiêm, các Ngài đều như mù, như điếc, 

huống hồ những  kẻ kém  hơn  các  Ngài. Vì  thế, nói:  “Kẻ  hạ  căn trọn  chẳng  có phần”). 

Như  hai  vị  này,  trí  huệ,  thần  thông  đều  là  đệ  nhất,  nhưng  trong  hội  Hoa  Nghiêm,  các 

Ngài  nghe  không  hiểu,  mà  cũng  chẳng  thấy.  Phàm  là  người  tham  gia  pháp  hội  Hoa 

Nghiêm, từ kinh điển chúng ta thấy, ngoài hàng Bồ Tát ra, có Thanh Văn hay không? Có 

chứ! Cũng có Duyên Giác, còn có thiên thần, thậm chí còn có nhiều vị thần trong thế 

gian này đều tham gia. Họ là lục đạo phàm phu, vì sao có thể tham gia? Ở đây, kinh đã 

ban cho chúng ta một khải thị rất lớn, nói rõ nơi này (thế giới Sa Bà) là cõi Phàm Thánh 

Đồng Cư; có nhiều phàm phu trên thực tế là Pháp  Thân đại sĩ ứng hóa trong lục đạo, 

chẳng phải là phàm phu thật sự. Thần cây, thần núi, thần sông, địa thần, địa thần là thổ 

địa thần, cũng hiện diện trong hội Hoa Nghiêm, đó là gì? Những vị thần ấy toàn là Pháp 

Thân đại sĩ, Pháp Thân Bồ Tát, là bậc thượng thượng căn thị hiện trong ấy. Do vậy, có 

thể biết: Chúng sanh càng có khổ nạn, chư Phật, Bồ Tát thị hiện trong thế gian này càng 

nhiều, nhưng lũ phàm phu mắt thịt chúng ta chẳng nhận biết! Nếu trong nhân gian không 

có Phật, Bồ Tát nhiều như thế, đại địa đã sớm chìm lỉm mất rồi. Chúng ta nương nhờ 

phước của các Ngài, các Ngài đang âm thầm giúp đỡ chúng ta, nhưng chúng ta không 

biết. Nếu chúng ta có thể hồi tâm hướng thiện, y giáo phụng hành, không chỉ chính mình 

đắc độ, mà còn có thể giúp đỡ địa cầu, và cũng có thể giúp hóa giải tai nạn trong xã hội 

này. Tuy chưa thể hóa giải hoàn toàn, nhưng tai nạn giảm khinh, rút ngắn thời gian [tai 

nạn], khẳng định sẽ có thể thu được hiệu quả. Sau khi chúng ta thâm nhập kinh tạng, quý 

vị sẽ thấy rõ ràng, minh bạch chuyện  này. Ở đây, cụ Niệm Tổ cho chúng ta biết: Nếu 

chẳng giống như Mục Kiền Liên hay Xá Lợi Phất, đương nhiên trọn chẳng có phần nơi 

pháp môn [Hoa Nghiêm] này. 

 “Chí ư Tiểu Thỉ chư giáo, nãi tiếp quyền tiểu chi cơ”  (Còn như các giáo pháp Tiểu 

Giáo và Thỉ Giáo nhằm tiếp dẫn căn cơ quyền tiểu). Tiểu, Thỉ, Chung, Đốn, Viên là Hoa 

Nghiêm ngũ giáo. So với cách tổ chức nhà trường thì Tiểu Giáo như Tiểu Học, Thỉ Giáo 

là Trung Học. Tiểu Giáo thật sự là Tiểu Thừa, Thỉ Giáo là khởi đầu của Đại Thừa, Chung 

Giáo là Đại Thừa viên mãn. Trong đây cũng có rất nhiều tầng lớp: Năm mươi mốt tầng 

cấp Bồ Tát. Chung Giáo là kết cục của Đại Thừa, là tầng cao nhất. Cao hơn nữa là căn 

tánh đặc biệt, chẳng phải căn tánh bình thường, mà là đốn căn hay viên căn. Tiểu, Thỉ, 

Chung là [các giáo pháp theo đường lối] thông thường; chúng ta nói là “thượng, trung, hạ 

ba thừa”. Vì thế, các giáo pháp Tiểu Giáo và Thỉ Giáo nhằm tiếp dẫn các căn cơ quyền 

tiểu.  “Đối ư thượng căn, tắc hữu giáo thiển cơ thâm chi thất, diệc bất ứng cơ”  (đối với 

Tập 12  237 



thượng căn, sẽ phạm lỗi giáo pháp nông cạn mà căn cơ sâu xa, cũng chẳng phù hợp căn 

cơ):  So  với  thượng  căn,  Tiểu  Giáo  và  Thỉ  Giáo  quá  nông  cạn,  căn  khí  của  bậc 

thượngthượng  căn  quả  thật  là  căn  sâu,  tâm  lớn,  lượng  lớn;  vì  thế,  [Tiểu  Giáo  và  Thỉ 

Giáo] cũng không ứng hợp căn cơ. Đấy là nói về kinh Hoa Nghiêm.  “Duy bổn kinh chi 

 trì danh niệm Phật pháp môn, thánh phàm tề thâu, lợi độn tất bị”  (chỉ có pháp môn trì 

danh Niệm Phật trong kinh này gồm thâu thánh lẫn phàm, lợi căn lẫn độn căn đều thích 

hợp). Đó là so sánh giữa kinh Vô Lượng Thọ và kinh Hoa Nghiêm, kinh Vô Lượng Thọ 

dùng phương pháp trì danh niệm Phật, dễ hơn! 

Kinh  Hoa  Nghiêm  tu  gì?  Tu  Chỉ  Quán.  Trước  đây,  chúng  ta  từng  học  Tu  Hoa 

Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, cách tu trong ấy như thế nào? Ngũ Chỉ 

Lục Quán61[9], Tiểu Giáo và Thỉ Giáo chẳng thể tiếp nhận! Nói cách khác, những pháp đó  dành  cho  người  thượng  thượng  căn  học.  Họ  học  Hoa  Nghiêm  mới  thụ  dụng  được. 

Chẳng phải là người có căn tánh như vậy mà học kinh Hoa Nghiêm thì chỉ là học văn tự, 

không  thể  thụ  dụng.  Học  kinh  Hoa  Nghiêm  mà  thật  sự  thụ  dụng,  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh  Độ,  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  sẽ  chẳng  thuộc  vào  cõi  Phàm  Thánh, 

cũng chẳng thuộc cõi Hữu Dư, trực tiếp sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm, khác hẳn! 

Đối  với  phương  pháp  trì  danh  niệm  Phật,  bậc  thánh  nhân  như  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  là 

thánh nhân, Quán Âm, Thế Chí là thánh nhân, đại thánh; phàm phu như bà già, ông lão 

chẳng biết chữ, nhưng tin tưởng, thật sự hành, khi lâm chung cũng có thể vãng sanh, [đó 

là] gồm thâu cả thánh lẫn phàm.  “Lợi căn”  là thượng thượng căn,  “độn căn”  là trung hạ 

căn; [đối với căn cơ nào], pháp môn này cũng đều thích hợp. Vì thế, trong chín ngàn năm 

của thời Mạt Pháp, hết thảy chúng sanh đắc độ phải trông cậy vào bộ kinh này, nương 

theo pháp môn này. Thật sự chết sạch so đo, khăng khăng tu pháp môn này, không một ai 

chẳng thành tựu, Thiện Đạo đại sư bảo:  “Vạn người tu, vạn người về”.  

 “Triệt thượng”  là nêu ví dụ để nói thì trên là  “tắc như Phổ Hiền, Văn Thù”  (như Phổ 

Hiền,  Văn  Thù),  đây  là  hai vị  đại  Bồ  Tát  trong  hội  Hoa  Nghiêm.  Phông nền  sau lưng 

chúng tôi là hình Hoa Nghiêm Tam Thánh, chính giữa là Tỳ Lô Giá Na Như Lai, hai bên 

là Văn Thù và Phổ Hiền Bồ Tát. Các đồng học học Phật đều biết: Văn Thù trí huệ đệ 



 61[9]  Ngũ  Chỉ  l{  chiếu  ph|p  thanh  hư  ly  duyên  chỉ,  qu|n  nh}n  tịch  phạ  tuyệt  dục  chỉ,  t|nh khởi phồn hưng nhĩ chỉ, định quang hiển hiện vô niệm chỉ, Sự Lý huyền thông phi tướng chỉ. 

 Lục Qu|n l{: Nhiếp cảnh quy t}m ch}n không qu|n, tùng t}m hiện cảnh diệu hữu qu|n, tâm 

 cảnh bí mật viên dung qu|n, trí th}n ảnh hiện chúng duyên qu|n, đa th}n nhập nhất cảnh 

 tượng qu|n, v{ chủ bạn hỗ hiện đế võng qu|n. 

 Nếu muốn biết chi tiết c|c phép Chỉ v{ Qu|n n{y, xin xem bộ Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng 

 Tận Ho{n Nguyên Qu|n do hòa thượng đ~ giảng. 

23 Tập 12 

8 



nhất trong hàng Bồ Tát, Phổ Hiền Bồ Tát là vị tu hành đệ nhất giữa các Bồ Tát. Một vị là 

giải môn đệ nhất, một vị là hạnh môn đệ nhất. Nếu nói theo cách hiện thời, Phổ Hiền Bồ 

Tát thật sự làm, làm thật sự triệt để, thật sự viên mãn. Vì thế, hễ nói tới tu hành, hết thảy 

các vị Bồ Tát đều tôn Phổ Hiền đứng đầu, không ai chẳng tán thán. Hai vị này  “thượng 

 phát nguyện cầu sanh Cực Lạc”  (còn phát nguyện cầu sanh Cực Lạc); ở đây, sách đã dẫn 

bài kệ phát nguyện của các Ngài. Trong quyển thứ ba mươi chín của bộ Tứ Thập Hoa 

Nghiêm,  “Phổ Hiền kệ vân: Nguyện ngã lâm dục mạng chung thời, tận trừ nhất thiết chư 

 chướng ngại, diện kiến bỉ Phật A Di Đà, tức đắc vãng sanh An Lạc sát”  (ngài Phổ Hiền 

có bài kệ rằng: “Nguyện khi tôi sắp mạng chung, trừ sạch hết thảy các chướng ngại, gặp 

mặt đức Phật A Di Đà, liền được vãng sanh cõi An Lạc”).  “An Lạc sát”  là Tây Phương 

Tịnh Độ. Bài kệ của ngài Văn Thù có ý nghĩa hoàn toàn tương đồng. Bài kệ do Văn Thù 

Bồ Tát nói [mỗi câu] gồm năm chữ:  “Nguyện ngã mạng chung thời, diệt trừ chư chướng 

 ngại, diện kiến A Di Đà, vãng sanh An Lạc sát”  (Nguyện khi tôi mạng chung, diệt trừ 

các chướng ngại, gặp mặt A Di Đà, vãng sanh cõi An Lạc). Trong phần trước, tôi đã từng 

thưa bày cùng quý vị, tôi tiếp nhận pháp môn Tịnh Độ, chết sạch so đo, một mực niệm A 

Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ là do đọc hai bài kệ này! 

Chuyện này đã xưa lắm rồi. Thuở trước, tôi giảng kinh Hoa Nghiêm, có lúc nọ, nghĩ 

Văn Thù và Phổ Hiền tu pháp môn gì? Thiện Tài đồng tử tu pháp môn gì? Bèn tra duyệt 

kinh về chuyện này, mới biết Văn Thù và Phổ Hiền niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Thiện 

Tài là môn sinh đắc ý, là đệ tử truyền pháp của Văn Thù, làm sao có thể khác thầy cho 

được?  Chẳng  thể  nào  có  chuyện  ấy!  Xem  kỹ  năm  mươi  ba  lần  tham  học,  khi  ấy  năm 

mươi ba lần tham học đã giảng được phân nửa, một mực giảng theo kiểu nuốt trộng quả 

táo, người ta hỏi tôi Thiện Tài đồng tử học gì, tôi đáp không được. Tôi nghĩ dường như 

môn nào Ngài cũng đều học. Ngài là một bậc đại thông gia, học rộng nghe nhiều, thật ra, 

chẳng phải vậy! Quay trở lại, đọc cẩn thận lần nữa, [mới biết] Thiện Tài đồng tử tu trì 

danh niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, giống như thầy Ngài. Nói như bây giờ, Ngài đã tốt 

nghiệp từ giảng tòa của thầy, tốt nghiệp là gì? Đắc Căn Bản Trí sẽ gọi là tốt nghiệp. Căn 

Bản Trí là gì? Thiền Tông gọi nó là  “đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh” . Khi ấy, địa 

vị của Ngài là Sơ Trụ Bồ Tát của Viên Giáo [như trong] kinh Hoa Nghiêm [đã dạy], Ngài 

chứng đến địa vị này. Thầy nói: “Được rồi, ngươi chẳng cần phải trụ tại đây nữa, hãy đi 

ra ngoài tham học”. Cũng có nghĩa là trong hội Văn Thù, Ngài đã làm được chuyện này. 

Hai nguyện đầu trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện:  “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”  là 

đại Bồ Đề tâm, Ngài đã phát, đó là Đại Thừa, đã phát đại Bồ Đề tâm.  “Phiền não vô tận 

 thệ nguyện đoạn” , Ngài đã đoạn, đoạn hết Kiến Tư phiền não, đã đoạn Trần Sa phiền 

não, đã đoạn Vô Minh phiền não, đã thực hiện viên mãn hai điều này. Sau khi viên mãn, 

bèn làm như thế nào? Nguyện thứ ba:  “Pháp môn vô lượng thệ nguyện học” . Năm mươi 

ba lần tham học chính là  “pháp môn vô lượng thệ nguyện học” . 

Tập 12  239 



Bản thân Ngài học pháp môn gì? Chính Ngài học Tịnh Độ. Thông tin này do đâu mà 

có? Nhìn vào năm mươi ba lần tham học của Ngài, quý vị thấy vị thiện tri thức thứ nhất 

là Sơ Trụ Bồ Tát. Nếu chính Ngài chưa chứng đắc Sơ Trụ, sẽ chẳng thể tham học với bậc 

Sơ  Trụ.  Thầy  Ngài  giới thiệu:  “Ngươi  hãy  đến  tham  học  với tỳ-kheo  Cát  Tường Vân, 

ngươi hướng về Ngài thỉnh giáo”. Tỳ-kheo Cát Tường Vân tu Ban Châu tam-muội, còn 

gọi là Phật Lập tam-muội, cũng là pháp tu hành thù thắng bậc nhất trong Tịnh Độ. Mỗi 

kỳ  tu  học  trong pháp  môn  này  là  chín  mươi  ngày,  trong  chín  mươi  ngày  chớ  nên  ngủ 

nghỉ, chẳng được ngồi, chỉ được phép đứng hay đi, cho nên gọi là Phật Lập tam-muội, 

chuyên niệm A Di Đà Phật cầu sanh thế giới Cực Lạc. Mỗi kỳ là chín mươi ngày, thân 

chẳng khỏe mạnh sẽ không thể tu được. Tuổi tác đã cao sẽ chẳng có cách nào tu pháp 

môn này; nói chung phải là người tuổi trẻ, có thể lực. Khá ư là khó khăn! Ngài thân cận 

tỳ-kheo Cát Tường Vân; tỳ-kheo Cát Tường Vân khai thị, giảng giải hai mươi mốt pháp 

môn Niệm Phật. “Hai mươi mốt” chẳng phải là con số, mà là viên mãn, đại viên mãn, 

Mật Tông nói như vậy. Vì thế, kinh Hoa Nghiêm, Hiển lẫn Mật thảy đều có; Hiển, Mật, 

Tông, Giáo thảy đều được gộp trong ấy. Hai mươi mốt loại pháp môn Niệm Phật ấy nếu 

triển khai sẽ là vô lượng pháp môn do mười phương ba đời hết thảy chư Phật Như Lai đã 

nói.  Có  pháp  môn  nào  chẳng  phải  là  Niệm  Phật?  Môn  nào  cũng  đều  là!  Kinh  Hoa 

Nghiêm dạy:  “Nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất”  (một chính là hết thảy, hết thảy 

chính là một), mới biết pháp môn Niệm Phật thù thắng. Quý vị thấy vừa mở đầu đã nói 

với quý vị điều này. Trung Quốc lẫn Ấn Độ đều có khái niệm giống như thế, gọi là  “tiên 

 nhập vi chủ”  (môn gì được tiếp xúc đầu tiên sẽ là chủ yếu). Đầu tiên là học pháp môn 

Niệm Phật. Chúng ta lại nhìn tới vị cuối cùng, tức vị thứ năm mươi ba, vị thiện tri thức 

thứ năm mươi ba là Phổ Hiền Bồ Tát, càng nói rõ rệt hơn: Mười đại nguyện vương dẫn 

về Cực Lạc. Quý vị thấy Thiện Tài [tham học với các thiện tri thức], một vị đầu tiên, một 

vị cuối cùng, từ đầu đến cuối là một môn, thâm nhập một môn. Vì sao phải đi tham học? 

Tham học nhằm thành tựu Hậu Đắc Trí. Vì sao? Nếu quý vị hành Bồ Tát đạo, phải rộng 

độ chúng sanh. Căn tánh của chúng sanh thiên sai vạn biệt, pháp môn gì quý vị đều biết, 

chẳng thể không biết, thì quý vị mới có thể độ hết thảy chúng sanh. Vì thế, tham học 

nhằm để tiếp dẫn chúng sanh có căn tánh bất đồng, chẳng phải vì chính mình! Vì chính 

mình thì một câu A Di Đà Phật bèn minh tâm kiến tánh, đã thành Phật rồi. Biểu diễn cho 

chúng ta xem mà! 

Do vậy, trong quá khứ, khi giảng học, tôi thường khuyên lơn, khích lệ các đồng học, 

đối với Tứ Hoằng Thệ Nguyện, trong thế gian này chúng ta chỉ học hai nguyện đầu, hai 

nguyện sau chúng ta chưa làm được. Chúng ta chỉ học hai nguyện trước, hai nguyện sau 

đến thế giới Cực Lạc mới viên mãn, đến thế giới Cực Lạc học rộng nghe nhiều. Chưa tới 

thế giới Cực Lạc, ta cứ thâm nhập một môn. Ta nhờ vào một môn để ổn thỏa, thích đáng 

giữ lấy thế giới Cực Lạc; sau khi thân cận A Di Đà Phật mới bèn học rộng nghe nhiều. 

24 Tập 12 

0 



Hiện thời đừng nên làm [như vậy]; nếu trong hiện tại mà học rộng nghe nhiều, quý vị sẽ 

tự khiến chính mình bị lỡ làng! Nếu quý vị phân tâm, tinh thần, tinh lực, và thời gian sẽ 

chẳng đủ dùng. Điều thứ hai là quý vị đã bị phân tâm, chẳng thể tập trung tinh thần, ý 

chí; nói cách khác, một môn vẫn chưa học tốt đẹp, đáng tiếc lắm! Chẳng thà  trong một 

đời này, chúng ta thâm nhập một môn, trường thời huân tu, chính mình quyết định có 

thành  tựu,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  rồi  mới  học  rộng  nghe  nhiều,  ổn  thỏa,  thích  đáng, 

phương pháp này tốt đẹp lắm! Hãy học theo Liên Trì đại sư, Ngài đã nói hai câu rất tuyệt 

diệu:  “Tam Tạng thập nhị bộ, nhượng cấp biệt nhân ngộ”  (Tam Tạng mười hai bộ loại, 

nhường cho người khác ngộ). Ta không làm, nhường cho người khác làm.  “Bát vạn tứ 

 thiên môn, diệc nhượng cấp biệt nhân hành”  (tám vạn bốn ngàn pháp môn cũng dành 

cho người khác hành), chính chúng ta chỉ đi theo một con đường. Trong một đời này, chỉ 

theo một con đường,  một phương hướng,  một mục tiêu, chết sạch so đo, khăng khăng 

chấp trì danh hiệu, cầu sanh Tịnh Độ; đấy là đúng, sẽ thành công. Cần gì phải chuốc lấy 

lắm nỗi phiền phức như thế? Khiến cho cái tâm được định, tự tư, tự lợi, tiếng tăm, lợi 

dưỡng, ngũ dục, lục trần, tham, sân, si, mạn thảy đều buông xuống. Phải biết những thứ 

ấy chướng đạo; không chỉ chướng ngại quý vị chứng quả, mà còn chướng ngại quý vị 

khai ngộ,  cũng như chướng ngại  quý vị  vãng  sanh. Không  buông  những thứ  ấy  xuống, 

quý vị sẽ bị thiệt thòi to lớn. Chúng ta học Phật, nếu muốn thành tựu trong một đời này, 

quyết định phải biết điều này. Phải học theo Văn Thù, học theo Phổ Hiền, quý vị thấy 

những vị Bồ Tát này: Văn Thù Bồ Tát là thầy của bảy vị Phật, học trò đều thành Phật cả 

rồi. Học trò của Địa Tạng Bồ Tát lão nhân gia thành Phật chẳng thể đếm xiết. Trong pháp 

hội tại Đao Lợi thiên cung, chúng ta thấy: Chư Phật đến từ mười phương đều là học trò 

của Ngài. Điều này đã tạo lòng tin cho chúng ta. 

 “Hựu như bổn kinh vân”  (lại như kinh này nói), tức là trong phẩm cuối cùng, trong 

đoạn kinh văn cuối cùng của kinh Vô Lượng Thọ đã chép:  “Phật cáo Di Lặc, ư thử thế 

 giới”  (đức Phật bảo ngài Di Lặc: Trong thế giới này),  “thế giới này”  là thế giới Sa Bà, 

chẳng phải là địa cầu, mà là thế giới Sa Bà,  “hữu thất bách nhị thập ức Bồ Tát, dĩ tằng 

 cúng dường vô số chư Phật, thực chúng đức bổn, đương sanh bỉ quốc”  (có bảy trăm hai 

mươi ức Bồ Tát đã từng cúng dường vô số chư Phật, gieo các cội đức, sẽ sanh về nước 

ấy). Đây là nói về thế giới Sa Bà, là khu vực giáo hóa của Thích Ca Mâu Ni Phật trong 

hiện tại. Hiện thời, trên địa cầu mới có sáu mươi bảy ức, chưa đến bảy mươi ức, [chỉ là] 

sáu mươi bảy ức. Quý vị thấy [kinh chép]  “bảy trăm hai mươi ức Bồ Tát”  thuộc thế giới 

Sa Bà, đấy cũng là nói tới lục đạo và mười pháp giới thuộc khu vực giáo hóa của Thích 

Ca Mâu Ni Phật. Trong khu vực giáo hóa này, trong giai đoạn pháp vận của Thích Ca 

Mâu Ni Phật, trong tương lai có bảy trăm hai mươi ức người niệm Phật vãng sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới. Chúng ta có thuộc trong số đó hay không? Tùy thuộc chính 

mình. Nếu chính mình thật sự tin tưởng, nguyện thiết tha, sẽ thành công trong một đời 

này,  chẳng  cần  đợi  đến  đời  sau,  mà  thành  tựu  ngay  trong  một  đời  này.  Bồ  Tát  cúng 

Tập 12  241 



dường Phật thành tựu thiện căn, chúng ta phải học theo, chớ nên phớt lờ lời giáo huấn 

của  đức  Thế  Tôn.  Các  đồng  học  học  Tịnh  Độ  dùng  gì  để  cúng  dường  chư  Phật? 

Chữ  “chư  Phật”  chỉ  những  ai?  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  đức  Thế  Tôn  đã  bảo  chúng 

ta:  “Hết  thảy  chúng  sanh  vốn  là  Phật” .  Quá  khứ  Phật  là  những  người  đã  thành  Phật, 

chẳng có cách nào tính toán con số ấy; hiện tại Phật là mười phương thế giới chư Phật, 

mỗi thế giới có một vị Phật, thế giới vô lượng vô biên vô tận vô số. Chúng ta đọc phẩm 

Thế Giới Thành Tựu và phẩm Hoa Tạng Thế Giới của kinh Hoa Nghiêm, thấy kinh nói 

rất nhiều, rất rõ ràng, đó là hiện tại Phật; còn vị lai Phật thì sao? Vị lai Phật là hết thảy 

chúng sanh. Hết thảy chúng sanh trong tương lai sẽ đều thành Phật, những loài bay, bò, 

ngọ nguậy, ruồi nhặng, kiến đều có thể thành Phật, chớ nên khinh dễ chúng! Chúng rất 

thông  minh,  có  linh  tánh,  người  học  Phật phải  xem  chúng  như  Bồ  Tát  (đều  tôn  trọng 

chúng),  chúng  sẽ  vô  cùng  hợp  tác  với  chúng  ta.  Trong  mười  mấy  năm  gần  đây  nhất, 

chúng tôi có thể trò chuyện, trao đổi với các tiểu động vật: Chúng ta cùng chung sống, 

chẳng tổn hại lẫn nhau, thật sự có thể đối xử hòa thuận với nhau, đối đãi bình đẳng, đấy 

là cúng dường. 

Trong  cúng  dường,  quan  trọng  nhất  là  cúng  dường  bằng  cách  y  giáo  phụng  hành, 

chúng ta thật sự tu tập, nêu gương cho chúng sanh, họ thấy, họ cũng nghe, hiểu, chúng ta 

tu tập, chúng sanh cũng cùng tu với chúng ta. Ngay cả những loài tiểu động vật bay, bò, 

ngọ nguậy cũng không phải là ngoại lệ, chúng đều có linh tri. Đứng trên phương diện 

tâm thức của chúng ta để nói, chúng nó cũng Thọ, Tưởng, Hành, Thức, phải đối xử tốt 

đẹp với chúng. Chúng ta gọi chúng nó là Bồ Tát, gọi chúng nó là Bồ Tát kiến, kiến sẽ rất 

vui vẻ, bảo: “Con người rất tôn trọng chúng ta, gọi chúng ta là Bồ Tát”. Chúng nó có thể 

hiểu,  chứ  chẳng  phải  không  hiểu.  Chúng  ta  làm  việc  ở  nơi  đây,  chúng  nó  nhiễu  loạn 

chúng ta, chúng ta mời chúng nó rời khỏi, đừng trở ngại chúng ta làm việc, chúng nó bèn 

bỏ đi, rất nghe lời. Kiến đều bỏ đi hết, còn có hai ba con. Cớ sao hai ba con bò tới bò lui 

trên bàn Phật, vì sao chúng không đi? Ban đêm có một pháp sư nhỏ tuổi nằm mộng, được 

kiến nói cho biết: Chúng nó đang tuần tra, xem còn có con nào chẳng đi. Kiến nói chúng 

nó  có  nhiệm  vụ,  hình  như  bốn  con  kiến  tuần  tra.  Vì  thế,  chúng  ta  chớ  nên  trách  lầm 

chúng. Về sau, chúng tôi đều biết, kiến thảy đều đi hết, còn có mấy con [ở lại để] tuần 

tra. Như vậy là các tiểu động vật có tánh thông linh. Không chỉ động vật, mà thực vật 

cũng chẳng phải là ngoại lệ. Cây cối, hoa, cỏ, chúng ta trồng nhiều rau trong vườn, chúng 

đều thông suốt, thông hiểu tình cảm của con người. 

Do vậy, phạm vi của bảy trăm hai mươi ức Bồ Tát rất rộng, đó là những kẻ có duyên 

với Phật, thiện căn sâu dầy. Thiện căn sâu dầy ấy do đâu mà có? Do rộng tu cúng dường. 

Phổ Hiền Bồ Tát chỉ dạy chúng ta:  “Lễ kính chư Phật, khen ngợi Như Lai, rộng tu cúng 

 dường, sám trừ nghiệp chướng” , quý vị thực hiện tốt đẹp bốn khoa này, nghiêm túc thực 

hiện, sẽ thành tựu thiện căn,  “thực chúng đức bổn”  (gieo trồng các cội đức). Lễ tiết rất 

24 Tập 12 

2 



trọng yếu, không thể phớt lờ. Lễ phép với người khác, người ta sẽ vui vẻ. Người khác lễ 

phép đối với ta, ta cũng rất vui vẻ. Bởi lẽ, con người có cùng một tâm này, tâm cùng một 

Lý này. Đầu tiên là  “lễ kính chư Phật” , từ nội tâm phát sanh tâm cung kính, quan trọng 

nhất là [cung kính] đối với ai? Đối với vị lai Phật, tức là đối với hết thảy chúng sanh, 

phải  có  tâm  cung  kính,  chớ  nên  coi  rẻ,  quý  vị  khinh  mạn  là  trật  rồi!  Chẳng  tôn  trọng 

người khác là chuyện nhỏ, tổn hại đức hạnh của chính mình [là chuyện lớn], Tánh Đức 

của chính mình chưa thể hiện tiền, sanh ra chướng ngại. Đó là ngạo mạn, cuồng vọng, tự 

đại, gây chướng ngại cho Tánh Đức và thiện căn của chính mình. Do vậy, đầu tiên, đức 

Phật phải dạy chúng ta chuyện này. Nho gia cũng giống như vậy. Quý vị đọc Lễ Ký, vừa 

mở  sách  ra,  mở  đầu  là:  “Khúc  Lễ62[10]  viết:  Vô  bất  kính”  (Khúc  Lễ  chép:  “Không gì chẳng kính”), có cùng một ý nghĩa với  “lễ kính chư Phật” . Kinh Mân Côi63[11] của đạo Thiên Chúa là khóa tụng sớm tối của họ, tôi đã từng giảng [kinh này], đĩa CD/DVD [ghi 

lời giảng] của tôi được lưu thông trong đạo Thiên Chúa. Đoạn thứ nhất [của kinh ấy] nói 

về sự khiêm tốn, nhún nhường, Thánh Mẫu Maria khiêm nhường. Mẹ chúa Jesus đối với 

hết thảy mọi người đều khiêm hạ, nhún nhường, cung kính, Đức Bà đã nêu gương tốt. 

Tấm gương của Đức Bà chính là  “lễ kính chư Phật, khen ngợi Như Lai”  như trong Phật 

pháp đã nói, chúng ta phải học theo Ngài. Cổ thánh tiên hiền của Trung Quốc dạy chúng 

ta hãy  “ẩn ác, dương thiện”  (ẩn giấu điều ác, đề cao điều lành). Người khác có chuyện gì 

tốt đẹp chúng ta phải tán dương, phải ca ngợi. Người khác phạm lỗi lầm gì, trọn chẳng 

nói  tới,  quyết  định  chớ  nên  ghim  trong  lòng;  đó  gọi  là  “tu  hành,  học  Phật”.  Vì  sao? 

Chúng  ta  học  Phật  rốt  cuộc là  học  gì?  Tịnh  Độ  tu  gì  vậy?  Tựa  đề  của  kinh  đã  nêu  ra 



 62[10]  Khúc Lễ l{ một bộ phận của s|ch Lễ Ký, chuyên giảng về những lễ tiết nhỏ nhặt nhưng quan trọng trong cuộc sống  

 63[11]  Đúng ra phải đọc l{ Mai Côi (玫瑰 : hoa hồng), nhưng thường bị đọc trại th{nh M}n Côi, Văn Côi, Môi Côi, Mai Khôi, hay Môi Khôi trong tiếng Việt. Bản kinh n{y vốn có tên bằng 

 tiếng Latin l{ Rosarium, có nghĩa l{ “vườn hồng” hay “tr{ng hoa hồng” nhằm vinh danh Đức 

 Mẹ Maria. Thuật ngữ n{y cũng dùng để chỉ chuỗi hạt thường được dùng trong khi cầu kinh 

 của Công Gi|o. Thông thường, người Công Gi|o tin bản kinh n{y v{ chuỗi M}n Côi do chính 

 Đức  Mẹ  truyền  cho  th|nh  Dominic  (Domingo,  th|nh  Đa  Minh)  v{o  năm  1214.  Khi  thực 

 hành, tín  hữu  Công  Gi|o  đọc  kinh  n{y  ra  tiếng  hay  đọc  thầm  theo  trình  tự:  Một kinh  Lạy 

 Cha (Pater Noster), sau đó l{ mười kinh Kính Mừng (Ave Maria), v{ kết thúc bằng một kinh 

 S|ng Danh (Gloria Patri), mỗi trình tự như thế gọi l{ một “mầu nhiệm” (Mysteria, hay còn 

 dịch l{ suy niệm), được hiểu l{ một bộ mười kinh. Một “mầu nhiệm” còn được gọi l{ một “sự”, 

 tương ứng với một sự kiện về cuộc đời chúa Jesus v{ Đức Mẹ theo kinh T}n Ước. Đến thế kỷ 

 16, kinh M}n Côi đ~ bao gồm mười lăm “mầu nhiệm”, được chia l{m ba nhóm: Mầu nhiệm 

 năm  sự  vui  (Mysteria  Gaudiosa),  mầu  nhiệm  năm  sự  thương  (Mysteria  Dolorosa),  mầu 

 nhiệm  năm  sự  mừng  (Mysteria  Gloriosa).  Tất  cả  hầu  như  không  có  gì  thay  đổi  cho  đến 

 năm 2002, Gi|o Ho{ng Gioan Phao Lồ đệ nhị (John Paul II) công bố thêm năm “mầu nhiệm” 

 mới, đó l{ “mầu nhiệm năm sự s|ng” (Mysteria Luminosa). Do vậy, kinh M}n Côi hiện thời có 

 hai mươi “mầu nhiệm” 

Tập 12  243 



cương lãnh tu học cho chúng ta: Tu tâm thanh tịnh. Trong tựa đề của kinh có  “thanh tịnh 

 bình đẳng giác” , đấy là tổng cương lãnh tu học của Tịnh Tông. Chúng ta thường muốn 

ghim khuyết điểm của người khác trong lòng, biến cái tâm của chính mình thành thùng 

rác cho người khác, làm sao quý vị có thể đạt được thanh tịnh? Nếu quý vị đạt được tâm 

thanh tịnh thì tâm thanh tịnh là Sự nhất tâm bất loạn, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế 

giới chẳng thuộc cõi Đồng Cư, mà sanh vào cõi Phương Tiện Hữu Dư, phẩm vị được 

nâng cao với một mức độ to lớn. Nếu quý vị hiểu rõ đạo lý này, thông hiểu chân tướng sự 

thật này, có còn ghim những sai quấy của người khác trong tâm mình nữa chăng? [Ghi 

nhớ lỗi lầm của người khác sẽ] bị thiệt thòi to lớn, tạo thành lỗi lầm to lớn. Thường nghĩ 

tới khuyết  điểm  của  người  khác,  dẫu  quý  vị  có  thể vãng sanh,  chỉ sanh vào  cõi  Phàm 

Thánh Đồng Cư, phẩm vị chẳng cao! 

Vì thế, các Tịnh Tông đồng học chúng ta hiểu rõ rồi, quyết định chẳng làm chuyện 

ngốc nghếch. Ai nấy đều biết ẩn ác dương thiện, kẻ làm ác có lương tri sẽ nghĩ: “Ta làm 

ác, người khác đều tha thứ, cũng không đả động tới ta! Ta làm một tí chuyện tốt, họ đều 

tán dương”, từ từ đánh thức lương tâm của kẻ ấy, hắn bèn sửa đổi, quý vị đã giúp cho 

một người “quay đầu là bờ”. Chúng ta hãy cẩn thận quan sát dụng tâm của chư Phật, Bồ 

Tát, sẽ dần dần hiểu rõ, muốn học tập Phật. Thật ra, đối với những kẻ làm nhiều chuyện 

lầm lỗi, chúng ta gặp họ, dùng tâm thái gì để đối đãi họ? Nếu dùng tâm thái của Phật, 

cảnh giới của chúng ta sẽ được nâng cao. Bởi lẽ, những người ấy làm lành hay làm ác 

cũng đều là thiện tri thức của chúng ta, đều có thể giúp cho chúng ta tiến bộ hơn. Nho gia 

nói:  “Tam  nhân  hành,  tất  hữu  ngã  sư”  (Ba  người  cùng  đi,  ắt  có  người  là  thầy  ta).  Ba 

người ấy là ai vậy? Chính mình là một, còn một người lành, một kẻ ác, hai người ấy đều 

là thầy của ta. Ta trông thấy người lành, nghĩ ngợi: Người ta có thiện hạnh, ta có hay 

không? Nếu ta không có, hãy học tập theo người ấy; nếu đã có thì phải gìn giữ. Kẻ làm 

ác cũng là thầy của ta, ta trông thấy, hãy suy nghĩ ta có phạm lỗi lầm ấy hay chăng. Hễ 

có, bèn sửa đổi; nếu không, hãy càng thêm gắng sức. Kẻ làm ác còn có ích cho chúng ta 

hơn người làm lành, vì sao? Trong khi tu sám hối, chư vị sẽ thấy: Ta tìm không được 

khuyết  điểm  của  chính  mình,  dường  như  chính  mình  chẳng  có  khuyết  điểm  nào,  thấy 

người khác toàn là khuyết điểm, chẳng thấy mình có một khuyết điểm nào hết! 

Quý vị có thể phát hiện khuyết điểm của chính mình như thế nào? Thấy khuyết điểm 

của người khác, hãy hồi quang phản chiếu xem ta có [khuyết điểm ấy] hay không, sẽ tìm 

ra. Đó là đại ân nhân, chân thiện tri thức của chính mình. Người ấy giúp quý vị sửa đổi, 

quý vị có thể nào chẳng cảm ơn người ấy hay chăng? Quý vị còn nói những điều sai quấy 

của kẻ ấy, đó là vong ân phụ nghĩa! Hãy cảm kích, tri ân, báo ân người ấy, thường hồi 

hướng công đức tu học của chính mình cho người ấy. Nếu không có người ấy, làm sao ta 

có  thể  tiến  cao  hơn?  Nếu  không  do  người  ấy,  làm  sao  biết  chính  mình  còn  có  khuyết 

điểm? Do vậy, trong Đàn Kinh, Lục Tổ đã nói rất hay:  “Nếu người thật sự tu đạo, chẳng 

24 Tập 12 

4 



 thấy lỗi người khác” . Không có lỗi! Giống như diễn tuồng, người ấy đóng vai phản diện, 

nhằm nhắc nhở ta, đâu phải là người ấy thật sự có khuyết điểm! Chúng ta đối đãi với 

người ấy như Bồ Tát, người ấy không có khuyết điểm. Hành vi của người ấy đã giúp đỡ 

ta, khiến cho ta phát hiện lỗi lầm của chính mình. Chúng ta dùng tâm thái này, đó là Bồ 

Tát tâm, là Bồ Đề tâm. Tổ sư đại đức bảo kẻ quên mất Bồ Đề tâm, dẫu tu hết thảy thiện 

pháp vẫn gọi là ma, chẳng phải là Phật. Chắc chắn Phật chẳng thể rời khỏi Bồ Đề tâm, 

chúng ta phải học tập điều này, thời thời khắc khắc đừng quên gieo trồng các cội đức. 

 “Triệt hạ, tắc Quán Kinh trung, Ngũ Nghịch, Thập Ác, lâm chung đắc ngộ thiện hữu 

 giáo dĩ niệm Phật, thập niệm thành công, diệc sanh bỉ quốc”  (Thấu dưới là như trong 

Quán Kinh, kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác, lúc lâm chung gặp được bạn lành dạy niệm Phật, 

mười niệm thành công, cũng sanh về cõi ấy). Chuyện này là thật! Trong Tịnh Độ Thánh 

Hiền Lục, Vãng Sanh Truyện đã ghi chép [những sự tích của] cổ nhân. Nếu chúng ta hơi 

lưu ý, [sẽ thấy] trong hiện tại cũng có! Chính chúng tôi mắt thấy, tai nghe. Trước kia, tôi 

ở  Hoa  Phủ  của  nước  Mỹ,  tức  Washington  DC,  có  một  Hoa  kiều,  tức  là  người  Trung 

Quốc, đó là ông Châu Quảng Đại. Người này chẳng phải là Ngũ Nghịch, Thập Ác, mà là 

người  tốt,  thiện  nhân,  nhưng  cả  đời  chẳng  tin  tôn  giáo,  tôn  giáo  nào  cũng  không  tin. 

Người này tâm địa thiện lương, rất tốt bụng. Ông ta bị ung thư, khi sắp mất, nhà thương 

đã ngừng trị liệu, bảo thân nhân đưa về nhà. Khi ấy, người nhà đi khắp nơi cầu thần, bái 

Phật, xem có kỳ tích nào xuất hiện hay không. Đó gọi là “gặp chuyện bèn ôm chân Phật”, 

tìm được hội Phật giáo của chúng tôi. Khi ấy, ở Hoa Phủ có hội Phật giáo mang tên là 

Hoa Phủ Phật Giáo Hội, thành lập chưa được bao lâu, do mấy đồng học Tịnh Độ thành 

lập một hội như vậy, mời tôi làm hội trưởng. Tôi quen biết với lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ 

ở nơi ấy. Có mấy đồng tu đến trợ niệm cho ông ta, nhìn bộ dạng của ông ta đúng là bó 

tay, bèn khuyên nhủ, hướng dẫn, nói đời người khổ sở, cần gì phải lưu luyến, hãy buông 

xuống vạn duyên, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, giảng giải và giới thiệu thế giới 

Cực Lạc cho ông ta nghe. Người này có thiện căn, thiện căn ấy chính là thiện căn trong 

đời quá khứ, nhưng trong một đời này, ông ta chưa gặp thiện duyên, đến lúc ấy mới gặp 

gỡ. Ông ta nghe xong bèn vui vẻ, tiếp nhận, bảo người nhà: Đừng đến khắp nơi tìm cách 

trị liệu cho ông ta nữa, không cần! Cả nhà hãy giúp ông ta niệm Phật cầu vãng sanh. Căn 

bệnh của ông ta đau đớn lắm, nhưng ý niệm vừa chuyển, chẳng còn đau đớn nữa, chẳng 

còn đau khổ nữa, vui vẻ cùng niệm Phật với mọi người, ba ngày bèn  ra đi. Đúng như 

kinh đã dạy: “Nhược nhất nhật, nhược nhị nhật, nhược tam nhật”  (Hoặc một ngày, hoặc 

hai ngày, hoặc ba ngày). Chẳng sai! Niệm ba ngày ba đêm ông ta bèn ra đi. Khi mất có 

tướng  lành,  toàn  thân  mềm  mại.  Khi  hỏa  táng  có  xá-lợi.  Đây  là  một  người  chẳng  tin 

tưởng tôn giáo, lâm chung gặp thiện hữu bèn thành công. Dẫu đã tạo tội Ngũ Nghịch, 

Thập Ác, có thể cứu được hay không? Có thể cứu được! Trong phần sau của bốn mươi 

tám nguyện, có một câu: Nếu kẻ ấy chẳng tin, sẽ không thể cứu! Kẻ tạo Ngũ Nghịch, 

Thập Ác, khi lâm chung có tín tâm và nguyện tâm kiên định, vẫn có thể cứu được! Như 

Tập 12  245 



Ngẫu Ích đại sư đã nói: “Điều kiện quan trọng nhất để có thể vãng sanh Tây Phương Cực 

Lạc thế giới hay không là do có tín nguyện hay không. Thật sự có tín nguyện, chắc chắn 

được vãng sanh, phẩm vị cao hay thấp là do công phu niệm Phật của quý vị sâu hay cạn”. 

Lời ấy rất có lý! Niệm đến mức tâm thanh tịnh, nếu chúng ta dùng tựa đề kinh để nói thì 

niệm  đến  mức  tâm  thanh  tịnh  bèn  sanh  vào  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư,  niệm  đến  bình 

đẳng giác sẽ sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm. “Bình đẳng giác” là Lý nhất tâm bất 

loạn, thanh tịnh tâm là Sự nhất tâm bất loạn, chúng ta phải nỗ lực hướng đến mục tiêu 

này. Bình đẳng là gì? Chẳng có tâm phân biệt, thật sự giác ngộ. Tâm phân biệt đã chẳng 

có, lại nâng [cảnh giới] lên cao hơn thành “nhập pháp môn Bất Nhị”, Tánh Tướng bất 

nhị, Sự Lý bất nhị, sanh Phật bất nhị (chúng sanh và Phật ), người ấy sẽ sanh vào cõi 

Thật Báo, đến thế giới Cực Lạc, hoa nở thấy Phật. Có thể thấy pháp môn này thù thắng 

khôn sánh. 

Tiếp đó, sách viết:  “Khả kiến bổn kinh nãi quảng thâu vạn loại, phổ bị tam căn chi A 

 Già Đà dược, năng dũ vạn bệnh”  (Có thể thấy kinh này rộng thâu muôn loài, là thuốc A 

Già Đà thích hợp khắp ba căn có thể trị lành muôn bệnh). A Già Đà (Agada) là tiếng Ấn 

Độ, giống như người Trung Quốc nói tới  “vạn ứng đan” ; thuốc này bệnh gì cũng đều trị 

được, chắc chắn có lợi, chứ không có hại gì. Đây là nói bộ kinh này căn cơ nào cũng đều 

phù  hợp,  bậc  thượng  thượng  căn  như  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  hạ  hạ  căn  là  kẻ  tạo  Ngũ 

Nghịch,  Thập  Ác,  chỉ  cần  quý  vị  có  thể  tin  tưởng,  chịu  phát  nguyện,  chắc  chắn  được 

vãng sanh, chẳng thể nghĩ bàn! Khi lâm chung có thể tin, có thể nguyện, tôi nghĩ đấy 

cũng chẳng phải là ngẫu nhiên, mà do người ấy có túc thế nhân duyên. Người ấy có đời 

quá khứ, tuy trong một đời này không có duyên gặp gỡ, nhưng trong đời quá khứ, chắc 

chắn đã từng học Phật, chắc chắn đã tu pháp môn này. Do vậy, khi lâm chung gặp thiện 

hữu nhắc nhở, chủng tử trong A Lại Da của người ấy bèn lập tức khởi hiện hành, chẳng 

phải  là  ngẫu  nhiên!  Vì  thế,  nay  chúng  ta  hãy  giúp  những  kẻ  không  tin  gieo  chủng  tử. 

Giúp kẻ không tin gieo chủng tử bằng cách nào? Trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, tay 

cầm  tràng  hạt  (xâu  chuỗi),  miệng  niệm  A  Di  Đà  Phật,  đó  là  gieo  chủng  tử  cho  chúng 

sanh. Trên đường đi, quý vị vừa đi vừa niệm Phật, người bên cạnh hữu ý hay vô tình 

nghe, thấy, đã gieo chủng tử vào A Lại Da Thức, kết duyên với Tịnh Độ Tông. Chủng tử 

ấy gọi là “chủng tử kim cang”, vĩnh viễn bất hoại. Trong đời kế tiếp hoặc đời sau, gặp 

duyên, chủng tử ấy sẽ khởi hiện hành, khởi tác dụng. Do vậy nói người xuất gia dẫu bất 

hảo, nói trắng ra là người xuất gia ấy phá giới, công đức vẫn to hơn quý vị, vì sao? Người 

ấy mặc y phục [biểu thị cho] hình tượng [Phật giáo], vừa đi ra ngoài, người ta trông thấy, 

đã gieo chủng tử về ấn tượng nơi Phật, quý vị chẳng có năng lực ấy! Tuyệt diệu lắm! 

Quý vị nói xem: Trong một đời này, người ấy đã gieo thiện căn cho bao nhiêu người? 

Hãy nên tôn kính [người xuất gia, dẫu người ấy có phá giới đi nữa] là do đạo lý này! Xưa 

kia, tôi dạy học trong nhà trường, dạy tại đại học mấy năm, dạy khoảng năm năm, tôi bảo 

24 Tập 12 

6 



các đồng học, khi ấy, các đồng học trong nhà trường dường như cảm thấy học Phật sẽ bị 

kẻ khác chê là mê tín, khó chịu lắm, nên lén lút học Phật. Tôi bảo họ: “Các vị phải chánh 

đại quang minh mà học, phải phổ độ chúng sanh. Tay đeo xâu chuỗi, đừng sợ kẻ khác 

cười. Dẫu người ta có cười nhạo quý vị: „Anh xem gã bạn học đó mê tín quá chừng!‟ Tuy 

nói các vị mê tín, chủng tử Phật của người ấy đã được gieo xuống rồi, đó là chuyện tốt, 

đâu phải chuyện xấu”. Trên bìa sách học dùng trong nhà trường đều có đề tên, tôi nói: 

Quý vị đừng viết tên họ của mình, mà hãy ghi A Di Đà Phật, người ta trông thấy cuốn 

sách ấy bèn niệm A Di Đà Phật. Quý vị thấy đó, chẳng phải là lại độ được một người hay 

chăng? Rất nhiều đồng học thật sự sử dụng phương pháp này của tôi; về sau, dần dần trở 

thành một phong cách. Vì thế, phương tiện thiện xảo rộng độ hữu tình. Nếu chúng ta hiểu 

đại đạo lý, đại nhân duyên ở đây, sẽ đối với người xuất gia, đối với người niệm Phật khởi 

tâm cung kính, hình tượng họ đã biểu lộ cũng nhằm biểu thị pháp, công đức thù thắng 

khôn sánh! 

Cuối cùng,  “cố bổn kinh vân: Trị tư kinh giả, tùy ý sở nguyện, giai khả đắc độ”  (vì 

thế, kinh này nói: “Người gặp được kinh này, tùy theo sở nguyện đều có thể đắc độ”). Cụ 

Hoàng dùng câu nói này để tổng kết đoạn này. Gặp bộ kinh này,  “trị”  (值) là gặp. Gặp 

gỡ bộ kinh này, tùy theo ý nguyện của quý vị, đều có thể đắc độ. Ý nghĩa của  “tùy ý”  vô 

cùng  rộng,  đấy  là  như  trong  Phật  môn  đã  nói:  “Phật  thị  môn  trung,  hữu  cầu  tất 

 ứng”  (trong nhà Phật, có cầu ắt ứng),  “tùy ý sở nguyện”  là có cầu ắt ứng. Quý vị cầu gì 

được nấy! Cầu thế giới Cực Lạc, quý vị được thế giới Cực Lạc. Cầu thấy A Di Đà Phật, 

quý vị sẽ có thể thấy A Di Đà Phật. Cầu thành Phật, được thành Phật. Cầu thành Bồ Tát, 

quý vị thành Bồ Tát. Tiếng tăm, lợi dưỡng trong thế gian này cũng giống như thế, nhưng 

đó là  những  chuyện  lông  gà  vỏ  tỏi  nhỏ nhặt, quý  vị  cầu  điều gì đều  có  thể  cầu  được, 

chẳng hề có chuyện cầu không được! Nhưng quý vị nhất định phải giác ngộ: Chẳng thoát 

khỏi lục đạo, sẽ vĩnh viễn chẳng thể lìa khổ, lục đạo khổ lắm! Nhân thiên là thiện đạo, 

thiện đạo mà còn khổ dường ấy, huống chi ác đạo! Quý vị phải chú tâm quan sát, hiện 

thời súc sanh có khổ hay không? Đặc biệt là gia súc. Hiện thời, nếu quý vị đầu thai trong 

đường súc sanh, biến thành một con lợn hay một con gà, hoặc một con vịt, quý vị thấy 

hiện thời lợn, gà, vịt, thậm chí bò, loại bò chuyên nuôi để lấy thịt, nhìn vào tình trạng 

sống của chúng, từ lúc đẻ ra cho đến khi xuất chuồng, được nuôi lớn trong chuồng, một 

chuồng nhốt quá nhiều, xoay mình cũng chẳng thể xoay được! Cuộc sống trước khi bị 

giết của chúng là như thế này: Suốt đời bị nhốt chặt, đến khi bị giết, quý vị nói thử xem 

tâm tình của chúng ra sao? Chúng nó có oán hận hay chăng? Con người có cùng cái tâm 

này, tâm có cùng Lý này. Người và súc sanh chẳng khác, chúng nó oán hận, bất bình. 

Oán hận nên thịt của chúng có chất độc, mang rất nhiều nguồn bệnh. Đó là lý do vì sao 

hiện thời ăn thịt bị bệnh nhiều như vậy. Cổ nhân Trung Quốc đã nói:  “Bệnh tùng khẩu 

 nhập, họa tùng khẩu xuất”  (Bệnh từ miệng vào, họa từ miệng ra), đó là chân lý. Hiện 

Tập 12  247 



thời, không chỉ thịt chẳng thể ăn, đó là thứ độc địa, mà ngay cả đồ chay trong hiện tại 

cũng biến thành chất độc! Rau dưa có phân hóa học và thuốc sát trùng! 

Người thế gian khổ quá, đừng nên lưu luyến thế gian nữa, vãng sanh sớm một ngày 

là sớm được giải thoát một ngày, lưu luyến thế gian là sai lầm! Chúng ta niệm Phật, Phật 

còn chưa đến tiếp dẫn chúng ta, chứng tỏ nghiệp báo của chúng ta chưa tiêu hết, nghiệp 

chướng  chưa  tiêu  trừ.  Để  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  phải  cậy  vào  ai  để  tiêu  trừ  nghiệp 

chướng? Dựa vào chính mình, chẳng có người nào khác giúp đỡ được! Tiêu bằng cách 

nào?  Ta  có  thọ  mạng,  trong  mạng  ta  còn  có  phước  báo,  chẳng  cần  nữa,  hãy  bỏ  sạch, 

chướng ngại  sẽ  chẳng  còn  nữa,  Phật  sẽ  đến tiếp dẫn quý vị. Nếu  quý vị phát  tâm  Đại 

Thừa, hết thảy đều từ bỏ, hiện thời vẫn còn thân thể, hãy lợi dụng cái thân này để giúp đỡ 

các chúng sanh khổ nạn nhiều hơn, khuyên dạy họ, giúp đỡ họ, dẫn theo những người ấy 

vãng sanh, đó là chuyện tốt, chẳng có vị Phật, Bồ Tát nào chẳng tán thành. Sanh tử tự tại, 

muốn đi lúc nào bèn đi lúc đó, chẳng vướng mắc tí ti nào, càng tốt đẹp hơn! Chúng ta 

thấy con người trong thế gian đáng thương quá, tai nạn nhiều như thế đó! Chúng ta biết 

có  tai  nạn,  do  đâu  mà  biết?  Từ  kinh  điển  nhà  Phật,  trong  kinh  điển,  đức  Phật  thường 

nói:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” , đó là chân lý. Người trên thế giới suy tưởng 

gì? Phim “2012” đã được chiếu trên toàn cầu. Sau khi phim ấy được phát hành, ai nấy 

đều nghĩ đến tai nạn; dẫu không có tai nạn, tai nạn vẫn xảy tới, do tâm tưởng mà! Vì vậy, 

tôi xem bộ phim ấy xong, nói: “Đó là ý trời, có hai tác dụng: Một là dạy con người hãy 

đề cao cảnh giác, đoạn ác tu thiện, đừng tạo tội nữa. Đó là giúp chính mình, thành tựu 

chính mình. Mặt khác, sanh lòng sợ hãi, hằng ngày nghĩ đến tai nạn, không có tai nạn mà 

do ta suy niệm nên tai nạn sẽ xảy tới, hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng mà!” Tôi xem 

bộ phim ấy xong, đã bảo  rất nhiều đồng học: “Đó là ý trời”. Đại khái, con người hiện 

thời  tạo  tội  nghiệp  nhưng  không  có  cách  nào  trị  được, pháp  luật  cũng  chẳng  trị  được, 

quốc gia cũng chẳng trị được! Tổng thống, hoàng đế cũng chẳng trị được, làm sao đây? 

Chỉ có ông trời ra tay. “Ông trời ra tay trừng trị” là “tai họa thiên nhiên” như chúng ta 

thường nói trong hiện thời, quả thật rất đáng sợ! 

Vậy thì phải hỏi: Có thể hóa giải tai nạn hay không? Nói theo Phật pháp, câu trả lời là 

khẳng định, chỉ cần hồi tâm hướng thiện. Đức Phật dạy chúng ta hai câu, đó là câu Khẩu 

Đầu  Thiền  trong  Phật môn:  “Cần  tu  Giới,  Định,  Huệ,  tức  diệt  tham,  sân,  si”  (siêng  tu 

Giới, Định, Huệ, dứt diệt tham, sân, si), tai nạn sẽ hóa giải. Nếu quý vị thật sự làm, sẽ 

thật sự hữu hiệu! Sẽ thấy hiệu quả ở chỗ nào? Từ chính mình! Chính mình có tai nạn, có 

bệnh  khổ,  nếu  quý  vị  tuân  theo  phương  pháp  này  để  tu,  bệnh  khổ  được  lành,  nghiệp 

chướng cá nhân sẽ tiêu! Nghiệp chướng đã tiêu rồi, thân thể khôi phục sức khỏe. Đó gọi 

là  “tướng do tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển” , trong kinh đức Phật thường nói như vậy. 

Tướng mạo của quý vị thuận theo ý niệm mà chuyển biến, sức khỏe cũng giống như thế. 

Tâm địa của quý vị là thiện niệm, sẽ khỏe mạnh, trường thọ. Nếu trong tâm là tịnh niệm, 

24 Tập 12 

8 



càng khỏe mạnh, trường thọ. Tâm lẫn hạnh đều thiện, hoàn cảnh cư trụ của ta sẽ chẳng 

có tai nạn. Dẫu ở nơi ấy người tạo tác ác nghiệp rất nhiều, nhưng có một ít người đang tu 

thiện,  tuy  nơi  ấy  có  tai  nạn  thì  cũng  nhẹ  nhàng,  chẳng  nghiêm  trọng.  Cổ  đức  từng 

nói:  “Giữa một trăm người, có một người tu thiện, chín mươi chín người kia đều hưởng 

 lây” , một phần trăm đấy nhé! Lời này là thật đấy, chẳng giả đâu!     Chúng ta lại xem tiếp 

đoạn kế:  “Thượng minh bổn kinh, quảng ứng quần cơ, nhi kỳ ân đức vưu thâm ư ngã sài 

 phàm phu”  (Trên đây đã nói rõ kinh này thích ứng rộng rãi các căn cơ, nhất là đối với lũ 

phàm phu chúng ta, càng có ân đức sâu đậm), nói theo hiện thời,  “sài”  (儕) là  “đẳng”  (

等: ngang hàng), [ “ngã sài” ] là những kẻ cùng hàng với chúng ta. Trong phần trước đã 

nói về sự ứng cơ (thích ứng với các căn cơ), trong đoạn này, luận về công đức.  “Đương 

 kim  Mạt  Pháp,  chúng  sanh  phước  huệ  thiển  bạc,  cấu  chướng  thâm  trọng,  duy  lại  thử 

 phương tiện pháp môn. Đản bằng tín nguyện trì danh, tiện năng công siêu lũy kiếp, vãng 

 sanh Cực Lạc, kính đăng Bất Thoái”  (Nay đang thời Mạt Pháp, chúng sanh phước huệ 

cạn mỏng, cấu chướng sâu nặng, chỉ cậy vào pháp môn phương tiện này, chỉ nhờ vào tín 

nguyện trì danh, công liền có thể vượt trỗi bao kiếp, vãng sanh Cực Lạc, nhanh chóng 

chứng lên Bất Thoái). Chúng ta đọc đến chỗ này, tiểu đoạn này nói đến chúng ta trong 

hiện tại. Cụ Hoàng Niệm Tổ là người đương đại, đã vãng sanh chưa lâu. Khi trước, mỗi 

năm, tối thiểu tôi sang Bắc Kinh một hai lần, chẳng vì chuyện gì khác, mà chỉ nhằm đến 

gặp cụ. Sau khi cụ đã mất, tôi còn đến thăm một lần, gặp con gái và học trò cụ. Đoạn văn 

này nói về chúng ta trong hiện thời, người hiện thời thật sự phước mỏng, huệ cạn, chẳng 

có trí huệ, mà cũng không có phước báo; nói cách khác, chúng ta phiền não tập khí sâu 

nặng!  “Cấu”  (垢) là nhiễm ô,  “chướng” (障) là nghiệp chướng, chúng ta tạo tác nghiệp 

chướng  bất  thiện.  Vì  sao  sanh  ra  chuyện  này?  Đối  với  tiêu  chuẩn  thiện  ác,  chúng  ta 

không biết; nói chung cứ tưởng chính mình luôn làm đúng, không biết chính mình đã lầm 

lỗi, làm ác. Vì thế, chúng ta quan sát cẩn thận sẽ thấu hiểu, đừng xét nét người khác, hãy 

xét nét chính mình! 

Thuở  trước,  khi  còn  trẻ,  tôi  giảng  kinh,  thường  nhắc  tới  khóa  tụng  buổi  sáng. Mục 

đích của khóa tụng buổi sáng là gì? Nhắc nhở chính mình, ngày hôm nay ta đừng quên 

mất giáo huấn của đức Phật, hãy thường đề cao cảnh giác, y giáo phụng hành, đó là quý 

vị thật sự tụng niệm khóa sáng. Chúng tôi đã từng biên tập lại nghi thức tụng niệm của cổ 

nhân.  Nghi  thức  do  cổ  nhân  biên  soạn  có  quá  nhiều  chú  ngữ,  hiện  thời  [người  tụng] 

chẳng hiểu rõ ý nghĩa của chú ngữ, cho nên không đạt được hiệu quả. Do vậy, chúng tôi 

tuyển chọn, ấn định kinh văn bản mới dành cho các đồng học Tịnh Tông chúng ta. Các 

đồng học Tịnh Tông có Triêu Mộ Khóa Tụng Bản (nghi thức tụng niệm sớm tối) do tôi 

biên tập. Kinh văn để niệm cho buổi sáng là phần bốn mươi tám nguyện trong kinh Vô 

Lượng Thọ. Trong khóa sáng, hãy suy nghĩ: A Di Đà Phật đã phát bốn mươi tám nguyện, 

ta có phát hay không? Đối chiếu với chính mình, mong muốn biến bốn mươi tám nguyện 

ấy thành bổn nguyện của chính mình, tâm nguyện của chúng ta và A Di Đà Phật tương 

Tập 12  249 



đồng.  Với  khóa  tối, chúng  tôi  chọn phần  kinh văn  từ  phẩm  ba  mươi  hai  đến phẩm  ba 

mươi bảy, đoạn kinh văn ấy giảng điều gì? Dạy chúng ta trì giới, phản tỉnh, sửa đổi, sám 

hối, dùng phần này để làm khóa tối. Trong khóa tối, phải thật sự phản tỉnh, kiểm điểm, 

sửa lỗi, khóa tụng đối với chúng ta mới có lợi ích. Luôn chọn lựa kinh Vô Lượng Thọ là 

pháp phương tiện. Chuyên tu, khóa sáng niệm kinh Vô Lượng Thọ, khóa tối cũng niệm 

kinh Vô Lượng Thọ, chuyên tu mà! Bọn chúng ta không có nhiều thời gian như thế, bèn 

trích lục những phần kinh văn trọng yếu trong kinh Vô Lượng Thọ để sớm tối nhắc nhở 

chính mình,  mục đích không gì chẳng nhằm tiêu nghiệp chướng, xa lìa phiền não, tập 

khí, chúng ta học Phật mới có  thể công phu đắc lực. Nếu quý vị chẳng nhớ kinh văn, 

chưa thể lý giải, quý vị tu tập bằng cách nào? 

Hóa giải tai nạn hiện tiền. Hiện thời tai nạn rất nặng, trên khắp thế giới có ai chẳng 

tạo nghiệp? Tạo nghiệp gì vậy? Vừa mở kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo ra, quý vị sẽ biết 

ngay: Hoàn toàn trái phạm, đúng là Ngũ Nghịch, Thập Ác. Thập Ác là gì? Sát sanh, trộm 

cắp, tà dâm, nói dối, nói đôi chiều, ác khẩu, nói thêu dệt, tham lam, sân khuể, ngu si. Quý 

vị nói thử xem: Trong thế gian hiện thời, ai chẳng tạo? [Ngay cả] trẻ nhỏ cũng tạo! Trẻ 

nhỏ tạo bằng cách nào? Trẻ nhỏ học từ TV, mỗi ngày xem TV, TV sẽ dạy chúng nó. Đi 

học, tại Trung Quốc tôi không biết, chứ ở ngoại quốc, lớp Một Tiểu Học đã cho dùng 

computer. Thông tin từ computer rất nhiều, điều gì chúng nó cũng đều học. Xong luôn, 

tạo Thập Ác! Tạo Thập Ác sẽ có hành vi Ngũ Nghịch xuất hiện, giết cha, giết mẹ, giết 

thầy, giết A La Hán cũng giống như giết thầy! Đây là xã hội hiện tiền của chúng ta, càng 

nghĩ, càng đáng sợ, càng nhìn, càng đáng sợ. Trong đời chúng ta đây, còn có thể duy trì 

tình trạng trước mắt, chứ hai mươi năm sau sẽ làm như thế nào đây? Ai có năng lực duy 

trì trật tự xã hội? Chẳng có ai hết! Tổ tiên chúng ta thường nói, đến khi con người trị 

không được, cha mẹ không quản được con cái, pháp luật không quản được dân, thượng 

thiên sẽ ra tay. Khi thượng thiên can thiệp sẽ là tai nạn, cả đống tai nạn thảy đều xuất 

hiện. Vì vậy, cứu vớt thế giới, nói thật sự là kinh Vô Lượng Thọ, trong Đại Thừa Phật 

pháp, kinh này hữu hiệu nhất! Pháp môn này đúng là pháp môn phương tiện,  “đản bằng 

 tín nguyện trì danh”  (chỉ cậy vào tín nguyện trì danh), ba điều kiện này, thật sự tin, mảy 

may hoài nghi cũng chẳng có, thật sự nguyện vãng sanh, trì danh là niệm Phật, thật sự 

làm, trong mười hai thời, một câu A Di Đà Phật chẳng gián đoạn. 

Vài ngày trước, cư sĩ Lưu Tố Vân từ miền Đông Bắc đến chỗ này báo cáo, nói suốt 

mười  mấy  giờ.  Người  này  là  như  thế  nào?  Là  người thật sự  làm!  Lúc  năm  mươi  chín 

tuổi, bà ta bị bệnh nặng, người phương Bắc đều biết [căn bệnh nghiêm trọng này], hồng 

ban lang sang (Lupus Erythematosus)64[12]. Bị bệnh này thì hầu như chẳng thể nào trị 



 64[12]  Đ}y l{ một chứng bệnh rối loạn hệ thống miễn nhiễm (Immune system) của con người, g}y  tổn  hại  nghiêm  trọng  đến  phổi,  da,  thận,  tế  b{o  m|u,  v{  tim.  Trong  căn  bệnh  n{y,  hệ 

25 Tập 12 

0 



lành, y học Trung Quốc lẫn Tây Phương đều chẳng có cách nào chữa trị, bà ta có nhiều 

bạn bè mắc bệnh này, họ đều mất cả rồi. Bà ta bị bệnh này, tín nguyện trì danh, đối với A 

Di Đà Phật, đối với thế giới Cực Lạc chẳng có mảy may hoài nghi nào, coi nhẹ sanh tử, 

nhất tâm nhất ý muốn cầu sanh Tịnh Độ. Bác sĩ cho bà ta biết, cũng là nói thật: “Bệnh 

của bà chẳng có hy vọng gì, bà phải chuẩn bị tâm lý, vì có thể chết bất cứ lúc nào!” Bà ta 

cười hì hì: “Nếu tôi chết, A Di Đà Phật sẽ đến đón tôi, tôi về thế giới Cực Lạc. Thế giới 

Cực Lạc là quê nhà của tôi, tôi chẳng sợ hãi tí nào!” Bà ta lành bệnh, bác sĩ cảm thấy lạ 

quá, làm sao lành bệnh được? Bà ta nói: Do Niệm Phật mà lành bệnh! Cả ngày từ sáng 

đến tối là một bộ kinh Vô Lượng Thọ, toàn là A Di Đà Phật. Bà ta còn nghe kinh, nghe 

kinh  Vô  Lượng  Thọ,  nghe  CD/DVD  rất  dụng  công.  Trong  bài  báo  cáo,  bà  ta  nói  mỗi 

ngày nghe một đĩa. Đó là bài giảng của tôi trong thuở trước, mỗi đĩa dài một giờ, mỗi 

ngày  nghe  mười  tiếng,  mỗi  đĩa  nghe  mười  lượt,  nghe  rất  thuần  thục.  Niệm  kinh  Vô 

Lượng Thọ, nghe kinh Vô Lượng Thọ, niệm A Di Đà Phật, lành bệnh! Bác sĩ tin lời bà 

ta, bà ta có ưu điểm lớn nhất mà lũ chúng ta chưa làm được là cả đời chẳng nói dối, con 

người vô cùng trung hậu, thật thà, chẳng dối gạt người khác, câu nào cũng đều nói thật. 

Năm nay, bà ta sáu mươi sáu tuổi, do tôi xem đĩa CD/DVD phỏng vấn được thâu vào 

ngày  Bốn  tháng  Năm  năm  2003,  dài  nửa  tiếng,  do  đài  truyền  hình  phỏng  vấn, nên  tôi 

nghĩ: Bà ta đã nhiều tuổi như thế, người này có còn sống hay không? Tôi bảo các đồng 

học bên Hương Cảng hỏi thăm, biết người này còn sống, họ còn tìm được số điện thoại 

của bà ta nữa. Tôi liền gọi điện thoại cho bà ta, khi ấy, tôi đang chữa răng tại Đài Loan, 

đã nghe tin tức như thế. Nói chuyện  điện thoại, bà ta rất căng thẳng, mà cũng rất kinh 

ngạc. Tôi hỏi bà khỏe không, thân thể như thế nào? Tốt lắm! Mỗi năm một khỏe hơn! 

Tôi  liền  mời  bà  ta  sang  Hương  Cảng  gặp  mặt,  đúng  là  khỏe  lắm,  quý  vị  thấy:  Giảng 

mười mấy  tiếng  ở  chỗ  chúng  ta,  sau  khi  giảng  xong,  Hướng  Tiểu  Lỵ  mời  bà  ta  sang 

Thâm Quyến. Ở Thâm Quyến, bà ta rất cực nhọc, mỗi ngày giảng gần như sáu tiếng, lại 

còn phải trả lời thắc mắc của người khác, mỗi ngày giảng tám tiếng, giảng hai ngày, phải 

quay về. Do bốn chữ “tín nguyện trì danh”, bà ta hết bệnh, sống khỏe mạnh và hạnh phúc 



 thống  miễn  nhiễm  của  người  bệnh  tự  tấn  công  c|c  tế  b{o  khỏe  mạnh  trong  cơ  thể,  khiến 

 bệnh nh}n bị viêm nhiễm l}u d{i. Y giới vẫn chưa  biết rõ nguyên nh}n của căn bệnh  n{y. 

 Bệnh kéo d{i dai dẳng, có lúc tiềm ẩn, rồi bùng ph|t, khiến cho c|c tế b{o bị tấn công, th}n 

 thể bệnh nh}n sưng phồng, lở loét, c|c khớp đau cứng, khó thở, mệt mỏi, sốt cao, rụng tóc, lở 

 miệng, ngứa ng|y, sợ |nh s|ng, sưng c|c hạch l}m-ba (lympho nodes), nhức đầu, đau bụng, 

 ói mửa, tim loạn nhịp, ho ra m|u, da mọc vảy nến, bong tróc, đầu ngón tay tím t|i. Trong 

 trường hợp nghiêm trọng, người bệnh không thể cử động, thậm chí mặt sưng phù nề biến 

 dạng trông hao hao như mặt con sói nên mới gọi l{ Lupus. Chữ “hồng ban lang sang” (lở loét 

 nổi mẩn đỏ, mặt giống con sói) nhằm hình dung tình trạng phù nề v{ biến chứng trên da của 

 người bệnh. Không rõ danh từ y khoa tiếng Việt dịch căn bệnh n{y chính x|c như thế n{o, 

 chứ thuật ngữ y tế của H{ Nội dịch l{ “bệnh lupus viêm ban đỏ” nghe không ổn lắm! 

Tập 12  251 



dường ấy! Tôi giảng kinh đã nhắc tới [chuyện này] vài lần, nay bà ta đã trở thành người 

nổi tiếng rồi, rất nhiều nơi mời bà ta đến giảng diễn. Bà ta là người hết sức hướng nội 

(introvert), tôi bảo bà ta: “Hiện nay, bà chưa thể tốt lành cho riêng mình được! Hiện thời, 

phải làm cho cả thiên hạ cùng tốt lành, phải đến khắp nơi hoằng pháp, phải đi giúp đỡ 

người khác”. Bà ta cũng rất khó có: “Phật, Bồ Tát dạy ta làm như thế nào, ta bèn làm như 

thế ấy”. Bốn chữ ấy (tín nguyện trì danh) trọng yếu lắm! Chúng ta nắm chắc bốn chữ 

này, sẽ giải quyết vấn đề trong một đời này, chắc chắn sanh về Tịnh Độ. 

 “Tiện năng công siêu lũy kiếp”  (liền có thể công vượt trỗi bao kiếp), lời này là thật 

đấy! Nếu chẳng tu pháp môn này thì trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, bất luận quý vị 

muốn tu hành pháp môn nào, tu đến mức thoát khỏi mười pháp giới phải mất bao lâu? 

Phải khá nhiều kiếp quý vị mới có thể thoát khỏi mười pháp giới. Quý vị vượt thoát lục 

đạo, chứng A La Hán quả. A La Hán lại phải tu hành hòng thoát lìa mười pháp giới, đây 

chẳng phải là chuyện dễ, trong Phật pháp thường nói là “vô lượng kiếp”. Nhưng dùng 

pháp môn Tịnh Độ thì Tịnh Độ được gọi là  “hoành siêu” . Tám vạn bốn ngàn pháp môn 

là tiến lên theo từng giai đoạn một, nên gọi là  “thụ xuất”  (thoát ra theo chiều dọc). Pháp 

môn Tịnh Độ chẳng dùng phương pháp ấy, từ trong nhân đạo (loài người), trực tiếp tiến 

sang thế giới Cực Lạc nên gọi là  “hoành siêu”  (siêu thoát theo chiều ngang).  “Vãng sanh 

 Cực  Lạc,  kính  đăng  Bất  Thoái”  (vãng  sanh  Cực  Lạc,  nhanh  chóng  đạt  Bất 

Thoái),  “kính”  (徑) là nhanh chóng,  “tiệp kính”  (捷徑: con đường tắt), quý vị bèn chứng 

đắc  Bất  Thoái  Chuyển,  trong  kinh  văn  luôn  nói  như  thế.  Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

chính A Di Đà Phật nói, phẩm thứ sáu tức phần bốn mươi tám nguyện do chính A Di Đà 

Phật nói: Sanh sang Tây Phương Cực Lạc thế giới,  “giai tác A Duy Việt Trí Bồ Tát”  (đều 

là Bất Thoái Chuyển Bồ Tát), nói câu ấy. A Duy Việt Trí (Avaivartika) là tiếng Ấn Độ, 

dịch nghĩa sang tiếng Hán, có nghĩa là Bất Thoái Chuyển. Trong Bất Thoái Chuyển bao 

gồm ba thứ Bất Thoái Chuyển: Vị Bất Thoái, Hạnh Bất Thoái và Niệm Bất Thoái. Ba thứ 

Bất Thoái Chuyển đều chứng đắc, là quả vị gì vậy? Nói thông thường, [địa vị ấy phải là] 

Sơ Trụ trong Viên Giáo hay Sơ Địa trong Biệt Giáo; cũng có nghĩa là người ấy đã vượt 

thoát  mười pháp giới, đã vãng sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật thì 

mới  chứng  ba  thứ  Bất  Thoái.  A  La  Hán  chỉ  chứng  Vị  Bất  Thoái,  Bồ  Tát  chứng  được 

Hạnh Bất Thoái, chứ Niệm Bất Thoái vẫn chưa đạt được, đều chưa ra khỏi mười pháp 

giới. Chứng đắc Niệm Bất Thoái, vượt thoát mười pháp giới, thật sự thành Phật! 

Đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, một phẩm phiền não tập khí chúng ta vẫn chưa 

đoạn, hoàn toàn cậy vào tín nguyện trì danh, phải dựa vào đó, nương cậy Phật lực gia trì! 

Chính chúng ta chỉ cần thực hiện được bốn chữ “tín nguyện trì danh”, Phật lực sẽ gia trì, 

chúng ta bèn có thể vãng sanh, sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư của Tây Phương Cực 

Lạc thế giới. Nói cách khác, mang theo phiền não, tập khí, nên gọi là  “đới nghiệp vãng 

 sanh” . Tu pháp môn khác sẽ chẳng thể [làm như vậy được], quý vị không thoát khỏi lục 

25 Tập 12 

2 



đạo luân hồi! Tu pháp môn này rất may mắn, không chỉ ra khỏi lục đạo, mà còn thoát 

khỏi  mười  pháp  giới,  quý  vị  nói  xem:  Khó  có  dường  ấy!  Đúng  là  công  vượt  trỗi  bao 

nhiêu kiếp! Sanh sang Tây Phương Cực Lạc thế giới, cho dù hạ hạ phẩm vãng sanh trong 

cõi Phàm Thánh Đồng Cư cũng chứng ba món Bất Thoái. Chứng ba món Bất Thoái mà 

trước đó còn có thêm một chữ, [tức là Viên], viên chứng ba món Bất Thoái! Điều này 

cũng không đơn giản!  “Viên”  (圓) là viên mãn, [ “viên chứng”  là] chứng đắc viên mãn 

ba món Bất Thoái, đó là ai? Từ Thất Địa Bồ Tát của Viên Giáo trở lên như kinh Hoa 

Nghiêm đã nói. Chứng ba món Bất Thoái thì Sơ Trụ đã chứng đắc, nhưng nếu thêm chữ 

Viên thì phải là đã đạt đến Thất Địa! Không ai tin tưởng [chuyện này]; vì thế, pháp môn 

này được gọi  “nan tín chi pháp”  (pháp khó tin). Chúng ta có thể tin tưởng là nhờ vào 

đâu mà tin tưởng? Cậy vào bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì. Chẳng nhờ 

bổn nguyện  và oai  thần  của  A  Di  Đà  Phật  gia trì, làm  sao  có  thể  [tin được pháp môn 

này]? Đối với phàm phu, nói thật ra, [viên chứng ba thứ Bất Thoái] chẳng phải do chính 

quý vị chứng đắc. Trí huệ, đạo hạnh, thần thông, và phước báo của quý vị bình đẳng với 

Thất Địa Bồ Tát là nhờ vào phước báo của A Di Đà Phật. Sang bên đó, hưởng phước của 

Ngài, chẳng phải là phước của chính mình, mà là hưởng phước của Phật. Nếu chính mình 

chứng đắc Thất Địa, [tức là] trong thế giới Cực Lạc, chính mình tu hành đã chứng đắc 

Thất Địa, đấy mới là phước báo của chính mình. Nếu chính mình chưa chứng đắc tới cấp 

bậc ấy, bèn hưởng thụ phước báo của A Di Đà Phật, cho nên tin tưởng, chẳng có nghi 

vấn  gì.  Đối  với  chúng  ta,  A  Di  Đà  Phật  ân  đức  to  quá!  Do  vậy,  chúng  ta  hãy  nên  tin 

tưởng những lời này, đó là lời thành thật, chân xác của Phật, của Tổ. Nói theo Lý, trong 

kinh đức Phật thường dạy:  “Hết thảy pháp sanh từ tâm tưởng”.  

Niệm  niệm  chẳng  bỏ  pháp  môn  này;  pháp  môn  này  là  pháp  môn  bậc  nhất,  còn  thù 

thắng hơn Hoa Nghiêm. Khi tôi giảng kinh này, mới thật sự biết cư sĩ Bành Tế Thanh đã 

nói [kinh Vô Lượng Thọ] là trung bổn Hoa Nghiêm. Kinh Hoa Nghiêm quá dài, tôi cũng 

không nghĩ sẽ giảng. Lúc ấy, tôi phát nguyện trong một đời chuyên giảng bộ kinh này, 

giảng lần lượt từng lần, đã giảng được mười lần rồi. Về sau lại giảng kinh Hoa Nghiêm, 

duyên ấy do lâm trưởng Tân Gia Ba Cư Sĩ Lâm là Lý Mộc Nguyên khải thỉnh. Ông ta 

thay mặt lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ và Hàn Quán Trưởng, vì trong quá khứ, họ đã khải 

thỉnh, nhưng tôi chẳng phát tâm. Đến Tân Gia Ba, nhắc tới chuyện này, ông ta hết sức 

nhiệt tâm, trọn đủ oai nghi khải thỉnh, rất long trọng, rất trang nghiêm, tôi liền nhận lời, 

[điều  này]  cũng  khiến  cho  chúng  tôi  hết  sức  cảm  niệm:  Trong  quá  khứ,  Hàn  Quán 

Trưởng của Hoa Tạng Đồ Thư Quán khi bệnh tình nguy kịch, trước khi vãng sanh hai 

ngày, đã thỉnh cầu lần nữa, mong muốn lưu lại một bộ CD/DVD giảng kinh Hoa Nghiêm 

cho người đời sau tham khảo. Do bà ta bệnh nặng, nhằm an ủi bà ta, nên tôi đáp ứng, tôi 

nói: “Được rồi! Chờ đến khi bà lành bệnh, chúng tôi sẽ khai giảng lần nữa”, duyên phận 

như  thế  đó!  Bộ  kinh  này  (kinh  Vô  Lượng  Thọ)  quả  thật  là  cương  yếu  của  kinh  Hoa 

Nghiêm, vấn đề gì cũng đều giải quyết. Trưa ngày hôm nay, mấy đồng tu Mã Lai đặc 

Tập 12  253 



biệt đến Hương Cảng thăm viếng, có bàn tới một vấn đề, “thực hiện giáo học bằng kinh 

điển của tôn giáo nhằm cứu nguy địa cầu”. Đoàn kết tôn giáo vẫn chưa đủ. Kinh điển của 

mỗi tôn giáo đều hay, quý vị lật ra xem, trong ấy đều là giảng về luân lý, đạo đức, nhân 

quả. Mỗi tôn giáo đều phải thật sự chú ý, coi trọng thực hiện giảng kinh, giáo học, cảm 

hóa lòng người, khuyên dạy mọi người quay đầu là bờ, thế giới này sẽ được cứu! Đó gọi 

là  “cảnh tùy tâm chuyển” , ai nấy đều có thể hướng thiện, người người đều có thể buông 

sai lầm xuống, buông ác niệm xuống, buông ác hạnh xuống, thế giới sẽ thật sự được cứu. 

Chúng ta bàn đến vấn đề này, vấn đề là sẽ thực hiện cụ thể như thế nào? 

Tiếp theo, sách viết:  “Nhược vô như thị vi diệu pháp môn, phàm phu hà năng độ thử 

 sanh  tử  nghiệp hải,  nhi  đăng bỉ  ngạn”  (Nếu  không  có pháp môn  vi  diệu như  thế  này, 

phàm phu làm sao có thể vượt khỏi biển nghiệp sanh tử này, vượt sang bờ kia). Trong 

thời Mạt Pháp, từ nay về sau hãy còn chín ngàn năm nữa, trừ pháp môn này ra, chẳng có 

bất cứ một pháp môn nào mà hòng thành tựu, vì sao? Mỗi pháp môn đều phải đoạn phiền 

não, quý vị có thể đoạn Kiến Tư phiền não hay chăng? Chẳng nói chi khác, không tính 

tới  Tư  Hoặc,  chỉ  nói  tới  Kiến  Hoặc,  quý  vị  có  thể  đoạn  hay  chăng?  Kiến  Hoặc  đoạn 

xong, mới chứng Sơ Quả trong Tiểu Thừa. Còn theo kinh Hoa Nghiêm của Đại Thừa, đó 

là địa vị Sơ Tín Bồ Tát; nói cách khác, [lúc ấy] quý vị mới nhập môn! Kiến Hoặc là gì? 

Nói chi tiết sẽ gồm tám mươi tám phẩm, nói đại lược, đức Phật quy nạp Kiến Hoặc thành 

năm loại lớn. Thứ nhất Thân Kiến, thứ hai là Biên Kiến, thứ ba là Kiến Thủ Kiến, thứ tư 

là  Giới  Thủ  Kiến,  thứ  năm  là  Tà  Kiến.  Năm  loại  lớn  này,  quý  vị  có  thể  đoạn  trừ  hay 

chăng? Thật sự đoạn trừ, quý vị làm được bốn câu trong kinh Kim Cang:  “Vô ngã tướng, 

 vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”  thì mới đoạn được. Chúng ta hãy 

tự hỏi chính mình có thể làm được hay không? Làm không được! Đúng là khó! Từ vô thỉ 

kiếp tới nay đã chấp trước thân này là ta. Nay đức Phật bảo “thân này chẳng phải là ta”, 

quý vị đừng vì cái thân mà bận tâm. Bận tâm vì cái thân chính là tạo oan  nghiệt. Thân 

chẳng phải là ta, mà là gì? Thân là cái ta có, giống như y phục. Y phục chẳng phải là ta, y 

phục là cái ta có, thân thể là cái ta có. Do vậy, quý vị nhất định phải biết, ta bất sanh, bất 

diệt, ta vĩnh viễn chẳng chết. Thân thể có sanh diệt, giống như y phục, mặc rách một bộ 

quần áo bèn đổi bộ khác. Thân chúng ta dùng vài chục năm chẳng còn thuận tiện sử dụng 

nữa, bèn thay đổi, rất tự tại, rất vui vẻ, đổi lấy quần áo mới. Nhưng khi “thay quần áo” sẽ 

liên quan đến nghiệp lực của quý vị, quý vị suốt đời tâm lành, hạnh lành, sẽ càng thay 

đổi càng tốt đẹp. Nếu quý vị tâm hạnh bất thiện, càng thay đổi càng tệ: Đời này mang 

thân người, đời sau đổi thành thân súc sanh, đổi thành thân quỷ đói, càng thay đổi càng 

tệ!  Nhưng  bất  luận  thay  đổi  thân  nào,  thân  luôn  chẳng  phải  là  chính  mình,  phải  hiểu 

chuyện  này!  Thế  tục  thường  nói  chính  mình  là  gì?  Linh  hồn  là  chính  mình.  Linh  hồn 

chẳng sanh tử, nó đến kiếm thân xác trong lục đạo, đi tìm một cái thân. Tìm một cái thân 

cũng  chẳng  phải  là  tùy  theo  ý  nghĩ  của  chính  mình!  Nếu  tùy  thuộc  ý  nghĩ  của  chính 

25 Tập 12 

4 



mình, chúng ta sẽ tìm lấy thân trời tốt đẹp hơn để hưởng phước trời. Việc tìm lấy cái thân 

mới bị chi phối bởi nghiệp lực. Vẫn là hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng! Tâm quý vị 

lành, sẽ tìm được [cái thân mới] toàn là tốt lành; tâm quý vị bất thiện, cái thân [và hoàn 

cảnh  sống  mới]  mà  quý  vị  tìm  được  cũng  bất  thiện.  Do  vậy,  biết:  Thiện  tâm  và  thiện 

niệm trọng yếu lắm! 

Hiện thời, hoàn cảnh bên ngoài luôn dẫn dụ chúng ta khởi tham, sân, si, mạn. Tham, 

sân, si, mạn là tâm niệm bất hảo nhất. Nếu thật sự hiểu nhân quả báo ứng, quý vị sẽ có 

thể  kềm  chế  chính  mình.  Theo  lý  luận  nhân  quả:  “Nhất  ẩm  nhất  trác,  mạc  phi  tiền 

 định”  (một miếng ăn, một hớp uống, không gì chẳng được định sẵn). Trong mạng mà có, 

quý vị sẽ nhất định đạt được. Nếu trong mạng không có, dùng thủ đoạn như thế nào cũng 

đều chẳng chiếm được, tội tình gì mà quý vị phải tạo ác, chẳng đáng! Phát tài như thế 

nào? Trong mạng quý vị có, bất luận quý vị buôn bán gì cũng đều phát tài. Trong mạng 

không có, quý vị nghĩ hết mọi cách vẫn chẳng phát tài. Quý vị cầm súng cướp bóc người 

khác cũng chẳng thể phát tài! Mới sờ đến súng đã bị cảnh sát thộp cổ! Quý vị chẳng có 

thì cần chi nữa! Ông Hồ Tiểu Lâm hiểu rõ đạo lý này, trước đây đã dùng thủ đoạn bất 

chánh để kinh doanh, buôn bán, trật rồi! Nay đã hoàn toàn sửa đổi sai lầm ấy, thật thà 

kiếm tiền, doanh số hằng năm đều tăng lên. Ông ta mới hoảng nhiên đại ngộ, vốn chẳng 

phải là dùng bất thiện thủ đoạn mà hòng kiếm được, chẳng phải vậy! Do thủ đoạn bất 

thiện mà đạt được thì vẫn là do trong mạng của chính quý vị đã có. Nếu trong mạng quý 

vị không có, [vận dụng] thủ đoạn gì cũng chẳng đoạt được! Do vậy, chúng tôi suy ngẫm: 

Người Nhật Bản xâm lược Trung Quốc, toan chiếm lãnh Trung Quốc, nhưng họ thiếu 

phước báo, Trung Quốc chẳng phải của họ, đánh nhau tám năm rồi vẫn phải đầu hàng, 

chẳng phải là của họ mà! Chính phủ Mãn Thanh ở ngoài biên ải65[13] vào Trung Quốc thống trị hai trăm sáu mươi năm, họ làm được là vì trong mạng họ có, đất đai ấy là của 

họ. Nếu chẳng phải là của họ, dùng chiến tranh hay chiếm đóng đều chẳng được. Đúng 

là  “nhất ẩm nhất trác, mạc phi tiền định” . Dùng thủ đoạn chiến tranh để đoạt được vẫn 

là do trong mạng của chính mình có, nhưng thủ đoạn chiến tranh là thủ đoạn hết sức tồi 

tệ! Quý vị giết bao nhiêu người, gây tổn thất tài sản cho bao nhiêu người dân, đó là điều 

ác cực lớn, đều có báo ứng, quý vị hưởng hết phước sẽ mắc quả báo. Làm vua mà làm 

không tốt, sau khi mất nước, còn phải trả nợ, còn phải thường mạng, đâu có chuyện tiện 

nghi  như  vậy!  Vì  thế,  người  thật  sự  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  vọng  niệm  hoàn  toàn 

đoạn dứt. Gì là tốt? Vẫn là niệm Phật tốt đẹp, vẫn là vượt thoát lục đạo luân hồi, vượt 



 65[13] D} n M~n Thanh sống chủ yếu ở vùng Liêu Ninh, tức ở ngo{i  Sơn Hải Quan. Sơn Hải Quan l{ cửa ải trọng yếu của cực Đông vùng Trung Nguyên, nằm giữa ranh giới tỉnh H{ Bắc 

 v{ Liêu Ninh. Sơn Hải Quan thuộc rặng Yên Sơn, địa thế hiểm yếu. C|i tên Sơn Hải Quan do 

 đại tướng Từ Đạt của nh{ Minh đặt ra khi v}ng chiếu tu bổ Vạn Lý Trường Th{nh do nhận 

 thấy ải n{y nằm giữa Yên Sơn v{ Bột Hải. 

Tập 12  255 



thoát mười pháp giới là tốt đẹp! Người ấy làm chuyện này, chẳng làm gì khác! Hôm nay 

đã hết thời gian rồi, chúng ta học tới đây! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

phần 6 hết 

 

 

25 Tập 12 

6 



Tập 13 

   Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, dòng cuối trang thứ mười hai, chúng ta xem từ câu thứ hai. 

 “Duy  lại thử phương tiện pháp  môn, đản bằng  tín nguyện  trì  danh, tiện năng công 

 siêu lũy kiếp, vãng sanh Cực Lạc, kính đăng Bất Thoái” (Chỉ nhờ vào pháp môn phương 


tiện này, cậy vào tín nguyện trì danh, công liền vượt trỗi bao kiếp, vãng sanh Cực Lạc, 

nhanh chóng chứng lên Bất Thoái). Lần trước chúng ta học tập tới đây. Hôm nay chúng 

ta  tiếp  tục:  “Nhược  vô  như  thị  vi  diệu  pháp  môn,  phàm  phu  hà  năng  độ  thử  sanh  tử 

 nghiệp hải, nhi đăng bỉ ngạn”  (Nếu chẳng có pháp môn vi diệu như thế này, phàm phu 

làm sao có thể vượt qua biển nghiệp sanh tử này, lên được bờ kia). Đây là cụ Niệm Tổ 

cảm thán vô hạn, nhắc nhở chúng ta: Nếu không có pháp môn này, tức là pháp môn “tín 

 nguyện  trì  danh,  vãng  sanh  Tịnh  Độ”  này,  có  thể  nói  là  chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  sẽ 

chẳng một ai có thể vượt thoát sanh tử luân hồi trong một đời này. Vì sao nói như thế? Vì 

tám vạn bốn ngàn pháp môn đều phải tiêu nghiệp chướng, chẳng hề đới nghiệp. Lục đạo 

do Kiến Tư phiền não biến hiện; đoạn Kiến Tư phiền não thì luân hồi lục đạo chẳng còn 

nữa! Quả thật lục đạo giống như một cơn ác mộng; đoạn xong Kiến Tư phiền não sẽ tỉnh 

giấc mộng. Đó là như đức Phật thường nói trong kinh: “Hết thảy những gì có hình tướng 

 đều hư vọng”, chẳng thật! Trong kinh Phật nói [điều này] rất nhiều, quý vị quan sát cẩn 

thận, sẽ thấy đúng như đức Phật đã nói, đức Phật dạy chẳng sai một tí nào! Chúng ta đã 

luân hồi trong thế gian này chẳng biết bao nhiêu lần, chẳng thể nói rõ được! Do tập khí 

quá nặng, thời gian quá dài, đức Phật đã giảng rất rõ ràng, rất minh bạch, chúng ta muốn 

đoạn nhưng chẳng thể đoạn được. Kiến giải sai lầm, chấp trước nhục thân này là chính 

mình, luôn vì thân thể này, tuy thân thể chẳng phải là ta, mà vì nó bèn tự tư tự lợi, mưu 

cầu tiếng tăm, lợi dưỡng. Quý vị thấy: Vì ba tấc lưỡi chẳng nát thường muốn nếm ngũ vị, 

quý vị nói xem ta đã vì nó mà tạo bao nhiêu tội nghiệp? Ăn thứ này thứ nọ, nuốt qua khỏi 

cổ họng sẽ chẳng còn mùi vị gì nữa, chẳng nhận biết nữa, nhưng do ba tấc lưỡi tham đắm 

vị ngon, cả đời này đã tạo bao nhiêu nghiệp? Thân này không phải là ta, mấy ai giác ngộ? 

Thân thể này là huyễn tướng, là công cụ; khi mê công cụ này tạo nghiệp; lúc giác ngộ nó 

bèn tu tập, tích lũy công đức. Chúng ta phải khéo lợi dụng công cụ này, đừng để nó tạo 

tội nghiệp, phải dùng nó để giúp chúng ta hóa giải oán nghiệp, tiêu trừ chướng ngại, như 

vậy là đúng! 

Tập 13  257 



Các tổ sư đại đức trong Phật môn chỉ dạy chúng ta hãy “tá giả tu chân” (nhờ vào cái 

giả để tu cái thật), thân thể này là giả, nhờ vào nó để tu chân. “Chân” là chân tánh; chân 

tánh bất sanh bất diệt, đấy mới là chính mình. Do vậy, nói chung, phải nhận biết rõ ràng. 

Nếu không nhận biết rõ ràng, sẽ mê hoặc. Chỗ tốt đẹp trong môn này là đới nghiệp vãng 

sanh, có thể mang theo tập khí phiền não từ vô thỉ kiếp tới nay đi vãng sanh, nhưng có 

điều kiện: Mang theo nghiệp quá khứ, chẳng mang theo nghiệp hiện hành; [tức là chỉ] có 

thể mang theo tội nghiệp đã tạo trong quá khứ. Quá khứ là gì? Những gì đã tạo trong 

ngày hôm qua đều là quá khứ, có thể mang theo được, nhưng nếu lại tạo tác trong ngày 

hôm nay, sẽ không thể vãng sanh. Chúng ta mong cầu vãng sanh, tội nghiệp đã tạo trong 

ngày hôm qua có thể sám hối, hôm nay ta sửa lỗi, đổi mới, ngày hôm nay niệm Phật có 

thể vãng sanh hay không? Chắc chắn có thể vãng sanh. Trong trường hợp nào sẽ chẳng 

thể vãng sanh? Ngày hôm nay vẫn tạo [tội lỗi] thì chẳng có cách nào cả! Quý vị thấy 

pháp môn này thù thắng lắm! [Nghiệp chướng trong] ngày hôm qua đều có thể mang đi; 

chỉ sợ lúc lâm chung vẫn tạo nghiệp! Nếu như vậy thì chẳng có một tí ti biện pháp nào! 

Tạo nghiệp gì vậy? Trong hơi thở cuối cùng, vẫn còn ý niệm tư lợi, còn có ý niệm tiếng 

tăm,  lợi  dưỡng,  còn  có  ý  niệm  thấy  có  kẻ  nào  xử  tệ  với  ta,  ta  vẫn  chưa  báo  thù.  Khi 

những ý niệm ấy khởi lên, sẽ không thể vãng sanh. Đối với người nhà, quyến thuộc thì 

tham ái, đối với chính mình thì do có lắm của cải, niệm niệm chẳng buông bỏ, như vậy là 

không được rồi! Đều phải bỏ sạch sành sanh, chẳng nhiễm mảy trần, một tí vướng mắc 

cũng chẳng có, lúc ấy mới có thể vãng sanh. Mấu chốt là một niệm cuối cùng. Do duyên 

này quá thù thắng, mà cũng quá khó có, Phật, Tổ dạy chúng ta mỗi ngày đều phải nghĩ 

đến  vãng  sanh.  Nói  cách  khác,  mỗi  ngày  đều  phải  nghĩ  buông  xuống,  triệt  để  buông 

xuống, chẳng lưu luyến bất cứ thứ gì. Mỗi ngày đều suy niệm như thế. Ngày hôm nay 

đức Phật đến tiếp dẫn, ta lập tức ra đi, vướng mắc gì cũng chẳng có, như thế thì quý vị sẽ 

thật sự vãng sanh. Quý vị chẳng thể nói: “A Di Đà Phật hãy chờ con, con còn có chuyện 

chưa lo liệu xong xuôi!” A Di Đà Phật chẳng chờ quý vị, Ngài lại đi mất, quý vị đã bỏ lỡ 

cơ hội. Vì thế, pháp môn này thật là vi diệu. 

Kế  đó,  sách  viết:  “Cố  đại  bi  từ  phụ,  lưỡng  độ  đạo  sư”  (vì  thế,  đấng  đại  bi  từ  phụ, 

đấng đạo sư hai cõi), từ ngữ  “đại bi từ phụ” chỉ Thích Ca Mâu Ni Phật và A Di Đà Phật. 

Thích Ca Mâu Ni Phật là Đạo Sư trong thế giới này, A Di Đà Phật là Đạo Sư của thế giới 

Cực Lạc.  “Mẫn niệm ngã đẳng, khai thử Tịnh Độ pháp môn, diệu hiển khổ lạc nhị độ, 

 khích dương trầm mê chúng sanh”  (nghĩ thương chúng ta, nên mở ra pháp môn Tịnh Độ 

này, khéo léo chỉ bày hai cõi sướng và vui, nhằm khích động, cổ vũ chúng sanh đang mê 

muội chìm đắm). Mở ra pháp môn này; nói thật ra, pháp môn này là đại từ bi nguyện lực 

của A Di Đà Phật. Hết thảy chư Phật thành Phật quả thật hoàn toàn bình đẳng, trí huệ 

bình đẳng, đức năng bình đẳng, phước báo bình đẳng. Vì sao các thế giới của chư Phật 

không giống thế giới Cực Lạc? Đấy là do lúc tu Bồ Tát Đạo, nguyện lực khác nhau. A Di 

25 Tập 13 

8 



Đà Phật phát nguyện phổ độ hết thảy chúng sanh trong khắp pháp giới hư không giới. 

Phát nguyện quá lớn như vậy, từ phần bốn mươi tám nguyện trong kinh này, chúng ta sẽ 

thấy, quý vị hãy đọc kỹ càng, chư Phật Như Lai có nguyện lực khác nhau. Vì thế, sau khi 

thành Phật, Tịnh Độ [của chư Phật] thắng diệu cũng chẳng giống nhau. Trừ điều đó ra, 

chẳng có gì không giống nhau. Đức Phật thương xót chúng ta, đặc biệt là đối với chúng 

sanh  trong  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  phiền  não  tập  khí  nặng  nề.  Do  vậy,  cổ  đức  đã 

nói:  “Pháp môn này trước là độ phàm phu, sau là độ thánh nhân” , lời này là thật, chẳng 

giả! Phàm phu trọn đủ ba điều kiện “Tín, Nguyện, trì danh niệm Phật”, đầy đủ ba điều 

kiện này sẽ thành công. Do mở ra pháp môn này là pháp môn đặc biệt ở ngoài tám vạn 

bốn ngàn pháp môn, nên gọi là “môn dư đại đạo” (con đường to lớn nằm ngoài các pháp 

môn). “Diệu hiển khổ lạc nhị độ”: Thế giới Cực Lạc sung sướng, thế giới Sa Bà khổ sở. 

Lúc tôi mới học Phật vào sáu mươi năm trước, thấy kinh Vô Lượng Thọ giảng những 

khổ báo của chúng sanh, lúc đó, tôi cảm thấy Thích Ca Mâu Ni Phật nói hơi phóng đại 

một chút, thế gian này đâu đến nỗi khổ sở dường ấy? Nhưng đến hiện tại thì sao? Nay 

đọc lại kinh này, Thích Ca Mâu Ni Phật nói chẳng sai tí nào! Ngài nói về thế gian hiện 

thời của chúng ta! 

Trong thế giới này, đúng là chẳng cần biết nghèo, giàu, sang, hèn, quý vị hãy xét coi 

có ai hạnh phúc? Có ai sống khoái lạc trong thế gian này? Người nào sống trong thế gian 

này có cảm giác an toàn? Tìm không ra! Nay chúng ta vì sao chẳng có phước báo nhân 

thiên như trong kinh đã dạy? Phước báo ấy đi đâu rồi? Thật ra là có phước báo, nhưng đã 

bị chính chúng ta phá hỏng! Vì sao? Chúng ta sống chưa ra người. Điều kiện tối thiểu để 

được coi là con người là “nhân giả ái nhân” (người có lòng nhân yêu thương con người). 

Sách  Đệ  Tử  Quy  chép:  “Phàm  thị  nhân,  giai  tu  ái”  (phàm  là  người,  đều  phải  yêu 

thương), người có lòng nhân yêu thương con người. Người Hoa nói đến “nhân”, [tức là] 

nhân trong “nhân nghĩa”, quý vị thấy bên cạnh chữ Nhân (人) là Nhị (二), đó là Nhân (

仁). Nghĩ đến chính mình đồng thời nghĩ đến người khác, đó là Nhân; chỉ nghĩ tới mình, 

chẳng nghĩ tới ai khác, sẽ chẳng phải là Nhân. Cổ thánh tiên hiền Trung Quốc dạy chúng 

ta: Chỉ có con người biết báo ân, tri ân, báo ân, con người hiểu biết [điều này]. Báo ân thì 

điều thứ nhất là báo ân cha mẹ . “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”,  trong kinh, 

đức Phật đã dạy chúng ta điều này. Tại Trung Quốc, đời đời kiếp kiếp tổ tiên dạy người 

khác như vậy. Nay chúng ta chẳng biết ân cha mẹ, mà cũng không biết ơn thầy, nói thật 

ra, hiện thời kẻ làm cha mẹ chẳng biết làm [tròn trách nhiệm của cha mẹ], luôn bận bịu 

với công chuyện của chính mình. Con thơ chẳng do chính mình nuôi dạy, toàn là giao 

cho người khác chăm bẵm, thiếu sót bổn phận đối với con, chẳng có ơn nghĩa với con, 

làm sao trẻ nhỏ biết báo ân? Thầy chẳng dạy học trò, chẳng thật sự dạy. Vì thế, học trò 

cũng chẳng biết cảm kích ơn thầy! Vấn đề này hết sức phức tạp, vì lẽ gì xã hội trở thành 

nông nỗi này? Bắt chước nói theo một câu trong Phật pháp, “là do vô lượng nhân duyên” 

rất phức tạp! 

Tập 13  259 



Đức  Phật  dạy  chúng  ta  dùng tâm  thái  gì  để  sống, để  ứng phó  với  xã hội  hiện tiền? 

Đức Phật nói rất hay, chính quý vị phải nhận biết: “Tổ tiên bất thiện  (vô tri)”  (Tổ tiên 

chẳng lành (vô tri)), kinh Vô Lượng Thọ đã nói như vậy. Cha mẹ chúng ta chẳng biết, vì 

sao cha mẹ không biết? Ông bà không biết, chẳng dạy họ. Vì sao ông bà không biết? Ông 

bà cố chẳng dạy. Tính ngược lên từng đời một, tối thiểu là năm đời, năm đời trước đây 

cha mẹ thật sự dạy bảo. Vì lẽ nào, sau năm đời chẳng dạy nữa? Chẳng phải là cha mẹ 

không dạy, mà tại Trung Quốc, xã hội động loạn, kể từ khi nhà Thanh sụp đổ, quân phiệt 

cát cứ66[1], xã hội động loạn, tiếp theo đó là chiến tranh Trung Nhật, tám năm kháng chiến đã phá sạch [nền tảng] gia đình. Vì thế, mãi cho đến ngày nay, tối thiểu có từ bốn 

đời đến năm đời thiếu sót sự giáo dục trong gia đình. Gia tộc chẳng còn nữa, gia tộc nay 

đã  không  có,  lấy  đâu  ra  gia  giáo?  Trước  thời  Kháng  Chiến  còn  có  gia  tộc, còn  có  gia 

giáo.  Lứa  tuổi  chúng  tôi  kể  ra  hết  sức  may  mắn,  sanh  trưởng  tại  nông  thôn;  nếu  sanh 

trưởng tại đô thị, gia giáo cũng không có, nhưng ở nông thôn thì có, còn bảo tồn nền văn 

hóa từ xưa. Quê hương chúng tôi lại tương đối đặc thù một chút, vào hai triều đại Minh - 

Thanh, cái nôi của Đồng Thành học phái ở ngay tại quê tôi. Phong thái học hành tại quê 

tôi rất thịnh, trong hương thôn có trường tư thục; cho nên còn dính líu đôi chút với gia 

giáo. Đại khái là sau năm Dân Quốc hai mươi mấy, khoảng từ năm Dân Quốc hai mươi 

ba, hai mươi bốn trở đi, không còn gia giáo nữa. Tư thục ở hương thôn đổi thành trường 

Tiểu Học, chẳng còn học cổ thư nữa; từ đấy về sau, đương nhiên chẳng còn ai biết đến 



 66[1]  Qu}n phiệt c|t cứ: Đ}y l{ thời kỳ c|c tướng l~nh địa phương nổi lên xưng hùng xưng b| 

 chia nhỏ Trung Hoa th{nh từng vùng kể từ năm 1916 đến năm 1928. Tuy trên danh nghĩa, 

 họ vẫn tu}n phục chính quyền Trung Hoa D}n Quốc, nhưng c|c tướng l~nh qu}n phiệt hầu 

 như có chính quyền, qu}n đội riêng biệt, v{ ch|nh quyền Trung Ương phải điều đình, mua 

 chuộc, dựa dẫm họ. Thời kỳ qu}n phiệt nổ ra sau c|i chết của Viên Thế Khải v{o năm 1926 

 v{ chấm dứt sau cuộc Bắc Phạt, qu}n phiệt c|t cứ vẫn tồn tại cho đến khi Mao Trạch Đông 

 đ|nh  bại  phe  Quốc  D}n  Đảng  mới  chấm  dứt.  Nguyên  nh}n  xa  l{  do  triều  đình  nh{  Thanh 

 không có hệ thống qu}n đội trung ương, qu}n lực được tổ chức th{nh c|c tỉnh, c|c kỳ, do c|c 

 quan  Đo{n  Luyện  chỉ  huy  tại  mỗi  tỉnh.  Mạnh  nhất  l{  qu}n  đo{n Bắc  Dương  của  Viên  Thế 

 Khải. Sau khi lật đổ nh{ Thanh, chính quyền Nam Kinh của Tôn Dật Tiên phải liên kết với 

 Viên Thế Khải để thống nhất Trung Hoa, v{ đổi lại, Viên Thế Khải trở th{nh đại tổng thống, 

 th{nh lập chính quyền Bắc Dương. Mọi }m mưu chống đối bị họ Viên đè n|t, v{ khi họ Viên 

 tuyên bố lên ngôi ho{ng đế, c|c tỉnh miền Nam chống đối, hình th{nh mặt trận Vệ Quốc, dẫn 

 đến sự xuất hiện đông đảo c|c tướng l~nh qu}n phiệt. Trung Hoa bị t|ch th{nh hai chính 

 quyền  song  h{nh:  chính  quyền  Bắc  Dương  v{  chính  quyền  Nam  Kinh.  Những  tướng  qu}n 

 phiệt nổi tiếng thời ấy l{ Trương T|c L}m, Phùng Quốc Chương, Đo{n Kỳ Thụy, Lê Nguyên 

 Hồng, Trương Hu}n, T{o Khôn, Đường Kế Nghiêu, Diêm Tích Sơn v.v.. 

26 Tập 13 

0 



chuyện này. Do vậy, hình thành tình trạng giáo dục hiện thời đúng là đời sau kém hơn 

đời trước. Hiện thời, hoàn toàn chẳng thấy [đức dục] nữa! 

Trong kinh điển, đức Phật giảng hai cõi sướng và khổ, nay chúng ta hoàn toàn thấu 

hiểu, nhưng phải nhớ lời Phật khai thị: “Tổ tiên bất thiện (vô tri), bất thức đạo đức, vô 

 hữu ngữ giả”  (Tổ tiên bất thiện, chẳng biết đạo đức, không có ai nói). Không có ai giảng 

cho  chúng  ta,  chúng  ta  làm  chuyện  sai  quấy,  đức  Phật  khoan  hồng  độ  lượng,  tha  thứ, 

chẳng trách móc, chẳng chỉ trích chúng ta. Chúng ta cũng phải dùng tâm thái này để đối 

đãi hết thảy chúng sanh làm ác trong hiện tại, cũng phải giống như đức Phật khoan dung 

đối với bọn họ. Bọn họ đáng thương, vô tri mà! Nếu họ được tiếp nhận giáo dục văn hóa 

truyền thống Trung Quốc như thời cổ, sẽ chẳng làm như vậy. Hiện thời, khắp thế giới xã 

hội động loạn, tai nạn liên tiếp xảy ra, có phương pháp nào cứu vãn hay chăng? Phương 

pháp có chứ! Trước đây đã từng có người hỏi tôi, người ấy nói: Khi chúng tôi còn thơ, hễ 

gặp khó khăn sẽ nhờ cha mẹ [hướng dẫn cách] giải quyết. Nay chúng ta gặp khó khăn thì 

phải làm sao? Vẫn theo lệ ấy! Tìm đến tổ tiên, vấn đề sẽ được giải quyết, thật sự có thể 

giải quyết. Tổ tiên không còn trên đời, nhưng trí huệ và kinh nghiệm của tổ tiên truyền 

lại, ở nơi đâu? Trí huệ của tổ tiên ở trong kinh điển. Quý vị thấy những gì được biên tập 

trong Tứ Khố Toàn Thư là kinh, sử, tử, tập67[2], trí huệ ở trong kinh và tử, còn kinh nghiệm thì sao? Kinh nghiệm trong phần sử, quý vị tìm tòi trong lịch sử, chắc chắn có 

phương pháp giải quyết. Tổ tiên biết rõ ràng, sợ người đời sau sơ sót, nên đã đặc biệt nêu 

ra một chân lý vĩnh hằng không thay đổi, đó là chân lý gồm tám chữ:  “Kiến quốc, quân 

 dân, giáo học vi tiên”  (Xây dựng đất nước, cai trị dân chúng, giáo dục làm đầu). Dùng 

phương pháp gì để giải quyết vấn đề? Giáo học! Giáo học có thể giải quyết vấn đề. Nói 



 67[2]  Kinh,  sử,  tử,  tập  l{  c|ch  ph}n  chia  truyền  thống  c|c  s|ch  vở  của  Trung  Hoa,  Tứ  Khố 

 To{n Thư cũng được ph}n loại nội dung theo c|ch n{y. 

 1. Kinh bao gồm những t|c phẩm giảng giải về chính trị, lu}n lý, đạo đức, chủ yếu l{ những 

 tác phẩm truyền thống kinh điển của Nho gia như Tứ Thư, Ngũ Kinh, Xu}n Thu Công Dương 

 Truyện, Xu}n Thu Cốc Lương Truyện, Nhĩ Nh~ v.v... 

 2. Sử l{ những t|c phẩm ghi chép sự kiện lịch sự, điển chương, chế độ, địa lý, lại được chia 

 th{nh nhiều tiểu loại như ch|nh sử, biên niên, bổn sự, kỷ sự bổn mạt, biệt sử, tạp sử, chiếu 

 lệnh, tấu nghi, sử ký v.v..  Kể cả những t|c phẩm đ|nh gi|, bình luận sự kiện lịch sử. 

 3. Tử bao gồm c|c trước t|c của b| gia chư tử, Nho gia, Phật, Đạo gia, chia th{nh c|c tiểu 

 loại  như  Nho  gia,  binh  gia,  nông  gia,  ph|p  gia,  y  gia,  thiên  văn, to|n  ph|p,  thuật  số,  nghệ 

 thuật, ký lục, tạp gia, số thư (s|ch bói to|n), tiểu thuyết gia v.v.. 

 4. Tập bao gồm c|c t|c phẩm trước t|c của c|c danh sĩ c|c đời như tản văn, biền văn, thơ, 

 từ, ca khúc, bình luận văn học, bút ký v.v. . 

Tập 13  261 



theo căn bản Phật pháp, đức Phật biết khổ và sướng, khéo léo chỉ bày khổ và sướng, khổ 

do đâu mà có? Do mê hoặc, điên đảo mà có! Quý vị mê rồi bèn làm chuyện sai trái, sẽ bị 

khổ báo, mê mất rồi! Nếu quý vị giác ngộ, tỉnh ngộ, sẽ chẳng làm chuyện ác, sẽ đoạn ác 

làm lành, bèn lìa khổ, được vui. Đây là một đại tiền đề (antecedent), đại nguyên tắc. 

Nay chúng sanh khổ như thế, không ai dạy, dạy gì? Dạy  con người giác ngộ, đó là 

giáo dục. Không phải là dạy khoa học, kỹ thuật, đó không phải là giáo dục; người Trung 

Quốc nói tới “giáo dục” thì giáo dục có nghĩa là dạy con người giác ngộ, đó là giáo dục, 

chúng ta phải hiểu rõ chuyện này! Cổ thánh tiên hiền Trung Quốc dạy con người giác 

ngộ từ nhỏ, hiểu mối quan hệ giữa con người với nhau, sẽ mới có thể suốt cuộc đời sống 

hạnh phúc mỹ mãn, sẽ có quan hệ cư xử hết sức tốt đẹp; quan hệ cư xử tốt đẹp thì gọi là 

“đức”. Thông hiểu mối quan hệ nhân quả, không chỉ chẳng làm chuyện ác, mà ngay cả ác 

niệm cũng chẳng dấy lên. Thiện có thiện báo, ác có ác báo, tâm quý vị thiện, tư tưởng 

thiện, ngôn ngữ thiện, hành vi thiện, quý vị suốt đời hưởng phước báo bất tận, phước báo 

do vậy mà có! Người thế gian coi hưởng thụ vật chất là phước báo, thật ra, đó là một 

phần nhỏ trong phước báo. Của cải là do trong mạng có. Trong mạng có bao nhiêu, quý 

vị chẳng có cách nào cưỡng cầu. Quý vị muốn vượt hơn số lượng của cải đã định sẵn 

trong  số  mạng,  đó  là  chuyện  không  thể  nào  xảy  ra  được!  Sẽ  chẳng  làm  được!  Trong 

mạng quý vị đã có, mong giảm bớt một chút cũng chẳng giảm được! Trong mạng của 

quý vị có [của cải, phước lộc] như thế nào? Trong đời quá khứ đã gieo nhân, đời này quả 

báo hiện tiền. Của cải là quả báo, bố thí tài vật là nhân. Đời này là phú ông giàu có vạn 

ức, kiếp trước tu Tài Bố Thí khá nhiều, đến khắp nơi phân phát của cải. Khi thấy kẻ bần 

cùng cần đến, chẳng mảy may keo kiệt, đến đời này suốt đời được giàu có lớn, [tiền của] 

đưa đến như thế đó! Thông minh, trí huệ là quả báo, trong đời quá khứ tu pháp bố thí. 

Khỏe mạnh trường thọ là quả báo, trong đời quá khứ tu vô úy bố thí. Tu ba thứ bố thí 

này, sẽ đạt được ba thứ quả báo: Tiền của, thông minh trí huệ, và khỏe mạnh, trường thọ. 

Trong đời quá khứ chẳng tu, nếu đời này may mắn, gặp cao nhân chỉ điểm, quý vị có thể 

tin tưởng, tu trong đời này vẫn kịp. Tôi là một kẻ may mắn, khi tôi còn trẻ, ba điều này 

(phú quý, trí huệ, thọ mạng) đều không có. Có rất nhiều người xem tướng, đoán mạng 

cho tôi, tôi rất tin lời họ: Trong mạng tôi, của cải trống trơn, có số ăn mày, còn được một 

chút thông minh trí huệ; suốt đời này muốn chuyển biến phải dựa vào điều này. Chẳng 

vô úy bố thí nên đoản mạng, tôi tin tưởng. Người ở quê tôi đều biết: Đời ông cố tôi còn 

khá, đến đời ông nội tôi gia cảnh đã lụn bại, đến đời cha tôi nghèo túng không có mảnh 

đất cắm dùi, chẳng có được một mẫu ruộng nào ở quê nhà, không có nhà cửa để ở! 

Một mình tôi theo các bạn học đến Đài Loan, gặp được văn hóa truyền thống, gặp 

được Phật pháp. Chương Gia đại sư khuyên tôi xuất gia, vì tôi một thân một mình chẳng 

phải lo lắng gì. Số mạng tệ quá, chẳng có của cải gì, Ngài dạy tôi tu; vì thế, lão nhân gia 

dạy tôi tu Tài Bố Thí. Tôi thưa: “Con cơm còn chưa đủ ăn, lấy đâu ra để Tài Bố Thí?” 

26 Tập 13 

2 



Ngài hỏi tôi: “Có cắc nào hay chăng?” Một cắc thì được! “Một đồng tiền có hay chăng?” 

Miễn cưỡng thì một đồng cũng được! “Anh hãy bố thí từ một cắc, một đồng, phải có ý 

niệm bố thí, phải có cái tâm này. Hễ gặp cơ hội, anh bèn tu, thật sự làm!” Khi ấy, tôi đã 

hiểu, biết Phật pháp chẳng phải là mê tín, thường đến chùa miếu, tới chùa miếu để làm 

gì? Tìm đọc kinh sách. Do thuở ấy, chẳng thể mua kinh Phật ngoài phố, chẳng thể mua 

kinh sách được, chỉ có trong chùa miếu Phật giáo mới có kinh Phật, [nhà chùa] có tàng 

kinh lâu, có thư viện, có thể mượn đọc. Kinh điển trọng yếu như Đại Tạng Kinh không 

cho mượn về, chỉ đành lợi dụng ngày cuối tuần hay ngày nghỉ đến đó sao chép. Vì thế, 

gặp gỡ mấy vị cư sĩ, khi đó, chúng ta còn chưa gọi họ là cư sĩ, cầm cuốn sổ nhỏ đến hóa 

duyên in kinh, mọi người tùy hỷ bỏ ra chút ít. Gặp tôi, tôi ghi hai cắc, ba cắc, năm cắc, 

tôi chỉ có sức đến đó, thầy dạy tôi như thế. Còn có phóng sanh, phóng sanh cũng là góp 

tiền, chúng tôi cũng đóng góp một chút như thế, bắt đầu làm. Càng làm, hoàn cảnh càng 

tốt đẹp hơn. Quý vị thấy trong mười năm gần đây, mỗi năm tôi bố thí để làm những thiện 

sự gần như là một ngàn vạn Mỹ  kim, tôi nằm  mộng cũng không ngờ là càng thí càng 

nhiều! Pháp bố thí tăng trưởng thông minh, trí huệ, tuổi thọ [theo số mạng của tôi] là bốn 

mươi lăm tuổi, tôi đã sống lâu hơn bốn mươi năm, đó là gì? Vô úy bố thí. Vô úy bố thí 

thứ nhất là ăn chay, không kết oán cừu với chúng sanh. Tôi ăn chay đến năm nay là năm 

mươi chín năm, sang năm là sáu mươi năm, ăn chay, chẳng kết oán cừu với chúng sanh! 

Phóng sanh, bố thí thuốc men; bố thí thuốc men sẽ không sanh bệnh. Vì thế, tôi bảo mọi 

người: Vì sao tôi không thể bị bệnh? Không có tiền thuốc thang, tiền thuốc thang đem bố 

thí hết rồi! Nếu tôi để dành một khoản tiền chữa bệnh, chắc chắn phải ngã bệnh, vì sao? 

Quý vị đã chuẩn bị kỹ lưỡng, khoản tiền ấy dùng để chữa bệnh, chắc chắn quý vị phải 

sanh bệnh thì mới dùng khoản tiền ấy được! Do vậy, tôi đem khoản tiền thuốc men tặng 

cho bệnh viện để bố thí cho người nghèo cùng mắc bệnh, giúp đỡ họ, hàng năm giúp cho 

họ hơn hai mươi vạn. Do tiêu hết khoản tiền thuốc nên khỏe mạnh, trường thọ, sẽ không 

thể ngã bệnh, chẳng mắc bệnh. Những chuyện này đều do thầy dạy, tôi tin tưởng thầy, y 

giáo phụng hành, cho nên đời này sống rất tự tại, sống rất hạnh phúc. Hạnh nghiệp này là 

đi theo con đường của Thích Ca Mâu Ni Phật. Thích Ca Mâu Ni Phật suốt đời dạy học, 

chỉ dạy học, chẳng làm chuyện gì khác! 

Nay chúng ta thật sự hiểu rõ: Chỉ có giáo học là có thể giúp hết thảy chúng sanh lìa 

khổ được vui. Khổ lạc là quả báo, nhân là mê ngộ, giáo học giúp chúng sanh phá mê khai 

ngộ, là cái quả tự nhiên, lẽ nào Ngài chẳng lìa khổ được vui? Nhìn lại, tôi thấy tất cả 

những vị sáng lập tôn giáo đều là những người hết sức lỗi lạc, vì sao? Đều là giáo học. 

Thuở tại thế, Gia Tô (Jesus) dạy học ba năm, Ngài bị người ta hại chết. Nếu chẳng bị kẻ 

khác hại chết, tôi tin Ngài sẽ giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, suốt đời dạy học. Mục 

Hãn  Mặc  Đức  (Mohammed,  Muhammad)  dạy  học  hai  mươi  bảy  năm.  Thời  gian  Phật 

Thích Ca dạy học dài nhất, bốn mươi chín năm. Dạy học vui sướng, nâng cao đức hạnh 

và trí huệ của chính mình, giúp người khác phá mê khai ngộ. Vì thế, để cứu vãn phong 

Tập 13  263 



khí xã hội hiện thời, dùng phương pháp gì? Dạy học. Nếu quốc gia nào hiểu rõ, người 

lãnh đạo đất nước giác ngộ, hiểu rõ, lợi dụng đài truyền hình và mạng Internet của đất 

nước để dạy những khoa mục luân lý, đạo đức, nhân quả, những khoa mục ấy đều giúp 

cho con người giác ngộ, tôi tin tưởng quốc gia ấy tối đa sau một năm, xã hội sẽ an định, 

vấn đề sẽ được giải quyết. Trong quá khứ, tôi đã bàn với nhiều người, trong khi giảng 

kinh cũng nhắc tới, hiện thời, quốc gia cần loại nhân tài nào bức  thiết nhất? Giáo viên 

giáo dục truyền thống. Nếu đất nước có thể bồi dưỡng năm mươi, sáu mươi giáo viên, 

thiết lập một đài truyền hình chuyên phát sóng trong hai mươi bốn giờ, thì sức mạnh của 

năm  mươi, sáu  mươi giáo viên ấy sẽ hơn năm trăm vạn đại quân, trong thời gian một 

năm có thể đưa quốc gia xã hội theo đúng quỹ đạo. Ai nấy đều giác ngộ, tai nạn sẽ hóa 

giải, ngay cả thiên tai cũng chẳng còn! Hết sức đáng tiếc là hiện thời nhiệm kỳ tuyển cử 

[của Tổng Thống hay Thủ Tướng ở] các quốc gia Tây Phương là bốn năm, đầu óc họ 

luôn nghĩ cách tranh thủ phiếu bầu cho nhiệm kỳ tới, chẳng hề nghĩ đến chuyện này, rất 

đáng tiếc! Hễ tôi có cơ hội vẫn khuyên họ, đừng bận tâm đến phiếu bầu, nhiệm kỳ kế tiếp 

đắc cử hay không chẳng sao cả, chính mình trong thời gian bốn năm hãy khéo làm tốt 

chuyện này, công đức to lắm! Công đức không gì có thể sánh bằng, hơn đắc cử nhiều 

lắm,  đây  là  chuyện  chúng  ta  phải  nên  làm.  Do  vậy,  đối  với  “diệu  hiển  khổ  lạc”,  nay 

chúng ta mới thật sự thấu hiểu dụng tâm giảng kinh của đức Thế Tôn từ hơn hai ngàn 

năm trăm năm trước. Dụng tâm chân thật nhằm khích phát, cổ vũ chúng sanh đang mê 

muội,  chìm  đắm.  Chúng  ta  đã  giác  ngộ,  hãy  giúp  người  khác  giác  ngộ.  Chúng  ta  biết 

phương pháp này, phải giúp đỡ những vị đại đức có địa vị, có cơ duyên. 

“Thử  đại  hỏa  tụ,  bỉ  thanh  lương  trì”  (cõi  này  là  đống  lửa  lớn,  cõi  kia  là  ao  thanh 

lương),  “thử”  là thế giới của chúng ta. Thế giới này quá nhiều khổ nạn,  “đại hỏa tụ” là 

giống  như  địa  ngục.  “Bỉ”  là  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  nơi  đó  là  ao  thanh  lương. 

Chúng ta học tập kinh Phật, cũng thường nói đến Tây Phương Cực Lạc thế giới, thế giới 

ấy có khác gì thế giới của chúng ta hay chăng? Chẳng sai khác mảy may! Vì lẽ gì nơi này 

là đống lửa lớn, nơi kia là ao thanh lương? Cư dân có tâm tư khác nhau. Quý vị thấy 

Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu thế giới Cực Lạc, như trong kinh Di Đà đã nói: Thế giới 

ấy  là  “chư  thượng  thiện  nhân  câu  hội  nhất  xứ”,  người  trong  thế  giới  ấy  như  thế  nào? 

Thượng thiện. “Thiện” có tiêu chuẩn, tức là Thập Thiện Nghiệp, chẳng sát sanh, không 

ăn trộm, chẳng tà dâm, chẳng nói dối, chẳng nói đôi chiều, chẳng ác khẩu, chẳng nói thêu 

dệt, chẳng tham, chẳng sân, chẳng si, người thực hiện viên mãn mười điều này chính là 

thượng thiện! Ai nấy đều như vậy, nên thế giới đó tốt đẹp. Trong kinh điển, đức Phật 

thường dạy: “Tướng do tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển”. Con người ở bên ấy mang tấm 

lòng thượng thiện, nên chẳng có gì bất hảo, tướng mạo con người đẹp đẽ, hoàn cảnh sống 

tốt đẹp, tai nạn gì cũng đều không có. Nhìn lại thế giới của chúng ta thì sao? Cũng là 

“thượng”, chẳng khác gì thế giới Cực Lạc, nhưng chẳng phải là thiện, mà là ác, sát sanh, 

26 Tập 13 

4 



trộm cắp, tà dâm, cho đến tham, sân, si, cũng là làm rất viên mãn, cho nên có phiền phức 

đưa tới liền! Vì thế, xã hội động loạn, thiên tai, nhân họa liên tiếp xảy ra; bới tung cả thế 

giới,  phú  quý  hay  bần  tiện  đều  chẳng  có  cảm  giác  an  toàn,  đều  chẳng  cảm  thấy  hạnh 

phúc,  quý  vị  nói  thử  xem  thế  giới  chúng  ta  đang  sống  đây  có  đáng  thương  quá  hay 

chăng? Chúng ta có cảm giác an toàn đôi chút, không bị sợ hãi, có cảm giác hạnh phúc, 

là vì sao? Chúng ta chỉ biết chắc chúng ta sống sót ngày hôm nay, chẳng nghĩ đến ngày 

mai, cho nên hôm nay phải rất hạnh phúc. Chuyện đáng nên làm bèn thực hiện tốt đẹp, 

toàn  bộ  những  chuyện  chẳng  nên  làm  đều  buông  xuống,  chẳng  lo  nghĩ.  Nếu  nghĩ  đến 

ngày mai, sang năm, năm sau, sẽ rắc rối to, quyết định không có ý niệm này, niệm niệm 

tưởng sanh về thế giới Cực Lạc, niệm niệm nghĩ tới A Di Đà Phật. Nói chung, ta có một 

ngày để nghĩ đến Ngài, chẳng nghĩ chi khác! Nghĩ nhớ A Di Đà Phật là thượng thiện, A 

Di Đà Phật là bậc thượng thiện, Thập Thiện nghiệp đều viên mãn. 

“Bảo liên tại tiền, đao sơn tại hậu” (sen báu trước mặt, núi đao sau lưng), chuyện này 

là do chúng ta chọn lựa. Chọn lựa Tây Phương Cực Lạc thế giới thì ao sen bảy báu ở 

trước mặt. Nếu không đến được thế giới Cực Lạc, vẫn muốn ở lại thế giới này, thì đao 

sơn sẽ ở sau lưng, đó là gì? Địa ngục! Đao sơn địa ngục đấy! Quý vị tiến lên trước, hay 

lùi về sau? Quý vị hãy liễu giải chân tướng sự thật này.  “Ư thị, tự nhiên sanh khởi thắng 

 nguyện,  yếm  ly  Sa  Bà,  cầu  sanh  Cực  Lạc”  (Do  vậy,  tự  nhiên  sanh  khởi  ý  nguyện  thù 

thắng, chán lìa Sa Bà, cầu sanh Cực Lạc). Quý vị phải thật sự biết, vì sao? Thì mới có thể 

buông xuống, chẳng còn tham luyến thế gian này, chẳng còn tạo nghiệp luân hồi. Không 

chỉ chẳng tạo nghiệp luân hồi, mà cái tâm luân hồi cũng phải đoạn. Đoạn cái tâm luân hồi 

như thế nào? Đặt cái tâm của A Di Đà Phật ở chính giữa [tâm mình], hết thảy các tạp 

niệm khác đều vứt bỏ, tâm luân hồi sẽ chẳng còn! Tâm quý vị sẽ là tâm A Di Đà Phật. Vì 

thế, đối với khóa tụng sáng tối của các đồng học Tịnh Tông chúng ta, trong khóa sáng, 

chúng ta chưa thể niệm toàn bộ kinh Vô Lượng Thọ, tôi khuyên mọi người trong khóa 

sáng hãy niệm phẩm thứ sáu, tức phần bốn mươi tám nguyện. Phải đem bổn nguyện của 

A Di Đà Phật biến thành bổn nguyện của chính mình. Ta và A Di Đà Phật đồng tâm, 

đồng  nguyện,  đồng  đức,  đồng  hạnh,  há  còn  chẳng  thể  vãng  sanh  ư?  Chắc  chắn  vãng 

sanh! Khóa tối, chúng ta chọn từ phẩm ba mươi hai tới phẩm ba mươi bảy nhằm sám trừ 

nghiệp  chướng,  đoạn  kinh  văn  này  giảng  gì?  Giảng  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện.  Dùng  tiêu 

chuẩn này để tu chỉnh khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, hành vi tạo tác của chúng ta. Phải 

thật  sự hành  Thập  Thiện,  phải  thật  sự đoạn  bất thiện.  Đọc hằng ngày,  học  hằng  ngày, 

giảng hằng ngày, quý vị  nói có phải là sung sướng, hạnh phúc lắm hay không? Chẳng 

phải là giảng cho người khác nghe, mà là giảng cho chính mình nghe; người khác là bàng 

thính (nghe ké), chính mình thật sự học. Mỗi ngày nâng cao cảnh giới và đức hạnh của 

chính mình, tăng trưởng trí huệ của chính mình, trong thế gian này còn có chuyện gì tốt 

đẹp hơn chuyện này? Thật sự thông đạt đạo lý, thật sự hiểu rõ, tự nhiên quý vị có thể 

Tập 13  265 



buông xuống, buông Sa Bà khổ sở xuống, đạt được Cực Lạc sung sướng. Thật tâm cầu 

sanh Cực Lạc, chẳng giả! 

“Ký sanh tín nguyện, cánh trì danh hiệu, tiện đắc độ thoát” (đã sanh tín nguyện, lại 

còn trì danh hiệu, liền được độ thoát), chân tín! Vì sao người niệm Phật chẳng thể vãng 

sanh? Lòng tin chẳng đủ, người ấy hoài nghi! Vì sao hoài nghi? Liễu giải Lý Sự chưa đủ 

thấu triệt. Vì sao đức Phật giảng kinh, thuyết pháp mỗi ngày? Giảng kinh, thuyết pháp 

nhằm mục đích giúp mọi người đoạn nghi, sanh tín. Nếu là chân tín, sẽ có thể chẳng cần 

nghe kinh,  mà cũng có thể chẳng cần niệm kinh. Phải hiểu đức Phật giảng kinh nhằm 

mục đích giúp chúng ta đoạn nghi rồi mới sanh tín. Sau khi đoạn nghi, sanh tín, quý vị 

thật sự phát nguyện, hiểu luân hồi thật sự khổ, sở, chẳng thể luân hồi nữa! Trong dĩ vãng 

đã luân hồi nhiều như vậy, chẳng có cách nào tín toán số năm, luận tính kiếp số sẽ là vô 

lượng kiếp, khổ không thể nói nổi! Nay đã hiểu rõ, minh bạch rồi, ngày hôm nay đã gặp 

cơ hội này, nhất định có thể thoát ra, nương theo pháp môn này sẽ thật sự có thể vượt 

thoát. Chẳng dễ gì gặp được dịp này, cư sĩ Bành Tế Thanh vào đời Thanh trước kia đã 

nói: “Hy hữu nan phùng chi nhất nhật” (một ngày hiếm có khó gặp), hay như trong phần 

trước đã nói: “Vô lượng kiếp lai, hy hữu nan phùng” (hiếm có, khó gặp từ vô lượng kiếp 

đến nay), ngày hôm nay quý vị đã gặp, nếu có thể nắm chắc, sẽ thành Phật ngay ngày 

hôm nay! “Tiện đắc độ thoát” (liền được độ thoát): Độ thoát là vĩnh viễn thoát ly mười 

pháp giới, không chỉ là lục đạo, mà là thoát ly mười pháp giới. Thế giới Cực Lạc không 

thuộc trong mười pháp giới, hoành siêu mà! 

“Sanh bỉ quốc dĩ” (sanh sang cõi ấy), quý vị đã đến thế giới Cực Lạc, “kiến Phật văn 

 pháp,  đắc  vô  thượng  ngộ”  (thấy  Phật,  nghe  pháp,  đắc  vô  thượng  ngộ),  chúng  ta  niệm 

niệm mong cầu điều này. Tới thế giới Cực Lạc gặp A Di Đà Phật, đồng thời gặp thập 

phương  tam  thế  hết thảy  chư  Phật.  Kinh Di  Đà  mà  quý vị  thọ  trì do  ngài  Cưu  Ma  La 

Thập dịch, trong bản dịch này ghi sáu phương Phật; bản dịch của Huyền Trang đại sư ghi 

mười phương Phật. Kinh Vô Lượng Thọ ghi mười phương Phật; thập phương tam thế hết 

thảy chư Phật quý vị đều thấy. Vì sao? Thế giới Cực Lạc không có các chiều không gian 

và thời gian, nhưng trong thế gian này thì có các chiều không gian và thời gian, còn trong 

thế giới Cực Lạc thì không có. Không có thời gian thì quá khứ và vị lai quý vị đều thấy; 

không  có  không  gian,  sẽ  chẳng  có  khoảng  cách,  khoảng  cách  xa  đến  mấy  vẫn  ở  ngay 

trước mặt, cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn! Vì thế, quý vị thân cận hết thảy chư Phật Như 

Lai,  mười  phương  thế  giới  chẳng  tốn  một  tí  công  sức  nào,  chẳng  mất  công  giở  chân, 

chẳng tốn sức bước một bước nào, mười phương Phật đều ở tại trước mặt. Khoa học kỹ 

thuật hiện thời vẫn chưa đạt tới mức này! Nay chúng ta do màn hình TV, cảnh tượng nơi 

xa xôi cũng có thể thấy giống như đang đối diện, nhưng cảnh tượng ấy là cảnh tượng 

phẳng lì, người trong cảnh tượng ấy chẳng thể bước ra trò chuyện với ta, còn thế giới Tây 

Phương là thật sự đối diện. Do vậy, chúng tôi nói: Khoa học còn thua thế giới Cực Lạc 

26 Tập 13 

6 



rất xa! Tôi không ngừng cổ vũ, khuyến khích các khoa học gia hãy tới thế giới Cực Lạc 

du học, A Di Đà Phật là đại khoa học gia, thật sự lỗi lạc, phải theo Ngài học tập. Thấy 

Phật có lợi gì? Nghe Phật thuyết pháp chúng ta sẽ khai ngộ, “đắc vô thượng ngộ”, vô 

thượng ngộ là khai ngộ viên mãn đến tột cùng. Đó là gì? Minh tâm kiến tánh, kiến tánh 

thành Phật; vì vậy, tới thế giới Cực Lạc thành Phật rất dễ dàng. Quý vị có quá nhiều cơ 

hội, mỗi ngày đều tiếp xúc vô lượng vô biên chư Phật Như Lai, cúng dường các Ngài, lễ 

bái, tu phước báo, nghe kinh là khai trí huệ. Đến thế giới Cực Lạc để làm gì? Chính là để 

làm hai chuyện ấy! 

“Do hữu niệm nhi nhập vô niệm, nhân vãng sanh nhi khế vô sanh” (do hữu niệm mà 

nhập vô niệm, do vãng sanh mà khế nhập vô sanh). Hữu niệm là phàm phu, vô niệm là 

Phật; hữu niệm là có niệm gì? Khởi tâm động niệm, kinh Đại Thừa gọi khởi tâm động 

niệm là Vô Minh phiền não, phân biệt là Trần Sa phiền não, chấp trước là Kiến Tư phiền 

não. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là hữu niệm, những thứ này chẳng còn nữa thì 

người ấy đã thành Phật. Lục căn của Phật đối trước cảnh giới lục trần chẳng khởi tâm, 

chẳng động niệm, quý vị chẳng thể nói Ngài vô niệm. Ngài giảng kinh, thuyết pháp giáo 

hóa  chúng  sanh,  chẳng  thể  nói  Ngài  hữu  niệm.  Do  nguyên  nhân  gì?  Chẳng  khởi  tâm, 

chẳng động niệm là thanh tịnh tịch diệt, tự tánh bản thể hiện tiền; chúng sanh có cảm, 

Phật bèn có ứng. Ứng là khởi tác dụng, tác dụng có thể hiện tướng. Quý vị có thể thấy 

Phật, Bồ Tát, có thể thân cận Phật, Bồ Tát, hễ có nghi hoặc, Phật, Bồ Tát có thể giúp quý 

vị giải quyết, đấy là từ Thể khởi Dụng. Thể là thật, vĩnh hằng bất diệt; Tướng là giả, sanh 

diệt trong từng sát-na. Vì thế, chẳng thể nói Tướng là có, chẳng thể nói Thể là không! 

Những khái niệm này đều là sự tưởng tượng hư vọng của lục đạo chúng sanh, chúng ta 

quá  quen  thuộc với  chúng,  cứ  tưởng  chúng là  những  chuyện  rất  bình thường.  Thật  ra, 

hoàn toàn sai lầm! Do vì những thứ này, nên không thoát khỏi luân hồi trong lục đạo, hãy 

nên buông xuống; nói dễ, làm khó! Tịnh Tông thuận tiện, tức là dùng một câu danh hiệu 

“A Di Đà Phật” để thay thế tất cả những quan niệm hư huyễn. Ý niệm vừa mới dấy lên, 

bèn A Di Đà Phật, chẳng cho có ý niệm thứ hai. Vì sao? Phật hiệu là tín hiệu liên lạc giữa 

chúng ta ở nơi đây và Tây Phương Cực Lạc thế giới đạo sư A Di Đà Phật. Quý vị niệm 

câu Phật hiệu này để liên lạc với Ngài. Liên lạc mỗi ngày, thời thời khắc khắc liên lạc, 

vứt bỏ hết những thứ khác, chúng ta dùng đường dây [liên lạc] này sẽ thông suốt, ắt có 

cảm ứng đạo giao. Nay chúng ta dùng một câu A Di Đà Phật là hữu niệm, khi tới Tây 

Phương Cực Lạc thế giới sẽ chứng đắc vô niệm. Do vãng sanh mà khế nhập vô sanh, do 

phương pháp này ta bèn vãng sanh, tới thế giới Cực Lạc bèn chứng đắc vô sanh. Vô sanh 

là chẳng còn sanh tử, Tây Phương Cực Lạc thế giới quả thật là như vậy. “Đốn ngộ thử 

 tâm, bổn lai bình đẳng” (đốn ngộ cái tâm này vốn bình đẳng), bình đẳng là Phật tâm, quý 

vị thật sự tìm được chính mình. 

“Đường  Hải  Đông  Nguyên  Hiểu  sư  vân”  (sư  Nguyên  Hiểu  ở  Hải  Đông  vào  đời 

Đường đã nói), Đường là nhà Đường, Hải Đông là Hàn Quốc hiện thời. Hàn Quốc có 

Tập 13  267 



một vị pháp sư tên là Nguyên Hiểu (Wonhyo)68[3], Ngài sang Trung Quốc học, thân cận Thiện  Đạo  đại sư,  làm  đệ  tử  của  Thiện Đạo  đại sư,  sau  khi trở về nước giáo hóa  một 

phương,  là  bậc  đại  đức  của  Tịnh  Tông  Hàn  Quốc.  Ngài  nói  như  sau:  “Tứ  thập  bát 

 nguyện, tiên vị phàm phu, kiêm vị tam thừa thánh nhân”  (Bốn mươi tám nguyện trước là 

vì phàm phu, sau là vì kèm thêm thánh nhân trong tam thừa). Nói rất hay, nếu chẳng khế 

nhập cảnh giới sẽ không thể nói ra lời này! Từ cảnh giới này, chúng ta cảm ơn Phật Di 

Đà, Phật Thích Ca vô hạn, vì sao? Không do pháp môn này, lũ phàm phu chúng ta chẳng 

thể  thành  tựu;  do  pháp  môn  này  mà  thành  tựu  của  chúng  ta  vượt  trỗi  tam  thừa  thánh 

nhân. “Tam thừa”: Đại Thừa là Bồ Tát, Trung Thừa là Bích Chi Phật, Tiểu Thừa là A La 

Hán; vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới vượt trỗi các vị ấy. Các Ngài gặp nhiều 

khó khăn hơn chúng ta, vì sao? Các Ngài có chấp trước, có Sở Tri  Chướng, chẳng tin 

tưởng pháp môn này. Tuy chúng ta có chướng ngại, nhưng do thiện căn đời trước sâu 

dầy, nói thật thà là chúng ta vừa nghe pháp môn này bèn hoan hỷ, vừa nghe đã muốn thật 

sự học, thật sự muốn sang thế giới Cực Lạc. Tuyệt đối chẳng phải chỉ trong một đời này, 

mà là trong quá khứ chắc chắn đã học pháp môn này. Vì thế, vừa tiếp xúc, chủng tử thiện 

căn trong A Lại Da bèn dẫn khởi sự tu tập trong đời trước, nên mới sanh khởi sức mạnh 

khiến  tín  nguyện  kiên  cố.  “Khả  kiến  Tịnh  Độ  Tông  chi  diệu,  thủ  vi  phàm  phu  đắc 

 độ”  (Có thể thấy điều mầu nhiệm của Tịnh Độ Tông là làm cho phàm phu đắc độ trước 

tiên). Đây là sự hay khéo của Tịnh Tông. 

Chúng ta xem tiếp đoạn thứ ba: “Tha lực diệu pháp, thiện hộ hành nhân” (diệu pháp 

tha lực, khéo hộ trì hành nhân).  “Kỳ tha pháp môn toàn bằng tự lực, mạt thế tu hành đa 

 chư  chướng  nạn”  (những  pháp  môn  khác  hoàn  toàn  cậy  vào  tự  lực,  tu  hành  trong  đời 

Mạt có lắm chướng nạn). Chúng ta phải ghi nhớ câu nói gồm mười sáu chữ này! Tám 

vạn bốn ngàn pháp môn, pháp môn nào cũng đều phải cậy vào tự lực, tự lực là gì? Đoạn 

phiền não, chứng Bồ Đề. Trong thời đại Mạt Pháp hiện tại, từ nay về sau, tu hành quả 

thật khó khăn. Kế đó, sách nêu ra thí dụ:  “Lệ như Lăng Nghiêm trung, quảng minh hành 

 nhân ư Thiền Quán trung chi ngũ thập chủng Ấm Ma can nhiễu” (Chẳng hạn như trong 



 68[3]  Ng{i Nguyên Hiểu (617-685) l{ một vị cao tăng Đại H{n, tục danh Tiết Tư (Seolsa), thụy hiệu Hòa Tịnh Quốc Sư, biệt hiệu T}y Cốc Sa Di, quê ở Kh|nh Sơn (Gyeongsan), sống v{o thời 

 đại T}n La (Syalla). Sư l{ bạn th}n của sư Nghĩa Tương (Uisang) s|ng tổ tông Hoa Nghiêm 

 của Đại H{n. Ng{i Nguyên Hiểu trước t|c vô cùng phong phú, chú giải cả trăm loại kinh luận 

 kh|c nhau (có s|ch nói Ng{i biên soạn đến 240 bộ chú giải), nên có mỹ hiệu l{ B|ch Bộ Luận 

 Chủ.  Sư  được  coi  l{  sơ  tổ  của  Hải  Đông  Tông,  tức  tông  ph|i  chuyên  nghiên  cứu  về  Ph|p 

 Tướng tại Đại H{n. Sư đặc biệt có ảnh hưởng lớn lao đến sự nghiên cứu c|c gi|o nghĩa Hoa 

 Nghiêm, Duy Thức v{ Như Lai Tạng trong Phật gi|o Đại H{n. Do qu| lỗi lạc, vua T}n La l{ 

 Vũ  Liệt  Vương  đ~  ép  Ng{i  phải  lấy  công  chúa  Dao  Thạch  l{m  vợ,  sinh  hạ  một  trai  l{  Tiết 

 Thông (Seol Chong). Tiết Thông cũng l{ một nh{ nghiên cứu Nho học lỗi lạc thời ấy. 

26 Tập 13 

8 



kinh Lăng Nghiêm đã giảng tường tận người tu Thiền Quán bị năm mươi thứ Ấm Ma 

quấy nhiễu). Lần này, chúng tôi không giảng về năm mươi thứ Ấm Ma nữa; nếu giảng 

năm mươi thứ Ấm Ma, có lẽ mất hai mươi tiếng đồng hồ vẫn chưa giảng xong. Nếu quý 

vị muốn biết, hãy xem kinh Lăng Nghiêm. Đọc kinh Lăng Nghiêm không hiểu thì coi 

chú giải. Chú giải kinh Lăng Nghiêm rất nhiều; tương đối đơn giản, dễ hiểu thì có thể 

đọc bộ Giảng Nghĩa của pháp sư Viên Anh trong thời cận đại. “Hành nhân chánh kiến 

 sảo thất, tiện hãm ma võng” (hành nhân hơi mất chánh kiến, liền vướng vào lưới ma), 

chúng ta phải đặc biệt lưu ý câu này. Năm mươi thứ Ấm Ma, Ấm là Ngũ Ấm, tức Sắc, 

Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức,  trong  mỗi  Ấm  có  mười  thứ  ma,  [nên  thành]  năm  mươi  thứ. 

Quý vị thấy Sắc chính là cảnh giới hữu hình bên ngoài, cũng có thể nói là ngoại giới dụ 

dỗ, mê hoặc; bốn mươi thứ kia là phiền não trong nội tâm quý vị. Hễ quý vị bị dụ dỗ, mê 

hoặc, sẽ bị mắc lừa, chánh kiến vừa bị mất đôi chút bèn biến thành ma tuy quý vị vốn là 

Phật. Chánh kiến là gì? Mỗi tông phái khác nhau, mỗi pháp môn khác nhau, mỗi tông 

phái, pháp môn có chánh kiến khác biệt! Chánh kiến trong pháp môn Tịnh Tông là một 

câu Di Đà, chánh tri, chánh kiến. Quên mất A Di Đà Phật, tiếng tăm, lợi dưỡng dấy lên, 

xong rồi! Quý vị rớt vào ma giới. Quý vị phải biết: Đi theo con đường Tây Phương Cực 

Lạc thế giới này, nếu bước vào ngõ rẽ mà chẳng lập tức quay lại, chắc chắn sẽ mê mất 

phương hướng, đúng là muôn kiếp chẳng trở lại được! Trong một vạn kiếp, quý vị có thể 

tìm đường trở về hay chăng? Có vấn đề, chưa chắc đã có thể tìm được lối về. Bởi lẽ, 

trong quá khứ, lòng người thiện lương, phong tục xã hội thuần hậu, tu hành rất dễ dàng, 

bên ngoài chẳng dụ dỗ, mê hoặc như trong hiện tại. Hiện thời, sức dụ dỗ, mê hoặc không 

chỉ cao hơn quá khứ một trăm lần, đáng sợ quá! Các đồng tu học Phật đã lâu, đã từng học 

kinh Lăng Nghiêm, học kinh Đại Thừa đều biết [điều này], nhưng có thể đối phó những 

cảnh giới ấy hay không, rất khó nói! Vì thế, người tu hành bị đọa trong cảnh giới ma quá 

nhiều! 

Ở  đây, cụ  Hoàng  nêu  một ví dụ, quý vị phải từ  ví  dụ này  mà  răn  dè, đây  là  nói  về 

cảnh  giới hiện tiền, khi  cảnh  giới  Phật  hiện  tiền:  “Bất tác  thánh tâm,  danh thiện cảnh 

 giới, nhược tác thánh giải, tức thọ quần tà” (Nếu [thấy cảnh giới thù thắng hiện tiền] tâm 

chẳng nghĩ là đã chứng thánh thì cảnh giới ấy gọi là cảnh giới tốt lành. Nếu cho là ta đã 

chứng thánh quả, liền rớt vào các loài tà ma, ngoại đạo). Nêu ra thí dụ này để nói điều gì? 

Vừa hơi mất chánh niệm, quý vị liền đọa lạc. Trong xã hội hiện thời, cảnh giới này rất 

nhiều, thấy tướng lành, thấy A Di Đà Phật, thấy các cõi Phật, thật sự có người trông thấy, 

chẳng giả, thậm chí có mấy người cùng thấy. Trong xã hội hiện tại, còn có những trường 

hợp quỷ thần dựa thân rất nhiều, Trung Quốc lẫn ngoại quốc đều là như thế, những hiện 

tượng do ảo giác sanh ra cũng rất nhiều. Trong ấy có rất nhiều cảnh giới Phật, đó là thật 

hay giả? Sau khi quý vị thấy mà chẳng động tâm thì cảnh giới ấy là thật. Nếu khi quý vị 

thấy cảnh giới ấy bèn động tâm, cho là thật thì sai mất rồi! Quý vị phải biết: Hết thảy 

cảnh giới hiện tiền, quý vị vẫn như như bất động, những cảnh giới ấy sẽ là thật. Nếu cảnh 

Tập 13  269 



giới hiện tiền, tín tâm dao động, khởi vọng tưởng, quý vị đã sai mất rồi, bị lừa rồi, cảnh 

giới ấy là cảnh giới ma! Do vậy, cảnh giới là ma hay là Phật chẳng do bên ngoài, mà do 

nội tâm quyết định. Nội tâm quý vị vẫn là Giới - Định - Huệ làm chủ thì cảnh giới bên 

ngoài đều là cảnh giới Phật; cảnh giới ma vẫn là cảnh giới Phật. Nếu quý vị khởi tâm 

động niệm, hoặc sanh tâm hoan hỷ, hoặc sanh tâm chán ngán, đều sai cả! Tâm quý vị bị 

động, hoặc dấy lên tham, sân, si, mạn, sai mất rồi! Đừng nên bị cảnh giới bên ngoài lay 

động. Người ta nói quý vị là vị Phật nào tái lai mà quý vị thật sự nghĩ đúng như vậy thì 

xong mất rồi, đã đọa vào cảnh ma mất rồi! 

Do  vậy,  trong  giáo  pháp  Đại  Thừa  Trung  Quốc  đã  có  những  tiền  lệ,  Bồ  Tát  có  thể 

ứng hóa trên thế gian hay không? Có thể! Có thật hay chăng? Nếu là thật, hễ thân phận bị 

bộc lộ, bèn đi ngay lập tức, thật đấy, chẳng giả đâu! Thân phận bị bộc lộ mà vẫn không 

tịch, dùng lời lẽ yêu mị để mê hoặc người khác, đó là đồ giả, chẳng thật! Thuở Ấn Quang 

đại sư tại thế, có người nói Ngài là Đại Thế Chí Bồ Tát tái lai, lão nhân gia quyết liệt phủ 

nhận, cảnh cáo nghiêm khắc. Đó là một cô bé, chẳng tin Phật, là học trò Sơ Trung (cấp 

Hai, Trung Học đệ nhất cấp), mộng thấy Quán Thế Âm Bồ Tát bảo cô ta: “Gần đây, Đại 

Thế Chí Bồ Tát đang giảng kinh ở chỗ các ngươi”, bảo cô ta hãy đến nghe. Cô bé hỏi Đại 

Thế Chí là ai? Pháp sư Ấn Quang! Do vậy, cả nhà hoan hỷ đến gặp pháp sư Ấn Quang, 

kể lại giấc mộng, bị pháp sư Ấn Quang quở mắng một trận: Sau này mà ngươi còn nói 

như  vậy  nữa,  chẳng  cho  ngươi  vào  cửa,  nên  chẳng  dám  nói  nữa!  Tới  khi  pháp  sư  Ấn 

Quang viên tịch, cô ta viết một bài, được in trong bộ Ấn Quang Đại Sư Vĩnh Tư Lục, thật 

đấy, chẳng giả! Quán Âm Bồ Tát bảo cô ta, pháp sư Ấn Quang trụ thế gần như chỉ còn 

bốn năm. Quả thật, bốn năm sau Ngài vãng sanh, nên cô ta mới nói ra chuyện này. Vào 

thời cổ, ở Trung Quốc, thật sự có Bố Đại hòa thượng là người đời Tống, ở chùa Tuyết 

Đậu huyện Phụng Hóa, tỉnh Chiết Giang. Đây là một nhân vật truyền kỳ, vì chẳng ai biết 

tình hình lúc Ngài chưa xuất gia, chẳng ai biết cả! Chỉ thấy có một vị hòa thượng như 

thế, thường hóa duyên bên ngoài, cầm một chiếc túi lớn, được người khác cúng dường, 

Ngài cũng không phân loại, mà cũng chẳng nhìn tới, hễ được cúng dường bèn tống vào 

túi, vác đi, cho nên người ta gọi Ngài là Bố Đại hòa thượng (hòa thượng túi vải). Chẳng 

ai biết pháp danh của Ngài, [nên cứ kêu là] Bố Đại hòa thượng. Khi vãng sanh, Ngài bảo 

mọi người Ngài là Di Lặc Bồ Tát tái lai; nói xong, Ngài tịch, thật sự ra đi! Vì thế, người 

Hoa tạc tượng Di Lặc Bồ Tát đều tạc tượng Bố Đại hòa thượng, Ngài thật sự có bản lãnh! 

Quý vị thấy các vị Hàn Sơn, Thập Đắc, Phong Can ở chùa Quốc Thanh núi Thiên Thai: 

Phong Can là A Di Đà Phật tái lai, Hàn Sơn, Thập Đắc là Văn Thù, Phổ Hiền. Khi thân 

phận bị vạch trần, hai vị Hàn Sơn và Thập Đắc chạy lên núi, rất nhiều người hướng về 

các Ngài lễ bái, núi bèn nứt ra, các Ngài đi vào, núi bèn khép lại, chẳng thấy đâu nữa! 

Hòa thượng Phong Can là A Di Đà Phật, sau khi thân phận bị bộc lộ, bèn mất tăm tung 

27 Tập 13 

0 



tích, chẳng biết đi đâu rồi! Cổ nhân có những trường hợp như thế nhằm giữ chữ tín với 

đời sau! 

Ứng hóa thân đúng là thường có, trăm ngàn ức hóa thân; một vị Phật, một vị Bồ Tát 

có vô số hóa thân. Vì thế, quý vị gặp các Ngài, nếu giống như giáo pháp Đại Thừa đã nói 

“chớ nên nghĩ các Ngài là có, mà cũng đừng nghĩ các Ngài là không”, tâm quý vị vĩnh 

viễn giữ được sự thanh tịnh, vĩnh viễn giữ được lòng cung kính, đó là đúng. Vì sao? Đức 

Phật nói rất hay:  “Hết thảy chúng sanh vốn là Phật” . Chúng ta cung kính A Di Đà Phật, 

cung kính Quán Âm Bồ Tát như thế nào, hãy dùng tấm lòng cung kính giống hệt như vậy 

để cung kính hết thảy chúng sanh, vì sao? Họ đều là Phật! Quý vị nói tới bậc tái lai, có ai 

chẳng phải là bậc tái lai? Người vào trong cõi Phật đều là bậc tái lai, người từ ngạ quỷ 

đạo thoát ra cũng là bậc tái lai; ai cũng là bậc tái lai, có gì hiếm lạ đâu? [Chỉ khác nhau ở 

chỗ là] từ đường nào tái lai! Trong hiện tại, điều mấu chốt thật sự quan trọng là chúng ta 

đừng đánh mất chánh niệm, trong mười  hai thời, Phật hiệu chẳng gián đoạn, sẽ chẳng 

mất chánh niệm. Hễ Phật hiệu bị gián đoạn sẽ gọi là “thất niệm” (mất chánh niệm), bỏ lỡ 

chánh niệm. Đại Thế Chí Bồ Tát dạy chúng ta:  “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế”, 

nhiếp trọn sáu căn, thâu hồi cái tâm phan duyên lại, đó chính là “phản văn văn tự tánh, 

 tánh  thành  vô  thượng  đạo”  (xoay  cái  Nghe  lại  để  nghe  tự  tánh,  tánh  thành  vô  thượng 

đạo) của Quán Thế Âm Bồ Tát. “Tịnh niệm”: Tịnh là “tịnh” trong “thanh tịnh”, chẳng 

hoài nghi, chẳng xen tạp là Tịnh, “tương kế” là chẳng gián đoạn. Vĩnh viễn giữ gìn tịnh 

niệm tiếp nối, đó là chánh niệm trong Tịnh Tông. Đối với bất cứ cảnh giới nào hiện tiền, 

kinh Kim Cang có một câu nói rất hay:  “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng”, 

chẳng bị ngoại cảnh nhiễu loạn, đó là đúng! Do vậy, bất cứ cảnh giới Phật hay Bồ Tát 

nào hiện tiền, đều biết: “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng”, sẽ là thiện cảnh 

giới, hảo cảnh giới. Tâm quý vị chẳng bị cảnh giới ấy xoay chuyển thì sẽ là cảnh giới tốt 

đẹp. Nếu quý vị nghĩ: “Ta trông thấy, tức là công phu của ta ngon lành lắm, các ngươi 

thua ta, ta thấy Phật, ta trông thấy Phật, tuy các ngươi tu hành nhưng vẫn chưa thấy!”, tự 

nghĩ mình ghê gớm lắm, bị lừa mất rồi, đã bị ma chuyển rồi! 

Do vậy, vào thời Tấn, Sơ Tổ Huệ Viễn đại sư hướng dẫn một trăm hai mươi ba người 

cùng chung chí hướng, thảy đều tu Tịnh Độ, đều cầu vãng sanh, lấy Hổ Khê làm  giới 

hạn, không ra khỏi giới tuyến ấy, phát nguyện vãng sanh tại nơi ấy. Quả thật, một trăm 

hai mươi người ai nấy đều vãng sanh, đúng là tuyệt diệu! Vãng sanh đương nhiên có kẻ 

trước người sau. Khi Viễn Công đại sư vãng sanh, Ngài  thấy  A  Di  Đà  Phật và những 

đồng tu trong Niệm Phật Đường ấy đã vãng sanh trước theo A Di Đà Phật cùng đến tiếp 

dẫn Ngài. Ngài bảo đại chúng:  “A Di Đà Phật đến đón ta, ta sẽ vãng sanh trong ngày 

 hôm nay”.  Ngài lại bảo mọi người: Trong thời gian Ngài ở trên núi ấy, trong quá khứ đã 

ba lần thấy Tây Phương Cực Lạc thế giới, lần này là lần thứ tư, nhưng chẳng kể với ai! 

Người khác hỏi Ngài: “Thế giới Cực Lạc như thế nào?” Ngài nói: “Hoàn toàn giống như 

trong  kinh điển đã  giảng”.  Quý vị phải biết kinh  điển  khi đó  chính  là kinh  Vô  Lượng 

Tập 13  271 



Thọ, Viễn Công đại sư mở Niệm Phật Đường do dựa theo một quyển kinh này! Vì sao? 

Kinh Di Đà và kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật vẫn chưa được dịch ra, có thể là đã được 

truyền đến Trung Quốc rồi nhưng vẫn chưa dịch sang tiếng Hán, cho nên Ngài chỉ dựa 

theo kinh Vô Lượng Thọ. Tổ sư đã nêu gương đúng đắn cho chúng ta, dù thấy cảnh giới 

tốt đẹp đến đâu đi nữa vẫn chẳng nói, trong tâm chính mình như như bất động, càng thêm 

dụng công, đấy là cảnh giới tốt. Công phu của quý vị đạt mức kha khá, Phật, Bồ Tát bèn 

thị hiện cảnh giới để làm gì? Nhằm khảo nghiệm quý vị, quý vị như như bất động, công 

phu sẽ tăng cao. Nếu quý vị động tâm, ngay lập tức bị giáng cấp: Vẫn chưa chịu nổi khảo 

nghiệm, chưa đủ sức qua nổi cái ải này! Vì thế, hai câu nói này của kinh Lăng Nghiêm 

rất trọng yếu! 

 “Khả kiến hành nhân sảo hữu chấp trước, tiện thất chánh kiến, tức nhập ma đồ, cầu 

 thăng phản giáng, thậm chí đọa nhập Nê Lê” (Đủ thấy hành nhân hễ có chấp trước đôi 

chút bèn mất chánh kiến, liền lọt vào đường ma, cầu thăng lên, đâm ra đọa xuống, thậm 

chí  rớt vào  địa  ngục). Nê  Lê  (Naraka, Niraya)  là  địa ngục, rất đáng sợ!  Hiểu  rõ  đạo  lý 

này, người tu hành thật sự sẽ giữ vững chánh niệm; thuận cảnh, [tức là] cảnh giới của 

Phật, Bồ Tát hiện tiền chẳng động tâm, cảnh giới yêu ma quỷ quái hiện tiền cũng không 

động tâm. Quý vị thấy địa ngục hiện tiền, vẫn là một câu “phàm những gì có hình tướng 

 đều là hư vọng” , chẳng để ý nó, vẫn giữ chặt một câu A Di Đà Phật, ngay lập tức cảnh 

giới chẳng còn! Chánh niệm là gì? Không bị cảnh giới bên ngoài ảnh hưởng thì gọi là 

“chánh niệm”. Người này xử tốt với ta, ta rất cảm kích, tri ân, báo ân, hết thảy tùy duyên; 

chớ nên dấy lên ý nghĩ: “Ta nhất định phải báo đáp ngươi như thế nào!”, [nghĩ như vậy] 

là xong rồi, quý vị lại bị đọa lạc. Người này có thù oán với ta, hận ta, chẳng cần phải báo 

thù. Nói chung, đều coi những người ấy như chư Phật, Bồ Tát. Các Ngài xử tốt với ta 

nhằm khảo nghiệm ta, xem ta có tham luyến hay không; các Ngài xử tệ với ta để xem ta 

có sân hận hay không, đều là cảnh giới Phật. Vì vậy, Phật và ma là một, chẳng hai. Phật 

hay ma nhìn từ chỗ nào? Từ ý niệm! Một niệm giác thì ma cũng là Phật; một niệm mê, 

Phật cũng biến thành ma. Nếu Phật hiện tiền, quý vị dấy lên tâm ngạo nghễ, ngã mạn: 

“Các ngươi thấy ta tu khá quá chớ! Thấy Phật mà, các ngươi đâu có bằng ta!” Thôi rồi! 

Đọa lạc rồi! Vì vậy, quý vị chẳng thấy Phật là vì sao? Công phu vẫn chưa đủ, chẳng cần 

phải khảo nghiệm, quý vị vẫn chưa được. Đến khi quý vị gần như đạt đủ trình độ, sẽ có 

cảnh giới hiện tiền nhằm khảo nghiệm quý vị, quý vị phải nhớ: Đừng bị dao động bởi các 

cảnh giới ấy! Thật ra, trong cuộc sống thường ngày, mọi người đều biết năm mươi ba lần 

tham học trong kinh Hoa Nghiêm, năm mươi ba tham học là gì? Từ sáng thức dậy đến tối 

đi ngủ, trong lúc ấy, lục căn tiếp xúc cảnh giới chính là năm mươi ba lần tham học, nam, 

nữ, già, trẻ, các ngành, các nghề. 

Quý vị chẳng cần phải hâm mộ Thiện Tài, Ngài gặp nhiều thiện tri thức dường ấy, ta 

chẳng  gặp  một  ai!  Từ  sáng  đến  tối,  những  người  quý  vị  đã  gặp  đều  là  thiện  tri  thức, 

27 Tập 13 

2 



nhưng quý vị chẳng nhận ra! Quý vị thấy kẻ này làm lành, đó là thiện tri thức, hãy lập 

tức nghĩ: Ta có những điều tốt đẹp giống như kẻ ấy hay chăng? Nếu ta chưa có, phải học 

theo kẻ ấy. Nếu ta có, tốt lắm, hãy gìn giữ, đừng để mất đi! Thấy kẻ làm ác, kẻ ấy là thầy 

ta, hồi quang phản chiếu, ta có làm chuyện ác như kẻ ấy hay chăng? Hễ có, phải sửa đổi; 

nếu không có, từ nay ta chớ nên phạm khuyết điểm ấy. Quý vị thấy đó: Họ chẳng phải là 

thầy ta ư? Chẳng đều là Phật ư? Thiện Tài mỗi ngày gặp gỡ, mỗi ngày không ngừng nâng 

cao cảnh giới, thành Phật viên mãn trong một đời. Chúng ta gặp gỡ mỗi ngày đều bỏ lỡ, 

không hiểu biết vốn là [thiện tri thức luôn hiện diện trong] cuộc sống thường ngày! Phật 

pháp là gì? Phật pháp nhằm dạy chúng ta giác ngộ; hễ ngộ sẽ là Phật, ngộ rồi bèn quay 

đầu, ngộ rồi bèn lìa khổ được vui, do mê nên mới chịu khổ. Những phần tử tri thức, [nhất 

là] hạng tri thức bậc cao, Sở Tri Chướng nặng nề, chấp trước kiến thức của chính mình, 

trí  huệ  chưa  mở  mang;  nếu  họ  có  thể  buông  xuống,  buông  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi 

xuống, lòng rỗng rang học tập kinh điển, từng câu từng chữ trong kinh điển là những lời 

lẽ chân thật, chẳng dối trá. Quý vị có thể tiếp nhận thì tốt lắm; nếu chẳng thể tiếp nhận thì 

có thể còn có nghi vấn, nhưng chẳng phải là hoài nghi, vì sao? Đạo lý trong kinh điển 

quá sâu, nay ta chưa đủ trình độ, đang cầu giác ngộ, cầu liễu giải. Cách cầu như thế nào? 

Dùng cái tâm thanh tịnh để đọc tụng kinh điển, cứ đọc từng lần một, đừng nên suy tưởng. 

Giống như trong Khởi Tín Luận, Mã Minh Bồ Tát đã bảo: Đọc kinh chẳng chấp trước 

tướng văn tự, chẳng chấp trước tướng danh tự, chẳng chấp trước tướng tâm duyên; quý vị 

dùng phương pháp ấy để đọc, sau một thời gian dài, tâm sẽ định. Vì vậy, đọc kinh giống 

như trì giới, nhất định phải chân thành, cung kính đọc, giống hệt như Phật đang ở trước 

mặt ta, cung kính đọc. Đọc lâu ngày, tâm thanh tịnh hiện tiền. Tâm thanh tịnh sanh trí 

huệ, hoát nhiên khai ngộ, sẽ hiểu rõ. 

Kinh Hoa Nghiêm giảng về duyên khởi vũ trụ, các phẩm như Hoa Tạng Thế Giới và 

Thế  Giới  Thành  Tựu  giảng viên  mãn  hơn  những nhà  khoa học  hiện  thời.  [Vũ trụ]  san 

khởi như thế nào? “Nhất niệm bất giác, nhi hữu vô minh” (một niệm bất giác bèn có vô 

minh), do nhất niệm bất giác, trong tự tánh bèn biến ra một huyễn tướng, huyễn tướng ấy 

gọi là A Lại Da. A Lại Da lại biến ra vũ trụ, biến thành thân thể của chính mình. Gần như 

là xuất hiện cùng một lúc, tốc độ quá nhanh, Di Lặc Bồ Tát đã giảng về tốc độ này [như 

sau]: Trong một cái khảy ngón tay, có ba trăm hai mươi triệu niệm, khảy ngón tay một 

cái thì đã ba trăm hai mươi triệu niệm trôi qua! Mỗi niệm ấy được gọi là “nhất niệm”, 

“nhất niệm bất giác” như Phật pháp đã nói chính là một niệm này. Trong nhất niệm có 

hiện tượng vật chất xuất hiện, vật chất là vũ trụ; có hiện tượng tinh thần xuất hiện, tinh 

thần là Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Ngũ Uẩn xuất hiện, Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Sắc 

là vật chất, tướng cảnh giới là Tướng Phần của A Lại Da. Biểu hiện của tinh thần là Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức, chúng là Kiến Phần của A Lại Da, [còn gọi là] Chuyển Tướng. Cách 

nói này rất hay! Đều là từ một niệm bất giác; vì thế, một niệm bất giác được gọi là vô thỉ 

vô minh, vô thỉ là gì? Không có khởi đầu. Quý vị phải hiểu cách nói này có dụng ý rất 

Tập 13  273 



sâu: Chẳng có khởi đầu thì là giả, chẳng thật! A Lại Da có thể hiện, có thể biến là giả, 

chẳng thật, vũ trụ được biến [bởi A Lại Da] lẽ đâu có thật? Chẳng phải là thật! Quý vị mê 

nên ngỡ nó là thật; hễ giác ngộ sẽ biết nó chẳng thật. Vì vậy, cái tâm giác ngộ thanh tịnh, 

chẳng nhiễm mảy trần, người ấy chẳng có ý niệm chiếm hữu hay khống chế, chẳng có ý 

niệm đối lập, quý vị nói xem: Người ấy có tự tại lắm hay không? Đấy là Bồ Tát ứng hóa 

trong mười pháp giới, người ta dùng cái tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giác, trong 

tựa đề kinh ghi  “thanh tịnh, bình đẳng, giác” , người ấy sống hạnh phúc lắm, mỹ mãn 

lắm. Giác ngộ rồi; hễ giác ngộ bèn thanh tịnh, bình đẳng, giác; hễ mê thì thanh tịnh biến 

thành ô nhiễm, bình đẳng biến thành ngạo mạn, ngạo mạn là phiền não bẩm sinh, “giác” 

biến thành hồ đồ, ngu si. 

Quý  vị  thấy:  Khi  giác  ngộ  sẽ  là  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác;  khi  mê  hoặc  sẽ  là  ô 

nhiễm,  ngạo  mạn,  sân  khuể,  ngu  si.  Đấy  là  căn  nguyên  của  vạn  hữu  trong  vũ  trụ,  tìm 

được căn cội rồi! Căn cội ấy là giả, chẳng thật; cái Giả này từ Chân biến hiện ra. Chân là 

chân tánh, vĩnh hằng bất diệt. Tịnh Độ Tông gọi chân tánh là Thường Tịch Quang Tịnh 

Độ, nó là thật. Cũng như khi Huệ Năng đại sư khai ngộ đã nói ra năm câu để hình dung 

Thường Tịch Quang; nó thanh tịnh, vĩnh viễn thanh tịnh, bất sanh, bất diệt, trọn đủ vô 

lượng trí huệ, đức tướng, chưa hề lay động, có thể sanh ra vạn pháp, nhất niệm bất giác 

bèn hiện vạn pháp. Liễu giải chân tướng sự thật này, tâm chúng ta sẽ định, bất luận trong 

hoàn cảnh nào, quý vị cũng đều chẳng bị cảnh giới lay động, đó là hạnh phúc thật sự. Vì 

sao  chúng  ta  không  làm  được?  Trên  thực  tế,  do  liễu  giải  chẳng  thấu  triệt;  xưa  kia, 

Chương Gia đại sư đã bảo tôi thế này:  “Phật pháp biết khó, làm dễ” . Quý vị thấy: Hành 

thì phàm hay thánh ngay trong một niệm, Huệ Năng đại sư khai ngộ trong một sát-na, 

Thích Ca Mâu Ni Phật khai ngộ dưới cội Bồ Đề cũng là một sát-na, chẳng khó tí nào, 

buông xuống là được! Vì sao không buông xuống được? Chưa thấy thấu suốt! Đối với kẻ 

chưa buông xuống, đức Phật bèn dùng kinh giáo để giúp đỡ kẻ ấy; do vậy, Ngài giảng 

kinh thuyết pháp bốn mươi chín năm nhằm giúp những kẻ chưa buông xuống được. Nếu 

vừa giảng liền buông xuống, đâu cần phải phiền phức như thế, chẳng cần thiết! Bậc đại 

đức căn tánh thượng thượng trong Tông môn nghe một, ngộ cả ngàn, triệt ngộ ngay lập 

tức là vì các Ngài triệt để buông xuống. Vì sao đã buông xuống rồi mà vẫn phải khởi tu, 

vẫn  phải  học  tập  kinh  giáo?  Nhằm  rộng độ  chúng  sanh.  Nếu quý  vị  chẳng  thông hiểu 

kinh giáo, do căn tánh của chúng sanh không giống nhau, căn tánh gì cũng đều có, làm 

sao quý vị giúp họ được? Do vậy, phải học tràn lan nhiều kinh giáo, học giáo nhằm giúp 

đỡ  người  khác,  chẳng  nhằm  giúp  chính  mình.  Giúp  chính  mình  thì  chúng  ta  chẳng  tu 

Thiền, mà tu Tịnh Độ, một câu A Di Đà Phật là đủ để thành tựu chính mình rồi! Kinh 

giáo nhằm giúp người khác, tự lợi, lợi tha! Chúng ta chưa đại triệt đại ngộ thì kinh giáo 

nhằm  giúp  người  khác  mà  cũng  đồng  thời  giúp  chính  mình  nâng  cao,  thấy  thấu  suốt. 

Thấy thấu suốt mới thật sự buông xuống được! Do vậy, chưa thấy thấu suốt thì phải dốc 

27 Tập 13 

4 



sức nơi kinh giáo; nếu đã thấy thấu suốt, chẳng cần [phải làm như  vậy]. Đoạn này đặc 

biệt nhắc nhở chúng ta: Chánh kiến rất quan trọng! Người tu hành bất luận thuộc tông 

phái hay pháp môn nào, nhất định phải giữ vững chánh tri chánh kiến.  “Thị cố kỳ dư chư 

 pháp, danh nan hành đạo”  (do vậy, các pháp môn khác được gọi là đạo khó hành), pháp 

môn này là “dị hành đạo” (đạo dễ hành). 

Chúng ta xem đoạn tiếp theo:  “Đản Niệm Phật pháp môn, đồng ư Mật pháp, thị tha 

 lực môn, thuộc ư Quả giáo” (nhưng pháp môn Niệm Phật giống như Mật pháp, là tha lực 

môn,  thuộc  về  Quả giáo). Phật pháp  khai ngộ, pháp  môn vô lượng vô biên, nhưng tới 

cuối cùng, chỉ có ba môn, ba môn ấy là giác, chánh, tịnh, tới cuối cùng là ba môn này. 

Giống  như  chúng  ta tới giảng  đường  này,  giảng  đường  có  ba  cửa,  nhưng  có  rất  nhiều 

đồng học từ các nước trên thế giới đến đây theo vô lượng vô biên lộ trình [khác biệt], bất 

luận quý vị đi theo lộ trình nào, khi tới chỗ tôi, muốn vào giảng đường này phải theo ba 

cái cửa ấy. Vì thế, tới cuối cùng là ba môn này. Giác môn dành cho bậc thượng thượng 

căn, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh; Thiền Tông, Tánh Tông theo môn này, chẳng 

phải là người thượng thượng căn sẽ chẳng thể hành theo môn này. Môn thứ hai là Chánh 

môn, Chánh môn dễ đi, giống như học hành phải theo thứ tự, từ Tiểu Học, Trung Học, 

Đại Học, nghiên cứu sinh mà đạt được học vị tối cao. Học vị tối cao là thành Phật, nhưng 

thời gian rất dài, trong một thời gian ngắn chẳng thể thành tựu ổn thỏa, thích đáng. Dẫu 

có khi ổn thỏa, thích đáng, nhưng thọ mạng của chúng ta quá ngắn, sợ rằng chẳng thể 

thành tựu trong một đời được! Như vậy thì phiền quá, đời sau chẳng biết khi nào lại được 

làm thân người. Được làm thân người, nhưng có được gặp gỡ [pháp môn này] lần nữa 

hay không, vẫn là một câu hỏi! Rất nhiều kẻ được làm thân người, nhưng chẳng gặp gỡ, 

sống uổng phí một đời này, vì thế [liễu thoát theo Chánh môn] chẳng dễ dàng, phải tốn 

thời gian rất dài! Môn thứ ba là Tịnh môn, tu tâm thanh tịnh. Tu Tịnh môn gồm hai tông, 

Mật Tông là Tịnh môn, Tịnh Độ Tông là Tịnh môn, đều dựa vào tha lực, Phật đến gia trì. 

Mật Tông cũng là Phật gia trì, Tịnh Độ Tông cũng vậy, nhưng Tịnh Tông dễ tu hơn Mật 

Tông. 

Thầy  tôi  là  Chương  Gia  đại  sư,  Ngài  là  Thượng  Sư  bên  Mật  Tông,  sư  huynh  sư 

đệ của Ngài gồm bốn vị là Đạt Lại (Dalai), Ban Thiền (Panchen), Chương Gia, Triết Bố 

Tôn  Đan  Ba  (Jebtsundamba),  bốn  người  cùng  là  đệ  tử  của  đại  sư  Tông  Khách  Ba  (Je 

Tsongkhapa)69[4]. Bốn  vị  này  ở  biên  cương  Trung  Quốc:  Đạt  Lại  ở  Tiền  Tạng  (Ü-



 69[4]  Đạt Lai Lạt Ma (ta thường gọi l{ Đạ Lai Lạt Ma) l{ danh hiệu ghép bởi từ ngữ Dalai (biển cả) trong tiếng Ấn Độ v{ chữ Lama của tiếng T}y Tạng, dịch nghĩa chữ Guru (trong 

 tiếng Ấn). Đạt Lai vừa l{ người l~nh đạo nhất của dòng tu Gelugpa vừa l{ quốc vương T}y 

 Tạng. Tương truyền, danh hiệu Dalai được vua Mông Cổ Altan Khan ban cho Sonam Gyatso 

 v{o năm 1578; đổi lại, Sonam Gyatso công nhận Altan Khan l{ Phạm Vương của d}n Mông 

 Cổ. Tuy thế, đ}y chỉ l{ truyền thuyết, vì theo chính vị Đạt Lai Lạt Ma hiện tại, từ ngữ Dalai chỉ 

Tập 13  275 



Tsang),  Ban  Thiền  ở  Hậu  Tạng,  Chương  Gia  ở  Nội  Mông,  Triết  Bố  Tôn  Đan  Ba  tại 

Ngoại Mông, người ta thường gọi họ là Tứ Đại Lạt Ma, còn gọi là Tứ Tôn Hoạt Phật 

(bốn vị Phật sống). Khu vực giáo hóa của ngài Chương Gia lớn nhất: Từ vùng Đông Bắc 

của Trung Quốc, Nội Mông cho tới Cam Túc, Nhiệt Hà, Sơn Tây, Thiểm Tây, lại còn 

bao gồm cả phía bên kia như Tân Cương, Thanh Hải, cả vùng này đều thuộc phạm vi 

quản hạt của Ngài. Do vậy, giáo khu của Ngài có phạm vi lớn nhất. Chúng tôi có duyên 

phận hiếm có, được thân cận Thượng Sư, Ngài chẳng dạy tôi học Mật, mà dạy tôi học 

theo Thích Ca Mâu Ni Phật. Ngài giảng cho tôi nghe rất nhiều Mật pháp, nên tôi liễu 

giải: Trong Phật môn, Mật pháp là Phật pháp cao cấp trong giáo pháp Đại Thừa, giống 

như gì? Chương trình học của nghiên cứu sinh, kẻ bình thường chẳng thể tu được! Người 

bình thường có thể tu Mật, [thìMật pháp ấy] là giả, chẳng thật. Đó là kết duyên, giống 

như trong vườn trẻ (ấu trĩ viên, kindergarten) cho trẻ tốt nghiệp, cũng đội mũ Tiến Sĩ, 

chúng ta phải hiểu người bình thường học Mật cũng giống như vậy. Thầy bảo tôi: Thật 



 l{ dịch nghĩa danh hiệu Gyatso (biển cả) trong tiếng T}y Tạng, Sonam Gyatso (1543-1558) là 

 trưởng tu viện Drepung đ~ cảm hóa được tù trưởng hung bạo nhất của Mông Cổ thời ấy l{ 

 Altan Khan. Dưới sự giúp sức của Altan Khan v{ con trai của Altan l{ Sengge Dureng, Sonam 

 Gyatso  đ~  chuyển  Mông  Cổ  th{nh  quốc  gia  theo  Mật  Tông  T}y  Tạng.  Theo  truyền  thống, 

 Sonam Gyatso được coi l{ hóa th}n của Gendun Drup (đại đệ tử của đại sư Tsongkhapa) đ~ 

 tôn xưng hai vị Lạt-ma “tiền th}n” của mình đều l{ Đạt Lai Lạt Ma, v{ tự nhận mình l{ hóa 

 th}n  của  Phagpa  (vị  cao  tăng  chế  ra  chữ  T}y  Tạng).  Đến  đời  Đạt  Lai  Lạt  Ma  thứ  năm, 

 Ngawang Lobsang Gyatso (1617-1682), với sự giúp sức của vua Mông Cổ l{ Gushi Khan đ~ 

 đ|nh bại c|c tông ph|i đối lập, trở th{nh quốc vương, v{ chính ông ta tự nhận mình l{ hóa 

 th}n  của  Qu|n  Thế  Âm  Bồ  T|t.  Chính  Đạt  Lai  Lạt  Ma  đ~  tôn  xưng  thầy  mình  l{  Lobsang 

 Chokyi Gyaltsen l{ Panchen Lama (Ban Thiền Lạt Ma) v{ tuyên bố Ban Thiền l{ hóa th}n của 

 A  Di  Đ{  Phật.  Trước  đó,  Lobsang  Chokyi  Gyaltsen  được  coi  l{  hóa  th}n  đời  thứ  tư  của 

 Khedrup Je (một trong c|c đại đệ tử của đại sư Tsongkhapa). 

 Vị Jebtsundamba đời thứ nhất l{ Undur Geghen Zanabazar (dịch }m chữ Jnanavajra, Trí Kim 

 Cang) được Ban Thiền v{ Đạt Lai công nhận l{ Phật sống v{o năm 1640 v{ trở th{nh ph|p 

 vương của to{n thể gi|o đồ Phật gi|o tại vùng Ngoại Mông. Vị n{y đ~ đóng góp rất nhiều 

 v{o văn hóa Mông Cổ cũng như l{ người đầu tiên đ~ chế ra văn tự Soyombo cho Mông Cổ. 

 Tsongkhapa (1357-1419), ph|p hiệu Lobsang Drakpa (Thiện Huệ) l{ gi|o tổ s|ng lập tông 

 phái Gelugpa (dòng đức hạnh hay còn gọi l{ ph|i Mũ V{ng). Vị n{y kế thừa gi|o nghĩa của 

 tôn giả Atiśa Dipankara Shrijnana, đ~ tổng hợp nhiều gi|o nghĩa Mật gi|o đ~ có từ trước tại 

 T}y Tạng, nhấn mạnh đến h{nh trì giới luật (do giới luật trong c|c tông ph|i Cổ Mật thường 

 rất lỏng lẻo, nên tổ Tông Kh|ch Ba phế trừ những h{nh vi tính dục nhằm đạt đến gi|c ngộ 

 trong Mật Tông trước đó). Ng{i được coi l{ một nh{ cải c|ch, chấn hưng tôn gi|o của T}y 

 Tạng, có công hệ thống gi|o nghĩa Mật Tông T}y Tạng 

27 Tập 13 

6 



sự học Mật thì ai mới đủ tư cách? Sơ Địa Bồ Tát, Ngài nói đến [Sơ Địa trong] Biệt Giáo. 

Nói theo kinh Hoa Nghiêm, [người đủ tư cách học Mật] là Sơ Trụ Bồ Tát, sau khi vượt 

thoát mười pháp giới, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật bèn học Mật pháp, dùng 

Mật làm gia hạnh, cảnh giới sẽ nâng cao lên rất nhanh. Nếu quý vị chưa đạt cảnh giới 

này mà học Mật sẽ là giả, chẳng thể thành tựu! 

Lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  cũng  học  Mật,  cụ  bảo  tôi:  “Hiện  thời,  Mật  chẳng  dùng 

được,  chẳng  có  cách  nào  đạt  được  sự  thù  thắng  trong  Mật  Tông”.  Thiền  cũng  không 

được, cụ học Thiền với lão hòa thượng Hư Vân. Cụ bảo tôi: “Hiện thời, trừ Niệm Phật 

 ra, chẳng có cách thứ hai nào để thành tựu!”  Vì thế, lúc cụ vãng sanh, đã cho tôi biết: 

Mỗi ngày cụ niệm Phật hiệu mười bốn vạn tiếng. Sau khi viết xong bản chú giải kinh 

này, thứ gì cụ cũng không đọc, chỉ niệm Phật, nhất tâm cầu sanh Tịnh Độ; vì thân thể cụ 

không khỏe, lắm bệnh, tuổi đã cao, nên cầu sanh Tịnh Độ chẳng giả! Vì thế, Mật Tông ắt 

phải là đã thành tựu thật sự trong Hiển Giáo rồi mới dùng Mật pháp làm gia hạnh. Hiện 

nay, Tạng Mật (Mật Tông Tây Tạng) cũng biến hóa theo thời đại. Do vậy, trên thực tế, so 

với trước kia đã thua kém rất nhiều. Tôi từng hỏi thầy, Lạt Ma chuyển thế truyền thừa 

trong Mật Tông là thật hay giả? Thầy bảo: 

- Đại khái, ba đời đầu tiên là thật, từ đời thứ tư trở đi, không dám chắc! Tuy vậy, chớ 

nên khinh thường! Sau khi đã chọn được linh đồng70[5], đứa trẻ ấy có duyên phận được những vị thầy giỏi nhất kèm cặp; nếu nó dụng công thật sự tu học, sẽ thành công. 

Thật đấy! Người khác chẳng gặp được duyên phận có các vị Thượng Sư giỏi nhất chỉ 

dạy, Ngài nói thật với tôi như thế. Lại hết thời gian rồi! Ngày mai chúng ta lại nói tiếp từ 

câu  “Niệm  Phật  pháp  môn,  đồng  ư  Mật  pháp”  (pháp  môn  Niệm  Phật  cùng  với  Mật 

pháp). Ngày hôm nay học tập tới chỗ này!  

 

 



 70[5]  “Linh đồng” (xubilgan) l{ những đứa trẻ được coi l{ hóa th}n của c|c lạt-ma đ~ mất. 

 Dựa trên những huyền ký hoặc dự ngôn của vị lạt-ma đ~ mất, c|c môn đệ đi tìm đứa trẻ ấy 

 đem về, trắc nghiệm chứng thực rồi tấn phong đứa trẻ ấy v{o ngôi vị của vị lạt-ma đ~ mất. 

 Sở dĩ Chương Gia đại sư nói “ba đời đầu tiên l{ thật, từ đời thứ tư trở đi, không d|m chắc” vì 

 trong qu| khứ đ~ có trường hợp do tranh chấp quyền lực giữa c|c phe ph|i, không thể công 

 nhận ai mới l{ vị lạt-ma hóa th}n kế tiếp, phải dùng c|ch rút thăm quyết định từ chiếc bình 

 v{ng do vua C{n Long ban v{o năm 1792. C|c đời Đạt Lai Lạt Ma 10, 11 v{ 12 được chọn 

 theo cách này. 

Tập 13  277 



Tập 14 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống! Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải trang thứ mười ba, dòng thứ hai đếm từ dưới lên, chúng ta xem từ chỗ 

này. 

 “Đản Niệm Phật pháp môn, đồng ư Mật pháp, thị Tha Lực Môn, thuộc ư Quả giáo. 

 Hành nhân phát tâm niệm Phật, trượng Di Đà bổn nguyện nhiếp thọ, oai thần gia bị, hộ 

 trì hành giả, ma bất năng nhiễu” (Nhưng pháp môn Niệm Phật cùng với Mật pháp là Tha 

Lực Môn, thuộc về Quả giáo. Hành nhân phát tâm niệm Phật, nương vào bổn nguyện và 

oai thần của Phật Di Đà gia bị, hộ trì hành giả, ma chẳng thể quấy nhiễu). Cụ Niệm Tổ 

bảo: Pháp môn này và Mật Tông rất giống nhau, thuộc loại Quả giáo, thuộc loại Tha Lực 

Môn, nhất định phải được Phật gia trì. Tám vạn bốn ngàn pháp môn có được đức Phật 

gia trì hay  không?  Có  chứ!  Chẳng  thể nói  không  có  gia  trì, đều  có gia trì;  nhưng  pháp 

môn này được Phật gia trì đặc biệt thù thắng, khác hẳn những pháp môn thông thường! 

Vì thế, cổ đại đức gọi pháp môn này là “môn dư đại đạo”, những pháp môn kia là tám 

vạn bốn ngàn pháp môn, [pháp môn này] chính là một hành môn đặc biệt ở ngoài tám 

vạn bốn ngàn pháp môn, nên gọi là “môn dư đại đạo”; quả thật nó giống như Mật pháp. 

Lần trước, tôi đã thưa với quý vị, Phật pháp thật sự là vô lượng pháp môn, do căn tánh 

của hết thảy chúng sanh trong khắp pháp giới hư không giới khác biệt, nhằm thích ứng 

hết  thảy  chúng  sanh,  đức  Phật  lập  ra  vô  lượng  pháp  môn  làm  phương  tiện  tiếp  dẫn; 

nhưng hết thảy các pháp môn tới cuối cùng chỉ còn ba môn là “giác, chánh, tịnh”; trong 

lần trước tôi đã thưa với quý vị, ba môn này cũng gọi là Tam Bảo. Quý vị thấy học Phật, 

nhập môn bèn trước hết truyền trao Tam Quy, Tam Quy có ý nghĩa gì? Tức là truyền trao 

cho quý vị ba cửa ngõ để nhập Phật môn. Đối với ba môn ấy, từ bất cứ môn nào để tiến 

vào đều như nhau, tiến vào bằng cửa ngõ khác nhau, nhưng đã vào trong thì đều giống 

như nhau. Ví như một căn nhà có ba cửa, bất luận từ cửa nào tiến vào cũng đều chẳng 

khác nhau, đó là “pháp môn bình đẳng, chẳng có cao thấp”. 

Nhưng  ba  môn  này,  đích  xác  có  tiêu  chuẩn  khác  nhau.  Giác  môn  dành  cho  người 

thượng thượng căn. Trong tám tông phái Đại Thừa của Trung Quốc, chỉ có Thiền Tông 

và  Tánh  Tông  thuộc  hành  môn  này.  Môn  này  được  gọi  là  “nhất  bộ  đăng  thiên”  (một 

bước lên trời), là Đốn Giáo, chẳng phải Tiệm Giáo. Nó là Đốn Giáo, đốn xả, đốn chứng, 

27 Tập 14 

8 



đốn siêu. Quý vị thấy người ấy (người tu tập hành môn này)  có năng lực buông vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước xuống cùng một lúc, buông xuống đồng thời. Điều này nói 

dễ, làm chẳng dễ! Hễ buông xuống sẽ thành Phật. Do vậy, nói theo  lý luận, phàm phu 

thành Phật tốn bao nhiêu thời gian? Một niệm! Phàm phu chúng ta nghĩ không ra “một 

niệm” này, một niệm là gì vậy? Một niệm chừng bao lâu? Một sát-na? Không phải vậy! 

Chẳng phải là một sát-na, nó còn ngắn hơn một sát-na. Di Lặc Bồ Tát giảng: Trong một 

khảy ngón tay, có ba mươi hai ức trăm ngàn niệm; “một niệm” là như vậy đó. Nay chúng 

ta tính toán bằng giây, trong một giây, đại khái là khảy thật nhanh, có người khảy nhanh 

hơn ta, ắt phải trong một giây có thể khảy năm lần, thường thì ta khảy bốn lần! Nếu là 

bốn lần, trong một giây có bao nhiêu niệm? Có một ngàn hai trăm tám mươi triệu; nếu 

khảy năm lần, sẽ là một ngàn sáu trăm triệu. Quý vị nói có phải là niệm quá vi tế hay 

chăng? Chúng ta chẳng có cách nào, chẳng có cách gì nghĩ tưởng, do khi vừa mới nghĩ 

tới, đã có bao nhiêu niệm khởi lên? Tuyệt đối chẳng phải là một niệm, chữ “nhất niệm” 

chỉ điều này! 

Đoạn được nhất niệm ấy, liền thành Phật; vì vậy, vẫn phải dùng tỷ dụ để nói. Thí dụ 

như trong hiện tại, chúng ta quen thuộc nhất, có ấn tượng sâu đậm nhất chính là điện ảnh. 

Hiện  tại,  điện  ảnh  dùng  [kỹ  thuật]  “số  mã”  (digitalized),  lại  khác  hẳn,  trước  đây  dùng 

phim nhựa. Dùng phim nhựa thì mỗi tấm phim là một tấm ảnh có thể chiếu sáng, từng 

tấm phim một. Phim được quay bằng máy quay phim tạo thành dương bản (postive film, 

chánh phiến), cuộn phim gồm nhiều bức hình chụp liên tiếp. Bỏ vào máy chiếu phim, mở 

máy chiếu phim lên, tấm phim này [trong cuộn phim] được rọi lên màn bạc, ống kính 

[của máy chiếu phim] đóng lại rồi lại mở ra để chiếu  tấm kế tiếp, tức là đổi sang tấm 

khác, trong một giây thay đổi hai mươi bốn tấm [khác nhau], khiến mắt chúng ta bị lừa, 

chúng ta thấy phim ảnh giống như thật. Thật ra, những hình ảnh ấy chẳng thật, từng tấm 

khác nhau, đó là một thứ “tương tự tương tục tướng” (hình tướng gần như tồn tại liên 

tục), “tương tự”, tuyệt đối chẳng phải là tương đồng! Ở đây, chúng ta có một bộ phim, 

một giây là hai mươi bốn tấm, mỗi tấm khác nhau, chẳng có tấm nào giống nhau. Nay 

chúng ta dùng chuyện này làm tỷ dụ, trong điện ảnh là một giây [máy chiếu phim chiếu 

qua] hai mươi bốn tấm; đức Phật bảo trong vũ trụ này, trong một giây, vũ trụ chiếu bao 

nhiêu tấm? Tôi vừa mới nói đấy thôi, nếu một giây khảy ngón tay bốn lần, sẽ là một ngàn 

hai  trăm  tám  mươi  triệu,  chúng  ta  làm  sao  biết  hình  tượng  được  hiện  là  giả?  Ai  thấy 

được? Kinh thường nói Bát Địa Bồ Tát do công phu định lực sẽ trông thấy. Nếu nói một 

giây khảy ngón tay năm lần thì sẽ là một ngàn sáu trăm triệu. [Do vậy, tướng được biến 

hiện trong vũ trụ là] giả, chẳng thật! Khi đã đoạn được niệm, quý vị sẽ thấy Thật Tướng 

của vũ trụ, thứ gì cũng đều không có. Thứ gì cũng chẳng có, sẽ xuất hiện điều gì? Cái 

hiện  ra  sẽ  được  gọi  là  Thường  Tịch  Quang,  đây  là  tầng  cấp  cao  nhất  trong  Tịnh  Độ. 

Trong Thường Tịch Quang, không có hiện tượng vật chất, mà cũng không có hiện tượng 

tinh thần, nhưng quý vị chẳng thể nói là nó không có! 

Tập 14  279 



Đức  Thế  Tôn  minh  tâm  kiến  tánh,  nói  ra  một  bộ  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm  Kinh,  nói  rất  nhiều,  chúng  ta  chẳng  nắm  được  cương  lãnh.  Nói  đơn  giản,  rốt 

cuộc kinh nói những gì? Kiến tánh, tánh là như thế nào? Nhưng Huệ Năng đại sư đã kiến 

tánh, Ngài đã nêu ra một tổng cương lãnh, gồm năm câu, hai mươi chữ. Hai mươi chữ ấy 

giảng  về  Thường  Tịch  Quang,  Thường  Tịch  Quang  là  như  thế  đó.  Quý  vị  phải  hiểu: 

Thường Tịch là nói về tự tánh của chính  mình, Thường Tịch là cái Ngã thật sự, trong 

Thiền Tông nó được gọi là “phụ mẫu vị sanh tiền bản lai diện mục” (mặt mũi vốn có 

trước khi được cha mẹ sanh ra). Diện mục ấy mọi người đều giống nhau! Huệ Năng đại 

sư  cho chúng  ta  biết,  câu  đầu tiên  là  “bổn  tự thanh tịnh”  (vốn tự  thanh  tịnh), cũng  có 

nghĩa là nói: Trong tự tánh chẳng có mảy may ô nhiễm nào! Hiện thời nó có ô nhiễm hay 

không? Không có! Chắc chắn không có ô nhiễm. Hiện tại, đức Phật thường nói lục đạo 

mười pháp giới là ô nhiễm, nhưng tự tánh chẳng ô nhiễm. Cái bị ô nhiễm là gì? A Lại Da 

bị ô nhiễm! Tự tánh là chân tâm, A Lại Da là vọng tâm. Vọng tâm có ô nhiễm, chứ chân 

tâm chẳng bị ô nhiễm. Chúng ta dùng điện ảnh hay dùng máy TV [để làm tỷ dụ thì] cũng 

giống như vậy. Lấy nó làm tỷ dụ thì có thể thấy các sắc tướng hiện ra trên màn hình là ô 

nhiễm,  mở  trúng  một  băng tần thì sắc tướng  là ô  nhiễm.  Vì  sao? Màn  hình vốn  thanh 

sạch, bất luận quý vị là thiện hay ác, đều là ô nhiễm. Nếu chúng ta hỏi màn hình có thật 

sự bị ô nhiễm hay không? Sau khi tắt TV, màn hình chẳng có chút ô nhiễm nào! Chuyện 

này rất gần giống chân tướng sự thật, xác thực là không có ô nhiễm. Do vậy, ô nhiễm là 

vọng  tâm,  vọng tâm  chẳng phải  là chân tâm,  chẳng  liên  can  gì  đến tự  tánh,  là  chuyện 

khác hẳn! Do vậy, A Lại Da có ô nhiễm, tự tánh chẳng ô nhiễm. A Lại Da có sanh diệt, 

những tướng được hiện bởi nó, bất luận là hiện tượng vật chất, hay hiện tượng tinh thần, 

đều  có  sanh  diệt,  là  pháp  duyên  sanh  (pháp  sanh  bởi  các  duyên).  “Nhân  duyên  sanh 

pháp” (pháp sanh bởi nhân duyên) sẽ có sanh diệt. Tự tánh chẳng sanh bởi nhân duyên, 

nó vốn sẵn có, cho nên nó “không có sanh diệt”, “vốn tự trọn đủ” . Tuy nó chẳng có bất 

cứ hiện tượng vật chất hay tinh thần gì, nhưng nó có thể hiện hết thảy các tướng. Điều 

này cũng rất khó hiểu, cái gì cũng chẳng có, cớ sao nó có thể hiện? Vì sao hiện ra vô 

lượng, vô số, vô tận, cớ sao hiện nhiều ngần ấy? Biến huyễn vô cùng! Tôi học kinh Hoa 

Nghiêm, suy nghĩ thật lâu mà chẳng nghĩ ra: Thứ gì đều không có thì nó biến bằng cách 

nào? Biến ra nhiều ngần ấy! Rồi tôi nghĩ đến lúc nhỏ chơi kính vạn hoa, tôi nghĩ tới món 

đồ chơi ấy. Kính vạn hoa rất đơn giản, mọi người đều biết, tôi vừa nhắc tới, khá nhiều 

người tặng kính vạn hoa cho tôi, tặng cả mười mấy cái! Ba miếng thủy tinh, bên trong 

bất quá là mấy mảnh vụn có màu sắc khác nhau, quý vị xoay chuyển ống kính, xoay suốt 

ngày từ sáng đến tối, nó sẽ hiện ra vô số  mô thức sắp xếp (pattern), chẳng có cái nào 

giống nhau! Tôi liền nghĩ “vốn tự trọn đủ, có thể sanh vạn pháp” có cùng một đạo lý với 

kính vạn hoa, thật đấy, chẳng giả đâu! Dẫu hiện nhiều đến mấy, quý vị chẳng thể nói nó 

là có; khi nó chẳng hiện, chẳng thể nói nó không có. Có và Không là tương đối, có và 

Không  là  nhị  biên,  trong  tự  tánh  chẳng  có  đối  lập,  phải  hiểu  rõ  đạo  lý  này!  Chúng  ta 

28 Tập 14 

0 



muốn trở về tự tánh,  mà có ý niệm đối lập, sẽ trở về không được, điều ấy rất nghiêm 

trọng! 

Vì vậy, học Phật dẫu học thật giỏi, nói đến nỗi hoa trời rơi loạn xạ, mà vẫn đối lập 

với người khác, đối lập với sự, đối lập với vạn vật, thì kẻ ấy là lục đạo phàm phu chính 

cống, chẳng thoát khỏi lục đạo luân hồi, mà cũng chẳng thể vãng sanh Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới.  Tuy  Cực  Lạc  thế  giới  nói  “đới  nghiệp  vãng  sanh”,  chẳng  thể  mang  theo 

[nghiệp  chướng]  hiện  hành,  có  thể  mang  theo  cựu  nghiệp,  [tức  là]  có  thể  mang  theo 

nghiệp trong quá khứ, chẳng thể mang theo nghiệp hiện tiền. Ta oán một ai, đến lúc lâm 

chung, lúc thở hắt ra hơi cuối cùng, còn oán hay chăng? Còn oán thì chẳng có hy vọng 

chi hết, quý vị chẳng vãng sanh được! Trong hơi thở cuối cùng, ta chẳng oán hờn, A Di 

Đà Phật mới có thể đón quý vị đi. Công phu này phải luyện trong lúc bình thường, kẻ đối 

với ta có thâm cừu đại hận như thế nào đi nữa cũng chẳng ghim trong lòng. Ghim trong 

lòng  sẽ  chẳng  đến  được  thế  giới  Cực  Lạc,  chẳng  thể  thấy  A  Di  Đà  Phật,  phải  buông 

xuống! Người khác oán hận ta, chẳng sao cả! Tâm ta thanh tịnh, chẳng nhiễm mảy trần; 

người khác có oán hận tức là kẻ ấy chẳng thanh tịnh, có ô nhiễm. Do vậy, phải nhớ: Kinh 

Vô Lượng Thọ dạy ba tiêu chuẩn tu hành là  “thanh tịnh, bình đẳng, giác” . Phải biết do 

ba chuyện này sẽ vãng sanh ba cõi Tịnh Độ khác nhau trong Tây Phương Cực Lạc thế 

giới. Thật sự đoạn, chẳng còn chấp trước, sẽ sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Chẳng 

còn phân biệt, đoạn vô minh rồi, sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm; hễ bình đẳng bèn 

sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Nếu đã giác thì sao? Đại triệt đại ngộ, giác rồi thì 

sao? Giác rồi bèn trở về cõi Thường Tịch Quang. Vì vậy, chúng ta đới nghiệp, nói thật 

thà  là  “thứ  gì  cũng  chưa  thể  đoạn”,  nhưng  đới  nghiệp  là  mang  theo  nghiệp  quá  khứ, 

chẳng mang theo nghiệp hiện hành! Nay chúng ta phải hóa giải tất cả hết thảy những đối 

lập, mâu thuẫn, xung đột với người khác, buông xuống từ nội tâm, đừng nên so đo nữa, 

mong cho tâm mình đạt đến thanh tịnh. Tâm thanh tịnh hiện tiền, chắc chắn quý vị được 

vãng sanh, điều này trọng yếu lắm! Đừng để ngoại cảnh quấy nhiễu khiến cho cơ hội lần 

này lại bị chướng ngại, [nếu để bị chướng ngại] tức là sai lầm quá đỗi to lớn! 

Ba  môn  “giác, chánh, tịnh”, giác bèn sanh vào  Thường  Tịch  Quang, bình đẳng  bèn 

sanh vào cõi Thật Báo, thanh tịnh sanh vào cõi Phương Tiện. Ở đây, đức Phật dạy chúng 

ta: Cõi Phương Tiện là tứ thánh pháp giới trong mười pháp giới của Tây Phương Cực 

Lạc thế giới. Tây Phương thù thắng, chẳng giống các cõi nước khác. Cõi ấy chẳng có lục 

đạo, tuy cũng có cõi Phàm Thánh Đồng Cư, nhưng cõi Phàm Thánh Đồng Cư chẳng phải 

là lục đạo, chỉ có hai đường nhân thiên, chẳng có Tu La đạo, mà cũng chẳng có tam ác 

đạo. Đây là chỗ khác biệt! Trong ba môn, hành theo môn nào cũng đều được. Nếu hành 

theo Giác môn, chắc chắn sanh vào cõi Thật Báo, giác, chánh, tịnh. Chánh môn thì tùy 

thuộc công phu sâu hay cạn, chẳng nhất định. Công phu cao, sanh vào cõi Phương Tiện; 

kém hơn thì vẫn sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Hành theo Tịnh môn khác hẳn. Đối 

với Tịnh môn, nếu niệm đến Lý nhất tâm bất loạn sẽ là cõi Thật Báo, Sự nhất tâm bất 

Tập 14  281 



loạn  là  cõi  Phương  Tiện;  công  phu thành  phiến  là  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư.  Vì  vậy, 

thấp nhất là công phu thành phiến. “Thành phiến” là gì? Chưa đoạn phiền não, nhưng 

trong  tâm  có  Phật,  có  A  Di  Đà  Phật,  trừ  Phật  ra,  ý  niệm  gì  cũng  đều  có  thể  chế  ngự, 

chẳng cho nó khởi tác dụng, khuất phục phiền não, chứ chưa đoạn phiền não. Đoạn phiền 

não bèn chuyển thức thành trí, người ấy chưa đoạn. Công phu niệm Phật nhằm chế ngự 

phiền não, nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đè nén phiền não. Đó là điều kiện phải 

có đủ để vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới; không hội đủ điều kiện này sẽ chẳng 

thể vãng sanh. Chúng ta hiểu đạo lý này, liễu giải chân tướng sự thật này, biết trong cuộc 

đời này phải nên làm chuyện gì, điều gì trọng yếu nhất đối với chúng ta. Thanh tịnh, bình 

đẳng, giác là trọng yếu, phải dốc toàn lực tìm lại. Chính mình vốn sẵn có giác, chánh, 

tịnh.  Trong  Khởi  Tín  Luận,  Mã  Minh Bồ  Tát  đã  nói:  “Bổn  giác  vốn  có,  bất  giác  vốn 

 không”. Đây là bổn giác, tìm lại nó thì tìm từ cái tâm thanh tịnh, tu gì trong hết thảy hoàn 

cảnh? Tu tâm thanh tịnh, tu không bị ô nhiễm, không bị quấy nhiễu, đó là tu hành thật sự. 

Mười  tông  phái  đều  hành  theo  ba  môn  này,  tôi  vừa  mới  nói:  Tánh  Tông  và  Thiền 

Tông hành giác môn, những tông khác là Giáo Hạ, như Hoa Nghiêm, Thiên Thai, Tam 

Luận và Pháp Tướng Duy Thức đều hành theo Chánh môn, chánh tri, chánh kiến. Loại 

thứ ba là hành theo Tịnh môn, gồm hai tông phái là Tịnh Độ Tông tu tâm thanh tịnh, Mật 

Tông cũng tu tâm thanh tịnh; nhưng Hiển và Mật khác nhau, công phu của Mật Tông 

đúng là cao hơn Tịnh Tông. Tịnh Tông tu cái tâm thanh tịnh như thế nào? Viễn ly hết 

thảy nhiễm pháp, viễn ly hết thảy ô nhiễm, tu tâm thanh tịnh dễ dàng! Còn trong Mật 

pháp là chẳng lìa cảnh giới để tu tâm thanh tịnh, khó lắm! Đó chẳng phải là chuyện dễ 

dàng. Tịnh của họ (Mật Tông) là chân tịnh, còn chúng ta là tách lìa, thanh tịnh, sau khi 

tiếp  xúc  chưa  chắc  đã  thanh  tịnh.  Vì  vậy,  người  ta  là  thanh  tịnh  thật  sự.  Mật  là  pháp 

thượng thượng thừa trong Phật pháp, chẳng học pháp môn ấy sẽ chẳng thể thành Phật. 

Chẳng thể không tu [Mật pháp], nhưng tu lúc nào? Từ Sơ Địa trở lên. Nói cách khác, Bồ 

Tát thuộc địa vị Tam Hiền tu Hiển Giáo. Trong trường học, vị ấy học lớp Tiến Sĩ, quý vị 

đã tốt nghiệp Thạc Sĩ mới có thể tu theo ban Tiến Sĩ. Nếu quý vị chưa phải là trình độ 

này mà tu Mật sẽ rắc rối to, cuối cùng sẽ đến đâu? Vào A Tỳ địa ngục! Trong quá khứ, 

Chương Gia đại sư bảo tôi: Trong thế gian chúng ta, trình độ thấp nhất [để có đủ tư cách 

học] Mật Tông là Sơ Trụ trong Viên Giáo, cũng có nghĩa là thật sự đại triệt đại ngộ, minh 

tâm  kiến  tánh.  Quý  vị  tiếp  xúc  bất  luận  cảnh  giới  gì  đều  chẳng  bị  lay  động,  cũng  sẽ 

không bị quấy nhiễu, giống như Thiện Tài đồng tử tham học năm mươi ba lần. 

Vì  sao  thầy  chúng  tôi  hạn  chế  rất  nghiêm,  thứ  gì  cũng  không  cho  phép  đọc,  cũng 

chẳng  cho  phép  nghe,  mà  cũng  chẳng  cho  phép  học,  sợ  gì?  Sợ  bị  quấy  nhiễu.  Quý vị 

chưa có định tánh, “gần son sẽ đỏ, gần mực sẽ đen” thì làm sao được? Son và mực bày ra 

trước mặt, quý vị hết sức tiếp cận, chẳng tiêm nhiễm mảy may! Có công phu ấy thì mới 

có thể học, mới có thể đi ra ngoài tham học. Vì vậy, tham học là có điều kiện, chẳng phải 

28 Tập 14 

2 



tùy tiện ai cũng đều có thể đi tham học, không thể nào! Quý vị thấy Thiện Tài đồng tử 

tham học, Ngài đã minh tâm kiến tánh trong hội Văn Thù Bồ Tát, đắc Căn Bản Trí, đó là 

kiến tánh, là đại triệt đại ngộ. Kinh Bát Nhã nói: “Bát Nhã vô tri”, Căn Bản Trí là vô tri, 

từ vô tri khởi tác dụng là Hậu Đắc Trí. Ngài tham học nhằm thành tựu Hậu Đắc Trí. Hậu 

Đắc Trí là không gì chẳng biết. Khi chính quý vị đã đạt đến vô tri thì mới có thể đi tham 

học, mới thành tựu Hậu Đắc Trí. Chúng ta chưa đắc Căn Bản Trí mà ta đi tham học, có 

được hay không? Quý vị muốn đi thì Phật cũng chẳng có cách nào! “Ông cứ đi đi! Ông 

có thể học được gì hay chăng? Hết thảy những gì ông học được đều là tri kiến sai lầm, 

chẳng có gì là tri kiến chính xác hay chánh tri chánh kiến cả!” Chúng tôi dám nói như thế 

này: “Toàn là học sai trật!” Phải đến khi trong tâm thanh tịnh chẳng sanh một niệm thì 

lúc quý vị tiếp xúc mới là trí huệ chân thật, là Phật tri Phật kiến. Quý vị chưa đạt tới trình 

độ này, mà ra bên ngoài, bất luận đến tham học nơi đâu, toàn là học được tà tri tà kiến! 

Vì sao? Do tâm quý vị tà, trong tâm khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước. Do đó, 

chánh pháp đều biến thành tà pháp. Người đắc Căn Bản Trí là như thế nào? Người ấy 

không có tri kiến. Chẳng có tri kiến bèn gọi là chánh tri chánh kiến, chẳng có tà kiến, 

chẳng mê. Do vậy, khi người ấy tiếp xúc, sẽ hoàn toàn tương ứng với tự tánh, khi ấy mới 

có tư cách đi ra ngoài tham học. 

Vừa tiếp xúc bèn hiểu rõ, mắt thấy bèn hiểu rõ, tai vừa nghe bèn hiểu rõ, giống như 

Huệ Năng đại sư đã thị hiện, chúng ta hãy nghĩ có đúng như thế hay không? Người ta 

chưa từng học kinh Pháp Hoa, chưa hề nghe nói. Thiền sư Pháp Đạt niệm ba ngàn bộ 

kinh Pháp Hoa; kinh Pháp Hoa rất dài, mỗi ngày tối đa niệm được một bộ, niệm ba ngàn 

bộ phải mất mười năm. Niệm mười năm chẳng khai ngộ, có tập khí ngạo mạn, cảm thấy 

mình ghê gớm lắm, rất đáng kiêu ngạo. Sư đã niệm ba ngàn bộ kinh Pháp Hoa, kinh Pháp 

Hoa đã niệm thuộc làu làu. Tới chỗ Huệ Năng đại sư thỉnh giáo, gặp mặt, [sư Pháp Đạt 

nghĩ] gã này là hậu học, đảnh lễ thầy ba lạy. Thầy thấy rất rõ ràng, lúc Sư lạy đầu chẳng 

sát đất, đó là gì? Tập khí ngạo mạn, lễ bái đầu chẳng sát đất. Khi Sư đứng lên, Tổ bèn 

hỏi: “Ông có gì đáng để kiêu ngạo?” Sư thưa đã đọc ba ngàn bộ kinh Pháp Hoa. Huệ 

Năng đại sư bèn hỏi: “Kinh Pháp Hoa nói những gì?” Sư chẳng thưa được, quay lại thỉnh 

giáo Huệ Năng đại sư. Huệ Năng đại sư bảo: “Kinh này ta chưa từng nghe, ta cũng chẳng 

biết chữ. Nếu ông đã niệm đến ba ngàn bộ, hãy niệm cho ta nghe”. Kinh Pháp Hoa có hai 

mươi tám phẩm, Sư đọc đến phẩm thứ hai, tức là đọc đến phẩm Phương Tiện, Huệ Năng 

đại sư nói: “Được rồi! Không cần niệm nữa! Ta đã hiểu toàn bộ”. Người có bản lãnh ấy 

mới có thể tham học! Tổ giảng cho Sư nghe, Sư khai ngộ, lại lạy, đầu dập sát đất, chẳng 

nói năng gì! Tham học phải có bản lãnh này mới được; thiếu bản lãnh này sẽ chẳng thể 

tham học, quý vị tham cái gì đây? Quý vị là phàm phu! 

Vì vậy, trong kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng tử đã biểu diễn điều kiện tham học, 

chúng ta liền biết: Chưa kiến tánh, chẳng thể rời khỏi thầy! Rời thầy sẽ có vấn đề liền! 

Quý vị sẽ bị ô nhiễm, biến thành tà tri tà kiến, bị đọa lạc! Do đó, thầy có ý tốt chẳng cho 

Tập 14  283 



quý vị đi ra ngoài, phải ở quanh thầy. Ai mới có cơ hội khai ngộ? Người thật thà, theo 

chắc thầy, thầy chẳng hại ta. Kẻ tự cậy thông minh, không nghe lời, cảm thấy vị thầy này 

khá lắm, nhưng còn có vị thầy khác cao minh hơn thầy, mà thầy chẳng chấp thuận cho 

tôi học, ở bên kia người ta học rộng nghe nhiều! Có đấy! Xưa nay trong ngoài nước đều 

có loại người này. Hắn rời khỏi vị thầy này, lại đi tìm vị thầy khác, xong rồi! Đời này 

xong luôn rồi! Thiện tri thức quả thật khó cầu, trong thời đại hiện tại này chẳng có, tìm 

không được! Chỉ có một phương pháp là tìm cổ nhân, cổ nhân đáng tin cậy. Cổ nhân là 

kinh  giáo,  chúng  ta  học  kinh  Hoa  Nghiêm  bèn  kiếm  Thanh  Lương  đại  sư,  kiếm  Lý 

Trưởng  Giả,  các  Ngài  đã  chú  giải  kinh  Hoaa  Nghiêm  tỉ  mỉ.  Chúng  ta  đọc  kinh  chẳng 

hiểu, xem chú giải là nghe các Ngài chỉ dạy. Đọc  một lần không hiểu, xem  mười lần, 

mười lần không hiểu, xem trăm lần! Nếu quý vị có thể đọc Hoa Nghiêm Kinh Sớ Sao 

một trăm lần, có thể khai ngộ hay chăng? Hết sức có thể! Một trăm lần, tâm quý vị định 

rồi. Do vậy, trước hết đắc tam-muội, đạt được tâm thanh tịnh. Đọc cho đến mức tập khí 

phiền não, tập khí tri kiến thảy đều mất sạch, tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm thanh tịnh sẽ 

sanh trí huệ. Trí huệ là có thể khai ngộ, chuyện này là thật, chẳng gạt người đâu nhé! 

Vì vậy, cương lãnh rốt cục, tột cùng trong giáo học Phật pháp là ba món:  “Nhân Giới 

 sanh Định, nhân Định khai Huệ”. Giới là quy củ, quý vị vâng giữ quy củ. Dạy quý vị 

thâm nhập một môn, đó là quy củ. Thật sự thâm nhập sẽ đắc định, đắc định bèn khai ngộ. 

Đối  với  điều  này,  cổ  thánh  tiên  hiền  Trung  Quốc,  chứ  không  riêng  gì  Phật  pháp  dạy 

người như vậy, mà Nho và Đạo cũng chẳng ra ngoài lệ ấy. Vào thời cổ, trong trường tư 

thục, thầy dạy học trò, chú ý tới điều trọng yếu nhất là ngộ tánh của học trò, giúp nó khai 

ngộ. Sau khi khai ngộ, hễ tiếp xúc gì cũng đều thông hiểu, người ấy cũng rất thông minh, 

hễ tiếp xúc bèn có thể hiểu rõ. Vì sao? Hết thảy các pháp chẳng lìa tự tánh, chỉ cần kiến 

tánh thì vấn đề gì cũng đều giải quyết! Nay chúng ta học kinh Vô Lượng Thọ, tìm bản 

chú giải này của cụ Hoàng Niệm Tổ là được rồi. Vì sao? Kinh do thầy cụ là lão cư sĩ Hạ 

Liên Cư hội tập từ năm bản dịch gốc, nay chúng ta thấy bản chú giải này của cụ Hoàng 

đã tổng hợp toàn bộ những lời chú giải kinh Vô Lượng Thọ của các vị đại đức xưa nay, 

trong ngoài nước, hoàn toàn tổng hợp lại. Quý vị đọc bản chú giải của cụ Hoàng tức là đã 

xem  bao  nhiêu  kinh?  Trong phần sau, cụ đã dẫn  chứng  hơn hai  trăm  thứ. Quý vị được 

đọc toàn bộ, tổng hợp toàn bộ mà! Khi chúng ta muốn xem nhiều như vậy, phải tốn bao 

nhiêu thời gian? Cụ đã chỉnh lý kỹ lưỡng. Trong quá khứ, những bản chú giải xưa gồm 

có mấy thứ chúng tôi đã từng xem qua, ở đây cụ cũng đều sao lục đầy đủ, sao toàn bộ 

trong tác phẩm này! Do vậy, bộ Kinh Giải này là tổng hợp hoàn chỉnh của các kinh luận 

chú sớ trong Tịnh Độ; chúng ta phải nhận biết tác phẩm quý giá này! Trong hết thảy các 

kinh, kinh điển Tịnh Tông là quý báu. Trong các sách vở Tịnh Tông, nay bày ra trước 

mặt chúng ta, bản chú giải này là món báu! Không có tác phẩm nào siêu thắng hơn tác 

phẩm này, chẳng có! Chúng ta phải quý trọng, phải nghiêm túc học tập. Với phân lượng 

28 Tập 14 

4 



của sách này, với kích thước như vậy, nếu chúng ta thâm nhập một môn học tập từ đầu 

đến cuối, học tập năm năm hay mười năm, sẽ đắc Niệm Phật tam-muội, chẳng còn vọng 

niệm nữa! Thời gian, tinh thần, tinh lực của chúng ta đều tập trung vào đây, lẽ đâu chẳng 

đắc định? Tam-muội ấy gọi là Niệm Phật tam-muội. Đắc Niệm Phật tam-muội sẽ có thể 

đắc  Sự  nhất  tâm  bất  loạn  và  Lý  nhất  tâm  bất  loạn.  Lý  nhất tâm  bất  loạn  là  kiến  tánh. 

Chúng ta mong sớm có ngày thành tựu, sớm có ngày thành tựu thì phải thật sự buông 

xuống, bộ kinh điển này dạy chúng ta buông xuống, thảy đều buông xuống. 

Đối với tổng cương lãnh, đức Phật nói ba câu, tức là tam nghiệp thanh tịnh. Ngài xếp 

khẩu nghiệp đầu tiên, chẳng giống những kinh khác. Các kinh nói “thân, khẩu, ý”, kinh 

này nói “khẩu, thân, ý”:  “Thiện hộ khẩu nghiệp, bất cơ tha quá”  (khéo giữ khẩu nghiệp, 

chẳng chê bai lỗi lầm của người khác), thật sự làm. Chúng ta còn phê phán người khác 

hay chăng? Hữu ý hay vô tình phê bình người khác, quý vị đều vi phạm. Nếu thật sự học, 

phải thời thời khắc khắc cảnh giác, chẳng chê bai lỗi lầm của người khác. Đừng nên ghi 

nhớ khuyết điểm của kẻ khác, càng chớ nên nói ra. Quý vị làm được điều này, sẽ có thể 

học Phổ Hiền Bồ Tát thập nguyện  “lễ kính chư Phật, xưng tán Như Lai, quảng tu cúng 

 dường” , xử sự, đãi người, tiếp vật đều phải như vậy thì mới được, mới giống Bồ Tát. Bồ 

Tát chẳng có oán gia đối đầu. Tổ tiên chúng ta dạy: “Nhân giả vô địch” (người có lòng 

nhân không có kẻ đối địch). Trong Phật môn, “nhân giả” được gọi là Bồ Tát; đối với Bồ 

Tát thường gọi họ là “nhân giả”, tức là bậc nhân từ. Bồ Tát là người nhân từ, không ai 

đối địch, trong tâm Ngài chẳng có địch thủ. Nếu còn phân biệt, còn chấp trước, còn có 

đối lập, kẻ ấy chẳng phải là Bồ Tát, kẻ ấy là gã bất nhân! Bất nhân là chẳng có tâm từ bi, 

“nhân giả” là đại từ đại bi. Còn oán hận thì làm sao có thể coi là bậc nhân từ? Kẻ ấy có 

lỗi với ta, hủy báng ta, lăng nhục ta, hãm hại ta, nếu quý vị là người có lòng nhân, kẻ ấy 

dùng thủ đoạn gì để đối phó quý vị, trong tâm quý vị đều chẳng vướng mắc. Không chỉ 

chẳng vướng mắc, mà còn rất cảm kích kẻ ấy. Vì lẽ gì cảm kích kẻ ấy? Kẻ ấy tới khảo 

nghiệm xem quý vị có phải là học Phật hay chăng? Rốt cuộc có công phu gì hay chăng? 

Chửi quý vị mấy câu để coi có nổi quạu hay chăng? Hễ nổi quạu là xong rồi! Quý vị thấy 

đó, kẻ ấy đến khảo nghiệm quý vị! 

Từ kinh điển, quý vị thấy kinh Kim Cang có nhắc đến chuyện vua Ca Lợi vương cắt 

chặt  thân  thể  [của  Nhẫn  Nhục  tiên  nhân].  Nguyên  văn  câu  chuyện  này  được  kinh  Đại 

Niết Bàn kể rất tỉ mỉ, kinh Kim Cang chỉ nói đại lược! Đó là khi Thích Ca Mâu Ni Phật 

chưa thành Phật, Ngài tu Nhẫn Nhục Ba La Mật, người ta gọi Ngài là Nhẫn Nhục tiên 

nhân. Gặp phải vua Ca Lợi xem Ngài có thể nhẫn hay không? Vua Ca Lợi đem Ngài lăng 

trì xử tử, dùng đao cắt thịt Ngài, lóc lấy từng miếng, xẻo cho đến chết để coi Ngài có thể 

nhẫn hay không? Ngươi vẫn có thể chẳng tức giận, vẫn có thể chẳng oán hờn ta ư? Nhẫn 

Nhục  bảo  vua:  “Ta  chẳng  có  mảy  may  oán  hận!”  Đã  thế,  còn  đối  trước  vua  phát 

nguyện:  “Trong tương lai ta thành Phật, người đầu tiên ta hóa độ sẽ là nhà vua” . Thích 

Ca Mâu Ni Phật thành Phật, người đầu tiên đắc độ thành A La Hán là tôn giả Kiều Trần 

Tập 14  285 



Như, tôn giả chính là vua Ca Lợi thuở ấy. Hứa sao làm vậy! Vua Ca Lợi thành tựu cho 

Ngài, nên Nhẫn Nhục tiên nhân cảm ơn, chẳng oán hận. Thành tựu Ngài như thế nào? 

Giúp Ngài sớm thành Phật. Trong một ngàn vị Phật thuộc Hiền Kiếp, vị Phật thứ tư là Di 

Lặc Phật, [lẽ ra], Thích Ca Mâu Ni Phật thành Phật sau Di Lặc Phật, là vị Phật thứ năm; 

nhưng quý vị thấy nay Thích Ca Mâu Ni Phật thành Phật trước. Di Lặc Phật biến thành 

hậu bổ Phật của Phật Thích Ca, do nguyên nhân nào? Do Nhẫn Nhục Ba La Mật nên sớm 

thành tựu, quý vị nói đó là chuyện tốt hay xấu? 

Tổ  tiên  dạy  chúng  ta:  “Thua  thiệt  là  phước”,  quý  vị  chẳng  chịu  thua  thiệt,  tức  là 

chẳng  cần phước  báo!  Nhẫn  Nhục tiên nhân  biết  “thua  thiệt là  phước”, hoàn  toàn  tiếp 

nhận,  nên  phước  báo  hiện  tiền,  Ngài  sớm  thành  Phật.  Sự  thị  hiện  này  nhằm  dạy  bảo 

chúng ta, nạn lớn ngần ấy, nhưng Ngài luôn coi như chẳng có chuyện gì, nghịch cảnh xảy 

đến bèn vâng chịu. Nay chúng ta gặp một tí thử thách vặt vãnh đã chịu không nổi, làm 

sao có thể vãng sanh? Vì vậy, người tu hành dẫu bị thua thiệt quá mức, dẫu bị lừa gạt quá 

mức,  vẫn  coi  như  chẳng  có  chuyện  ấy!  Phải  luôn  nhớ  một  câu  trong  kinh  Kim  Cang: 

“Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng”, phải buông chuyện ấy xuống, trong tâm 

chẳng có dấu vết gì, chẳng oán hận mảy may, thường sanh lòng hoan hỷ. Đối với những 

oán thân trái chủ, cảm ơn, cảm tạ! Nếu trong quá khứ, tôi thiếu nợ họ, đáng phải đền trả, 

vui vẻ. Nếu trong quá khứ, tôi chẳng  thiếu nợ họ, chẳng cần đến, sau khi họ đoạt lấy, 

chẳng cần họ phải trả! Họ trả thì tôi phải trở lại thế gian làm người lần nữa hòng nhận nợ 

của họ, rắc rối to! Không cần nữa! Quý vị nói xem có phải là tự tại lắm không! Đây là 

chân tướng sự thật, có thể chịu thua thiệt, thua thiệt sao cũng được, luôn hoan hỷ. 

Vì  vậy,  đối  với  Mật,  chúng  ta  tôn  trọng,  tán  thán,  nhưng  chẳng  học.  Vì  sao?  Biết 

chúng ta thiếu năng lực để học. Chúng ta chẳng ăn thịt hết thảy chúng sanh nhằm tiêu 

nghiệp chướng  của  chính  mình.  Người học  Mật  có  thể  ăn  thịt hết thảy  chúng sanh,  vì 

sao? Khi người ấy ăn thịt chúng nó, có thể siêu độ chúng nó, có bản lãnh đó. Nay chúng 

ta ăn thịt chúng sanh, có bản lãnh siêu độ nó hay chăng? Đừng nói siêu độ gì khác, chúng 

ta ăn một con gà, có thể khiến con gà ấy sanh lên trời, nó bèn có thể hưởng phước trời, có 

năng lực ấy hay chăng? Không có năng lực ấy thì ngàn vạn phần chớ nên [ăn thịt chúng 

sanh], vì sao? Quý vị kết oán cừu với chúng. Mật chẳng phải là đùa bỡn được! Trong 

Mật Tông không có con đường chính giữa. Nói cách khác, một là thành Phật, hai là đọa 

A Tỳ địa ngục. Nếu quý vị chẳng thành Phật, sẽ đi vào A Tỳ địa ngục, quyết định chẳng 

thể đùa bỡn được! Thượng Sư Mật Tông kết duyên với các tín đồ thông thường, quán 

đảnh cho quý vị, truyền cho quý vị một câu chú. Quá nửa là truyền bài chú Lục Tự Đại 

Minh  của  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát:  “Úm  ma-ni  bát-mê  hồng”,  rất  nhiều  người  đều  biết 

niệm. Chương Gia đại sư cũng truyền bài chú này cho tôi, bảo tôi thường niệm. Tôi hỏi 

Ngài bài chú ấy có nghĩa là gì? Ngài giảng: “Úm” (Aum) là tiếng Phạn, có nghĩa là Thân, 

hiểu là Pháp Thân cũng được, mà Báo Thân cũng được, [Úm là] thân thể. Trong kinh Đại 

28 Tập 14 

6 



Thừa, Ma-ni rất nhiều, hoa sen đấy. “Ma-ni” (Mani) là hoa sen; “Bát-mê” (padme) là gìn 

giữ.  “Hồng”  (Hum)  là  ý,  ý  niệm.  Theo  ngữ  pháp  của  họ,  quý  vị  thấy,  [câu  chú  ấy  có 

nghĩa] là “thân, hoa sen, gìn giữ, ý”. Theo ngữ pháp của người Hoa, [có nghĩa là] “gìn 

 giữ thân tâm (ý là tâm) như hoa sen”, ý nghĩa này hay lắm! Do vậy, trì chú phải tam mật 

tương ứng, tay kết ấn, miệng niệm chú, trong tâm quán tưởng. Quán tưởng gì? Thời thời 

khắc khắc giữ cho thân tâm của chính mình giống như hoa sen, mọc lên từ bùn lầy mà 

chẳng nhuốm bẩn, ý nghĩa này thật hay! Hiện thời rất nhiều người niệm [chú này], nhưng 

chẳng biết ý nghĩa, do không biết nên chẳng sanh ra hiệu quả. Do trong giáo pháp Đại 

Thừa, đức Phật bảo: “Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng”, quý vị chẳng quán tưởng, 

chỉ niệm suông, chỉ kết ấn suông, chẳng quán tưởng thì không được rồi, chẳng đạt được 

lợi ích chân thật! Vì vậy, trong Tam Mật, quán tưởng trọng yếu nhất, còn quan trọng hơn 

trì chú và kết ấn. Tôi theo Chương Gia đại sư ba năm, Ngài chẳng truyền Mật pháp cho 

tôi, Ngài nói tôi chẳng đủ trình độ: “Anh còn thiếu trình độ rất xa!” Đó là nói thật, chẳng 

giả! Vì vậy, tôi hết sức cảm kích vị lão nhân này. Cơ sở Phật pháp của tôi được Ngài 

thiết lập trong ba năm, nên sau này mới có một chút thành tựu như vậy! 

Trong đoạn này, [cụ Hoàng có ý nói hành nhân] thật sự được oai thần từ bốn mươi 

tám nguyện của A Di Đà Phật gia trì. Do vậy, pháp này thuộc Tha Lực Môn, thuộc về 

Quả giáo, A Di Đà Phật dùng quả đức gia trì chúng ta.  “Hành nhân phát tâm niệm Phật, 

 trượng Di Đà bổn nguyện nhiếp thọ, oai thần gia bị, hộ trì hành giả” (hành nhân phát 

tâm niệm Phật, nương vào bổn nguyện và oai thần của Phật Di Đà nhiếp thọ, gia bị, hộ trì 

hành giả). Quý vị thật sự y giáo phụng hành, sẽ chẳng bị ma dựa. Quý vị thật sự y giáo 

phụng hành, người có công năng đặc dị sẽ trông thấy. Đó là: Quý vị thật sự có công phu 

ấy, thân thể tỏa ánh sáng, ma chẳng thể đến gần. Huống hồ lại quy y A Di Đà Phật, thật 

sự có hai mươi lăm vị thần hộ pháp hộ vệ. Vì sao rất nhiều người tu hành lại đổ bệnh? 

Đó chính là như trong phần trước đã nói:  “Hành nhân sảo hữu chấp trước”, tức là có 

một tí chấp trước như thế,  “tiện thất chánh kiến, tức nhập ma đồ”  (liền mất chánh kiến, 

thuộc vào đường ma), phiền phức liền! Toàn bộ oán thân trái chủ của quý vị tìm tới cửa. 

Tâm này phải trụ nơi đạo, làm thế nào để trụ nơi đạo? Thời thời khắc khắc niệm Phật. 

Chẳng niệm Phật, bèn nghĩ đến những đạo lý được giảng trong kinh điển. Đại Thế Chí 

Bồ Tát chỉ dạy chúng ta:  “Ức Phật, niệm Phật, hiện tiền, đương lai, tất định kiến Phật” 

(nhớ Phật, niệm Phật, hiện tại, tương lai, nhất định thấy Phật). Ức Phật là gì? Thường 

xuyên tưởng Phật, Phật ở đâu? Những điều kinh đã giảng đều là Phật. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  càng  giảng  cặn  kẽ  hơn.  Trong  quá  khứ,  chúng  ta  học  kinh  Hoa 

Nghiêm lâu ngần ấy, đã hơn bốn ngàn giờ. Vì thời gian dài như thế, chúng tôi mới đem 

ghép bộ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán vào, đó là cương lãnh tu học, là tinh hoa của toàn 

bộ kinh Hoa Nghiêm. Bài luận văn ấy chẳng dài, cả bài văn chỉ có sáu đoạn; tiên sinh 

Phương Đông Mỹ nói ba đoạn đầu là Triết Học tối cao, ba đoạn sau là khoa học tối cao. 

Đây là triết học và khoa học trong giáo pháp Đại Thừa đều được giảng đến tột đỉnh, rốt 

Tập 14  287 



ráo viên mãn, giảng rõ ràng duyên khởi của vũ trụ, duyên khởi của vạn vật, duyên khởi 

của sanh mạng, ta từ đâu đến, duyên khởi của bản thân chúng ta, đều nói ra hết, quá ư là 

khó có! So với những thứ triết học và khoa học tột đỉnh trong cả thế giới hiện thời, trọn 

chẳng thua kém. Chúng tôi cũng dùng hơn hai trăm giờ để giảng. Bộ DVD này có thể 

nghe nhiều lần, nghe không hiểu chẳng sao cả! Cứ nghe từng lần một, nghe rồi sẽ khai 

ngộ. Nghe xong, dẫu chẳng khai ngộ, chắc chắn cũng giúp quý vị buông xuống, lợi ích 

ấy cũng rất lớn. 

Tiếp  đó,  cụ  dẫn  một  đoạn  trong  kinh  Thập  Vãng  Sanh:  “Phật  ngôn:  Nhược  hữu 

 chúng sanh niệm A Di Đà Phật, nguyện vãng sanh giả, bỉ Phật tức khiển nhị thập ngũ Bồ 

 Tát ủng hộ hành giả. Nhược hành, nhược tọa, nhược trụ, nhược ngọa, nhược trú, nhược 

 dạ, nhất thiết thời, nhất thiết xứ, bất linh ác quỷ, ác thần đắc kỳ tiện dã” (Đức Phật dạy: 

“Nếu  có  chúng  sanh  niệm  A  Di  Đà  Phật,  nguyện  vãng  sanh,  đức  Phật  ấy  liền  sai  hai 

mươi lăm vị Bồ Tát ủng hộ hành giả. Dù đi, hay ngồi, dù đứng, hay nằm, dù ngày, hay 

đêm, trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, chẳng để cho ác quỷ, ác thần có cơ hội thuận tiện 

[quấy nhiễu hành giả]”). Quý vị có tin điều này hay không?  “Bỉ Phật”  là A Di Đà Phật, 

A Di Đà Phật phái hai mươi lăm vị Bồ Tát. Khi Tam Quy Y bèn có ba mươi sáu vị thần 

hộ pháp, “hai mươi lăm” là nói đến Ngũ Giới. Quý vị thật sự thọ trì Ngũ Giới, sẽ có hai 

mươi lăm vị thần hộ giới. Do vậy, kiếp trước, kiếp này, oán thân trái chủ cũng không thể 

tìm đến quấy phá. Quý vị thật sự học Phật, dù họ có cừu hận quý vị, cũng chẳng có cách 

nào báo thù! Họ thấy quý vị thật sự tu hành, biết quý vị có thành tựu, khi quý vị thành 

tựu, nhất định họ sẽ được lợi ích, nhất định siêu độ họ, nhất định giúp đỡ họ. Oán thân 

trái chủ tới kiếm người tu hành gây chuyện là vì nguyên nhân nào? Quý vị tu hành giả 

dối, chẳng chân thật. Căn bản là họ coi thường quý vị, nên tới kiếm chuyện, chuyện là 

như vậy đó! Quý vị tu được, sẽ khiến họ bội phục, lẽ đâu họ quấy rối quý vị? Quý vị 

trách ai? Chẳng thể trách ai khác, phải tự trách mình. Nếu chính mình thật sự đúng pháp, 

oán thân trái chủ đều cung kính, họ biết họ sẽ được giải thoát, họ có duyên với quý vị, 

Phật độ kẻ hữu duyên mà! Duyên ấy, bất luận là thiện duyên hay ác duyên, nói chung, hễ 

có  duyên  bèn  có  thể  đắc  độ.  Chúng  ta  là  người  học  Phật,  mỗi  ngày  trong  Niệm  Phật 

Đường của chính mình hãy thờ một bài vị oán thân trái chủ, chẳng quên họ, chẳng quan 

tâm họ có biết hay là không, trong đời này có lẽ có thể nhớ, nhưng đời quá khứ chẳng thể 

nhớ được, chúng ta thờ bài vị đời trước kiếp này, thảy đều có. Thật sự tu hành, họ sẽ thật 

sự bội phục, thật sự sanh tâm hoan hỷ, chẳng tìm đến làm phiền, mà tới hộ trì quý vị, 

mong mỏi quý vị thành tựu sớm ngày nào, họ sẽ sớm đắc độ ngày ấy. Vì vậy, con người 

có cùng cái tâm này, tâm có cùng lý này, lời Phật đã giảng trong kinh chắc chắn chẳng 

phải là vọng ngữ. 

Lại  xem  đoạn  tiếp  theo:  “Hựu  Thủ  Lăng  Nghiêm  Kinh,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm 

 Phật  Viên  Thông  Chương  vân:  „Kim  ư  thử  giới,  nhiếp  niệm  Phật  nhân,  quy  ư  Tịnh 

28 Tập 14 

8 



 Độ”  (Lại nữa, trong chương Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông của kinh Thủ 

Lăng Nghiêm có nói: “Nay ở trong cõi này, nhiếp thọ người niệm Phật về Tịnh Độ”), đây 

là lời Đại Thế Chí Bồ Tát đã nói trong kinh Lăng Nghiêm. Chương này kinh văn chẳng 

dài, tổng cộng chỉ có hai trăm bốn mươi bốn chữ, đây là một đoạn trong Đại Thế Chí Bồ 

Tát Niệm Phật Viên Thông Chương. Đối với đoạn này, Ấn Quang đại sư, tôi nghĩ hiện 

thời rất nhiều đồng học đều biết: Ấn Quang đại sư là Tây Phương Đại Thế Chí Bồ Tát tái 

lai. Trong đời quá khứ, trước khi thành Phật, Quán Âm và Thế Chí đều là người trong thế 

giới Sa Bà, cũng có thể nói [các Ngài] là đồng hương của chúng ta. Các Ngài sanh về thế 

giới Cực Lạc, nay họ giống như lớp trưởng của các vị Bồ Tát, lãnh đạo các vị Bồ Tát 

giúp A Di Đà Phật giáo hóa chúng sanh. Thế giới Sa Bà là quê hương của các Ngài, nên 

cũng đặc biệt chiếu cố; vì vậy, Ngài thường đến thế giới này, thật vậy, giống như trong 

phần  trước  đã  nói:  Hết  thảy  thời,  hết  thảy chỗ,  quý  vị  niệm  Ngài,  Ngài  bèn  hiện  tiền. 

Ngài dạy chúng ta phương pháp Niệm Phật chính xác nhất, đơn giản nhất, ổn thỏa nhất, 

đáng  tin  cậy  nhất.  Phương  pháp  là  “nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối” ,  tám 

chữ!  “Ức Phật, niệm Phật, hiện tiền, đương lai, tất định kiến Phật” , câu này khẳng định 

như vậy, chẳng có mảy may hoài nghi nào! Trong tâm thường tưởng Phật, miệng thường 

niệm  Phật,  trong  hiện  tại,  quý  vị  đã  có  thể  thấy  Phật.  Hết  thảy  các  pháp  sanh  từ  tâm 

tưởng mà! Tương lai, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, mỗi ngày ở cùng một chỗ 

với A Di Đà Phật và chư Phật Như Lai, cùng học tập với các đại Bồ Tát, đến nơi đâu tìm 

được hoàn cảnh này? Tây Phương Cực Lạc thế giới giống như một trường đại học Phật 

giáo, hết thảy chư Phật đem toàn bộ những chúng sanh thuộc ba căn tánh thượng trung hạ 

trong  khu vực  giáo  hóa  của  các  Ngài đưa  sang  học bên  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới, 

Thích Ca Mâu Ni Phật cũng không ra ngoài lệ ấy! Chỉ có các vị thượng thượng căn là 

sang  thế  giới  Hoa  Tạng.  Do  vậy,  thế  giới  Cực  Lạc  vô  cùng  thù thắng  trang  nghiêm, 

chúng ta phải tin tưởng, chớ nên có mảy may hoài nghi nào! 

Kinh  giáo  Đại  Thừa  quả  thật  rất  hấp dẫn  con người, khiến  cho  quý  vị  sau  khi xem 

xong  chẳng  muốn  buông  xuống!  Nếu  chúng  ta  không  cầm  lòng  nổi,  thứ  gì  cũng  đều 

muốn học, sẽ là vấn đề nghiêm trọng. Vì sao? Tâm lực của chúng ta phân tán, chẳng thể 

tập  trung.  Học  tập  phân  tán  thì  quý  vị  chỉ  có  thể  đạt  được  kiến  thức  Phật  học  thông 

thường; nói theo thuật ngữ của giới học thuật hiện thời là quý vị chỉ có thể thành tựu 

trong Phật học. Trước kia, thầy Lý thường nói:  “Trong thế gian này, quý vị có thể trở 

 thành một nhà Phật học (chuyên gia nghiên cứu Phật giáo) hay là một học giả về Phật 

 học, chứ đối với liễu sanh tử, thoát tam giới chẳng liên quan chi hết!”  Quý vị biến đại 

pháp xuất thế gian thành một thứ học thuật thế gian, biến chất rồi! Tuy biến chất, đương 

nhiên vẫn là kết pháp duyên với Phật, trong A Lại Da đã gieo chủng tử Phật pháp, đời kế 

tiếp hay đời sau, khi duyên chín muồi, vẫn có thể thành tựu; nhưng trong đời này, chắc 

chắn quý vị chẳng thể tránh khỏi nỗi khổ luân hồi, thời gian luân hồi rất dài. Do vậy, thầy 

Lý nói: “Quý vị không thể tránh khỏi nỗi khổ luân hồi nhiều kiếp dài lâu!” Thật sự giác 

Tập 14  289 



ngộ, buông xuống vạn duyên, nhất tâm cầu sanh Tịnh Độ. Những kinh giáo ta ưa thích, 

muốn học, đến thế giới Cực Lạc sẽ học, hiện thời, trước hết phải giữ lấy Tịnh Độ, đến thế 

giới Cực Lạc, vô lượng thọ, hoàn cảnh tu học tốt đẹp, chẳng trễ nãi gì! Hiện tại, nếu thứ 

gì cũng đều muốn học, sẽ lỡ làng chuyện này, quý vị có thể sanh về thế giới Cực Lạc hay 

không, vẫn phải đánh rất nhiều dấu hỏi vì quý vị chưa nắm vững! Chớ nên không hiểu 

đạo lý này. Sau khi đã hiểu, chớ nên không làm, hãy thật sự làm! 

Hơn hai mươi năm trước, tôi đã nghĩ buông bỏ kinh giáo, chẳng làm nữa! Lần trước, 

giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm  được  một  nửa  thì  ngừng,  không  giảng  nữa!  Quý  vị  thấy  tôi 

giảng kinh Vô Lượng Thọ mười lượt, lần này là lần thứ mười một. Lúc ấy, tôi nghĩ: Suốt 

đời này, chuyên giảng kinh Vô Lượng Thọ. cứ giảng từng lượt một, mỗi lượt khác nhau! 

Nhân duyên giảng kinh Hoa Nghiêm lần này, tôi cũng đã trình bày cùng quý vị, rất bất 

đắc dĩ, nhưng cũng là có lý. Pháp sư Khai Tâm ở Đài Loan, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, và 

Hàn Quán Trưởng, ba người thỉnh cầu, mong giảng kinh ấy một lần làm thành CD/DVD 

để giữ lại cho người đời sau tham khảo, nhằm mục đích này! Nếu đối với bản thân tôi, 

một bộ kinh Vô Lượng Thọ này là đủ rồi! Con đường này ổn thỏa, đơn giản, dễ dàng hơn 

nhiều lắm! Một môn thâm nhập. Bản chú giải này hay dường ấy, quá khó được, quá hy 

hữu. Ở nơi đây, tôi phát tâm, hướng dẫn mọi người cùng nhau học tập; nếu không hướng 

dẫn, có lẽ hứng thú học tập chẳng quá nồng đậm! Học tập bản chú giải này nhằm khẳng 

định, kết duyên phận thật sâu với thế giới Cực Lạc, thật sự phát nguyện, không ai chẳng 

vãng sanh! 

Đặc  biệt  là  trong  thế  gian  hiện  thời,  chúng  sanh  khổ  lắm!  Bất  luận  là  giàu,  nghèo, 

sang, hèn, các nghề nghiệp, không nương tựa vào đâu được! So với bất cứ thời đại nào 

trong quá khứ đều là đáng thương xót hơn! Trong xã hội thời quá khứ, con người sống 

trong thế gian này, họ có nơi nương tựa, nơi nương tựa là gia đình. Bất luận gặp chuyện 

khó khăn gì, gia đình sẽ là người ủng hộ, quý vị chắc chắn chẳng hoài nghi gia đình. Sau 

thời chiến tranh Trung Nhật, trong tám năm ấy, gia đình chẳng còn nữa, không nhìn thấy 

nữa.  Người  Trung  Quốc  đáng thương,  không  có  nhà  để  về,  cửa  nát  nhà  tan.  Vì  vậy, 

chúng ta cảm ơn Phật, Bồ Tát vô tận, Phật, Bồ Tát bảo chúng ta có nhà, thế giới Cực Lạc 

là nhà của chúng ta, A Di Đà Phật, Tây Phương tam thánh là nơi nương tựa. Đúng vậy, 

tuyệt đối chẳng giả! Vấn đề là quý vị có thể tin tưởng hay không? Nay chúng ta có lý do 

tin tưởng, vì sao? Trong Hoàn Nguyên Quán đã giảng rõ ràng, chúng ta và A Di Đà Phật 

có mối quan hệ, chẳng phải là không có, quan hệ hết sức thân mật. Di Đà là tự tánh Di 

Đà, Tịnh Độ là duy tâm Tịnh Độ. Di Đà, Tịnh Độ, có quan hệ gì với ta? Nhất thể, chẳng 

kém mối quan hệ với cha mẹ, mà còn thân thiết hơn quan hệ với cha mẹ nữa! Chúng ta 

thật sự hiểu rõ quan hệ này, hiểu rõ rồi, quý vị còn hoài nghi hay chăng? Chẳng hề hoài 

nghi nữa! Giống như cư sĩ Lưu Tố Vân đã làm gương: Nhất tâm nhất ý nương tựa A Di 

Đà Phật, bị bệnh nặng ngần ấy, bác sĩ trong thế gian chẳng trị được, chẳng cần quý vị 

29 Tập 14 

0 



chữa trị! A Di Đà Phật là đại y vương, chắc chắn có thể trị cho tôi lành bệnh. Mỗi ngày 

niệm Phật, niệm đến nỗi lành bệnh, điều này chẳng giả! Bà ta đã giảng cho chúng ta nghe 

ở đây mười mấy giờ. Phật, Bồ Tát có lòng tin đối với chúng ta, vấn đề hiện thời là chúng 

ta có lòng tin đối với Phật, Bồ Tát hay chăng? Nếu có lòng tin, sẽ tâm tâm tương ấn! 

Chúng ta xem đoạn tiếp theo. Quý vị thấy cụ Hoàng trích dẫn Tịnh Tu Tiệp Yếu, đây 

là một nghi thức tu hành do lão cư sĩ Hạ Liên Cư biên soạn. Trong ấy có viết:  “Đại Thế 

 Chí Bồ Tát, hiện cư thử giới, tác đại lợi lạc. Ư niệm Phật nhân, nhiếp thủ bất xả, linh ly 

 tam đồ, đắc vô thượng lực”  (Đại Thế Chí Bồ Tát nay đang ở trong cõi này, tạo đại lợi 

lạc. Ngài nhiếp thủ chẳng bỏ người niệm Phật, khiến họ lìa tam đồ, đắc vô thượng lực). 

Chúng tôi nghĩ khi cụ Hạ tại thế, cụ nói Đại Thế Chí Bồ Tát là Ấn Quang đại sư. Cụ 

chẳng nêu đích danh, nhưng trên thực tế thì sao? Trên thực tế, chẳng giả tí nào! “Hiện 

 đang ở trong cõi này, thật sự tạo đại lợi lạc”. Đại lợi lạc là gì? Giáo dục nhân quả. Tổ 

Ấn Quang suốt đời cực lực đề xướng giáo dục nhân quả. Chúng ta thấy xã hội hiện tiền, 

có thể chữa trị căn bệnh nặng nề của đại chúng trong xã hội này, đích thực là giáo dục 

nhân quả. Thuở ấy, Ngài đã thấy rõ ràng, thấy xã hội hiện tiền của chúng ta, dùng luân lý 

chẳng trị được! Đạo đức cũng chẳng trị được, chỉ có giáo dục nhân quả. Phải giảng thấu 

triệt, giảng rõ ràng, những chuyện nhân quả quá nhiều. Nếu sưu tập những câu chuyện 

gần đây nhất thì nhật báo, tạp chí, phương tiện truyền thông đã báo cáo, hễ quý vị nói 

[nhân quả], người ta đều có ấn tượng, chẳng giả tí nào! Thiện có thiện quả, ác có ác báo. 

Hiện  thời,  trong  thế  gian  này,  trên  bất  cứ  con  đường  nào  tại  Hương  Cảng  đều  có  nhà 

hàng hải sản, quả báo do ăn hải sản rất nhiều, đều là nhãn tiền. Đó là quả báo do sát sanh, 

quả báo do ăn thịt. Còn có một chuyện nghiêm trọng là thiếu nữ phá thai; nghe nói hiện 

thời độ tuổi [phá thai] là từ mười tuổi cho đến ba mươi tuổi, thật là đáng sợ! Người có 

công năng đặc dị hiện thời thấy bao nhiêu trẻ gái bên thân có rất nhiều tiểu quỷ bám theo. 

Ở nơi đâu? Ở ngay trên thân họ, cho nên khắp thân họ là bệnh, bệnh chẳng thể chữa lành. 

Tới bệnh viện khám nghiệm, kiếm không ra bệnh, nhưng khắp thân dã dượi, vì những 

loài oán quỷ đến kiếm họ. Nếu họ thật sự hiểu chuyện này, có chịu làm chuyện xấu hay 

chăng? Chẳng chịu làm! Vì vậy, [đối với họ] giềng mối luân lý đạo đức chẳng đủ, họ 

không thể chống nổi dụ dỗ, mê hoặc; nhưng do nhân quả đáng sợ, người hiểu nhân quả 

sẽ chẳng dám. Vì vậy, đối cả thế giới hiện thời, nhân quả có đại lợi lạc. 

“Đặc biệt nhiếp thủ chẳng bỏ người niệm Phật”, Phật, Bồ Tát âm thầm gia trì người 

niệm Phật, [đó là nói] người thật sự niệm Phật, thật sự muốn vãng sanh, Phật lực gia trì, 

nhiếp thủ quý vị vãng sanh thế giới Cực Lạc. Vì sao chẳng nhanh hơn một tí? Trên thế 

giới có tai nạn, cũng có thể là Phật, Bồ Tát trao cho quý vị sứ mạng, quý vị hãy khéo tu, 

để nêu gương tốt cho đại chúng trong xã hội, thực hiện luân lý, đạo đức, nhân quả cho 

người  khác  thấy,  thật  sự  phổ  độ  chúng  sanh.  Nếu  thực  hiện,  nếu  tuyên  dương  bằng 

phương  tiện  truyền  thông,  sẽ  có  ảnh  hưởng  to  lớn.  Ông  Hồ  Tiểu  Lâm  là  một  thí  dụ, 

không hề lừa gạt khách hàng, cũng chẳng cần phải cạnh tranh với đối thủ, cứ theo đúng 

Tập 14  291 



quy củ, tuân theo giáo huấn trong văn hóa truyền thống của Trung Quốc để kinh doanh 

mà một mực có lời. Chính ông ta đã báo cáo bao nhiêu lần, tiền kiếm được quang minh, 

lỗi lạc, yên tâm, thoải mái kiếm tiền, ông ta tự tại lắm, chẳng thiếu tiền. Vì vậy, ai nấy 

hiểu nhân quả, người người đều theo quy củ, bất luận quý vị làm nghề gì, sẽ được đại tự 

tại, sẽ thật sự hạnh phúc. “Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng” (trong cửa nhà Phật, có 

cầu ắt ứng), cầu phú quý, đắc phú quý, ngay cả cầu làm Phật, làm Bồ Tát đều cầu được, 

phú quý thế gian trong Phật pháp là chuyện nhỏ nhoi, chẳng thứ gì chẳng cầu được. Vẫn 

là phải hiểu rõ ràng, minh bạch nhân quả. 

“Hựu A Di Đà kinh vân: - Nhược thiện nam tử, thiện nữ nhân, văn thị kinh, thọ trì 

 giả, cập văn chư Phật danh giả” (lại nữa, kinh A Di Đà dạy: “Nếu có thiện nam tử, thiện 

nữ nhân, nghe kinh này, thọ trì và nghe danh hiệu chư Phật), chữ “chư Phật” ở đây chỉ A 

Di Đà Phật,  “thị chư thiện nam tử, thiện nữ nhân, giai vi nhất thiết chư Phật chi sở hộ 

 niệm”.  Ở  đây,  chữ  quan  trọng  nhất  là  chữ  “thiện”,  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân.  Tiêu 

chuẩn của thiện là gì? Là Thập Thiện Nghiệp Đạo. Hiện tại, chúng ta học tập, phải nên 

gộp  cả  Đệ  Tử  Quy  và  Cảm  Ứng  Thiên  vào  đó.  Vì  sao?  Vì  lẽ  nào  chúng  ta  học  Thập 

Thiện Nghiệp Đạo chẳng tốt đẹp? Nói thật ra, vào thời cổ, không cần nói quá xa, người 

sống vào đầu thời Dân Quốc, tức thế hệ trước chúng tôi, như thầy Lý, cụ Hạ Liên Cư, họ 

thuộc thế hệ trước, đã thực hiện đúng tiêu chuẩn “thiện nam tử, thiện nữ nhân”. Vì sao 

họ làm được? Họ được hưởng thụ sự giáo dục tốt đẹp từ gia đình. Người sống vào đầu 

thời Dân Quốc, gia đình vẫn còn, gia học (sự giáo học trong gia đình hoặc trong gia tộc) 

còn hưng thịnh. Những người có học cũng chẳng học từ đại học nào như hiện thời, đều là 

do học trong các tư thục mà thành tựu rồi sau đấy đi thi. Thầy Lý còn chưa bao giờ đến 

trường, thế hệ trước thầy Lý, tức thân phụ của thầy còn chưa hề đến trường, đời Thanh 

không có trường học; khi đó, không có trường học, mà toàn là tư thục, là gia học71[6].  

Dạy dỗ trong gia học rất nghiêm, thầy nghiêm khắc mới có trò giỏi! Thầy Lý học rất 

khổ sở, chúng ta có nằm mộng cũng chẳng ngờ tới! Cụ kể cho biết: Bị phạt quỳ, chẳng 


phải quỳ trên đất, mà quỳ trên đống gạch, khổ cực lắm! Lão nhân gia dạy chúng tôi học, 

chỉ bảo chúng tôi, bất luận là Phật học hay Nho học, dẫn chứng kinh điển cứ thuận miệng 

đọc ra, chẳng cần phải tra cứu tài liệu, chúng tôi thấy vậy rất bội phục. Cụ bảo tôi: “Các 

anh có biết do đâu mà được vậy hay chăng?” “Con chẳng biết?” “Do quỳ trên gạch đấy. 

Các anh chưa hề quỳ trên gạch, cho nên chẳng được vậy!” Do đó, Trung Quốc vào thời 

cổ, trẻ nhỏ đúng là khổ sở, được giáo dục rất nghiêm ngặt, chẳng giống như Tây Phương. 



 71[6]  Gia học l{ c|ch dạy học trong gia tộc, hoặc gia đình kh| giả mời thầy về dạy dỗ cho con, hoặc trong l{ng, mời những người có học thức, đạo đức l{m thầy dạy cho trẻ nhỏ; đôi khi do 

 chính cha, anh, chú, b|c, người trong họ dạy nhau. Nói chung, không chỉ l{ dạy chữ m{ còn 

 kèm cặp, uốn nắn tính tình. Do lớp học không đông, nên thầy theo dõi trò rất s|t. 

29 Tập 14 

2 



Người Tây Phương quan niệm: Thuở nhỏ là thiên đường, cuộc sống của nhi đồng là thiên 

đường, sung sướng, chẳng bị trói buộc gì! Trẻ nhỏ Trung Quốc khổ sở, mười một, mười 

hai tuổi đi ra ngoài, [giữ gìn oai nghi] giống như một người đã trưởng thành thu nhỏ, quy 

củ, quan niệm khác nhau! Thuở thơ ấu, phải hoàn thành những thứ cần phải học trong 

một đời. Sau khi đỗ đạt, theo đuổi bất cứ nghề nghiệp gì, tuổi thanh xuân cống hiến xã 

hội, tạo phước cho gia đình, vì gia đình tạo phước. Cả đời người ấy có mục tiêu, ta sống 

vì lẽ gì? Ta vì gia đình mà sống. Suốt đời nghĩ tưởng cho gia đình, làm cho tổ tông được 

vinh diệu, gia tộc được vẻ vang. Vì vậy, người ấy có chỗ để nương dựa, tâm bèn định. 

Dẫu suốt đời sống ở nơi xa xôi, đến cuối cùng lá rụng về cội, lúc tuổi già về hưu, nhất 

định  trở  về  quê  hương,  vì  sao?  Dưỡng  lão  tại  quê  nhà.  Vì  vậy,  đời  người  sung  sướng 

nhất,  hạnh  phúc  nhất.  Nói  đến  lúc  hưởng  thụ  nhất  sẽ  là  khi  nào?  Tuổi  già!  Tuổi  già 

hưởng  lạc.  Thuở  nhỏ  vun  bồi  căn  cội  cho  sâu  chắc,  vững  bền,  vun  bồi  rất  nhọc  nhằn, 

“căn cội” ấy chính là luân lý, đạo đức, giáo dục nhân quả. Vì vậy, với nền giáo dục ấy, ai 

nấy đều là người tốt, mọi chuyện đều tốt lành, xã hội an định. Khi trẻ khỏe, vì xã hội, vì 

quốc gia, vì gia đình tạo phước, lúc tuổi già hưởng phước. Điều này khác với ngoại quốc, 

ngoại quốc đến tuổi xế chiều rất đáng thương, đối với Trung Quốc thì tuổi già là lúc hạnh 

phúc nhất, hưởng phước từ sáu mươi tuổi trở đi. Trước kia làm quan, làm quan đến bảy 

mươi tuổi bèn về hưu. Quan lại đến khi bảy mươi tuổi bèn cáo lão hồi hương, trở về nhà 

dưỡng lão, hưởng phước. 

Vì  vậy,  chữ  “thiện”  này  trọng  yếu  lắm,  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân.  “Giai  vị  nhất 

 thiết  chư  Phật  chi  sở  hộ  niệm”  (đều  được  hết  thảy  chư  Phật  hộ  niệm),  dẫn  kinh  điển 

nhiều như thế cho quý vị thấy: Chẳng phải chỉ có một bộ kinh này nói như vậy, mà đức 

Thế Tôn thường nói như thế. Tiếp theo đó, sách viết:  “Hựu niệm Phật chi nhân hữu tứ 

 thập lý quang minh chúc thân, ma bất năng phạm” (Lại nữa, người niệm Phật thân có 

quang minh chiếu xa bốn mươi dặm, ma chẳng thể xâm phạm). Nhất tâm chuyên niệm, 

trong kinh Đại Thừa đã dạy: “Phát Bồ Đề tâm, nhất tâm chuyên niệm”, Bồ Đề tâm là tâm 

giác ngộ thật sự. Quang minh bốn mươi dặm: Trong Phật pháp gọi bốn mươi dặm là một 

do-tuần, quang minh này là gì? Quang minh này là tự tánh quang minh, cũng là “thiện” 

được nói trong phần trước, thiện tâm, thiện nguyện, thiện hạnh. Quang minh như trong 

kinh Phật nói được con người hiện tại gọi là “từ trường”. Người ấy (người niệm Phật) ở 

lại nơi đây, từ trường trong vòng bốn mươi dặm sẽ khác hẳn. Một người tu hành chân 

chánh ở nơi này, hoặc là trong một đạo tràng nhỏ, nếu không có đạo tràng nhỏ, thì hoàn 

cảnh nơi người ấy sống, chúng tôi tin là cả nhà người ấy đều học Phật. Trong nhà ấy, 

thông thường có nhân số khoảng ba trăm người, người già trong nhà học Phật sẽ dẫn dắt 

mọi người cùng nhau học Phật. Vì vậy, chúng ta có thể tin tưởng là một trang viên72[7], 



 72[7]  Một trang viên l{ một đơn vị kinh tế độc lập trực thuộc quyền sở hữu của một quý tộc hoặc một danh gia vọng tộc hay một kẻ gi{u có thời cổ, tương tự như c|c l~nh địa của c|c 

 l~nh  chúa  tại  Âu  Ch}u.  Trang  viên  thường  có  ruộng  đất  riêng,  có  tường  v}y  bao  bọc,  hay 

Tập 14  293 



một thôn xóm, một tiểu trấn ấy chắc chắn đều bị cảm hóa. Mấy năm trước đây, tại tiểu 

trấn Thang Trì, chúng tôi chỉ là làm thí nghiệm, chỉ dùng Đệ Tử Quy để dạy học, khiến 

cho bốn vạn tám ngàn cư dân trong tiểu trấn ấy, nam, nữ, già, trẻ, các ngành nghề cùng 

học, đại khái là trong thời gian ba bốn tháng, lòng người bèn chuyển biến, từ trường hoàn 

toàn khác hẳn. Do vậy, chuyện này là thật, chúng ta có thể tin “ma chẳng thể phạm”. Nay 

chúng tôi nói những lời này, có ai tin tưởng hay không? Người ta bảo đó là chuyện thần 

thoại, chẳng thể nào có! Nói thật ra, đấy chẳng phải là Phật không linh, cũng chẳng phải 

pháp không linh, hiện thời chẳng có hiệu quả thì phải nên biết toàn là do bản thân chúng 

ta tuy học Phật nhưng tâm bất chánh! “Bất chánh” là không chịu buông tà mê xuống, bị 

tự tư tự lợi, tiếng tăm, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần từ ngoại cảnh dụ dỗ, mê hoặc, thời 

thời khắc khắc động tâm, bị hoàn cảnh bên ngoài xoay chuyển, nay chúng ta niệm Phật, 

nguyên nhân khiến cho hoàn cảnh của chúng ta khác với hoàn cảnh được nói trong kinh 

là ở chỗ này. 

Tiếp theo đó, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ dùng một đoạn ngắn để kết luận,  “Do thượng 

 khả kiến, niệm Phật chi nhân, hữu Di Đà sở khiển chi nhập ngũ Bồ Tát, ư nhất thiết thời 

 xứ, ủng hộ gia trì, hựu hữu Đại Thế Chí Bồ Tát đẳng, oai đức nhiếp thọ, phục vi nhất 

 thiết  chư  Phật  chi  sở  hộ  niệm”  (do  những  điều  trên  đây  có  thể  thấy  người  niệm  Phật 

được hai mươi lăm vị Bồ Tát do Phật Di Đà sai đến ủng hộ gia trì trong hết thảy lúc, hết 

thảy nơi, lại có những vị như Đại Thế Chí Bồ Tát v.v... oai đức nhiếp thọ, lại được hết 

thảy  chư  Phật hộ niệm).  Phước  báo  này  to  nhiều, là phước báo  bậc  nhất!  Chư  vị phải 

biết: Thật sự tu tập thì mới được [ủng hộ, gia trì như thế].  “Cố đắc viễn ly ma nạn, an ổn 

 tu trì. Trượng tha lực cố, hóa hiểm vi di, xưng vi dị hành đạo”  (Cho nên được xa lìa ma 

nạn, an ổn tu trì; do cậy vào tha lực nên hóa hiểm thành lành, [do đó pháp này] được gọi 

là đạo dễ hành). Cư sĩ Lưu Tố Vân là một tấm gương tốt cho chúng ta, bà ta là người hết 

sức thật thà, hết sức hướng nội, cả đời chỉ sợ danh lợi, trọn chẳng tiêm nhiễm danh lợi. 

Do bị bệnh, niệm Phật được lành bệnh, cảm động bao nhiêu người. Giới truyền thông tới 

phỏng vấn bà ta, sau khi đĩa DVD được phát hành đã cảm động vô số người. Đúng là ban 

cho chúng ta một gương tốt về đạo dễ hành: Hết sức đơn giản là vạn duyên buông xuống, 

nhất tâm nhất ý nương cậy A Di Đà Phật. Do bà ta chẳng sợ chết, nên bệnh nặng như 



 h{ng  r{o  phòng  vệ,  có  quy  củ,  luật  lệ  riêng,  theo  mô  hình  kinh  tế  tự  cung,  tự  cấp.  Trong 

 những trang viên lớn thường có xưởng chế biến thực phẩm, quần |o, vật dụng, kho dự trữ, 

 hoặc c|c công xưởng chế tạo vật dụng. Tại Trung Quốc, trang viên đ~ có từ thời Nam Bắc 

 Triều, nhất l{ do tình hình loạn lạc thường xuyên, c|c thủ l~nh, phú h{o địa phương c{ng 

 ng{y  c{ng  có  khuynh  hướng  chiếm  đoạt,  s|t  nhập  đất  đai  v{o  l~nh  địa  của  mình  để  tăng 

 cường oai thế. Trang viên còn được gọi l{ điền trang, trang điền, trang trạch, trang viện, sơn 

 trang. 

29 Tập 14 

4 



vậy, hoàn toàn chẳng lo lắng. Bác sĩ bảo bà ta có thể chết bất cứ lúc nào, bảo bà hãy 

chuẩn bị tâm lý. Bà ta nói: “Tôi chẳng bận tâm đến điều ấy, lúc nào tôi cũng mong mỏi A 

Di Đà Phật đến tiếp dẫn tôi, thế giới Cực Lạc là quê cũ của tôi”. Chẳng có chút cảm giác 

hoảng sợ gì, tâm bình khí hòa. Đó là điều khiến cho bác sĩ và y tá trong bệnh viện hết sức 

bội phục. Cớ sao bà ta an tường dường ấy, chẳng sợ hãi tí nào, chẳng lo buồn chút nào, 

do nguyên nhân gì vậy? Về sau, họ biết bà ta là người học Phật, niệm Phật. Do đó, phong 

khí niệm Phật lan truyền, người niệm Phật ở chỗ bà ta sống trở nên đông hơn, kẻ không 

tin cũng tin tưởng, kẻ chẳng niệm Phật cũng niệm Phật. Hiện thời tiếng tăm lan truyền, 

mọi người đều biết tới, các nơi đều mời mọc bà ta. Tôi nói: “Tốt lắm!” Bà ta cũng rất vui 

vẻ, rất nghe lời, tôi bảo: “Đây là A Di Đà Phật trao sứ mạng cho bà, bà phải đi nhiều, gặp 

gỡ  nhiều,  trao  đổi  nhiều,  khiến  cho  càng  nhiều  người  hiểu  rõ,  giác  ngộ”.  Chuyện  này 

chẳng giả, bà ta hiện thân thuyết pháp, có đạo lý to lớn trong ấy! 

Tiếp theo đó, cụ Hoàng nêu ra một vấn đề, vấn đề này rất có thể xảy ra. Có những kẻ 

học  Phật:  “Hoặc  dĩ  đàm  tha  lực  vi  trước  tướng”  (Chắc  cũng  kẻ  bảo  tha  lực  là  chấp 

tướng),  kẻ  nào  thế? Kẻ  học  Thiền  Tông,  họ  chê quý  vị  chấp  tướng.  Chấp tướng  được 

thôi! Chúng ta chấp tướng, nhưng chấp tướng để cầu vãng sanh. “Ưng tri tha lực, diệc thị 

 tự tâm, tự tha bất nhị” (Nên biết tha lực cũng là tự tâm, tự và tha chẳng hai), trong Tịnh 

Tông thường nói  “tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ”,  tự tha là một, tự tha bất nhị , “tự tha 

 uyển nhiên” (tự tha rành rành). Tự và tha có hay chăng? Có, nói theo Lý, cùng một tự 

tánh; nói theo Sự, cùng do một tự tánh sanh ra, tự tánh có thể sanh ra vạn pháp.  “Nhân 

 tha lực nhi hiển tự tâm, tùng hữu niệm dĩ nhập vô niệm, chánh thị bổn pháp thâm diệu 

 xứ”  (Do tha lực mà hiển lộ tự tâm, từ hữu niệm mà nhập vô niệm, đấy chính là chỗ sâu 

mầu của pháp này). Nếu chúng ta gặp phải kẻ  phê phán chúng ta, quý vị hãy nên liễu 

giải: Có thể đáp, [tức là] nếu hiểu đạo lý này thì có thể nói với kẻ ấy. Nếu chẳng hiểu bèn 

cười trừ, niệm A Di Đà Phật là được rồi: “Mặc kệ ông nói như thế nào, tôi vẫn một câu A 

Di Đà Phật. Tôi cung kính ông, pháp môn của ông hay lắm, tôi tán thán. Pháp môn này 

của  tôi  chẳng  bằng,  căn  tánh  của  tôi  kém  hơn  ông.  Coi  thử  trong  tương  lai  hai  người 

chúng ta, ai sẽ thành công?” Chẳng cần phải kèn cựa trong hiện tại, nhìn vào sự thành 

tựu sau này để chứng thực! 

 “Thị cố Di Đà Yếu Giải vân: Thử chi pháp môn, toàn tại liễu Tha tức Tự. Nhược húy 

 ngôn Tha Phật, tắc thị Tha Kiến vị vong”  (Vì thế, sách Di Đà Yếu Giải viết: “Pháp môn 

này chú trọng hiểu rõ Tha chính là Tự. Nếu kiêng nói đến Phật khác, tức là Tha Kiến 

chưa hết”). Kẻ ấy vẫn còn phân biệt, vẫn đang chấp trước. “Nhược thiên trọng Tự Phật, 

 khước  thành  Ngã  Kiến  điên  đảo”  (Nếu  khăng  khăng  coi  trọng  Tự  Phật,  sẽ  thành  Ngã 

Kiến  điên  đảo).  Ngẫu  Ích  đại  sư  nói  hay  quá!  Do  Ngẫu  Ích  đại  sư  sống  vào  cuối  đời 

Minh, phong khí Thiền học rất thịnh, Thiền xem thường Tịnh Độ. Do vậy, Liên Trì đại 

sư thiện xảo phương tiện, chú giải kinh A Di Đà dùng “thập môn khai khải” của kinh 

Hoa  Nghiêm  để  nâng  kinh  Di  Đà  lên  cảnh  giới  giống  hệt  như  Hoa  Nghiêm.  Đây  là 

Tập 14  295 



phương tiện thiện xảo và dụng tâm của lão nhân gia. Trong thời đại ấy, phong khí Thiền 

học cực thịnh, làm thế nào để khiến người ta tin tưởng Tịnh Độ. Những năm xưa kia, tôi 

ở Đài Loan, lúc ấy vừa mới có một đạo tràng nhỏ là Hoa Tạng Đồ Thư Quán. Khéo sao 

có một du học sinh người Mỹ du học tại Đài Loan để học Phật pháp, học chương trình 

nghiên cứu sinh tại Đài Loan. Cô ta tìm đến tôi, ở lại Đồ Thư Quán. Cô nói tiếng Hoa 

khá sõi, rất khó có, cô gái ấy hai mươi mấy tuổi. Tôi hỏi cô học tiếng Hoa ở đâu? Cô ta 

học tại Nữu Ước ba năm. Chúng tôi rất bội phục, học chỉ ba năm mà nói tiếng Hoa rất 

lưu loát, có thể đọc hiểu cổ văn Trung Quốc, quá khó có! Cô ta nghe tôi giảng kinh Di 

Đà, mong tôi sang Mỹ hoằng pháp. Cô ta nói: “Thưa pháp sư! Thầy đến Mỹ thì mới có 

thể chấn hưng Tịnh Độ Tông”. Cô ta ở chỗ tôi bốn tháng. Đây cũng là một nhân duyên 

khiến tôi sang Mỹ, vì lúc ấy, nước Mỹ chỉ có Thiền Tông và Mật Tông. Thiền Tông từ 

Nhật Bản truyền sang. Mật Tông từ Tây Tạng truyền đến. Pháp sư Trung Quốc rất nhiều, 

nhưng ở bên ấy chẳng dễ gì truyền thừa  Đại Thừa Phật pháp Trung Quốc. Đã hết thời 

gian rồi, ngày mai tôi sẽ lại giảng đoạn này cho mọi người nghe. 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Phần 7 hết 

 

 

29 Tập 14 

6 



Tập 15 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống.Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải trang thứ mười bốn, hàng thứ ba từ dướiđếm lên. Chúng ta xem từ hàng 

thứ ba, xem từ câu cuối cùng trong trang trước. 



 “ThịcốDi Đà Yếu Giảivân: Thửchipháp môn, toàn tại liễu Tha tức  Tự,nhượchúy 

 ngôn  ThaPhật,  tắc  thị  Tha  Kiếnvị  vong.  Nhược  thiên  trọng  TựPhật,  khước  thành 

 NgãKiến điên đảo”  (Vì thế, sáchDiĐà Yếu Giải viết: “Pháp môn này chú trọng liễu giải 

Tha chính làTự. Nếu kiêng không nóiđến ThaPhật, tức là ThaKiến chưa mất. Nếu khăng 

khăng  coi  trọngTựPhật,  sẽ  thànhNgãKiếnđiênđảo”).Mấy  câu  này  trong  sách  Yếu  Giải 

củaNgẫu Ích đại sư cóý nghĩa rất sâu. Sở dĩphàm phu rất khó thành Phật, mấu chốt làở 

chỗ này:Nói chung là do chẳng buông phân biệt,chấp trước xuốngđược!Ở đây nói vềphân 

biệt và chấp trước.Bất luận tu pháp môn nào,dotập khí từvô lượng kiếp đến nay, chúng ta 

rất  dễ  phạm  sai  lầm.Tổ  sưđã  giảng  về  pháp  môn  này  rấthay: “Toàn  tại  liễuTha  tức 

 Tự” ,  “liễu”  (了) làhiểu rõ, biết Tựvà Tha bất nhị,ThalàA Di Đà Phật,Tự là chính mình. A 

Di Đà Phậtvàchính mình vốncùng mộtThể,làtự tánh Di Đà.A Di Đà Phậtdođâu mà có?Do 

tự tánh biến. Ta dođâu mà có? Cũng dotự tánh biến; ta vàA Di Đà Phậtcó cùng một tự 

tánh.Đạo lý này rất sâu, thật sự khế nhập cảnh giới này, khẳng định chuyệnnày là thật, đó 

gọi  là “chứng  đắc” ,trong  Tông  Môn  nói:  “Minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành 

 Phật”.ThaPhậtvàTựPhậtlàmột,  mười  phương  tam  thế  hết  thảy  chư  Phật  đều  dotự  tánh 

nàybiếnra,hết  thảy  chúng  sanh  tronghư  không  pháp  giới  cũng  do  tự  tánh  này  biến 

ra.Trong  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán,  Hiền  Thủ  quốc  sư  đãgiảng  thấu  triệt  chuyện 

này, giảnghết sức rõ ràng! Quý vị hiểu chư PhậtNhư Lai và đông đảo chúng sanh có quan 

hệ gì với ta,hiểu rõ ràng. Nói theo mặt quan hệ thì là luân lý. Dovậy, tại Trung Quốc, 

luân lý rất được coi trọng. Từ xưa tới nay, luôn nhấn mạnh luân lý; luân lý lànóitới mối 

quanhệ  giữa  con  ngườivới  nhau.  Trong  Phật  pháp,  luânlýđượcgiảngviên  mãn  nhất. 

Không chỉ giảng vềquan hệ giữa con ngườivới nhau, màquan hệ giữaconngườivàtất cảhết 

thảy động vật, quan hệvới tất cả hết thảy cây cối hoa cỏ, quan hệ với núi, sông, đại địa, 

mốiquan hệ giữa các chiều không gian khác biệt trong hư không và các sinh vật, [những 

mối quan hệấy]đềuđược [Phật pháp] nêu ra toàn bộ. Có thể nói: Đại Thừa Phật pháp đã 

giảng luân lý đến rốt ráo viên mãn. Đặc biệt làĐại Phương QuảngPhậtHoa Nghiêm Kinh, 

Tập 15  297 



chúng ta thấy [các phẩm] ThếGiớiThànhTựu và Hoa Tạng Thế Giớiđều giảng về luân lý. 

Làm thế nàođể xử lý thật tốtđẹpnhữngmốiquan hệ ấy,đó là đức hạnh. Trong tự tánh vốn 

có trí huệ vàđức tướng,xử lýđềuchẳng lìatự tánh,từTánhĐứclưu lộ. Tổ tiên Trung Quốc 

đã  thật  sự  khai  quậtđượccốt  lõi  củaTánhĐức,cốt  lõiấylà  Hiếu.  Vì  vậy,đối  với  văn 

hóaTrung Hoa, nói tớiđiểmđặc sắc của Trung Quốc, dùng một chữHiếuđểnói! Trong Phật 

pháp,  cũng  là  một  chữHiếu  này!Vì  thế,Phật  pháp  truyềnđếnTrung  Quốc,  bèn  rất  nhanh 

chóng dung hợp vớivăn hóa Trung Quốc thành một Thể,căn bản của chúng là một, chẳng 

hai.Quý  vị  thấy  phần  TịnhNghiệpTamPhước  trong  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật 

củaTịnh  Tông,câu  đầu  tiên  là “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu” ,câu  thứ  hai  là “phụng  sự  sư 

 trưởng” . Văn hóa truyền thống củaTrung Quốc cũng lấyđiều này làm cơ sở,  “hiếu thân, 

 tôn  sư”   (hiếu  thảo  cha  mẹ,  tôn  trọng  thầy).  Các  tôn  giáo  vànhững  nềnvăn  hóa  khác 

có[quan niệm này]haykhông?Có,nói thật ra thìcốt lõi là một. Dovậy, các tôn giáo trênthế 

gian có thểđoàn kết, cùngmộtcốt lõi mà! Chẳng có gì không nói tớihiếu đạo. Những tôn 

giáo  và  văn  hóa  khác  chẳnggiảng  rõ  ràng  nhưPhậtvàNho,họ  nóiđến “ái”   (lòng  yêu 

thương):Chúa yêu thươngngườiđời, ThượngĐế yêu thươngngười đời; họ nóiđếnnhân từ. 

Trênthực tế,đều là cùngmộtý nghĩa, một cốt lõi. 



Có thể thật sự giác ngộ chẳng dễ dàng! Sau khi giác ngộ, những tri kiến ấy chẳng 

còn, sẽ không còn nói Tha Phật hay TựPhật,chẳng còný niệm ấy nữa! Cóý niệm ấy chẳng 

phải  là  đối  lập  hay  sao?CóTự,  sẽcóTha.Vì  vậy,Ngẫu  Ích  đại  sư  nói: “Nếu  kỵ  húy  Tha 

 Phật,chưaquên Tha Kiến” . Nếu thiên trọng TựPhật, đó là NgãKiến điên đảo, chưa quên 

Ngã Kiến. Tự vàTha đối lập sẽ biếnthànhhaipháp,chẳng phải làPhật pháp.Giống nhưHuệ 

Năng đại sư ở chùa QuangHiếu, [chùa này hiện thời] làQuang HiếuTự73[1],gặpgỡpháp 

sư  ẤnTônglần đầu  tiên,pháp sư  ẤnTôngthỉnh  giáo  Tổ:  “Khi  Ngàiở  HoàngMai,Ngũ  Tổ 

lão  nhân  gia  giảngThiền  Định  vàgiải  thoát  như  thế  nào?”  Huệ  Năng  đại  sư  giải  thích, 

giảng  giảiThiền  Định  và  giải  thoát,  giải  thoát  có  nghĩalàNiết  Bàn,Huệ  Năng  đại  sư 

nói: “Thiền Định và giải thoát làhai pháp, hai pháp chẳng phải làPhật pháp,Phật pháp là 

 pháp bất nhị” .Nêngiải thích câu nói này củađại sư như thế nào? Chúng ta cóthấu hiểu 

hay  chăng?Pháp  sư  ẤnTôngcònthấyhaipháp,tức  là  vẫncòncóphân  biệt,chấp  trước;Huệ 

Năng đại sư đãdung hội cả hai thành mộtThể. Không chỉ Thiền Định và giải thoát là một, 



 73[1]-  “Chùa  Quang  Hiếu  vốn  có  tên  l{  Chế  Chỉ,  vốn  l{  nền  trường  học  cũ  của  Ngu  Phiên, 

 được khai sơn v{o khoảng năm 233. Chùa trở th{nh đạo tr{ng hoằng ph|p của ph|p sư Ấn 

 Tông trong niên hiệu Nghi Phụng đời Đường Cao Tông. Chùa đổi tên th{nh B|o Ân Quảng 

 Hiếu Tự v{o năm Thiệu Hưng 20 (1150) đời Cao Tông nh{ Nam Tống, về sau rút gọn tên gọi 

 v{ đổi Quảng th{nh Quang, nên chùa có tên l{ Quang Hiếu Tự như hiện thời. Chùa Quang 

 Hiếu cũng l{ nơi Tể Tướng Phòng Dung giúp ph|p sư B|t Lạt Mật Đế nhuận sắc bản dịch 

 kinh Lăng Nghiêm khi ông bị Võ Tắc Thiên đ{y xuống Kh}m Ch}u (nay l{ huyện Kh}m Ch}u 

 tỉnh Quảng Đông).” 

29 Tập 15 

8 



không hai,mà hết thảy các pháp đều là một. Phápthế gian vàPhật pháp cũng là một. Giác 

ngộ thì gọi làxuất thế pháp, hayPhật pháp; chưa giác ngộ thì gọi là thế gian pháp. Đúnglà 

một,  không  hai.Sau  khi  giác  ngộ,  chẳngtìm  được  hai;vì  vậy,nhậpBất  Nhị  môn,vì  sao? 

Phân biệt, chấp trước,ngay cảkhởi tâm động niệm đều không có, lấyđâu ra haipháp? Mấy 

câu  này  giảng  vềpháp  môn  Bất  Nhị;nói  theo  cách  bây  giờ,đâylàtriết  học  cao  cấp  trong 

kinh  Phật.  Chúng  ta  nghe  xong  có  thể  hiểu  thì  “nghehiểu”chính  là  lãnh  hội  lời  giảng 

củacổ  đức.  Nghe  không  hiểu  là  chưa  lãnh  hội.  Lãnh  hộiđược  thì  tốtlắm,  chưa  lãnh  hội 

cũng chẳng sao, cứthật thà niệm Phật là được rồi. Vâng lời,thật sự thật thà vâng lời,quý 

vị thật sự tu, chắc chắncó thể thành tựu, đấylà bí quyết. Chúng ta học đoạn này tới đây. 



Chúng  ta  xemđoạn  kế  tiếp,  tứcđoạn  thứ  tư: “Đinh,ám  hợp  diệu  đạo,  xảo  nhập  vô 

 sanh”   (thứ  tư,  thầm  hợpđạo  mầu,  khéo  nhập  vô  sanh).Đâylànói  pháp  môn 

TrìDanhNiệmPhậtnàytương  ứng  vớiminh  tâm  kiến  tánh,tuy  còn  chưađạtđến  trình  độ 

ấy,nhưngcó cùngmột phương hướng, một mục tiêu, chắc chắn tốtđẹp,đó là “ám hợp diệu 

 đạo” .  “Xảo nhập vô sanh” : Vôsanhlà kiến tánh,thật sự thấy hết thảy các pháp chẳngsanh 

diệt, sanh diệt chẳng hai.Pháp môn này làphương tiện thiện xảo khiến cho chúng ta cũng 

có thể khế nhập [vô sanh]. Xin xem kinh văn trong trang mười lăm, hàng thứ nhất.  “Phù 

 vô niệm dữ vô sanh, viễn phi phàm phu chi sở năng”  (vô niệm và vô sanh vượt xa ngoài 

khả năng của phàm phu). Vô niệm là vô sanh,chúng ta phảithấu hiểu ý nghĩa ở đây: Có 

sanh  thì  sẽ  có  niệm!Chúng  ta  chưa  phải  thuộccảnh  giới  này,màcũngchưanhậpcảnh  giới 

này,nhưngngười đã họcHoàn Nguyên Quán sẽhiểu vũ trụ xuất hiện như thế nào? Vạn vật 

xuất hiệnnhư thế nào?Doýniệmmà có,ý niệm vừakhởi, chúng (vạn vật và vũ trụ) bènhiện 

tiền;ý niệm chẳng có, ngay lậptức,chúng cũng chẳngcòn! Di Lặc Bồ Tát nóiý niệmsanh 

diệt vô cùng nhanh, trong một giây có bao nhiêu niệm?Có một ngàn hai trăm tám mươi 

triệu, cónhiềuniệm dường ấy.Ngàinói: Do niệm niệm tiếp nối, nên dườngnhưcósanh;nếuý 

niệm  “cómộtniệm”  nàyđãđoạn,cảnh  giới  vôsanhsẽ  hiện  tiền.  Vô  sanhlàgì?  Vô 

sanhlàThường Tịch Quang,trongấychẳng có hiện tượng sanh diệt, chẳngsanh,chẳng diệt. 

Huệ Năng đại sư  đã thấy, quý vị thấy trong bàibáo cáo gồm năm câu củaNgài, câu thứ 

hai là: “Hà kỳ tự tánh,bổn vô sanh diệt”  (nào ngờ tự tánh vốn chẳng sanh diệt).Ngài đã 

thấy,  chứng  đắc,  Ngũ  Tổ  mới  truyền  y  bát  choNgài,chẳngtruyềncho  ThầnTú,vì 

ThầnTúcósanh  diệt: “ThânthịBồ  Đề  thụ,  tâm  như  minh  kính  đài”   (thân  như  cội  Bồ  Đề, 

tâm như đài gương sáng),cósanh,có diệt, cònngười ta (Huệ Năng) thật sự thấy vô sanh. 

Vì vậy, cảnh giới không giống nhau. 



Cảnh giới ấychẳng phải là cảnh giới phàm phu, mà là cảnh giới của ai?Trong giáo 

pháp Đại Thừa thường nói : “Viên Giáo Bát Địa Bồ Tát, ly nhất thiết tâm ý thức phân 

 biệt, thỉ danh chân đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn”  (Bậc Bát Địa Bồ Tát trong Viên Giáo, lìa 

hết  thảy  tâm  ý  thức,  phân  biệt,  mới  thật  sự  được  gọi  là  đắc  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn). 

 “Vôsanh”  là Vô Sanh Pháp Nhẫn,Vô Sanh Pháp Nhẫnlàgì? Nhẫn là tán thành. Quý vị đã 

Tập 15  299 



thấy, cũng chẳng có chút hoài nghi nào,quý vị chứng nhậnđiềuấy. Do vậy,  “nhẫn”  (忍) 

có  nghĩa  là  tán  thành,  khẳng  định.ĐứcPhật  giảng  pháp  Vô  Sanh   “hết  thảy  các  pháp 

 chẳngsanh,hết  thảy  các  pháp  chẳng  diệt” ,người  ấytiếp  nhận,  khẳng  định.  Chúng  ta 

nghecâu  này,  nhất  định  sẽnói:  “ThưaThích  Ca  Mâu  Ni  Phật!  Con  thấyđờingườicósanh, 

lão, bệnh, tử, thấy hoa nở, hoa tàn, lẽ nàochẳng có sanh diệt?” Chúng ta không hiểu!Thật 

vậy! Thật sự chẳngcósanh diệt!Đối với kiến thức thôngthườngnày, muốn hơi hiểu rõmột 

chút,  hãy  đọcbộ  Hoàn  Nguyên  Quán,  trong  ấyđã  giảngrất  rõ  ràng,  chúng  ta  chưa  thể 

chứng thực, nhưngBát Địa Bồ Tát đã thấy.Đọc kinh Hoa Nghiêm,chúng ta thấySơ Trụ 

Bồ  Tát  thuộcViên  Giáo phá  vô  minh, chứng  Pháp  Thân,Ngàiđã  thấy  vô niệm,  vô  sanh, 

thoát  ly  mười  pháp  giới.Thưaquý  vị,mười  pháp  giới  cósanh,có  diệt.  Mười  pháp  giới 

dođâu mà có?DoA Lại Da biến hiện. Nhữngđiều các khoa học gia hiện thời nói rất giống 

với ba tế tướng củaA Lại Da. Các khoa học gia nói: Trong vũ trụ, chỉcóba thứ,trừba thứ 

ấy ra,thứ gì cũngđềukhông có. Ba thứ ấylàgì?Thứnhấtlànăng lượng, thứ hai là vật chất, 

thứ  ba  là  thông  tin.  ĐứcPhậtgiảng  ba  tế  tướng  của  A  Lại  Da,thứ  nhất 

làNghiệpTướng,[thứ 

hai 

là]ChuyểnTướng,[thứ 

ba 

là]CảnhGiớiTướng. 

NghiệpTướnglànăng lượng, ChuyểnTướnglàthông tin,CảnhGiớiTướnglà vật chất. Chúng 

ta cũng chẳng thể không bội phục các nhà khoa học, họ cũng phát hiện, nhưng chẳng nói 

rõ  ràng  nhưđứcPhật.ĐứcPhậtnóiba  hiện  tượng  nàydo  đâu  mà  có?  Họ(các  nhà  khoa 

học)không biết ba hiện tượng này lại biến hiện ra vũ trụ, biến hiện ra vạn vật, biến hiện 

ra con ngườichúng ta như thế nào, các khoa học gia chẳngnóiđược! Khoa học cậnđại có 

thểphát hiện ba thứnày, há phải dễ dàng! 



Sơ  Trụ  Bồ  Tát  buôngkhởi  tâm  động  niệm  xuống,  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động 

niệm,đương nhiên chẳng có phân biệt,chấp trước. Sau khi khởi tâm động niệm mới có 

phân biệt, sau khi  phân biệt  mới có chấp trước.Những thứ này thảy đều  buông xuống, 

sẽsanhvàocõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm,chưađếnđượcThường  Tịch  Quang,có  thể 

nóilà “chứngThường  Tịch  Quang,nhưng  chưa  khế  nhập” .Vì  sao?Còntập  khí  vô  minh 

chưa đoạn. Bốn mươi mốt địavịPháp Thân đại sĩ cótập khí vô minh dày hay mỏngkhác 

nhau;  [nếu]  toàn  bộ  tập  khí  đãđoạn  hết,cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  cũng  chẳng  còn. 

Họđến  nơiđâu?  Tới  cõiThường  Tịch  Quang.TrongThường  Tịch  Quang,không  có  hiện 

tượng  vật  chất,hiện  tượng  tinh  thần  cũng  chẳng  có,đúng  là  cảnh  giới  chẳng  thể  nghĩ 

bàn,quý vị không có cách nàotưởng tượng, mà cũngchẳngdiễn tảđược. Nóthật sự tồn tại, 

vĩnh  hằng  tồn  tại,  chẳngsanh,chẳng  diệt.  Có  khởitác  dụng  hay  không?Khởitác  dụng! 

Chúng  sanh  có  cảm,  nó  bèn  ứng;sựcảm  ứng  đạo  giao  này  cũng  rất  khó  tưởng  tượng. 

Thuở  trẻ,  chúng  tôi  học  Phật  pháp,thầy  cũng  chẳnggiảng  rõ  ràng  chuyệnnày,  đối  với 

chuyện này, chúng tôi luôn hoài nghi. Nỗi hoài nghi ấy chẳng cóvấn đề, trong Phậtpháp 

gọi [nỗi hoài nghi ấy] là “nghi tình” , thường nghi, chưa thểđoạn. Huân tập kinh giáo Đại 

Thừa một thời gian dài, tôi mới dần dần lãnh ngộ. Sự lãnh ngộ ấylà ngộ, làgiải ngộ, chưa 

30 Tập 15 

0 



phảichứng ngộ. Giải ngộ, chẳnghoài nghi nữa! Có lý,đạo lý cũng đã hiểu. CóLý đương 

nhiên có Sự, có Sựđương nhiên có Lý. Từ Sự mà hiểu rõ Lý,từLý cũng liễu giải Sự.Vì 

sao  chưa  thể  chứng  đắc?  Chưabuông  khởi  tâm  động  niệm  xuốngđược!  Phân  biệt,chấp 

trước nhẹ hơn người bình thường, vì sao ngườibình thường ngay cả giải ngộ cũnggặpkhó 

khăn dườngấy?Dophân biệt,chấp trước quá nặng, điều này chướng ngại ngộ môn củaquý 

vị, chưa thểchứng ngộ. Quý vị thấy giải ngộ còn bịchướng ngại, huống hồchứng ngộ! 



Tu hành Phật pháp chẳng có chi khác, buông xuống, triệt để buông xuống!Bố Đại 

hòa thượng đã biểu thị phápđến nơiđến chốn. [Ngài sống] vào đời Tống,cùng một thời 

với  NhạcPhi,  BốĐại  hòa  thượng  làDi  Lặc  Bồ  Tát,ngườiHoa  gọi  Ngài  là  Hoan 

HỷPhật.Đây  là  mộtnhân  vật  truyền  kỳ,  nhưngtrong  CaoTăngTruyện  có  truyện  ký  của 

Ngài.  Trong  truyệnký,  chẳng  ghi  tên  họ  của  Ngài  vì  không  ai  biết,  [Ngài  là]  ngườixứ 

nàocũng không biết. Ngàixuất hiện tại PhụngHóa, tỉnhChiết Giang. Nơi Ngài trụ là chùa 

TuyếtĐậu, ngôi chùa nàyhiện thời làđạo tràng củaDi Lặc Bồ Tát,Ngàitrụtại nơi đó.Mập 

mạp, luôn tươi cười,hằng ngày ra ngoài hóa duyên, bất luận người ta cho thứ gìđều nhét 

vào túi vải.Có một lần,trên đường, gặp mấyngườithưa hỏilão nhân gia: “Phật pháp làgì?” 

Ngàibỏ cáitúi vải xuốngđất, buông thõnghaitay,thể hiện tư thế như vậy, chẳngnóimộtcâu 

nào! Người ta nhìn ra: “Đó làbuông xuống, sau khi buôngxuốngsẽ làmnhưthế nào?” Ngài 

khoác  túi  vảilên  lưng  bỏđi,chẳngđoái  hoàiđến  ai.Ngàiđãthật  sự  trả  lời,  thật  sự  giảng  rõ 

ràng.Phật  pháp  là  gì?  Buông  xuốnglàPhật  pháp.Quý  vị  thấy:  Trong  giáo  pháp  Đại 

Thừa,buôngchấp  trước  xuống  bèn  chứngA  La  Hán,  buông  phân  biệt  xuốnglàBồ  Tát; 

buông  khởi  tâm  động  niệm  xuống,quý  vị  bènthànhPhật.  Từđầuđến  cuốiđều  dạyquý  vị 

buông  xuống,buông  xuống  tới  mức  chẳng  còn  gì  hết.  Ngay  cả  sựbuông  xuốngấy  cũng 

buông luôn,quý vị sẽthànhPhật. 



Sau  khi  thànhPhật  thì  sao?Nâng  lên!  Buông  xuốngđược,  sẽ  nâng  lênđược!  Nâng 

lên là gì vậy? “Nâng lên” làphổ độ chúng sanh.Nói theo từ ngữ hiện thời,  “độ”  làgiúp đỡ, 

giúp  sức,  góp  tay.  Chúng  sanh  có  khổ  nạn,  quý  vị  giúp  họ.  Chúng  sanh  đangmê  hoặc, 

chưagiác ngộ, quý vị giúphọ giác ngộ. Dùng phương pháp gì? Giảng kinh, giáo học. Quý 

vị  thấyThích  Ca  Mâu  Ni  Phật  dùng  phương  pháp  này,  chúng  ta  đều  thấy   “thânhành, 

 ngôn giáo” : những gì Ngàiđã nói, Ngàiđềuthật sự làm được. Thânhành, ngôn giáo, giảng 

kinh,  thuyết  pháp,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  suốt  đời  làm  chuyện  như  vậy.  Ba  mươi  tuổi 

khai  ngộ,  khai  ngộ  rồi  bắt  đầu  dạy  học,  bảy  mươi  chíntuổi  viên  tịch,  giảng  kinh, 

dạyhọcsuốtbốn  mươi  chín  năm,nhữngđiềuNgàiđãnói  Ngài  đều  làmđượctoàn  bộ,  chẳng 

cóđiều  nào  khônglàm!Ngài  dạy  chúng  ta  như  dạy  trẻ  vỡ  lòng,Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo,Ngài  làm  được,  chẳng  sát  sanh,  không  trộm  cắp,chẳng  tà  dâm,  chẳng 

nóidối,chẳngnóiđôi  chiều,chẳngnói  thêu  dệt,chẳng  ác  khẩu,  chẳng  tham,  chẳng  sân, 

chẳng  si,  thật  sự  làm  được,làmthanh  tịnh.  TamQuy  là  buông  xuống  “mê,  tà, 

nhiễm”,nương  theo  “giác,chánh,  tịnh”,đólàTamQuy,Ngài  làm  được.  NgũGiớiNgài  làm 

Tập 15  301 



được. Kinh giáo dạy chúng ta buông chấp trước xuống,Ngài làm được. Buông phân biệt 

xuống,Ngài  cũng  làm  được.  Buông  khởi  tâm  động  niệm  xuống,Ngài  làm  được.Sauđấy, 

bảoquý  vị:  Chỉ  cầnquý  vị  thật  sự  chịubuông  xuống,trong  tự  tánh  có  sẵnvô  lượng  trí 

huệ;vô lượng công đức vàvô lượng tướng hảo thảyđềutrọnđủ trong tự tánh. Trong kinh 

Hoa  Nghiêm,đứcThế  Tôn  dạy: “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  trí  huệ  và  đức  tướng  của 

 Như Lai” ,thậtđấy, chẳnggiảđâu!Huệ Năng đại sư khai ngộ,nói: “Hà kỳ tự tánh,bổn tự cụ 

 túc”  (Nào ngờ tự tánh vốn tự trọnđủ), có cùngý nghĩa như kinh Hoa Nghiêm đã nói. 



Khi  quý  vị  buông  xuống,  Tánh  Đứctrongtự  tánh  hiện  tiền,  bấtluậnquý  vị  học 

haychẳng học,đúng là sáu căn vừatiếp xúc bèntriệt để hiểu rõ,đó là bản năng (năng lực 

sẵn  có).  Tổ  tiênTrung  Quốc  đã  hiểu  [điều  này],  nhưng  nói  quáđơn  giản,  cho  nên 

ngườiđời sau quá nửa hiểu cong vẹo, hiểu sai lầm.Tổ tiên chỉ nói một câu: Bổntánhvốn 

lành.  Câuđầu  tiên  trong  Tam  Tự  Kinh  là: “Nhân  chi  sơ,  tánhbổn  thiện”   (Con 

ngườithoạtđầu tánh vốn lành). Chúng ta thấy những chữ này,ngay lập tức dựa trên văn 

tựđể  suy  đoáný  nghĩa,  ngỡ  thiện  làgì?  Thiện  là  thiện  trong  thiệnác.Chẳng  phải 

vậy!Đóchẳng  phải  là  thiện  trong  “thiện,  ác”,  chúng  ta  đã  hiểu  lầm  mất  rồi!  Làm  thế 

nàođể hiểu  “thiện”  [trong  câu  nóiđầu  tiên  của  Tam  Tự  Kinh]  chẳng phải  là  thiện  trong 

thiện ác? Hãy dùngđạo lý được giảng trong kinh Phậtđểđọc lời lẽ củatổ tiên.Do vậy,ông 

Thang Ân Tỷ (Arnold J. Toynbee) nóirất hay!  “Người Trung Quốc tâm lượng rất lớn, 

 dung nạp văn hóa Ấn Độ, đó là dung nạp văn hóa ngoại lai, Phật giáo Ấn Độ đã làm 

 phong  phú  văn  hóa  bảnđịa  của  Trung  Quốc” .  Chúng  ta  nói  “thiện”  ởđâychẳng  phải  là 

thiện  trong  “thiện,  ác”,  điều  này  đã  làm  phong  phú  văn  hóa  bảnđịa  của  Trung  Hoa. 

“Thiện”  ởđây  làtự  tánh,chẳng  phải  là  thiện  trong  thiện  ác;  có  thiện  vàác  sẽ  chưa  phải 

làthiện,vì sao?Cóphân biệt,chấp trước.Thiệnởđâylàgì?Là tự tánh như trong kinh Phật đã 

nói,  pháp  môn  Bất  Nhị  mới  gọi  là  “thiện”.  Nhị  là  bấtthiện;  thiện  ác  là  nhị  pháp,  đối 

lập,chẳng thiện. Thiệnthật sự chẳngcó đối lập. NhàPhậtnóiTánh,Tướng, Lý, Sự,nhân, quả 

là  một,  không  hai,  lúc  đó  mới  làthiện,ý  nghĩa  này  cũng  rất  sâu,Đại  Thừa  Phật  pháp 

mớiviên dung. Có phảilàý nghĩa này hay chăng? Đúng vậy, vì tự tánh viên dung hết thảy 

các pháp, tuyệt đối chẳnghiểu sai ý nghĩa. 



Tổ tiênTrung Quốc chẳng đơn giản, quý vị thấyđiều thứnhấttrongNgũLuânlà “phụ 

 tử hữu thân” ,  “thân” (親)là thân ái. Hiếu đượcbiểu hiện như thế nào?Làthân ái. Cha con 

thân ái là hiếu. ChữHiếuthuộc loại Hội Ý, quý vị hãy nhìn vào sự sáng tạo văn tự; vì thế, 

văn tự Trung Quốc chẳng thể sửa. Hễ sửa, ý nghĩa chẳng còn nữa! Quý vị thấy phù hiệu 

này sẽ nghĩ đến ý nghĩa.Quý vị thấy chữ Hiếu (孝),phía trên làLão (老), phía dưới là Tử (

子). Hai chữ này hợp lại, quý vị thấy được ý nghĩa sau đây: Một đờitrướcvàđời hiện tại 

có cùng một Thể,đó là Hiếu,là ý nghĩa gốc của Hiếu.Trên một đời, còn có mộtmột đời 

nữa,đời tiếp theo còn có đời tiếp theo nữa. Quá khứ không có khởi nguồn, vị lai không 

30 Tập 15 

2 



kết thúc,là nhất thể. Ý nghĩa này trong [văn tự] ngoại quốc không có. Trong văn tự ngoại 

quốc càng chẳng có cách nào nhìn ra [ý nghĩa này]; văn tự Trung Quốc khéo quá, hay 

quá,  tận  thiện,  tận  mỹ.  Quý  vị  nhìn  vào  văn  tự  Trung  Quốc,  nếu  chẳng  nhận  biết  [ý 

nghĩađược  bao  hàm  trong  từng  chữ],  tức  là  chưa  biết  đọc;  nhưng  nếu  có  thể  nhìn  raý 

nghĩa của nó,[sẽ thấy]đấylàphù hiệu trí huệ. 



Chúng ta thấyBát Địa Bồ Tát  “lynhất thiết tâm ý thức phân biệt”  (lìahết thảy tâmý 

thứcphân biệt).Bát Địa Bồ Tát đã sớm chẳng còntâm ý thức,vì sao?TrongViên Giáo,Sơ 

Trụ Bồ Tát đã thoát ly mười pháp giới,sanhvềcõi Thật Báo, đã chuyển thức thành trí, lẽ 

nào  còn  có  tâm  ý  thức  phân  biệt?  Câu  này  nên  hiểu  ra  sao?  Câu  này  nói  vềtập  khí  vô 

minh từvô thỉ, tập khí này hết sức mỏng nhẹ,hữu tình chúng sanh trong mười pháp giới, 

kể cả Phật,Bồ Tát,Thanh Văn,Duyên Giác trong mười pháp giới hoàn toàn chẳngbiết [tập 

khí  này  hiện  hữu],  huống  hồphàm  phu  chúng  ta!  Chúng  ta  tưởng  cácNgàiđãhoàn  toàn 

đoạn hết, [nào ngờ họ] chẳng thấy tập khí.Tập khí rất mỏng, chính cácNgài có biết hay 

không?  Chính  các  Ngài  chẳngbiết,ngườicóđịa  vị  cao  hơn  cácNgàisẽ  biết,ngườicóđịavị 

thấp hơn các Ngài không biết. Cũng có nghĩa là ThấtĐịa không biết [cảnh giới của]Bát 

Địa,nhưngBát  Địa  biết  ThấtĐịa;Bát  Địa  không  biết  CửuĐịa,  nhưng  CửuĐịa  hiểuBát 

Địa.Ởđây  nói: “Lìahết  thảy  tâm  ý  thức  phân  biệt”  lànóiđến  tập  khí.  Tập  khí  này  hầu 

nhưđãđoạnđược.Đạt tớiBát Địa thì trênvị Bồ Tát ấycó CửuĐịa,ThậpĐịa,Đẳng Giác, cho 

đếnDiệu Giác sẽhoàn toàn đoạn dứt,tập khí hoàn toàn chẳng còn. Bốn mươi mốt phẩm 

tập  khí  gần  nhưNgài  đãđoạn  hết,  lúcấy  mớithật  sự  là  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn.  Hiểu  theo 

nghĩa  rộng,địa  vị  nàođắc  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn?Sơ  Trụ  Bồ  Tát  đãđắc.Vì 

sao?Ngàibuôngkhởi  tâm  động  niệm  xuống,chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệmlàđoạnvô 

minh.Đoạn  hết  vô  minh  bènchứngPháp  Thân,  thoát  ly  mười  pháp  giới.Vì  vậy,chúng  ta 

phải hiểu chỗ này! Nếuquý vị chẳng hiểu, sẽhoài nghi:Sơ Trụ Bồ Tát chẳng cònkhởi tâm 

động niệm, cớ sao vẫn chưathật sự chứng đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn?Nóitheo phíachúng 

ta, Sơ Trụ Bồ Tát thật sự chứng đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn;nhưng đối với nhữngđịa vị cao 

hơn Ngài,Ngàivẫnchưa chứng, phảiđến lúcNgàiđắcBát Địa Bồ Tát,ngườitamớithừa nhận 

Ngàiđãthật sự đắc VôSanh Pháp Nhẫn.CửuĐịa,Thập Địa,Thập NhấtĐịa,Diệu Giác.Thập 

NhấtĐịa  làĐẳng  Giác.  Bốnđịa  vị  trên  BátĐịa  chắc  chắnđãđắc[Vô  Sanh  Pháp 

Nhẫn]vìđãđoạn trừtập khí. 



 “Khả kiến thử nãi thánhgiả chi sở nan, an năng kỳ chi ư cụ phược phàm phu”  (có 

thể thấy bậc thánh còn gặp khó khăn, làm sao phàm phu đầy dẫy triền phược mà hòng 

làm được). Làm sao chúng ta có thể thực hiện được? Đây là nói vô niệm vô sanh [phàm 

phu chúng ta] chẳng làm được!Sơ Trụ mới chứng đắc vô niệm vô sanh,đến địa vị Bát Địa 

mới coi như viên mãn,tập khí chẳng còn nữa.  “Thị dĩ Thiện Đạo đại sư Tứ Thiếp Sớ viết”  

(do vậy, trong Tứ Thiếp Sớ của Thiện Đạo đại sư cónói).Tứ Thiếp Sớ là bảnchú giải kinh 

Quán Vô Lượng Thọ Phật củaThiện Đạo đại sư, bản chúgiải có tên làTứ Thiếp Sớ, còn 

Tập 15  303 



gọi  làQuán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh  Sớ,đấy  là  [trước  tác]  củaThiện  Đạo  đại  sư  . 

Trongấy,  có  mộtđoạnnhư  thế  này: “Kim  thử  Quán  môn  đẳng”  (nay  các  phépQuán).  Do 

kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  giảng  tất  cảmười  sáu  phép  Quán,  cho  nên “Quán  môn 

 đẳng”  là mười sáu  phép Quán,đều là  “chỉ phương lập tướng” ,[tức là]chỉrõTây Phương 

Cực Lạc thế giới, chỉ ra phương vị, lại còn dạyquý vị cáchquánnhư thế nào.Phép Quán 

thứ nhất dạyquý vị quánhình dáng mặt trời lặnở phươngTây,  “mặt trời lặn giống như cái 

 trống treo” .Khi mặt trời sắp lặn,đỏ rực như cái trống, bảo quý vị nhìnđiềuấy. Phải như 

thếnào mới là quán thành tựu?Mở banh con mắt bèn thấy, mà nhắm mắt, nó vẫnở tạiđó, 

vẫn  trông  thấy,  thì  phép  Quán  này  mớiđược  gọi  là “quánthành” .Mười  sáu  phép  Quán 

này,bất  luận  quý  vị  quán  thành  một  phép  Quán  nào,  cầu  sanhTây  Phương  sẽcó 

phần;chẳng  phải  là  cảmười  sáu  phép  Quánđều  phải  quán thành  tựu.  Bất luận  một  phép 

Quán nào, sau khiquán thành đều có thể vãng sanhthế giới Cực Lạc.Khó hơnniệmPhật! 

Chúng ta thấyấn tượng về mặt trờiđỏ rất sâu, ở trong căn phòng này, chúngtacó thấy mặt 

trờiđỏ hiện hữu hay chăng? Hiện hữu! Nếu vậy,đó là [quán cảnh thành tựu]thật sự. Nếu 

không, phép Quán này chưathành.Do vậy,quán tưởng cũng chẳng dễ dàng, tinh thần quý 

vị chưa thể chuyên chú, cảnh giới ấy sẽ chẳng hiện tiền. Vì sao có thểhiện tiền? TheoLý, 

kinh Đại Thừa dạy: “Hết thảy các pháp sanhtừtâm tưởng” ,trongtâmquý vị thật sự có, nó 

sẽthật sự hiện tướng. 



TrongThập 

Lục 

Quán 

Kinh 

có 

cáchquán 

tượngPhật,[tức 

là]QuánTượngNiệmPhật;Quán TưởngNiệmPhật,  “tưởng”  là trongtâmnghĩ tưởng y báo và 

chánh báotrang nghiêm củaTây Phương Cực Lạc thế giới. Chỉ cần quý vịvừatưởng, cảnh 

giới  bèn  hiện  tiền;  khi  quý  vị  chẳng  tưởng,cảnh  giới  không  còn  nữa!Lúc  nào 

tưởng,lúcấycảnh giới hiện tiền,vãng sanh còn cóvấn đề gì hay chăng? Khi lâm chung,tâm 

tưởng thế giới Cực Lạc,thế giới Cực Lạc bèn hiện tiền, Tây Phương Tam Thánhđến tiếp 

dẫn quý vị,công phu này phảiluyện thành trong lúc thường nhật.QuánTượngNiệmPhậtlà 

tạo một bức tượng A Di Đà Phật, mỗi ngày chiêm ngưỡng, cũng giốngnhư [quán] mặt 

trờilặn  giống  như  cái  trống  treo,  thấy  như  thế  nào?Mở  banh  con  mắt,tượngPhậtở  trước 

mặt;nhắm  tịt  mắt  lại,tượngPhậtvẫn  hiện  tiền,  bất  luận  ở  nơiđâu,  quývịvừa  nghĩ, 

tượngPhật  liềnở  trước  mặt,đó  là  QuánTượngNiệmPhật.Phép  Quán  cuối  cùng,  tức  phép 

Quán thứ mười sáu, làtrì danh. Do vậy,TrìDanhNiệmPhật cũng có trong mười sáu phép 

Quán, là phép Quán cuối cùng trong mườisáuphép Quán. Phép cuối cùng là quan trọng 

nhất. Ấn Độ và Trung Quốccó rất nhiều tập tục tương đồng, thứtốt nhất đặt ở cuối cùng, 

 “áp  trục”   (màn  chót  trong  các  cuộc  biểu  diễn  nghệ  thuật).  Cũng  có  nghĩa  là:  Nếu 

dùngnhững phépQuánấy  mà  quánchẳng  thành thìsao?  Quán  chẳng thành bèn niệmPhật. 

NiệmPhậtcó thể vãng sanh,dễ hơn bất cứ cách nào.Vì vậy,TrìDanhNiệmPhậtlàphép Quán 

thứ  mười  sáu;  phápmôn  này  độ  trọnhết  thảy  chúng  sanh  hữu  duyên.Phảicóduyên! 

“Hữuduyên” là quý vị tin tưởng, có tín, có nguyện, thật sựniệmPhật,đó gọi là “hữu duyên 

30 Tập 15 

4 



chúng  sanh”.  Thiện  Đạo  đại  sư  nói: “Vạn  tu,  vạn  nhân  khứ”   (vạnngườitu,  vạnngười 

về).Do  vậy,  [cách  tu  này]là “chỉ  phương  lập  tướng” .  “Trụ  tâm  thủ  cảnh”   (lắng  tâm  giữ 

lấy  cảnh),chẳng  phải  làvô  niệm,  vô  sanh;  “trụ  tâm”   là  bảo  quý  vị  hãy  chú  tâm  nơicảnh 

giới, giữ lấycảnh giới.  “Tổngbất năng vô tướng ly niệm  dã”  (nói chung là chưa thể vô 

tướng lìa niệm). Thập Lục Quán Kinh chẳng bảoquý vị lìa tướng, mà cũngchẳngbuộcquý 

vị ly niệm. Phương pháp TrìDanh này là phép Quán thứ mười sáu,đương nhiên cũng là 

hữu niệm, cũng làhữusanh,chẳng phải là vô tướng ly niệm. 



 “Như  Lai  huyền  tri  mạt  đại  tội  trược  phàm  phu,  lập  tướng  trụ  tâm  thượng  bất 

 năng đắc, hà huống ly tướngnhi cầu sự giả”  (Như Lai sớm biết phàm phu tội chướng 

nhơ bẩn trong đời Mạt Pháp, lập tướngđể trụ tâm cònchưa thể làmđược, huống hồ tu tập 

theo lối lìa tướng): Như Lai ởđây làA Di Đà Phật vàThích Ca Mâu Ni Phật, mở rộng ra 

làhết  thảy  chư  PhậtNhư  Lai.  Chư  PhậtNhư  Lai  thịhiệnlàmPhật  trong  cácthế  giới  khác 

nhau,  giáo  hóa  chúng  sanh,  dùng  pháp  môn  gì?  Đều  dùng  pháp  môn  này.Vì  sao?Pháp 

môn  này  thích  hợp  khắp  ba  căn,  thâu  trọn  phàm  lẫn  thánh.  Trừ  pháp  môn  này 

ra,ngườithượng  thượng  căn  có  phần,  chứ  kẻ  trung  hạ  căn  chẳng  có  phần.Chúng  sanh 

càng  khổ  nạn, mê  hoặc, tội  chướng, tập  khí  nặng nề,Như  Lai càng  đặc  biệt  thương  xót 

bọn họ.Đểđộbọnhọ, chỉcó pháp môn này.Pháp môn này của kinh Vô Lượng Thọ hết sức 

thuậntiện, chuyên giảng  “trì danh niệm Phật, tín nguyện trì danh”  là được rồi,có thể đắc 

độ; nhưngpháp môn này đúng là pháp khó tin! Chỉ cần quý vị kiên định lòng tin, quyết 

định  chẳng hoài nghi,  sẽđắc  độ  trong  mộtđời  này.Nếu  hoài  nghi thì  sao?Hễ  hoài  nghi, 

phải nghiên cứu kinh giáo. ĐứcThế Tôn giảng kinh, thuyếtphápbốn mươi chín năm nhắm 

vàođối  tượng  nào?Nhắm  vàođối  tượng  làkẻcó  nghi  vấn,  đặc  biệt  là  những  kẻ  nghi 

hoặcpháp  môn  NiệmPhật.Tín  tâm  củaquý  vị  chẳng  kiên  định,  nguyện  tâm  chẳng  khẩn 

thiết,  làm  thếnàođây?Nghe  kinh,  đứcPhậtđã  giảng  cẩn  thận,quý  vị  nghe  rõ  ràng,  nghe 

rồihiểu rõ, tin tưởng. Do vậy, giảng kinh vớidụng ý giúp đỡ chúng sanh đoạn nghi sanh 

tín.  Nếuđã  thật  sự  tin  tưởng,chẳng  hoài  nghi  tí  nào,  có  cần  phảinghe  kinh  hay 

chăng?Chẳng cần thiết! Quý vị giữ lấyTịnh Độ,nhất định thành tựu, không còn phải mất 

côngnghe kinh,niệmmộtcâuPhật hiệu đến  cùng.Như vậy  thì trong  Niệm  Phật  Đường có 

thể  chẳngcầnnghe kinh  ư?Có thể; nhưng vì sao nay trong  Niệm Phật Đường, chúng ta 

yêu cầu họphảinghe kinh? Họ chưađủtín nguyện,chẳngnghe kinh sẽ không xong! Quý vị 

đọcẤn Quang Đại Sư VănSao, thờiđại củatổ Ấn Quang cách thờiđạichúng ta không xa, 

đại khái làbảy mươi, tám mươinăm trước đây, vào thuở Ấn Quang đại sư tại thế,Niệm 

Phật  Đường  trongthuởấykhôngcho  phép  giảng  kinh,  chỉ  giảng  khai  thị,chẳng  giảng 

kinh!Vì sao?Lòngngười thuần hậu, mọingườivàoNiệmPhật Đường đều có tín tâm,chẳng 

hoài  nghi,  thật  thà  niệm  Phật.  Người  niệm  Phậthiện  thờichẳngthật  thà,có  nghi 

hoặc;chẳngđoạn nghi sẽ khôngđược. Chẳngđoạn nghi thìnósẽchướng ngại quý vị.Quý vị 

thấy trong giáo pháp Đại Thừa,đứcPhật đã dạy rất hay:  “Nghilàchướng ngại lớn nhất của 

 Bồ  Tát” ,  chướng  ngại  gì?  Chướng ngại  tinh  tấn.Nghicòn  có  thểchướng ngại  cácBồ Tát 

Tập 15  305 



tinh tấn thìđối với lũphàm phu chúng ta, nógâychướng ngạicàng to hơn, chướng ngại gì 

vậy?  Chướng  ngại  quý  vị  giác  ngộ.  Quý  vị  có  nghi,  nghe  kinh  không  hiểu,  đọc  kinh 

chẳng  liễu  giải  ý  nghĩa,điều  gìchướng  ngại  vậy?  Chướng  ngại  chính  là  lòng  hoài  nghi; 

doquý  vị  hoài  nghi,  nênchẳng  cung  kính  kinh  giáo,Phật  có  muốn  gia  trì  quý  vị  cũng 

khôngđược!Ấn  Quang  đại  sư  nóirất  hay: “Một  phần  thành  kính  đắc  một  phần  lợi  ích, 

 mười phần thành kính đắc mườiphần lợi ích” . Quý vị thiếu tâm cung kính vì quý vị hoài 

nghi.  Thiếu  tâm  cung  kính,  sẽ  chẳngđạtđược  lợi  ích,  nghe  cũng  không  hiểu,  nghe  vài 

chụcnăm vẫn không hiểu.  Nghe không hiểu vẫn phảinghe,đứcPhậtvô cùng từ bi, không 

ngại phiền phức,nghe mười năm, hai mươi năm, ba mươi năm, sẽnghe hiểu, nghehiểurồi 

sẽchẳng hoài nghi nữa. Khi quý vị chẳng cònhoài nghi,tiến bộ cũng nhanh chóng, sẽ cảm 

thấy  mỗi  năm  mỗi  khác.  Tới  khi  nào,quý  vị  có  thể  cảm  thấy  mỗi  thángđềukhác  nhau, 

cảnh giới chẳnggiống nhau, chắc chắnquý vị đượcvãngsanh.Mỗinămkhác nhau,đólà cảnh 

giới  tốtđẹp,  nhưngvãng  sanh  chưa  nắm  chắc.  Mỗi  thángđềukhác  nhau,nắm 

chắcvãngsanh!Câu  kế  tiếp  là  tỷ  dụ,  “tự  vô  thuật  thông  nhân,  cư  không  an  lập  xá  dã”  

(cũng giống như kẻ chẳng có thần thông hay pháp thuật xây nhà trên không).Đâylà phàm 

phu mong muốn vô niệm, vô sanh, khế nhập cảnh giới này,giống như kẻ chẳngcó thần 

thông lại toan xây nhà trên hư không, có được hay chăng?Người cóthần thông thìđược, 

kẻ không có thần thông chẳng làmđược! Có nghĩa là: Nếu phàm phu chúng ta muốn khế 

nhập  vô  niệm  vô  sanh,  sẽ  giống  như  kẻ  chẳng  có  thầnthôngtoan  cất  nhà  trên  hư 

không.Đây là một câu trong Tứ Thiếp Sớ. 



Kếđó,cụ Hoàng Niệm Tổ nói: “Cái dĩ chúng sanh vọng tâm, niệm niệm tương tục, 

 như cấp lưu thủy, tùng vị tạm tức”  (ấy là vìchúng sanh vọng tâm niệm niệm tiếp nối như 

dòng  nước  chảy  xiết,  chưa  hề  tạm  ngừng).Tỷ  dụ  này  hay  lắm,đúng  như  vậy,chúng  ta 

vọng  tâm,  vọng  tâm  làgì?Là  khởi  tâm  động  niệm!  Khởi  tâm  động  niệm  vô  cùng  vi  tế; 

tâm vừađộng, vọng tâm bènxuất hiện. Vọng tâm  làA Lại Da,A Lại Da cũng  chẳnglìatự 

tánh,từ  chân  khởi  vọng.  Nói  thật  ra,  chân  và  vọng  chẳng  hai.  Do  chân  và  vọng  chẳng 

hai,nên chư PhậtNhư Lai thấyhết thảy chúng sanh đều là  Phật,hết thảy chúng sanh vốn 

làPhật,vì  sao?  Chân  vàvọngchẳng  hai.A  Lại  Da  chẳngrời  khỏi  tự  tánh,  chỉ  là  lệch 

khỏiTánhĐức,  trái  nghịch,  xa  rời  TánhĐức,  nên  sanh  ra  những  huyễn 

tướngấy.Khôngnhưtứ thánh pháp giới, tứ thánh pháp giới cũng dùng A Lại Da,nhưngcác 

Ngàithật  thà,nghelời,  vâng  lời  dạy  của  chưPhậtNhư  Lai,  y  giáo  phụng  hành;  do  đó, 

cácNgài học rất tốtđẹp, học rất giốngPhật. Chưa phải làPhật thật sự, nên gọi làTương Tự 

Tức Phật.Thiên Thai đại sư nói các vị trong tứ thánhpháp giới rất giống Phật.Vì sao chưa 

phải làchânPhật?Họ dùng A Lại Da, vẫn dùng vọng tâm; tuy dùngvọng tâm nhưng học 

rất giống. Khi nào buôngvọng tâm xuống, chân tâm sẽhiện tiền. Vịấylà chân Phật,đó gọi 

là  “chuyển  thức  thành  trí”,  đó  là  chân  Phật,  chuyển  A  Lại  Da  thànhĐại  Viên  Kính 

Trí.Đại  Viên  Kính  Trí  làgì?Đại  Viên  Kính  Trí  làThường  Tịch  Quang.  Do  mê,Thường 

30 Tập 15 

6 



Tịch  Quang  bèn  biến  thành  A  Lại  Da,hễgiácthìlàThường  Tịch  Quang.  Trí  huệ 

trongThường  Tịch  Quang  làChuyển  Tướng  củaA  Lại  Da,tức  là  Kiến  Phần  củaA  Lại 

Da.Đức  tướng  củaThường  Tịch  Quang  làCảnh  Giới  Tướng  củaA  Lại  Da,  tứclàTướng 

Phần. Nó bịbiến chất, tuy không có hình tướng, mà có thể biến ra hình tướng.Kiến văn 

giáctri (thấy, nghe, hay, biết) trong tự tánhchẳngsanh,chẳng diệt. TrongA Lại Da Thức, 

kiến văn giác tri biến thành  Thọ, Tưởng, Hành, Thức.Vì vậy,Thọ, Tưởng, Hành, Thức 

từkiến  văn  giác  tri  biến  ra.Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  cósanh  diệt,  kiến  văn  giác  tri 

chẳngsanh diệt. 



Thế  giới  này  dườngnhư  tồn  tại  làdonguyên  nhân  nào?Niệm  niệm  nối  tiếp,  vọng 

tâm là khởi tâm động niệm. Tronglục đạo, chúng ta không chỉ khởi tâm động niệm, mà 

cònphân  biệt,chấp  trước.  Nếuquý  vị  chẳngchấp  trước,lục  đạo  sẽ  chẳng  có.Có  khởi  tâm 

động niệm, có phân biệt,bèncó tứ thánh pháp giới, trongTịnh Độ gọi [tứ thánhpháp giới] 

làcõi Phương Tiện Hữu Dư. Cóchấp trước, bènlàcõi Phàm Thánh Đồng Cư,lục đạo luân 

hồi. Vì vậy,quý vị nóixem: Có phải làchấp trước tổn hại chúng ta nhiều lắm, mang lại 

cho  chúng  ta  lắm  nỗithống  khổ?  Lục  đạo  quá  khổ  sở!ĐứcPhậtđãnóirõ  ràng  như  thế, 

naychúng  ta  cũng  biết,  có  thể  buôngchấp  trước  xuống  hay  chăng?  Vẫn  chưa  thể,  vẫn 

cứchấp  trước.Do  nguyên  nhân  gì?  Tập  nhiễm  quá  nặng,  thời  gian  đã  quá  lâu,  dưỡng 

thành  thói  quen,  hữuý  hay  vôý  khởi  hiện  hành.  Tu  hành  là  tu  theo  cách  nào?Thời  thời 

khắc khắc hãy cảnh giác; các vịđạiđức trong Tông Môn đã nói rất hay:  “Chẳng sợ niệm 

 khởi, chỉ sợ giácchậm” . Vì sao chẳng sợ niệm khởi? Niệm niệm tiếp nối, lẽ nàonóchẳng 

khởi lên cho được?Đãtrởthành thói quen, nó sẽ khởi lên.Khởi lên chẳngsợ, vấn đề là quý 

vị phải giác ngộ, phải hiểu rõ,đừng bị nó mê hoặc.Giáclànhưthế nào? Giáccóhiện tượng 

làchẳngchấp trước, hễ giác ngộ thìđịa vịA La Hán bèn chẳng phân biệt,địa vịBồ Tát bèn 

chẳng khởi tâm, chẳng động niệm,từ Sơ Trụ trở lên thuộc vàođịa vị Phật;đó là Giác.Nay 

chúng  ta  chẳnggiác,  ngay  cả  tầng  cấpA  La  Hán  vẫn  chưađạtđược.  Chúng  ta  học  tập, 

vẫnphải  biện  luận,  vẫn  phải  suy  xét,đó  là  gì?Đó  làđangchấp  trước.Chẳngchấp  trước 

thìcóbiện luận hay chăng?Chẳngchấp trước sẽ chẳng có biện luận. Khi quý vị thấy người 

khác  biện  luận  sẽ  cười  khì,  cười  khì  là  gì?  Cười  khì  tức  là  dấy  lênphân  biệt,  tuy 

chẳngchấp trước,cao hơn kẻấy (kẻchấp trước) một chút, nhưng vẫn chưađược!Đến tầng 

bậc cao là như như bất động,chẳng thể hiện tình cảm gì, cảnh giới càng cao; cười khì là 

còn khá lắm, so ra còn cao hơn kẻchấp trước một tầng.  “Chưa từng ngưng dứt” , câu này 

là lờirăn nhắc rất quan trọngđối với chúng ta. 



 “Kim nhược miễn cưỡng án nại, thô niệm tuy đắc sảo tức, tế niệm tùng vị tạm chỉ”  

(nay nếu miễn cưỡngđè nén, tuy thô niệm hơi ngưng nghỉ, tế niệm chưa hề tạm dứt). Nay 

cácđồng học chúng ta đọc câu vănnày đều có thể lý giải, khẳng định: Chuyện này chẳng 

thểmiễn  cưỡng,  càng  miễn  cưỡngcàngphiền  phức.Vì  vậy,đứcPhậtrấtkiên  nhẫn,chẳng 

nóng  ruột  tí  nào,  cứ  thong  thả  giáo  hóa.  Chúng  sanh  ô  nhiễm  bao  kiếp  dài  lâu,  dưỡng 

Tập 15  307 



thànhtập  khí  phiền  não  này,Bồ  Tát  cũng  có  thể  hóa  giải  [tập  khí  ấy]  trong  bao  nhiêu 

kiếp.Nếuđời này, chúng ta nắmđược cơ hội, thứ gì cũngđều buông xuống, nhất tâm niệm 

Phật,thật sự vãng sanhTịnh Độ, có phảilà đời này mới bắt đầu [tu tập] hay không?Chẳng 

phải, vãng sanhthế giới Cực Lạc,quý vị sẽ thấy đời đời kiếp kiếp trong quá khứ đều học 

Phật, học bao nhiêuđời,nhưngđờinày thành công, thoát ly lục đạo luân hồi. Quý vị cảm 

thấy vô cùng may mắn, rấtcảmơnA Di Đà Phật,vì sao?Nếuchẳngdopháp môn này,quý vị 

tubấtluận một pháp môn nào trong támvạnbốn ngànphápmôn,chắc chắn chẳng thể thành 

tựu  trongmộtđờinày.Vì  sao?Bấtcứmột  pháp  môn  nàocũngđều  phải  buông  phiền  não 

xuống,quý vị mớicó thể vượtlên,nhưngpháp môn này không cần, không cần buông phiền 

não tập khí xuống,cáchnày dễ dàng. Khăng khăng một mực theo chắcA Di Đà Phật, một 

bướccũng  chẳng  chịu  buông,sẽđếnthế  giớiCực  Lạc.Quý  vị  thấy  [sự  khăng  khăng  bám 

chắc nơiA Di Đà Phật] làchấp trước; nhưngTịnh Tông chẳngsợchấp trước! Chấp trì danh 

hiệu  làchấp  trước,  “trì”  là  bảo  trì  (giữ  gìn),chớ  nênđánh  mất,chấp  trước  kiên  cố,chấp 

trước A Di Đà Phật,chẳng cầnđến những thứ khác.Ngườiấyvãng sanh Cực Lạc thế giới 

trongcõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư,tốt  lắm!Trongthế  giới  Cực  Lạc,  cõi  Phàm  Thánh  Đồng 

Cư vàcõi Thật Báo Trang Nghiêm chẳng sai khác, chúngởcùng một chỗ, chẳngbịchướng 

ngại  bởi  các  chiều  không  gian;  nhưng  trong  thế  giới  của  chúng  ta  thìcó,thế  giới  bên 

kiachẳngcó,vì  sao  chẳng  có?  Chướng  ngại  về  chiều  không  gian  là  do  chấp  trước,  phân 

biệt;quý vị chẳng còn phân biệt,chấp trước,chướng ngại này sẽ không còn nữa! 

Phân  biệt,chấp  trước  chưađoạn,chẳng  phải  làsẽ  mang  tập  khí  này  sangthế  giới  Cực 

Lạc ư?Chẳng sao cả! Người trong thế giới Cực Lạc thảyđều chẳngphân biệt,chẳngchấp 

trước,quý  vị  đến  nơiấy,  sẽ  rất  nhanh  chóng,  trong  vòngvài  ngày  sẽ  quen  nếp,cũngsẽ 

buôngtập  khí  phân  biệt,chấp  trước  ấyxuống.Vì  sao?  Phân  biệt,chấp  trước  là  doquý  vị 

mongđạtđược thứ gìđó,dục vọng  chẳng thỏa,nên mớichấp trước. Nếuhết thảy những gì 

quý vị cần, vừa nghĩđến bèn có, chẳng cầnnữasẽ biến mất, quý vị thấy tự tại lắm!Do bốn 

mươi tám nguyện củaTây Phương Cực Lạc thế giới A Di Đà Phậtgia trì, quý vị đếnthế 

giới Cực Lạc, nghĩgì đều có, thảyđều có thểđạt được. Cổ đức thường nói: “Tư y đắc y, tư 

 thực  đắc  thực”   (nghĩđến  y  phục  bèn  có  y  phục,  nghĩtớiăn  bèn  cóăn),  không  cần 

sứcngườilàm  lụng.Đối  với  y  phục,  chẳng  cần  mua  vải  vóc,  chẳng  phải  cắt  may, 

vừanghĩtới,  y  phụcbènkhoáctrênthân.  Khi  nghĩđến  thì  thứcăn  trămvị,  kinh  thường 

chép: “Bách  vị  ẩm  thực” ,chuyện  này  có  điển  cố.  Khi  ăn  là  một  trăm  món;  xưakia, 

mỗibữaăn của hoàngđế gồm một trăm mónăn. Bất luận nhà vua ăn hay không, mỗi bữaăn 

là một trăm món, bách vị ẩm thực mà! Cuộc sống vật chất củaquý vị [trong thế giới Cực 

Lạc]  giống  nhưđế  vương,  cũng  chẳngcầnđếnsứcngườilàm  lụng,quý  vị  vừa  nghĩ  thứ 

gì,thứấyởngay  trước  mặt,  ăn  xong,  không  cần  nữathìsẽ  chẳng  thấynữa.  Sạch  sẽ, 

chẳngnhiễm  mảy  trần.Thậtư?  Thậtđấy!Vì  sao  là  thật  ?  Các  khoa  học  gia  nói  năng 

lượngcó thể biến thành vật chất, vật chất có thể biến thành năng lượng.Trongthế giới hiện 

30 Tập 15 

8 



tại,có thể biếnvật chất thành năng lượng,bomhạch nhân (bom nguyên tử)được phát minh 

do điều này, nhưng hiện thời [khoa học] chưa thểbiếnnăng lượng thànhvật chất, tuy biết 

là chuyện có thể, nhưng chưa làmđược! Trong thế giới Cực Lạc làm được,mỗi cá nhân 

đều có năng lực này. Họ chẳng cần dùng khí cụ nào, màdùng ý niệm. Trong tâm họmuốn 

thứ  gì,  nănglượng  tự  nhiên  biến  thành  vật  chất  cho  họ  thụ  dụng.  Không  cần  thụ  dụng 

thìvật chất hóa thành năng lượng, chẳng còn nữa, chẳngcầnđến kho chứa. Cung điệnnơi 

họở trống trơn, chẳng có gì cả, cần gì có nấy, nên chẳng có kho chứa,quý vị nói có phải 

tự  tại  lắm  hay  không?  Trong  hoàn  cảnhấy,  khi  sống  trong  ấy,  dần  dầnquý  vị  sẽ  chẳng 

cònvọng  tưởng  nữa.  Quý  vị  cònmuốn  có  tiềnư?  Tiền  muốn  bao  nhiêu  sẽ  có  bấy 

nhiêu.Quý  vị  muốnhoàng  kim,ngườita  dùnghoàng  kim  phủđất,  trảiđường,quý  vị  cóđem 

nhựađường  chấtđống  trong  nhà  hay  chăng?  Tôi  tin  quý  vị  sẽ  không  làm  như  vậy.Vì 

sao?Ởđây, hoàng kim quáít, nó là kim loại hiếm có, còn bên kia quánhiều.Quý vị cần thất 

bảo,  một  viên  kim  cương  bé  tíđem  cắt  thành  nhẫnđeotayrất  đẹp,  ngườita  làm  như  thế 

nào?Người ta đem cả khối kim cương lớn cắt thành vật liệu xây cất,dùnglàm vật liệu xây 

nhà. Do vậy, tớithế giới ấy, tâm tham lam hưởng thụvật chất ngay lập tức sẽ chẳng còn 

nữa! 



Do vậy biết rằng: Thế giớiCực Lạc tàinguyên phong phú ngầnấy, quá phong phú. 

Tài nguyênấy do đâu mà có?Trong tự tánh.Thế giới này cũng có, cũngphong phú giống 

hệt  như  vậy,  nhưng  trong  thế  giới  này,  thất  bảo  biến  thành  thứ  gì?  Biến  thành  cát, 

thànhbùn đất. Ai họckhoa học cũng biết chúngbiến thành những thứấy.Vì sao biến thành 

những thứấy?Ý niệmchẳng thiện, dấy lên tham, sân, si;dovậy,trân bảo trongtự tánh đều 

biến thành ô nhiễm.Trong giáo pháp Đại Thừa,có một câu nói diễn tảđạiđạo lý: “Hết thảy 

 các pháp sanhtừtâm tưởng” ; bênthế giới Cực Lạc  “giai thị chư thượng thiện nhân câu 

 hội nhất xứ”  (đều là các vị thượng thiện nhân nhóm họp cùng một chỗ),ngườisanhvềTây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  làthượng  thiện.  Chúng  ta  niệm  Phậtphải  tu  thiện;  chẳng  tu 

thiện, còn có tham, sân, si, mạn, dẫuniệmPhậtvẫnchưa thể vãng sanh.Kinhđãgiảng rất rõ 

ràng: PhátBồ Đề tâm, còn phải tu Bồ Tát Lục Ba La Mật,đemcông đứcấyhồi hướng Tịnh 

Độ  mớiđượcvãng  sanh.  Chúng  ta  thấy  có  rất  nhiều  kẻ  bần  cùng,  chẳngtuLục  Ba  La 

Mật,vì sao cũng vãng sanh?Quý vị quan sát tỉ mỉ, [sẽ thấy] tuy họkhông tu, nhưngLục Ba 

La  Mật  đãviên  mãn.  Bố  thí  nhằmmục  đích  đoạntâmtham,  tuy  họ  bần  cùng,  trước  nay 

chưahềbố thí,nhưng chẳngtham luyến thế gian này,nên BốThíBa La Mật viên mãn. Trì 

giới là phá ác nghiệp, họniệmcâuPhật hiệu này,chẳng làm ác nữa,nên TrìGiớiBa La Mật 

viên mãn. Nhẫn nhục nhằm đối trị sân khuể, trong tâm họ, đối với hết thảy mọingười, hết 

thảy sựchẳng có tâm sân khuể, cũng chẳng oán hờnngườikhác. Tinh tấn làniệmPhậtchẳng 

giảiđãi;Thiền Định lànhất tâm nhất ý;trí huệ làchọn lựa pháp môn này,chẳng hoài nghi tí 

nào.Quý vị hãy nghĩ xem: Bàlão một chữ không biết, nhưng thảyđều trọn đủ, tương ứng 

với những gì kinh đã dạy. Quý vị quan sát cặn kẽ, [sẽ thấy] nhữngđiều kiện như kinh đã 

dạy,người ấy thảyđềutrọn đủ. 

Tập 15  309 





 “Hành  nhân  thảng  nhược  thác  nhận,  tiện  vân  tương  ứng”   (hành  nhân  nếu  ngộ 

nhận, liền cho làđãtương ứng),đó là lầm to rồi.  “Hành nhân”  làngườiniệmPhật,ở đây chỉ 

ngườiniệmPhật tu Tịnh Độ. Thô niệm hơi ngưng dứtđôi chút, nhưngtế niệm vềcăn bản là 

chưađình  chỉ.  Nếu  tế  niệm  đã  đoạn,  tốt  lắm,Thường  Tịch  Quang  Tịnh  Độ  hiện  tiền, 

bènminh  tâm  kiến  tánh.  Tế  niệm  đoạn  rồi,chính  mình  có  biết  haykhông?  Biết  chứ,  rõ 

ràng,  rành  rẽ,thật  sự  buông  xuống,  triệt  để  buông  xuống.Lục  căn  tiếp  xúccảnh  giới  lục 

trần,không chỉ nhân gian, thiên thượng, mà cảybáo và chánh báotrang nghiêm trongmười 

pháp giới toàn bộ đềubuông xuống,đó là tế niệm đãđoạnrồi, chỉ cần kiếntánh,sẽvĩnh viễn 

chẳng thoái chuyển. Huệ Năng đại sư đãkiếntánh,Thích Ca Mâu Ni Phậtđãkiếntánh, thân 

thể vẫn lưu trong thế gian, kinh Phậtgọi trường hợp này là Hữu Dư Y Niết Bàn.Niết Bàn 

có nghĩa làchínhNgàiđãchứng đắc cảnh giới, kiến tánh. Kiếntánhlà chứng Niết Bàn, nhập 

Đại Bát Niết Bàn, kiến tánhlà kiếnđạo.Tuyđã kiếnđạo, nhưng thân thể vẫn còn, những 

tướng đã hiệnđềutồn tại, đó là gì? Tập khí chưa đoạn. Tập khí chưa đoạn cũngkhông sao 

cả,vì  sao?Ở  trong  cảnh  giới  ấy,  Ngài  chẳng  cònkhởi  tâm  động  niệm,  vĩnh  viễn 

giữđượccảnh  giới  này,đó  gọi  làBất  Thoái.  Ba  món  Bất  Thoái  là  VịBất  Thoái,  HạnhBất 

Thoái, NiệmBất Thoái. SơTrụBồ Tát chứngba món Bất Thoái,nhưngNgàicó tập khí. 



Vì vậy, trong Tịnh Tông,trong bổn nguyện củaA Di Đà Phậtcó nguyện thứ mười 

chín,sanhvềthế giới Cực Lạc,  “giai tác A Duy Việt Trí Bồ Tát”  (đều là A Duy Việt TríBồ 

Tát),câunày  tuyệt  lắm!A  Duy  Việt  Trí  làgì?A  Duy  Việt  Trí  là  viên  chứng  ba  món  Bất 

Thoái,  chứng  ba  món  Bất  Thoái  lại  còn  thêm  một  chữ “Viên” .Sơ  Trụ  Bồ  Tát  chứngba 

món  Bất  Thoái,nhưngchưa  thể  nói  viên.  Viên  làgì?  Tập  khí  cũng  đãđoạn.  Trong  giáo 

pháp Đại Thừa,đứcPhậtdạy chúng ta: Từ ThấtĐịa trở lên,Bát Địa chứng Vô Sanh Pháp 

Nhẫn,ThấtĐịaviên chứng ba món Bất Thoái,cònthuaBát Địa  BồTát một bậc.Tịnh Tông 

được gọi là “pháp khó tin” , “khó tin” ởđây có nghĩa là “aichịutin tưởng”!Quý vị là phàm 

phu, niệm A Di Đà Phậtsanhvềthế giới Cực Lạc, là hạ hạ phẩm vãng sanh trongcõi Phàm 

Thánh  Đồng  Cư  màquả  đức  thù  thắng  ngầnấy,  ai  tin  được?Nay  chúng  ta  đã  hiểu  rõ 

ràng,chẳng  phải  là  hễvãngsanhsẽthật  sự  được  nâng  cao  tớiphẩm  vị  này,chẳng  phải 

vậy,người ấy  vẫn làphàm  phu,  chưađoạntập  khí  phiền  não,  chỉ là khuất  phụcphiền não, 

nhưng  ởbênấychẳng  có  duyên  [khiến  cho  phiền  não  dấyđộng].Tuycóchủng  tử  nhưng 

thiếu  duyên,  cácphiền  não  chẳng  thể  khởi  hiện  hành.Hoàn  cảnh  [bên  Cực  Lạc]đúng  là 

quá tốtđẹp,đạo lý ở chỗ này.Tớithế giới Cực Lạc, trí huệ vàđức năng bèn có năng lựccảm 

ứng đạo giao với chúng sanh trong mười pháp giới. Chúng sanh có cảm,họ bèncó ứng, có 

năng lực giống nhưPhật,Bồ Tát ứng hóa độ chúng sanh.Năng lực do đâu màcó?Do bổn 

nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì,chẳng phải do chính họ.Họ phải thong thả tu 

đến địa vị Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo, cho đến lúc ấy [năng lực hóa độ chúng sanh 

mới] là của chính mình; chưa đạt đến trình độ ấy, sẽ do oai thần của A Di Đà Phật gia 

trì;Phật  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn!Pháp  môn  này  gọi  là  NhịLực  PhápMôn.Vì  vậy,[thần 

31 Tập 15 

0 



thông,trí huệ, đạo lực]chẳng phải dotương ứng, mà do Phật gia trì, chúng ta phảihiểu rõ 

đạo lý này. 



 “Ư  thị  đại  bi  từ  phụ”   (do  vậy,đấng  cha  lànhđại  bi),đây  là  nói  về  A  Di  Đà 

Phật.  “Hưng  vô  duyên  chi  từ,  thùy  tư  kỳ  diệu  phương  tiện  pháp  môn,  chỉ  phương  lập 

 tướng, nhiếp tâm chuyên chú, tức thử vọng tâm, trì Phật danh hiệu, niệm nhất Phật danh, 

 hoán trừ bách thiên vạn ức vọng tưởng tạp niệm, niệm đắc thuần thục, nãi vong năng sở, 

 tâm vô sở trụ, Phật hiệu phân minh, ám hợp đạodiệu,tiện khế Kim Cang Bát Nhã Kinhvô 

 trụ  sanh tâm chi diệu đế” (Khởi lòng Từ vô duyên, ban pháp mônphương tiện  kỳ diệu 

này, chỉ phương, lập tướng [để hành nhân] nhiếp tâm, chuyên chú, dùng chính cái vọng 

tâm nàyđể trìdanh hiệu Phật. Niệm mộtdanh hiệu Phật nhằm thay thế, trừ bỏ trăm ngàn 

vạnức  tạp  niệm  vọng  tưởng.  Niệmđến  mức  thuần  thục  sẽ  quên  mất  Năng  lẫn  Sở,  tâm 

chẳng  trụ  vàođâu,Phậthiệu  phân  minh,  ngầm  hợpđạo  mầu,  liền  khế  nhập  chân  lý  mầu 

nhiệm “vô trụ sanh tâm” trong kinh Kim Cang Bát Nhã).CụNiệmTổ viếtđoạn này rất hay, 

đâylàA Di Đà Phật vô duyên đạitừ,truyềncho chúng ta một pháp môn thuận tiện như vậy, 

thuận  tiện  hơn  bất  cứpháp  môn  nào,  chẳng tìmđượcpháp  nào thuậntiệnhơn bốn  chữ  “A 

Di Đà Phật”.Trong tâm quý vị thật sự cócâuA Di Đà Phật này,niệm niệm chẳng quên,hết 

thảy thời,hết thảy chỗ trong tâm thật sự có [câudanh hiệu ấy],quý vị sẽthành công. Niệm 

bao  lâu  mớicó  thể  vãng  sanh,  quả  báo  mớicó  thể  hiện  tiền?  Chúng  ta  hãyđọcTịnh  Độ 

Thánh Hiền Lục và Vãng Sanh Truyện,đại kháiquá nửa là ba năm. 



Thuởđầu,  khi  tôi  giảng  kinh,  khi  đó  ước  chừngtôi  hơnbốn  mươi  tuổi,tôi  ra  giảng 

kinh  lúcba  mươi  ba  tuổi,có  pháp  sư  đến  hỏi  tôi,  ông  ta  hoài  nghi,  nói:  “Cóphảilà 

nhữngngười được kể trong Vãng Sanh Truyện vàTịnh Độ Thánh Hiền Lục từ khi họ bắt 

đầu niệm Phậttới lúc vãng sanh, thọ mạng của họ chỉ cònvừađúngba năm, do thọmạngđã 

hết,A Di Đà Phậtbènđến tiếp dẫn họ ra đi?” Đem vấnđềnày hỏi tôi. Tôi nói: “Cách nghĩ 

củaông  chẳng  hợp  lý  luận!  Một,  hai  ngườihay  ba  bốnngườithì  có  thể,  chứđằng 

nàynhiềuquá. Nhiều quá nên [lập luận củaông] chẳng hợp lý. Vì sao ba năm họ ra đi?Chỉ 

cần họđạtcông phu thành phiến, tuy cònthọmạng nhưng chẳng cầnđến, ra đi sớm. Niệm 

đến  mứccông  phu  thành  phiến  bènsanh  tử  tự  tại”.  Nói  như  thế  mới  thông  suốt,  viên 

mãn.Có  người  niệm  tớitrình  độ  này,nhưng  vẫn  chưađi,  vì  lẽ  gì?Ngườiấy  códuyên 

vớichúng  sanh  trongthế  gian  này,đã  có  duyên,  phải  mang  thêmmấyngườicùngđi,  mang 

càng  nhiều  cànghay  nênngười  ấylưu  lại.  Ngườiấysanh  tử  tự  tại,  muốnđi  lúc  nào  bènđi 

lúcấy,thật sự có năng lực này. Quý vị hãy quan sát cẩn thậnngườinhư vậy,tuyệt đối chẳng 

tự  tư  tự  lợi,chắc  chắn  chẳng  có  [ý  niệm  tham  đắm]  tiếng  tăm,  lợi  dưỡng,  nhất  định 

chẳngcó tham, sân, si, mạn, quý vị hãyquan sát cẩn thận. Nhưng khi hóađộ, họ cũng biểu 

diễn,cũngnổi  nóng,  giống  như  hát  tuồng;  chẳng  làm  như  vậy  sẽ  khôngthểthực  hiện  [sự 

hóađộ]được, nhưng trong tâm quả thật chẳngcó.Trung Quốc có một câu ngạn ngữđể hình 

dung hạngngườinày: “Đao tử khẩu, đậu hủ tâm”  (Miệng dao găm, lòngđậu phụ). Tâm địa 

Tập 15  311 



rất dịu dàng,làm như thếđó nhằm thực hiện sự hóađộ,đólà “thiện xảo phương tiện”,chẳng 

phải là thật,quan sát cẩn thận quý vị sẽ có thể thấyđược. Chúng ta thường gọi họ là “bậc 

tái lai”, họ có thể đi, nhưngchậm lại mấy năm,ở lạithêm vàinămnhằmgiúp đỡ chúng sanh 

hữu  duyên.Nếu  không  có  duyên,  họbèn  ra  đi.  “Không  có  duyên”  chính  làngười  ấydạy 

màchẳng ai nghe, ngườita không tin tưởng, nênngười ấy ra đi. Ra đi cũng nhằmđộchúng 

sanh,tướng lành lúcngười ấymấtkhiến cho những kẻ bình phàm trông thấy,sanh khởi lòng 

tin, phát tâm học Phật.Vì vậy,người ấyrađi cũng là độ chúng sanh,màở lại thế gian cũng 

là độ chúng sanh. 



Ởđây,chúng ta phảiđặc biệt lưu ý, trong đây có một câu nói phải khéo hiểu,  “chỉ 

 phương  lập  tương,  nhiếp  tâm  chuyên  chú,  tức  thử  vọng  tâm,  trì  Phật  danh  hiệu,  niệm 

 nhất Phật danh”  (chỉ phương lập tướng, nhiếp tâm chuyên chú, dùng ngay cái vọng tâm 

nàyđể  trìdanh  hiệu  Phật.  Niệm  mộtdanh  hiệu  Phật),niệmA  Di  Đà  Phật,  “hoán  trừ  bách 

 thiên vạn ức vọng tưởng tạp niệm”  (thay thế, trừ khử trăm ngàn vạnức vọng tưởng, tạp 

niệm),câunày  trọng  yếu  lắm!NiệmPhậtcócông  đức  gì?Đấylà  công  đức,  công  đức  chân 

thật. Khi quý vị chẳng niệm Phật, cóvọng tưởng, có tạp niệm; một mực niệm mộtcâuPhật 

hiệu,quý vị sẽ chẳng cóvọng tưởng; niệmPhật để trừvọng tưởng, tạp niệm,đó làcông đức 

chân thật.Tạp niệm, vọng tưởng là đangtạo nghiệp, rất nhiều người chẳng biếtđiều này. 

“Tôichẳng  làm  chuyện xấu”,dấy  lênmột ác  niệm  làđãtạorồi!Vì vậy,  trì danh  niệm  Phật 

nhằm trực tiếp khiến cho quý vị chẳng khởiác niệm. Không chỉ làác niệm chẳng thể khởi, 

màthiện niệm tronglục đạo cũng không khởi! Quý vị khởi thiện niệm sẽ cảm vờiquả báo 

trong ba đường lành,ác niệm cảm vờiquả báo trong ba đường ác. Thiện niệm hay ác niệm 

đều chẳngthoát khỏilục đạo luân hồi. Trong mộtcâuA Di Đà Phật này,chẳng có lục đạo 

luân hồi;ngườiấy (ngườiniệmPhật) chẳngở trong lục đạo,A Di Đà PhậtởTây Phương Cực 

Lạc  thế  giới,  quý  vị  phải  hiểu  rõđạo  lý  này.Vì  sao  niệm  Phật?  Niệm  Phậtchẳng  tạo 

nghiệp, niệm niệm  làA Di Đà  Phật,đó gọi là “Tịnh nghiệp” ,người ấytương ứng vớiTây 

Phương Tịnh Độ.Vì vậy, hễ niệmPhật hiệu bèntương ứng vớiPhật.  “Nhất niệm tương ứng 

 nhất  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệmPhật” .  Chúng  ta  nghĩlạitrong  giáo 

phápĐại Thừa, đứcThế Tôn thường bảo: “Hết thảy các pháp sanhtừtâm tưởng” .Chúng ta 

vốn làPhật, hiện tại niệm niệm đều là  Phật,lẽ nàongười ấy chẳngthànhPhật?Quả vị cao 

nhất trong mười pháp giới làPhật Quả,còn phảivượt qua [quả vịấy]!Doở trong mười pháp 

giới,  vẫn  chưa  thoát  khỏimười  pháp  giới;niệmA  Di  Đà  Phậtbènvượt  thoát  mười  pháp 

giới. Hạ hạ phẩmvãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư củaTây Phương Cực Lạc thế 

giới  cũngvượtkhỏimười  pháp  giới,nhất  định  phảibiếtsự  thật  này,đường  tắt  mà!Ổnthỏa, 

xácđáng!Dovậy,có thể tin, có thể nguyện, có thể hành,đólàtrí huệ khôn sánh. Nếu chẳng 

phải  làgiác  ngộ  thật  sự,  trí  huệ  chân  thật  chân  chánh,người  ấy  sẽ  chẳng  chọn  lấypháp 

môn này trong mộtđời này! 

31 Tập 15 

2 





Khi niệm đến thuần thục, sẽ nhậppháp môn Bất Nhị.  “Nãi vongnăngsở”  (bèn quên 

mấtNăng vàSở),Năng vàSởtượng trưng cho tương đối, Năng vàSởchẳng hai.  “Tâm vô sở 

 trụ” (tâmchẳngtrụ vàođâu),chẳng trụ sở niệm (đứcPhật được ta niệm),màcũngchẳng trụ 

năng  niệm  (cái  tâm  niệmPhật),Năng  lẫnSởđều  chẳngtrụ,hiểu  rõ  ràng,  rành  rẽ  một 

câuPhậthiệu này;cảnh giới ấy gọi là “ám hợp đạodiệu”  (thầm hợpđạo mầu),  “đạodiệu”  là 

như kinh Kim Cang đã dạy: “Vô trụ sanh tâm”  . Vì sao gọi nólàđạodiệu?Huệ Năng đại sư 

khai  ngộ  do  câu  này.  Tục  ngữ  Trung  Hoa  thường  nói “đắc  đạo  trong  một  câu” .  Hòa 

thượng Ngũ Tổ Nhẫngiảng kinh Kim Cang choLục Tổ nghe, đương nhiên là giảng đại ý, 

vì Lục Tổ khôngbiết chữ, chắc chắn khôngđọc kinhbổn; giảngđến câu “Ưng vô sở trụ nhi 

 sanh kỳ tâm”  (đừng trụ vàođâuđể sanh tâm),Lục Tổbèn hoát nhiênđại ngộ, minh tâm kiến 

tánh.Khiđó,Lục  Tổ  hai  mươi  bốntuổi,  rất  trẻ,Ngũ  Tổ  truyềny  bát  choNgài.  Nửa  đêm, 

truyền y bát choNgài,bảoNgàiđingay lập tức, do nguyên nhân gì? Tổ sư cũng là biểu diễn 

pháp  cho  chúng  ta  thấy,nhằm  dạy  chúng  ta  học  tập:  Ganh  ghét,chướng  ngại  là  chuyện 

chẳngthể tránh được. Thần TútheoNgũ Tổ đã bao nhiêu năm, là Thủ Tọa trong cácđồng 

học, là lớp trưởng,làtrợ  giáo của Nhẫn hòa thượng.  Cácđồng học cho rằng nếuNgũ Tổ 

truyền  pháp,  trong  lòng  mọingười  đềuđoan  quyết  Tổ  sẽtruyềncho  ThầnTú,sao  lại  là 

người  khác?  Nayy  bát  truyềncho  một  kẻ  từ  nơi  khácđến,hết  thảy  mọi  người  đềucoi 

thường  hắn.Trong  tự  viện,  người  đông  dườngấy,  tới  cả  ngàn  người,  trong  lòngnhững 

người  đó  có  phục  hay  chăng?  Vì  lẽ  nàoNgũ  Tổ  lại  truyềny  bát  chongười  khác?  Đó  là 

chuyện  không  thể  chấp  nhậnđược,nhất  định  phảiđoạt  trở  về.  Có  lẽ  làlão  hòa  thượng 

tuổiđã cao, nhất thời hồ đồ, đem y bát truyềncho kẻ chẳng liên can!Do vậy,Ngũ Tổ nói: 

“Ngươi hãy mau trốnđi”. Cuối cùng trốn trong phường thợ săn mười lăm năm, mười lăm 

nămkhiến mọingườiquêndần chuyện này, Ngài mới xuất hiện. Chúng ta phải ghi nhớ lời 

giáo  huấnnày.  Thuởấy,Thích  Ca  Mâu  Ni  Phậtkhai  ngộ,  đi  cácnơigiảng  kinh,  nói  pháp, 

nhiều  kẻđố  kỵ!  Lục  sư  ngoại  đạo  đố  kỵ,  đó  là  đối  với  cáctôn  giáo  khác,  làngườingoài. 

Trong  nhà  cóngườiđố  kỵ  chăng?Có  chứ!Đề  BàĐạtĐa  là  kẻđố  kỵ  số  một! 

NhưngđứcPhậtcótrí huệ chân thật,đức năng chân thật, có thể bao dung, tránh né ông ta, 

đứcPhậtcó năng lựcấy. Những chuyện nàyđềunhằm thị hiện cho chúng ta thấy:Phật, Tổ 

thành tựu đều gian nan ngầnấy;chúng ta muốn bình an, thành tựuổn thỏa, thíchđáng,đâu 

cóđạiphước báo như vậy?  Do  vậy,hết  thảy  chướng ngại  làchuyệnkhông thể tránh  được, 

phảidùngtrí huệ và đức hạnh, dùng tâm nhẫn nạiđểkhắc phục. Đối với chúng ta mà nói, 

hếtthảy  chướng  ngại  là  khảo  nghiệm,  cửa  ải  nàochúng  ta  cũngđềuvượtqua,  sẽđạt  tiêu 

chuẩn,quý vị bèn thành tựu. Có cửa ải nào chẳng thể vượt qua, quý vị bènđọa lạc. Hễđọa 

lạc, chẳngbiếtphảitớiđời nảođời nao mới có thể tiếp tục tu. Ngườithật sự tu hành,thật sự 

mong thành tựu trong mộtđời này, chẳng thể không biết [điều này]. 



 “Vô trụ sanh tâm” , vô trụ là thanh tịnh tịch diệt. Thuật ngữ trongPhật môn [gọi vô 

trụ  sanh  tâm  là]Đại  Bát  Niết  Bàn,trongTịnh  Độ  gọilàThường  Tịch  Quang,tứcThường 

Tịch Quang Tịnh Độ trong bốn cõi. Trênthực tế,nó làtự tánh. Trở về tự tánh, vọng tận, 

Tập 15  313 



hoàn  nguyên,  hoàn  nguyên  sẽ  chẳng  trụ.  Ngườiấy  sanh  tâmlà  sanh  cái  tâm  gì?  Chúng 

sanh  có  cảm  bèn  cóứng.Ngài  thì  có  ứng.  Sự  “ứng”  ấy  chính  làđại  từ  bi  tâm,đạiBồ  Đề 

tâm.  Vì  vậy,cảnh  giới  Niết  Bàn  chẳng  phải  là  chết  cứng,  màlàsốngđộng,  vì  trong  cảnh 

giớiấykhông  có  hiện  tượng  vật  chất,màcũng  không  cóhiện  tượng  tinh  thần.  Chuyệnnày 

rất kỳ quái, không có hiện tượng tinh thần, mà sốngđộng hoạt bát, chẳng chết cứng! Do 

vậy,chúng sanh có cảm thì Ngài bèn có ứng, dẫu làcảmcựckỳ vi tế vẫn luôncó ứng, tuy 

yếuớt, nhỏ nhoi đến nỗikhí cụ khoa học của chúng ta trong hiệntại chẳng thể dò xétđược, 

nhưng nó là thật!Quý vị hãy nghĩ xem, một niệm này chính là một phần củamộtngàn hai 

trăm tám mươi triệu của một giây,ý niệm vi tế như thế!Tâm vô trụ là chân tâm, nócó thể 

cảm ứng, cảm phảnhồi thànhứng.Ứnglàsanh tâm. Sanh tâm gì? Tuyệt đối chẳng phải là 

hữuý.Ngài  không  có  ý,  cũng  chẳngcó  niệm,  vì  vậy  gọi  làỨng.  Chúngsanhcó  cảm  Ngài 

bènứng.Ứnglà  tùy  thuận  cảmở  một  nơi  nàođó,chính  mình  tuyệt  đối  chẳng  hề  khởi  tâm 

động  niệm.  Kinh  Lăng  Nghiêm  nóirất  hay:   “Tùychúng  sanh  tâm,  ứng  sở  tri  lượng”  

(thuận lòng chúng sanh, ứng với khả năng nhận biết của họ),đây là nguyên lý cảm ứng. 

Chúng  sanh  cầuPhật,Ngàibèn  hiện  thânPhật;  chúng  sanh  cầu  Bồ  Tát,Ngàibèn  hiện 

thânBồ Tát, thân gìNgàicũngđều có thể hiện. Quý vị ưa thíchgì,Ngài bèn hiện thânấy. Có 

thể hiện cây cối, hoa, cỏ, màcũng có thể hiện sơn hà, đại địa. Cái thân hiện ra ấy,tứcứng 

thânấy chắc chắn sẽgiúpchoquý vị có ngộ xứ.Đạo lý cảm ứng được giảng rất nhiều trong 

kinh  Hoa  Nghiêm,có  hiển  cảm  hiển  ứng,  hiển  cảm  minh  ứng  (cảm  rõ  rệtứng  ngấm 

ngầm),  minh  cảm  minh  ứng  (cảm  lẫnứngđềuâm  thầm),  minh  cảm  hiển  ứng  (cảmâm 

thầm,ứng rõ rệt), quyết định có ứng! 



Cảnh giới này cũng chẳng thể nghĩ bàn,vì sao?Toàn thể vũ trụ, chúng ta nói “vũ 

trụ”  thìkhái  niệm  nàychẳngrõ  ràng  nhưđứcPhật  đã  nói,đứcPhậtnói  “pháp  giới”.[Thuật 

ngữ]  pháp  giới  chứađựng  nhiềuý  nghĩa  hơn  vũ  trụ,  vô  lượng,  vô  biên!  Chúng  ta  đọc 

phẩm  Hoa  Tạng  Thế  Giới  [của kinh  Hoa Nghiêm]  mới  biết thế  giới to lớn.  Nhữngđiều 

các nhàthiên văn đã nói vẫn chưa vượt ngoàithế giới SaBà. Trong toàn bộ vũ trụ, thế giới 

Sa Bà là một chấm rất nhỏ, nhỏ tí,không đáng kể! Vũ trụ quá lớn,tự tánh quá lớn,vũ trụ 

dotự  tánh  biến  hiện.  Tự  tánh  là  một,  cho  nên  khắp  pháp  giới  hư  không  giới  làmột 

Thể.Quý  vị  hãy  suy  nghĩ,  trong  pháp  giới,  trong  mỗi  cõiPhậtđều  có  mười  pháp 

giới.Trong Nhất Chân pháp giới, chẳng khởi tâm, chẳng động niệm, sẽ không khởi tác 

dụngcảm ứng đạo giao cùng quý vị,nhưngmười pháp giới thìcó.Chúng sanh trong mười 

pháp giới khởitâm động niệm, mỗi niệm đều trọn khắp pháp giới, mỗi niệmxuấtsanh vô 

tận, chứađựng Không và Có, ba thứấyđều trọn khắp, tốc độ quá nhanh, đồng thời!Chúng 

ta  dấy  lênýniệm,bất  luận  làý  niệm  gì,ý  niệmấy  vừa  khởi  lên  sẽ  trọn  khắppháp  giới,  tự 

tánh  thảyđều  thâu  nhận,  nhậnđược  tin  tứcấy,  nó  sẽ  có  phảnứng.  Giốngnhưtiến  sĩ 

GiangBổnThắng củaNhật Bản đã làm thí nghiệm với nước. Trong thí nghiệm củaông ta, 

31 Tập 15 

4 



sự  phảnứng  khá  chậm  chạp,  còn  phải  mất  thời  gian  mấytiếngđồng  hồ.Phảnứng  của  tự 

tánhđối với hết thảy chúng sanh là ngaylập tức, đồng thời . 



Nếu  quý  vị  thật  sự  biếtđạo  lý  và  chân  tướngsự  thật  này,quý  vị  sẽ  dấy  lòng 

cảmơnchưPhật,Bồ  Tát.Vì  sao?Chẳng  thời  khắc  nào  khôngchiếu  cố  quý  vị;  không  thời 

khắc nào chẳngquantâmquý vị,còn chu đáohơn cha mẹ lo lắng cho con cái. Cớ sao nay 

chúng  ta  trở  thành  nông  nỗi  này?Là  do  chínhchúng  ta  không  quayđầu,không  biết  khéo 

học,  tự  làm  tự  chịu,  cócách  nàođâu?Bất  luận  chúng  ta  đangở  trong  đường 

nào,súcsanhđạo  cũng  thế,  màngạ quỷ  đạo  cũng vậy,địa  ngục  đạo  cũng vậy,đềuquantâm 

như nhau.Vì vậy,có thểthật sự dấy lòng cảmơnPhật, Bồ Tát,quý vị sẽthật sự học tập, có ý 

nguyện  chân  thànhhọc  tập.  Có  thành  ý,  thành  tựu  cũng  nhanh  chóng!Ấn  Quang  đại  sư 

dạy: “Mười  phần  thành  ý,  sẽ  được  mười  phần  thu  hoạch” .Chưa  học  Hoàn  Nguyên 

Quán,chúng ta vẫn chưa hiểu rõkhái niệm này; chưa hiểu rõvẹn mười! Sau khi họcHoàn 

Nguyên  Quán,chúng  ta  hiểurất  rõ,  sẽchân  thậtthể  hiện  lòng  cảmơnđối  với  hết  thảy  chư 

PhậtNhư Lai, rồiquay lạiáp dụng [lòng cảmơnấy]đối với hết thảy chúng sanh.  “Hết thảy 

 chúng  sanh  vốn  làPhật” ,thật  vậy,  “hết  thảy  chúng  sanh  làvị  lai  Phật” ,câu  này  cũng  là 

thật.  Chắc  chắnquý  vị  sẽ  chuyển  biến  trong  mỗiđời,cảnh  giới  trong  mỗiđời  sau  cao 

hơnđời  trước,nhất  định  sẽ  có  ngày  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  trở  về  tự 

tánh.Nói  theo  phương  diệnthế  gian  của  nhân  loại,thời  gian  nàyrấtdài,nhưngnói  theo  cõi 

Thật  Báo,bênấychẳng  có  thời  gian,  cũng  chẳng  có  không  gian.  Không  có  thời  gian, 

sẽchẳng có trước sau;không có không gian, sẽ chẳng có khoảng cách.Đây là diệuđế (chân 

lý mầu nhiệm) “vô trụ sanh tâm” . 



Tiếp  theo  đó,nói: “Phùchúng  sanh  chi  sanh  diệt  tâm,  xứ  xứ  năng  duyên,  độc  bất 

 năng  duyên  ưBát  Nhã,  tu  vị  đăng  Biệt  Giáo  địa  thượng  chiBồ  Tát,phương  năng  khế 

 nhập”   (Cái  tâm  sanh  diệt  của  chúng  sanh,  chỗ  nào  cũng  có  thể  duyên,  chỉ  chẳng  thể 

duyên  nơi  Bát  Nhã.Địa  vị  cần  phảiđạtđến  SơĐịa  trong  Biệt  Giáo  trở  lên  mới  hòng khế 

nhập).Sơ Địa trong Biệt Giáo làSơ Trụ trongViên Giáo, kinh Hoa Nghiêm gọiđịa vị này 

làSơ  Trụ  Bồ  Tát,  lúc  ấymớicó  thể  khế  nhập.  Vì  sao?Ngàichẳng  dùngsanh  diệt  tâm, 

chuyển  bát  thức  thành  tứ  trí,  tứ  trí  làBồ  Đề  tâm,  chuyển  thức  thành  trí.  Tứ  trí  là 

chântâm,A Lại Da là vọng tâm, chuyển vọng trở thành chân,trí huệ Bát Nhã trongtựtánh 

bènmở  mang,  hiện  tiền.  Bát  Nhã  làđức  năng  của  tự  tánh.  Quý  vị  đãkiếntánh,đức  năng 

trong  tự  tánh  thảyđềuhiện  tiền,  quý vị  được  thụ dụng.  Vì  vậy,  phải  là  bậcBồ  Tát  từ  Sơ 

Trụ trở lên, là Viên Giáonhưtrong kinh Hoa Nghiêm thì mớicó thể khế nhập. Khế nhập 

làđại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh.Hôm nay lại hếtthời gian rồi,chúng ta học tập tới 

đây.  

 

 

Tập 15  315 



Tập 16 

   Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải trang mười lăm, dòng số sáu từ dướiđếm lên, xem từ câu thứ hai. 



 “Phù chúng sanh chi sanh diệt tâm, xứ xứ năng duyên, độc bất năng duyên ư Bát 

 Nhã” (Cái  tâm  sanh  diệt  của  chúng  sanh,  chỗ  nào  cũng  có  thể  duyên,  chỉ  chẳng  thể 

duyên  nơi  Bát  Nhã).Đâylànóivềtâmphàm  phu,  chúng  ta  cũng  gọi  nó  là  “tâmluân 

hồi”,chưara  khỏi  lục  đạo  luân  hồi,  nhưng  nócótác  dụng  rất  lớn,  chỗ  nào  cũng  có  thể 

duyên,  có  thể  duyên  quá  khứ,  màcũng  có  thể  huyễn  tưởng  vị  lai,  cõi  này  hay  phương 

khác  nóđềucó  thể  tưởng.  Tuycónănglực  to  dườngấy,  kinh  Phậtbảo:Trong  thì  nó  có  thể 

duyên tớiA Lại Da, bên ngoài có thể duyên hư không pháp giới, nhưng chẳng thể duyên 

tự  tánh!Bát  Nhã  làđức  năng  củatự  tánh;donó  (sanh  diệt  tâm)  chẳng  thể  duyên  tựtánh, 

đương  nhiên  chẳng  thể  duyênBátNhã.Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  đứcPhậtnói: “Hết  thảy 

 chúng sanh đều có trí huệ vàđức tướng củaNhư Lai” ,điều nàytâmphàm phu chẳngduyên 

được,tâmsanh diệt củachúng sanh chẳngduyên được!Đến khi nào mới cóthể duyên được? 

Kiến  tánh  sẽ  duyênđược.Minh  tâm  kiến  tánhsẽ  duyênđược,đức  năng  vàtrí  huệ  trongtự 

tánh đều hiện tiền.  “Tu vị đăng Biệt Giáo địa thượng chi Bồ Tát,phương năng khế nhập”  

(Địa  vị  cần  phảiđạtđến  SơĐịa  trong  Biệt  Giáo  trở  lên  mới  hòng  khế  nhập).Sơ  Địa 

trongBiệt  Giáo  làSơ  Trụ  trong  Viên  Giáo,kinhHoa  Nghiêm  nói  là  từSơ  Trụ  trở 

lên,cònBiệt Giáo làtừSơ Địa trở lên,Phật giáo Trung Quốc gọingườinhư vậy là “đại triệt 

đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh”.  Khi  ấy,người  đó  duyên  tới  [tự  tánh],  “mới  có  thể  khế 

 nhập” , khế nhập là nhập tự tánh,đấycũnglàbậcminh tâm kiến tánh nhưchúng ta thường 

nói. 



 “Ư vô trụ thời tức sanh tâm, ưsanh tâm thời tức vô trụ”  (lúc vô trụ bèn sanh tâm, 

lúc sanh tâm bèn vô trụ).Đây làcảnh giới minh tâm kiến tánh,sanh tâm là hiện tướng,sanh 

tâm  gì?Sanhtâmđộchúng  sanh.Điều  thứ  nhất  trong  TứHoằngThệNguyệnlà “chúng  sanh 

 vô biên thệ nguyện độ” ,Ngàisanh tâm như thế nào?Chúng sanh có cảm, Phậtbèncó ứng. 

BậcĐịa  ThượngBồ  Tát  trongBiệt  Giáo,ThậpTrụBồ  Tát  trong  Viên  Giáo  đều  là  chân 

Phật,trong  Lục  TứcPhậtcủa  ThiênThai  đại  sư,  [những  vị  này]được  gọi  làPhần 

ChứngTứcPhật,trên  họ  là  Cứu  Cánh  TứcPhật.Cứu  Cánh  TứcPhật  chỉ  có  một  [địa 

31 Tập 16 

6 



vị],kinhHoa Nghiêm gọiđịa vịấy làDiệu Giác. Phần ChứngTứcPhậtcó bốn mươi mốt địa 

vị,[tức  là]Thập  Trụ, Thập  Hạnh, Thập  Hồi  Hướng,Thập  Địa,Đẳng  Giác,  bốn  mươi  mốt 

địa vị nàyđều là Phần Chứng Tức Phật, là chân Phật,chẳng phải giả Phật.Phậttrong mười 

pháp giới chẳng phải là chân Phật,mà làTương Tự Tức Phật, rất giống, vì sao?HọdùngA 

Lại Da,chưa chuyển thức thành trí. Chuyển thức thành trí  chính là các vịĐịaThượngBồ 

Tát  nhưđang  nóiởđây,đãkiếntánh.  Chưachuyển  thức  thành  trí  làchưa  kiến  tánh.Đây  là 

một kiến thức thông thường trong Phật giáo, chúng ta phải biết. Ngàiứng hóa, làdochúng 

sanh  có  cảm  Ngàibèn  ứng.  Nên  dùng  thân  gìđểđắc  độ,  bènhiện  thân  ấy.Thuởấy, 

tạiẤnĐộ,Thích Ca Như Lai  “nên dùng thân Phậtđểđộ” ,NgàibènhiệnỨngThânPhật cóba 

mươi hai tướng, tám mươi thứ tùy hình hảo, hiện thân tướng này. Tại Trung Quốc, Thiền 

Tông  Lục  Tổ  Huệ  Năng  đại  sư,  xuất  hiện  vào  thờiĐường,  cũng  đại  triệt  đại  ngộ,  minh 

tâm kiến tánh,chẳng khác gìThích Ca Phật. Hiện ra cùng một cảnh giới, chỗ khác biệt là 

Ngài hiện thântỳ-kheo, Thích Ca Mâu Ni Phật hiện thânPhật thân, tức thânba mươi hai 

tướng, tám mươi tùy hình hảo.Huệ Năng đại sư tại Trung Quốc, nên dùng thântỳ-kheo để 

độngười,  nên  Ngài  hiện  thântỳ-kheo.Đúng  vậy,  cảđời  Ngàiđộ  hơnbốn  mươi  vị  tỳ-

kheothànhPhật,  minh  tâm  kiến  tánh,dùng thântỳ-kheo.KhiNgài  hiện  thân,  thưa  cùngquý 

vị,  Ngàilà  vô  trụ,  vô  trụ  có  nghĩa  làgì?  Hiện  thân  tướng  chẳng  khác  gì  chúng  ta,  thân 

tướngấy  cũng  sáng  dậy,  tối  ngủ,cũng  mỗi  ngày  phảiăn  cơm,  mặcáo,  chẳng khác  gì hết. 

Chỗthật  sự  khônggiống  nhau  làchúng  ta  có  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt,chấp 

trước,Ngài  không  có.  Do  Ngàikhông  có,  nên  gọi  làvô  trụ.  “Ưng  vô  sở  trụ  nhisanh  kỳ 

 tâm”  (Nên chẳng trụ vàođâu mà sanh tâm), bậcPháp Thân đại sĩ ứng hóa trên thế gian, 

vô trụ vàsanh tâm là một, không hai,là cùng một chuyện,ứng hóa trên thế gian.Nếu còn 

có  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt,chấp  trước,  chúng  ta  phải  biết  kẻấy  là  phàm 

phu,tứclàphàm phu trong lụcđạo. Kẻ khác nóiquý vị là vị Phật nàođó hay Bồ Tát nàođó 

tái  lai,  chính  mình  phải  tự  hiểu:  “Giả  trất,  chẳng  thật!”  Giảcó  thể  tu  thành  thật  hay 

chăng?Có thể! 



Ởđây,  chúng  ta  phải  biết:  Danh  hiệu  của  các  vịPhậtcó  cùng  tên  là  vô  lượng  vô 

biên, danh hiệu của các vị Bồ Tát cócùng tên cũng là vô lượng vô biên. Quán Âm Bồ Tát 

chẳng phải là mộtngười, nếu quý vị nói là một thì sai mất rồi! Giống như vị thầy dạy học 

trong  nhà  trường,Quán  Âm  Bồ  Tát  giống  như  thầy  dạy  môn  NgữVăn,ởđây,  nếu  tôi 

hỏiquý  vị,  trên  thế  giới  này  có  bao  nhiêu  vị  giáo  sưNgữVăn?Quý  vị  sẽ  hiểu  rõ  ngay! 

Chúng ta làphàm phu chấp trước,nóiđếnQuán Âm Bồ Tát bèntưởnglà một người, sai rồi! 

Nhiều lắm, vô lượng, vô biên, [nhữngngười]tupháp môn [từ bi] này đềugọi làQuán Âm 

Bồ Tát; tu pháp môn Bát Nhã đều là VănThùBồ Tát; tu mười đại nguyện vương đều là 

Phổ  Hiền  Bồ  Tát;  tu  hiếu  thân  tôn  sư  (hiếu  thảo  với  cha  mẹ,  tôn  kính  thầy)  đềulàĐịa 

TạngBồ  Tát,cácđồng  học  họcPhậtchớ  nên  không  biết  điều  này.Trong  sốcác  vịBồ  Tát 

nhiềungầnấy, cảnh giới của các Ngài có giống nhau hay không?Chẳnggiống nhau! Quý 

vị thấy trong kinh Hoa  Nghiêm, từđịa vị Sơ Tín tớiđịa vịĐẳng Giác tổng cộng là năm 

Tập 16  317 



mươi  mốt  giai  cấp,  vịấy  làQuán  Âm  Bồ  Tát  thuộcđịa  vị  nào?Từ  ba  bộ  kinh,  chúng  ta 

thấyQuán Âm Bồ Tát không cùng mộtđịa vị. Trong kinh Hoa Nghiêm,Quán Âm Bồ Tát 

làĐệ  ThấtHồiHướngBồ  Tát,tức  làĐệ  ThấtHồiHướng  trong  TamHiền.  Trong  kinh  Lăng 

Nghiêm,Quán Âm Bồ Tát làSơ Trụ Bồ Tát, vừa mới chứng đắc ViênThông. Trong kinh 

Pháp Hoa,Quán Âm Bồ Tát làĐẳng Giác Bồ Tát,khác nhau!Vì vậy,nóiQuán Âm Bồ Tát 

tái lai, thì làQuán Âm Bồ Tát thuộcđịa vị nào?NếulàQuán Âm Bồ Tát thuộc địa vị Sơ Tín 

trong  Thập  Tín,  đúng  vậy,  Ngài  là  Quán  Âm  Bồ  Tát,nhưngNgàivẫn  chưa  thoátlục  đạo 

luân  hồi,  công  phu  đoạn  chứng  chỉbằngTu  Đà  Hoàn,nhưngNgài  tu  pháp  môn  Quán 

Âm,nhất định phải biết điềunày.Đây là hỏi xem, trong năm mươi mốt địavị,Ngàithuộcđịa 

vị nào, sai biệt rấtlớn!TừSơ Trụ trở lên,đó là địa vị Phần Chứng,Pháp Thân đại sĩ, thật sự 

làPháp  Thân  đại  sĩ.  NếuNgàithuộccácđịa  vịtrongThập  Tín,từSơ  Tín  tớiThập 

Tín,Ngàichưa  ra  khỏimười  pháp  giới;nhưng  do  Ngàitupháp  môn  này,chẳng  thể 

nóiNgàichẳng phải làBồ Tát. 



Nay  chúng  ta  phát  tâm  nương  theo  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  nương  theo  Tịnh  Độ 

(naylà ngũ kinh) ngũ kinh nhất luận để tu hành, vậy thìquý vị làai?Thưa quý vị, là A Di 

Đà Phật! Kinh này giảngrất rõ ràng, [ngườitu pháp môn này]chẳng phải kẻ tầm thường,tổ 

sư đại đức nóinhư vậy.Quý vị chiếutheopháp môn này,doTịnh Tông lấy Quả làm nhân, 

nênpháp  môn nàyrất đặc biệt, trong tám vạn bốn ngànpháp môn chẳng hề “lấy  quả làm 

 nhân” ,chỉ có pháp môn này lấy quả làmnhân, quả làgì? Quả làA Di Đà Phật.Trongphần 

Khái Yếu,ở phần sau, Hoàng lão cư sĩ trích dẫn nhiều kinh luận để giảng rõ chuyệnnày. 

Vì  thế,ngườithôngđạtkinh  giáo  sẽ  hiểu  rõ,  chẳngchấp  trước,liễu  giải  chân  tướng  sự 

thật.Thật  sự  thành  tựu,  nhất  định  là  Sơ  Địa  trong  Biệt  Giáo  hay  Sơ  Trụ  trong  Viên 

Giáo,mớiđược coi làthật sự thành tựu. Chưađạtđếnđịa vịấy, sẽ là Tương Tự Tức Phật. Lại 

thấp  hơn  một  tầng  nữa,  vẫn  chưađạtđến  Tương  Tự,  chúng  ta  phải  gia  công  dụng  hạnh. 

Nói theo Lý thìlàDanh Tự TứcPhật,chuyện này ai nấyđềubình đẳng, hữu danh vô thực,vì 

sao?Tự tánh củaquý vị làPhật; do vậy, trong kinh, đứcPhậtdạy: “Hết thảy chúng sanh vốn 

 làPhật” . Chúng ta bắt đầu học Phật, rất nghiêm túchọcPhật,nhưng công phu chưađắc lực, 

khi ấy, gọi là Danh Tự TứcPhật,hữu danh vô thực,Danh Tự TứcPhật! Công phu đắc lực 

là Quán Hạnh Tức Phật.Địa vị Quán Hạnh khá lắm, trong pháp môn Tịnh Độ, đạtđếnđịa 

vị  Quán  Hạnhđược  gọilà  “công  phu  thành  phiến”.  Quán  Hạnhlà  công  phu  thành  phiến, 

quyết  định  sanhvàocõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư.  Tương  Tựthì  sao?  Tương  Tự  sẽ  không 

sanh vào cõiĐồng Cư, mà sanh vàocõi Phương Tiện Hữu Dư, đó là Sự nhất tâm bất loạn. 

Lý  nhất  tâm  bất  loạn  sanhvàocõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm,  đó  chính  là  cácđịa  vịđược 

nóiđếnởđây:Địa Thượng trong Biệt Giáo, Thập TrụPháp Thân Bồ Tát trong Viên Giáo. 

Mỗi  tầngđềuhiểu  rõ  ràng,chúng  ta  tiến  lên  từng  cấp,  tiến  cao  hơn,đó  làđúng.  Nâng  cao 

hơn,  nâng  cao  bènbuông  xuống  được,nhất  định  phải  noi  theo  thứ  tự  thuận  này:  Trước 

hết,phải  buông  chấp  trước  xuống.Quý  vị  nóitrước  hết  ta  buông  khởi  tâm  động  niệm 

31 Tập 16 

8 



xuốngư?  Chẳng  thể  nào!  Buông  khởi  tâm  động  niệm  xuống  chính  làđịa  vịDiệu 

Giác,chẳng  phải  là  Phần  Chứng,  đó  là  viên  mãn  chứng  đắc,  ta  chưa  làmđượcđâu!  Chớ 

nên không biếtđiều này! 

Hiệnthời còn có vấn đề, ta vẫn chưa thể hiểu rõ vấn đề này! Chúng sanh có cảm, Phật 

ứng, đó làPhậtthuộc giai tầng nàoứng? Nay chúng ta biết, trongcõi Thật Báo,từđịa vị Sơ 

Trụ  trong  Viên  Giáo  [trở  lên]bèncó  năng  lực  này:  Nên  dùng  thânPhật  để  độngười, 

bènhiệnthân  “ba  mươi  hai  tướng,tám  mươi  tùy  hình  hảo”  đểứng.NhàPhật  nói 

tới “BổnTích nhân duyên” ,Bổn củaNgàiSơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo, hiện Tíchlà Phật 

tướng,  tức  “ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  thứ  hảo”.Nếunên  hiện  thânĐẳng  Giác  Bồ 

Tát,Quán Thế Âm,Đại Thế Chí làĐẳng Giác Bồ Tát; hoặc cũng nên dùng thânPhậtđểđắc 

độ, Ngài cũng hiện thân Phật.VịPhậtnàylàĐẳng Giác,vịPhậtkialàSơ Trụ Bồ Tát, còn có vị 

viên  mãn  rốt  ráo.  Viên  mãnrốt  ráo  là  vịPhậtdo  tự  tánh  hiệnratrong  cõiThường  Tịch 

Quang,  tức  làA  Di  Đà  Phật  trongTây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  đó  là  địa  vịDiệu 

Giác,chẳng phải làĐẳng Giác, đó là vịPhật rốt ráo viên mãn. Thích Ca Mâu Ni Phật tới 

thị hiện trong thế giới này, thưa quý vị, Ngài làđịa vịviên mãn, chẳng phải làĐẳng Giác 

Bồ Tát,vì sao?Trong kinh Phạm Võng,Ngài nói rất hay, Phật không vọng ngữ, nói toàn 

những lời thật.Ngàitớithế giới này, thị hiện thânPhật trong nhân gian, lầnnàylàlầnthứ tám 

ngàn, chẳng phải một lần, hai lần, mà là tám ngàn lần! Khi nào Ngàiđến?Chúng sanh có 

cảm,  Ngàibènđến.  Chúng  sanh  không  có  cảm,  Ngài  sẽ  không  ứng,  cảm  ứng  đạo  giao 

mà!Chính  Ngài  tuyệt  đối  chẳng  cóý  nghĩ:  Chúng  sanh  rất  khổ,  ta  phảiđến  giúpđỡ  họ. 

[Nếu cóý nghĩ như thế],sẽchẳng phải làPhật,vì sao?Khởi tâm động niệm!Bồ Tát có khởi 

tâm động niệm, không có phân biệt,chấp trước,nhưngcótập khí phân biệt,chấp trước.Bồ 

Tát thuộcđịa vịThập Tín không có phân biệt,chấp trước,nhưng cótập khí phân biệt,chấp 

trước. TừSơ Trụ trở lên,không có phân biệt,chấp trước,khởi tâm động niệm cũng không 

có, nhưngcótập khí khởi tâm động niệm. Bốn mươi mốt tầng cấp này là do tập khí dày 

hay  mỏng  khácbiệt,  chúng  ta  phảihiểu  rõ.Chẳng  thể  nói  một  vịBồ  Tát  nàylàĐẳng 

Giác,chẳng  phải  vậy,  có  năm  mươi  mốt  tầngcấp  mà!Nói  một  vịPhậtlàDiệu  Giác  ư? 

Không  nhất  thiết!  Bốn  mươi  mốt  địavịPháp  Thân  đại  sĩ  đều  có  cónăng  lực  hiện 

thânPhật.Quý  vị  nghĩ  tới  vịPhật  nào,Ngàibèn  hiện  ra  vịPhật  ấy.  VịPhậtnào  có 

duyênvớiquý  vị,Ngàibènhiệnra  vịPhật  ấy.  “Tùychúng  sanh  tâm,  ứng  sở  tri  lượng” ,chớ 

nên  không  hiểuđạo  lý  này!  Tuy  hiện  thân,  chắc  chắn  Ngài  không  có  vọng  tưởng,  phân 

biệt,chấp  trước.  Ở  đây,  phảiđặc  biệt  chú  ý  vọng  tưởng,  đólà  khởi  tâm  động  niệm, 

đấylàgì?BậcPháp Thân Bồ Tát,Sơ Trụ trong Viên Giáo chẳngkhởi tâm, chẳngđộng niệm. 



Vì vậy,chúng ta ở trong thế gian này,tự mình phải thường suy nghĩ,chúng ta vẫn 

khởi tâm động niệm, còn có phân biệt, còn có chấp trước,đấy có phải là mê khi cách ấm 

hay chăng?Nói “mê khi cáchấm” cũng có lý!Vì sao?Tất cảhết thảy chúng sanh chẳngmột 

ai không mê khi cách ấm. NếuPhật, Bồ Tát tớiứng hóatrongthế gian này,còn có mê khi 

Tập 16  319 



cách ấm hay chăng? Chúng ta có thể suy nghĩ: Trong mười pháp giới, Thanh Văn,Duyên 

Giác,Bồ Tát,Phậtthuộctứ thánh pháp giới có thể làmê khi cách ấm,vì sao?Họ chưa kiến 

tánh.Chưakiếntánh,nhưng  trí  huệ,đức  năng,  thần  thông  của  nhữngngườitu  hành  ấy  lớn 

hơn chúng ta, chúng ta chẳng thể sánh bằng!CácNgài có thể vàolục đạo độ chúng sanh 

hay  chăng?Có!  Những  kẻ  hữu  duyên  trong  lục  đạo,  kẻ  hữu  duyên  nghĩ  tới  cácNgài, 

cácNgài cũng có cảm, sẽ ứng đến.Nhưng ứng thân của các Ngài trong thế gian này là tiểu 

thánh,  chẳng  phải  làđại  thánh,  làBồ  Tát,chẳng  phải  là  MaHa  Tát.  Chư  vị  phải  biết: 

Ngoàimười pháp giới làcõi Thật Báo Trang Nghiêm,[những vịBồ Tát trong cõiấy] gọi là 

MaHa Tát;chúng ta gọi[những vịBồ Tát trong]tứ thánh củamười pháp giới làBồ Tát. Do 

vậy,Bồ Tát MaHa Tát [có nghĩa như thếđó]. Trong kinh Kim Cang, đứcPhậtđã phó chúc 

nhữngĐạiBồ  Tát  phải  thườnghộ  niệm  TiểuBồ  Tát,  vì  TiểuBồ  Tát  cònmê  khi  cách  ấm. 

Họcũng có tâmtừ bi, ứng hóa trongthế gian này, có khi họ cũng bịmê hoặc; nhưnghọrất 

thông  minh,  những  vịĐạiBồ  Tát  ở  bên  cạnh  chiếu  cố  họ,khi  nào  duyên  đã  chín  muồi, 

chỉđiểmhọ,  họ  bèntỉnh  ngộ.  Hễtỉnh  ngộ  bèngiác;sau  khi  giác,đúng  là  tối  thiểu  cũng 

buôngphân biệt xuống. Đối với cảnh giới, tuy là kiến thức thông thường, phổ biến, chớ 

nênkhông  biết.  Không  biết  thìcókhi  chúng  ta  cũng  bị  mê  trongấy;  [dovậy],  biến  thành 

chướng ngại, chính mình nuốn nângcảnh giới lên sẽ khó khăn,thậm chí tạo thành chướng 

ngại cho vãng sanh trongtương lai. Giảng tớiđây, chẳng thể không rườm lờinóithêm mấy 

câu! 



 “Kỳ dư địa tiền chư hiền, nhưng dĩ đả thành lưỡng tiệt”  (những vịBồ Tát trước khi 

chứng SơĐịa, vẫn tách thành hai). Đối với chữĐịaTiền này,trong phần trướcđã nóirất rõ 

ràng,  đây  làBiệt  Giáo,chẳng  phải  làViên  Giáo.[Địa  Tiền  nói  trong  câu  này]làĐịa  Tiền 

củaBiệt Giáo, tứclàThập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng trong Biệt Giáo,[còn gọi là] 

TamHiềnBồ  Tát.TamHiềnBồ  Tát  củaBiệt  Giáo  chưa  thoát  khỏimười  pháp  giới,vẫnở 

trong mười pháp giới,cũngtức là nói họ “chưa phácăn bản vô minh”. Vì thế, các vị hãy 

xem,  điều  gì  bị  tách  thành  hai?  “Nhất  thời  sanh  tâm,  lánh  nhất  thời  vô  trụ”   (thời  này 

sanh tâm, thời khác vô trụ). Họ chẳng có cách nào,đấy cũng là như trong kinh Đại Thừa 

đã 

nói: 

Họvẫnchưa 

nhậppháp 

môn 

Bất 

Nhị!Tánh 

- 

Tướngchẳng 

hai,chúngsanhvàPhậtchẳng  hai,  động  -tĩnhchẳng  hai,  họhoàn  toàn  chưa  làm  được, 

chưađạt tới cảnh giới ấy!  “Khả kiến phàm phu tuyệt phận”  (có thể thấyphàm phu chẳng 

có  phần),  phàm  phu  thuộc  lục  đạo,làm  sao  có  thể  hànhđược?  Làm  sao  có  thể  sánh 

vớingườita? 



 “KimthửTịnh Độ pháp môn, giáo chúng sanh trì danh niệm Phật, linhchúng sanh 

 tức  niệm  ly  niệm,  tiềm  thông  Phật  trí,  ám  hợp  đạodiệu,  xảo  nhập  vô  niệm,  tức  phàm 

 thành thánh” (nay pháp môn Tịnh Độ này dạychúng sanh trì danh niệmPhật, khiến cho 

chúng sanh do niệm mà lìa niệm, ngầm thông vớiPhật, thầm hợpđạo mầu,khéo nhập vô 

32 Tập 16 

0 



niệm, từ ngay nơi phàm mà thành thánh).Đây là chỗ mầu nhiệm củapháp môn này,thật sự 

mầu nhiệm! Tôi không biết các quý vị đồng học thế nào, nhưngnếu các đồng học chú tâm 

mộtchút, tâmđịavọng niệm ít một chút, tôi nghĩ các quý vị sẽphát hiện một hiện tượng, 

đó  chính  là  pháp  duyên  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đặc  biệt  thù  thắng.Chính  tôiđã 

suốtđờithể nghiệm, tôiđã giảngrất nhiều bộ kinh luận,  nhưngpháp duyên thù  thắng nhất 

chính  là  kinh  Di  Đà  và  kinhVô  Lượng  Thọ.Nói  chung  là  có  duyên  cớ,  thính  chúngđặc 

biệt  đông,pháp  môn  thù  thắng,  chư  Phật  hộ  niệm,  long  thiên  thiện  thần  ủng  hộ  đạo 

tràng,chẳng giả tí nào! Pháp môn tốt lành, nhưngngườithật sự nhập cảnh giới này vẫn là 

thiểu số. Nói theo lý luận,Thiện Đạo đại sư nói,ThiệnĐạođại sư làA Di Đà Phật tái lai, 

lời củaThiện Đạo đại sư do chính miệngA Di Đà Phậtnóira,pháp môn này là “vạn người 

 tu, vạn người đến” .Vì sao có người tu pháp môn này chưa thể thành tựu? Phật không có 

vấn  đề,  pháp  môn  cũng  chẳng  có  vấn  đề,  kinh  điển  cũng  không  có  vấn  đề,  vấn  đề 

dongườitu hành mà có! Ngườiấy bụng dạ vướng mắc cảđống chuyện, chẳngbuông xuống 

được.  “Tức niệm” ,kẻấy chẳng lìaniệm,  “tức niệm”  làA Di Đà Phật;  “ly niệm” ,là như trong 

phần  trướcđã  nói,niệmmột  câu  A  Di  Đà  Phật  nàyđể  thay  thế,trừkhử  trăm  ngànvạn  ức 

vọng tưởng, tạp niệm, đó làthật sự niệmPhật. Một mặt niệm A Di Đà Phật, nhưng trong 

ấy vẫn xen tạp vọng tưởng, tạp niệm công phu niệmPhậtbịphá hoại; cho nênquý vị chẳng 

có cách nào!  “Tiềm thông Phật trí, ám hợp đạodiệu” .Quý vị thấy [lời chú giải] giảng rõ 

ràng lắm, minh bạch lắm,quý vị phải do niệm mà lìaniệm, niệm A Di Đà Phật,trongtâm 

chỉ  có  một  niệm  A  Di  Đà  Phậtnày,chớ  nên  xen  tạpvọng  niệm  vàođấy.Vì  vậy,Phật,  Bồ 

Tát,tổ sư đại đức dạy  chúng ta đừng hoài nghi, đừng xen tạp, đừng gián đoạn,niệmnhư 

vậy quý vị sẽcó thể  “tiềm thông Phật trí, ám hợp đạodiệu” ,vì sao?Quý vị niệm Phật đã 

niệm đếnmứcnhất tâm. Sự nhất tâm cóđịa vị bằng vớitầng cấpA La Hán vàBích Chi Phật. 

Lý nhất tâm có cảnh giới giống nhưbốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ từ Sơ Trụ trở 

lên trong Viên Giáo. Quý vị có thể niệm  tới nhất tâm bất loạn. Hơn nữa, phương pháp 

này đơn giản, dễ dàng, ổn thỏa, thíchđáng, đáng tin cậy, chẳngphiền phức tí nào, chẳng 

thông  Giáo  cũng  không  sao!  Do  vậy,  có  nhiềungườichẳng  biết  chữ,  chưa  từnghọc  kinh 

giáo,  niệmmột  câu  A  Di  Đà  Phật  nàymấynăm,đúng  làý  niệm  gì  cũng  mất,niệmtới  mức 

nhất tâm bất loạn,nhưng chínhngười ấy hoàn toànkhông biết, vãng sanhTây Phương Cực 

Lạc thế giới sanh vàocõi Phương Tiện,ngườinhư vậy rất nhiều. Ngườisanh vào cõi Thật 

Báo  có  lẽít  hơn  một  chút,  chứngườisanh  vàocõi  Phương  Tiện  rất  nhiều.  Họđã 

bỏđượcchấp trước, chẳngchấp trước gì hết, cứđơn giản là kinh dạyquý vị chấp trước danh 

hiệu, chấp trì danh hiệu,  “chấp”  làchấp trước,  “trì”  là nắmvững vàng, nắm chặt, tức là[giữ 

chặt]một câu Phật hiệu này. Ngoàimột câu Phật hiệu này ra,tạp niệm gì cũngđều không 

có,  vọng  tưởng  gì  cũngđều  không  có,  đó  làniệmPhật  công  phu  thành  phiến.  Công  phu 

thành phiến sẽ sanh vào cõiĐồng Cư.Sanh trong cõiĐồng Cưcũng thành thánh nhân. Thế 

giớiCực Lạc không có phàm phu, đều là thánh nhân, dophàmmàthành thánh! 

Tập 16  321 





 “Cố Sớ Sao viết”  (Do vậy, sách Sớ Sao nói), [tức là]Liên Trì đại sư nói: “Việt tam 

 kỳ ư nhất niệm, tề chư thánh ưphiếnngôn” (vượt ba A-tăng-kỳtrong một niệm, bằng với 

chư thánh do một lời).[Vượt] tam kỳ là ngườinào vậy?Nay chúng ta hiểurất rõ ràng, theo 

kinh Hoa Nghiêm đã dạy,từSơ Trụ tớiĐẳng Giác làbốn mươi mốt địavịPháp Thân đại sĩ, 

cácNgàiđoạnhếtvô  minh, nhưngtập khí  vô  minh  vẫn  còn.TớiĐẳng  Giác  mớiđoạn  hếttập 

khí vô minh,cầnthời gian bao lâu?BađạiA-tăng-kỳkiếp.Vượt thoát ba đạiA-tăng-kỳ kiếp 

trong  mộtniệm  chính  là  do  một  tiếng  Phật  hiệu  này  bèn  vượt  qua  ba  đạiA-tăng-

kỳkiếp.  “Tề  chư  thánh” (bằng  với  chư  thánh):  Chư  thánh  là  bốn  mươi  mốt  địavịPháp 

Thân  đại  sĩ.  “Phiến  ngôn”   (một  lời)  là  bốn  chữA  Di  Đà  Phật,  chính  là  mộtmột  câu 

này.Bằng gì?Bằng vớiPháp Thân, chẳng phải là hạngBồ Tát thông thường.Pháp Thân đại 

sĩ làMaHaTát, còn có gìthùthắnghơnpháp môn này? Tìm chẳng ra! Do vậy, chúng ta học 

kinh này,quý vị còn cóvấn đề gì nữa chăng?Quý vị học kinh này,mười phương bađờihết 

thảy chư Phật hộ niệm quý vị,tuyquý vị chẳng thấy cácNgài,cácNgài thấy quý vị. Trước 

đây, chúng ta còn có nghi vấn, nay chẳng còn nghi vấn, chúng ta tin tưởng, khẳng định 

rồi!Vì sao?SáchHoàn Nguyên Quán đã giảng ba thứ trọn khắp, bất luận làmột mảy lông 

nơichánh báo  hay  một vi  trần trong  y  báo, sự dao  động của chúng  trọn khắp pháp  giới 

trong  mỗi  niệm,niệm  niệm  xuất  sanh  vô  tận,  niệm  niệm  hàm  dung  Không  và  Có;vì 

vậy,chúng ta khởi tâm động niệm,hết thảy tạo tác,mười phương chưPhậtđều thấy. Chúng 

ta chân tâm niệm Phật cầu sanhTịnh Độ,hết thảy chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần 

ủng hộ. Phước báo này như thế nào?Bađời chưPhậthợp nhau cùng nói vẫn chẳng thể giải 

thích rõ ràng, vìphước báo ấy quá to! Câudanh hiệu này,trên thực tế làtổng cương lãnh 

củahết  thảy  các  kinh  điển  do  mười  phương  bađời  chưPhật  đã  tuyên  dương,  màcũng  là 

chỗ  quy  y  củahết  thảy  cáckinh  điển.  Dovậy,  nhữngđiều  vừa  nói  trênđây  chẳng  phải  do 

một mình cụHoàng Niệm Tổ nói,Hoàng lão cư sĩ cũng chỉtiếp nhận, vâng theo lờilịch đại 

tổ sư đại đức đã nói, xứngtánh cực đàm, giảng đến rốt ráo viên mãn chính làmột câu danh 

hiệu này. 



 “Chí  tai  diệu  dụng,  bất  khả  tư  nghị”   (diệu  dụngcùng  tột  thay,  chẳng  thể  nghĩ 

bàn),đãđến  tộtđỉnh!  “Kỳ  tha  pháp  môn  nãi  chánh  nhập  vô  sanh,  cố  vi  nan  hành  đạo”  

(Những  pháp  môn  khác  nhập  thẳng  vào  Vô  Sanh,  nên  làđạo  khó  hành),  “chánh 

 nhập”  làgì?Thực  hiệntừng  bước  một,  tiến  lên  theo  từng  cấp  bậc  một,  tiến  cao  lên  dần, 

giống  như  năm  mươi  mốtđịa  vịđược  nói  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,đó  là “chánh  nhập” , 

thời gian rất dài.  “Kim thử tịnh nghiệp, xảo nhập vô sanh, cái dị hành đạo dã”  (Nay Tịnh 

nghiệp  khéo  nhập  Vô  Sanh  nên  làđạo  dễ  hành),nó  quáxảo  diệu  (khéo  léo,  tuyệt 

diệu),chẳng phải là tiến lên từng cấp một, mà bất tri bất giác viên mãn, đạt tới tộtđỉnh,do 

vậy,  nó  làđạo  dễ  hành.  “NiệmPhật  pháp  môn  nãi  tu  hành  chi  kính  lộ”   (pháp  mônNiệm 

Phật làđường tắt trong sự tu hành),  “kính lộ” (徑路)làđường gần;đường tắt.  “Nhi trì danh 

 nhất pháp hựu vi tứ chủng niệm Phật trung chi kính lộ, cố xưng vikính trung chi kính”  

32 Tập 16 

2 



(nhưng  trì  danh lại làđường tắt trong  bốn  món  NiệmPhật,  nênđược  gọi  làđường  tắtnhất 

trong  các  con  đường  tắt),làđường  gần  nhất  trong  các  con  đường  gần.Trong  bốn  món 

NiệmPhật  này,  Quán  Kinh  có  nhắc  tới  [ba  món],  Quán  Kinh  giảng  QuánTưởng 

NiệmPhật,QuánTượngNiệmPhật,  và  TrìDanhNiệmPhật,  đều  là  những  phápchúng  ta 

thường tu. Một loại khácchúng ta không làmđược là Thật Tướng NiệmPhật.Khi nào tu 

Thật Tướng Niệm Phật?TừSơ Trụ trở lên tu Thật Tướng Niệm Phật. Vừa rồi, trong phần 

trích dẫn, cụ Hoàngđã nói từ SơĐịa trong Biệt Giáo trở lên, tức là từ Sơ Trụ trong Viên 

Giáo trở lên,niệmPhật khi ấylàThật Tướng Niệm Phật,chẳng phải là TrìDanhNiệmPhật. 

Trong  bốn  mónNiệmPhật,  TrìDanhlàđường  tắt.  Do  vậy,  theo  kinh  Hoa  Nghiêm,  bậcđã 

chứng đắc từSơ Trụ trở lên phảitupháp môn NiệmPhật,cách niệmPhậtcủa cácNgàithuộc 

loại Thật Tướng Niệm Phật. 



 “Hựubổn  kinh  bấtxướng  nhất  tâm  bất  loạn”   (Lại  nữa,  kinh  này  chẳngđề 

xướngnhất  tâm  bất  loạn),  “xướng” (倡)là  đề  xướng,  kinhVô  Lượng  Thọ  khôngđềxướng 

nhất tâm bất loạn,vì sao? Nhất tâm bất loạn quá khó,đúng làchẳngdễ làm được. Sự nhất 

tâm  bất  loạn làđãđoạn  KiếnTư  phiền  não,chứngnhậpbằngquảA  La  Hán.Lý nhất  tâm  bất 

loạn đãđoạn TrầnSa phiền não, pháVôMinh phiền não, [cảnh giới ấy]bằngvới “minh tâm 

 kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật” ,chẳng  phải  là  chuyệndễ.Vì  vậy,kinh  này  chẳngnói 

tớinhất tâm bất loạn.  “Trực dĩ phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm A Di Đà Phật vi 

 Tông”  (thẳng thừng lấy phátBồ Đề tâm, một mực chuyên niệmA Di Đà Phật làm Tông). 

Phát  Bồ  Đề  tâm,  một  bềchuyên  niệm,chẳng  phải  là  nhất  tâm  bất  loạn.  Một  bềchuyên 

niệm thì chúng ta làm được, một phương hướng, một mục tiêu, chuyên niệm  A Di Đà 

Phậtsẽlàm được! Nhất tâm bất loạn chẳng dễ gì làm được, vì phải đoạn phiền não. Khuất 

phục  phiền  não  thì  sự  khuất  phụcấy  chẳng  phải  lànhất  tâm  bất  loạn;đoạn  hếtphiền  não 

mới  là  nhất  tâm  bất  loạn,quý  vị  biết  nhất  tâm  bất  loạn  quá  khó.  NhưngkinhDi  Đà  nói 

“nhất tâm bất loạn”,và “tâmchẳng điên đảo”! Kinh Di Đà và bộ kinh nàylàcùng mộtbộ, 

nội dung như nhau; quý vị phải biết: Theo bản dịch kinh A Di Đà của HuyềnTrang đại sư 

thì  là “nhất  tâm  hệ  niệm” ,chẳng  phải  lànhất  tâm  bất  loạn.  Nhất  tâm  bất  loạn  là  do  La 

Thập đại sư dịch,Ngàidịch cũng rất có lý! Công phu củachính mình là nhất tâm hệ niệm, 

lâm  chung  Phậtđến  tiếp  dẫn,  trước  hết,Phật  quang  chiếu  tớiquý  vị;khiPhật  quang  chiếu 

gội,đượcPhật lực gia trì, khiến cho công phu của quý vị được nâng lên gấp bội. Quý vị 

thật sự đạtđược nhất tâm hệ niệm,đólà công phu thành phiến, ngay lập tức bènđược nâng 

cao lên thànhnhất tâm bất loạn.Vì vậy, LaThập đại sư hoàn toàn chẳng dịch sai, đích xác 

là  [hành  nhânkhi  vãng  sanh]  được  bổn  nguyện  và  oai  thần  từ  bốn  mươi  tám  nguyện 

củaPhậtDi  Đà gia  trì;  nhưngđối  với kẻ sơ học  chúng  ta  mà  nói,  dorất  nhiều người  thấy 

chữ “nhất tâm bất loạn” màcảm thấypháp môn này vẫn chẳngdễ tu, không dám tu pháp 

môn này,ngã lòng!Thấy “PhátBồ Đề tâm, một bề chuyên niệm” ,bèn nghĩchính mình vẫn 

có  thể,điều  nàycòn  có  thể  làm  được.  Bồ  Đề  tâm  sẽđược  giải  thích  tỉ  mỉ  trong  phần 

sau.Trong  Yếu  Giải,Ngẫu  Ích  đại  sư  giảng  rất  tuyệt:Quý  vị  thật  sự  phát  nguyện  cầu 

Tập 16  323 



sanhTịnh Độ,tâm ấylà vô thượng Bồ Đề tâm. Cổ nhân chưa hề nói,Ngẫu Ích đại sư nêu ra 

cách  giải  thích  như  thế  khiến  cho  chúng  ta  nghĩ  đến  rất  nhiều  ông  lão  bà  cụ  chẳngbiết 

chữ, cũng chưa từng học hành, màcũngchưa nghe Phật pháp,ngườita dạy họ niệmmột câu 

“A Di Đà Phật”,họ bènthật thà niệm, niệm tới cuối cùng còn có thể đứngvãngsanh,biết 

trước lúc mất,tướng lành hy hữu.Dường như họchẳngphátBồ Đề tâm! Dường như trực 

tâm,  thâm  tâm  vàđại  bi  tâmđược  nói  trong  Bồ  Đề  tâm  họ  chẳng  phát,  cớ  sao 

họniệmPhậtbèncó thể  vãng  sanh?Họ chẳng  biếtphátBồ  Đề tâm  là gì, nhưngquý vị quan 

sát  kỹ  lưỡng,  sẽ  thấy  trựctâm,  thâm  tâm,  vàđạibi  tâm  họđềutrọn  đủ.Họ  bất  tri  bất  giác 

phát ra, đã phát,nhưngchính mình vẫnkhông biết, nhất tâm nhất ý cầu sanhTịnh Độ,mong 

thấyA  Di  Đà  Phật,tâm  chân  thành  trọn  đủ.  Thâm  tâm  là  thanh  tịnh  bình 

đẳnggiác,họcó,tuy chưaviên mãn, nhưnghọcó từ bi tâm! 



 “Đản năng phát tâm chuyên niệm, giai khả vãng sanh. Cố cánh vi minh xác giản 

 yếu”  (Chỉ cần có thể phát tâm chuyên niệm,đềuđượcvãng sanh. Do vậy, pháp này càng là 

rõ  ràng,  xác  thực,đơn  giản,  tóm  tắt),  “minh”  là  minh  bạch,  “xác” (確)làchân  thật,  [giản 

yếu là] đơn giản, tóm tắt.Quý vị thấypháp môn này,  “thị cố thử kinh xưng viTịnh Tông đệ 

 nhất kinh” , lưu truyềntới khi Phật pháp trênthế gian này diệt sạch,tớicuối cùng,hãy còn 

bộ kinh này tồn tại trên thế gian một trăm năm,từ chỗ này,chúng ta có thể suy ra sự thù 

thắng của bộ kinh điển này.  “Nhân kỳ vi trực tiệt trung chi trực tiệt, phương tiện trung chi 

 phương tiện. Tuyệt đãi viên dung, bất khả tư nghị” (do vì pháp này thẳng gọn nhất trong 

các pháp thẳng gọn, thuận tiện nhất trong các phápphương tiện, dứt bặtđốiđãi một cách 

viên dung, chẳng thể nghĩ bàn).Đây là lờithật, chẳng giả tí nào!Hết thảy chúng sanh trong 

lục đạo có thể gặp gỡ [pháp môn này], chắc chắnđắcđộ trong mộtđời này,nhất định vượt 

thoátlục  đạo  luân  hồi.  Không  chỉ  vượt  thoátlục  đạo,người  ấy  còn  vượt  thoátmười  pháp 

giới,điều nàythùthắng chẳng thể tưởng tượngđược! 



 “Nhật  Bản  Tịnh  Tông  đại  đức  thôi  trọng  thử  kinh  quá  ư  ngã  quốc”   (Các 

bậcđạiđức  trong  Tịnh  Tông  Nhật  Bảnđề  cao  kinh  này  còn  hơn  nước  ta),đúng  vậy! 

TrongĐại  Tạng  Kinh  Nhật  Bản,  [các  tác  phẩm]  nghiên  cứuvà  chú  giải  kinh  Vô  Lượng 

Thọ rất phong phú. Nhìn lại Trung Quốc, các vịtổ sư đại đức từ xưachú giải kinh này rất 

ít,  chỉ  có  mấy  loại.  Do  nguyên  nhân  gì?Cư  sĩBànhTế  Thanhnói  rất  khéo,  do  kinh  này 

không có bản tốt nhất!Không ít vịđại đức đã khẳngđịnh câu nói này củaông Bành!Ông ta 

nóirấthay, quả thật là vìkinh này chưa có bảntốt nhất. Đọc trọn cả năm bản dịch gốc vào 

thời  cổ  là  chuyện  chẳng  dễ  dàng  cho  lắm!  Vì  khi  ấy,  kinh  sáchquá  ít,  chẳng  phải  làấn 

loát,  mà  là  chép  tay.  Ngay  cảcư  sĩ  Vương  Long  Thư  có  thân  phậnnhư  vậy,  làmột  vị 

trưởng  giả  giàu  sụ,  vẫn  chưa  thấytrọnnăm  bản  dịch  gốc,  chỉ  thấy  bốn  loại.Ông  ta 

chưađược  thấy  bản  dịchđờiĐường,  tức  bảnVô  Lượng  Thọ  Như  Lai  Hội  trong  kinh  Đại 

Bảo  Tích;  do  vậy,bảnhội  tập  củaông  ta  chỉgồm  bốn  bản  dịch  gốc,thật  đáng  tiếc!  Bởi 

32 Tập 16 

4 



lẽ,trong Vô Lượng Thọ Như Lai Hội của kinh Đại BảoTíchcó rất nhiềuphầnđặc sắc mà 

bốn bản kia không có! NhưngngườiNhật Bản hữu tâm,khitới Trung Quốc duhọc, đối với 

những  bản  kinh  sách  tốtđẹpđều  thâu  thập  toàn  bộđem  về.  Chính  chúng  ta  đã  coi  nhẹ 

chuyện này, chẳng thu thập, bị ngườiNhật Bản thu thập đem đi. CónhiềuthứtừNhật Bản 

truyền ngược trởvề [Trung Quốc],điều này nhờ vàocông đức của cư sĩ DươngNhânSơn. 

Vào những năm cuốiđời Thanh, cư sĩ Dương NhânSơnlà tham tán tạiĐại Sứ Quánở Nhật 

Bản.Ông ta đối vớiPhật pháp hết sức lưuý, do vậy, tìm tòi tạiNhật Bản, rất nhiều thứđã bị 

thất  truyền  cả  mấy  trăm  năm  tạiTrung  Quốc,  trong  mục  lục  [Đại  Tạng  Kinh]  có  ghi, 

nhưng chẳng thấy sáchđâu, tại Nhật Bản thì thấy.Dovậy,ông ta bèn dựa theo mục lụcđể 

tìm tại Nhật Bản,tìm tòi rất nhiều, tìm được chẳngít, đem trở về Trung Hoa; đặc biệt là 

nhữngchú sớ củakinh luậnPháp Tướng DuyThức. 

Tiếpđó, 

những 

phầnđượctrích 

dẫn  đều  là  chú  giải  củangườiNhật 

Bản.  “NhậtHắcCốcĐạiKinhThíchvân”  

(BộĐại 

Kinh 

Thích 

của 

sư 

Hắc 

Cốc74[2]ngườiNhật),  “ĐạiKinh Thích”  là tác phẩm giải thích kinh Vô Lượng Thọ, trong 

đó  có  mộtđoạn  như  sau:   “Ư  vãng  sanh  giáo,  hữucăn  bản,  diệc  hữu  chi  mạt”   (đối với 

giáo phápvãng sanh, có pháp là căn bản,mà cũng có pháp cành nhánh), vãng sanhlà niệm 

Phật  cầu  sanhTây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  ngườiTrung  Quốc  gọi “vãngsanh 

 giáo”  làTịnh  Độ  Tông.Sưnói  [vãng  sanh  giáo]cócăn  bản  màcũngcó  cành  nhánh.  “Thử 

 kinh danh căn bản, dư kinh danh chi mạt”  (kinh này là căn bản, những kinh khác là cành 



 74[2] - “Hắc Cốc Thượng Nh}n chính l{ tôn xưng của ng{i Ph|p Nhiên, s|ng tổ Tịnh Độ Tông 

 (Jōdo  Shū)  Nhật  Bản.  Ng{i  Ph|p  Nhiên  (Honen,  1133-1212)  sinh  ở  huyện  Mỹ  T|c  Quốc 

 (Mimasaka), pháp húy Nguyên Không (Genkū). Sư còn được gọi l{ C|t Thủy Thượng Nh}n 

 hoặc Viên Quang đại sư. Sau khi th}n phụ mất, năm chín tuổi, Sư xuất gia theo tông Thiên 

 Đ{i (Tendai, tức Thiên Thai Tông Nhật Bản), sau đó, tu tại tổng bản sơn Tỷ Duệ (Hiei). Đến 

 năm 24 tuổi, vẫn chưa cảm thấy thỏa m~n với gi|o nghĩa Thiên Đ{i, Sư rời Tỷ Duệ đến tham 

 học tại Đông Đại Tự v{ Hưng Phước Tự, nhưng vẫn chưa cảm thấy đ~ tìm được con đường 

 giải tho|t đúng đắn cho bản th}n. Trở về Tỷ Duệ, vùi mình trong T{ng Kinh C|c, cuối cùng 

 Sư  đ~  đọc  Qu|n  Kinh  Tứ  Thiếp  Sớ  của  ng{i  Thiện  Đạo,  giải  ngộ,  ch}n  th{nh  đề  xướng  trì 

 danh niệm Phật. Rời Tỷ Duệ, hòa mình v{o tầng lớp bình d}n, Sư giảng dạy gi|o nghĩa Tịnh 

 Độ, thu hút c|c tín đồ, kể cả c|c quan to trong triều. Điều n{y g}y nên sự đố kỵ v{ lo ngại của 

 giới tăng lữ thuộc tông Thiên Đ{i vì sợ mất ảnh hưởng quyền lực đối với triều đình. C|c tăng 

 sĩ như Minh Huệ (Myōe) v{ Trinh Kh|nh (Jōkei) đ~ công khai chỉ trích Ph|p Nhiên l{ t{ gi|o. 

 Đ~ thế, những tín đồ, môn đệ của ng{i Ph|p Nhiên trong nhiệt tình truyền gi|o đ~ hiểu lệch 

 lạc kh|i niệm Tha Lực nên không tu}n thủ giới luật, kịch liệt chỉ trích những tông ph|i kh|c 

 bằng luận điệu khiên cưỡng, bôi nhọ, dẫn đến phản ứng mạnh của tông Thiên Đ{i. Cuối cùng 

 dưới sức ép của c|c tăng lữ chùa Hưng Phước, Thiên Ho{ng Hậu Điểu Vũ (Go-Toba) đ~ hạ 

 lệnh nghiêm cấm niệm Phật, bắt Ph|p Nhiên v{ c|c đệ tử đi lưu đ{y. M~i đến năm 1211, lệnh 

 cấm mới được b~i bỏ v{ Ph|p Nhiên được trở về Kinh Đô (Kyoto), nhưng Sư tịch v{o năm 

 sau. Một đệ tử của Sư l{ Th}n Loan (Shinran) đ~ th{nh lập một tông ph|i Tịnh Độ mới l{ 

 Tịnh Độ Ch}n Tông (Jōdo Shinshū).” 

Tập 16  325 



nhánh),kinhchuyên giảng Tịnh Độ gồm ba bộ, kinh Vô Lượng Thọ làcăn bản, kinh Quán 

Vô  Lượng  Thọ  Phật  và  kinhA  Di  Đà  làcành  nhánh.Trong  khi  đứcPhật  giảng  kinh, 

thuyếtphápđãgiảng  kèm  thêmTịnh  Độ,  giảng  pháp  môn  niệmPhật  cầu  sanhDi  Đà  Tịnh 

Độ, đại khái có từ hơnmột trăm tới gần hai trăm bộ kinh, đương nhiên những kinh ấy là 

“cành nhánh của cành nhánh”.  “Hựu thử kinh danh chánh vãng sanh giáo, dư danh bàng 

 vãng sanh giáo. Hựu thử kinh danh vãng sanhcụ túc giáo, tha kinh danh vãng sanhbất cụ 

 túc giáo”  (Hơn nữa, kinh này là chánh vãng sanh giáo, những kinh khác là bàng vãng 

sanh giáo. Lại nữa, kinh này gọi là vãng sanh giáo trọnđủ, những kinh khác gọi là vãng 

sanh giáo chưa trọn vẹn),đâylàcách nói khái luận củangườiNhật Bản đối vớibộ kinh này. 

NhữngngườiNhật  Bản  nàyđềutới  Trung  Quốc  du  học  vào  thờiđại  Tùy-Đường,thân  cận 

TríGiả đại sư, hoặc thân cận Thiện Đạo đại sư, nhiềuvịđều là học trò củaThiện Đạo đại 

sư.ThuởThiện Đạo đại sư tại thếđã giảng bộ kinh này,các vịấyđềuđích thân nghe giảng 

nơi pháp tòa của Ngài. 



 “Cứ  thượng  chi  nghĩa,  Tịnh  Độ  Tông  thí  nhưDiệuCao  phong  đầu,  nhibổn  kinh 

 chánh như phong đầu chi đảnh tiêm.Bổn kinh vị đương lai nhất thiết hàm linh, giai y thử 

 pháp nhi đắc độ thoát”  (theo nghĩa trênđây,Tịnh Độ Tông ví nhưđỉnh núi Diệu Cao, mà 

kinh này lại như chópđỉnh củađỉnh núi. Kinh này sẽ làm cho hết thảy các hữu tình trong 

tương  lai  donương  theo  pháp  này  bènđượcđộ  thoát),  nhậnđịnhnàycó  cùng  mộtý  nghĩa 

như  tôiđã  nói  trong  phần  trước,  hết  thảy  chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới  đều  nương 

vàopháp  môn  này  đểđộ  thoát  luân  hồi,  vượt  thoát  mười  pháp  giới.  “Thị  tri  lợi  tế  chúng 

 sanh, thử kinh vi tối. Trì danh chi pháp, ám hợp đạodiệu, tối dị hành cố”  (do vậy, kinh 

này lợi lạc chúng sanh lớn nhất; pháp trì danh thầm hợpđạo mầu, dễ hành nhất). Trong 

thờiđại này, cuộc sống của chúng ta vô cùng gian nan, chướng duyên nghiêm trọng khôn 

sánh,bản thân chúng ta phải suy nghĩ, trong thời gian ngắn ngủi, tạm bợ của kiếp sống 

này,chúng ta phải làm như thế nàođể nắm chắc sự thành tựu chân thật cho chính mình? 

Vì sao?Chính mình chẳng thành tựu, sẽ chẳngthểlợilạcchúng sanh.Các bậcđại thánh đại 

hiền trong pháp thế gian vàPhật pháp, không vị nàochẳngdạy chúng ta: Thành tựu chính 

mình  rồi  mới  có  thểthành  tựu  người  khác.Chính  mìnhchẳng  có  thành  tựu,  nếu  muốn 

hoằng pháp lợi  sanh,đứcPhật thường nói: “Vôhữu thị xứ”  (chẳng có lẽấy).Đúng là lòng 

thì có thừa, nhưng sức chẳngđủ,quý vị chẳng làmđược. Nhất định là trước hết phải thành 

tựuchính  mình.  TứHoằngThệNguyệnlà  nguyên  tắc  chỉ  đạo  tốt  nhất,phải  phát 

nguyệnlớn: “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ” ,phải  độ  tận  hữu  tình  trong  chín 

phápgiới,đấy là phát đại  Bồ Đề tâm.  Quý vị độ họbằng cách nào?Quý vị chưađộ chính 

mình  được,  sẽ  chẳngthể  độ  ngườikhác.  Phải  tựđộ  ra  sao?  Đầu  tiênlà  đoạn  phiền  não, 

phiền não vô tận thệ nguyện đoạn. Kiến Tư phiền não vô tận, TrầnSa phiền não vô tận, 

Vô  Minh  phiền  não  vô  tận,  đoạn  bằng  cách  nào?  Ngay  trong  cuộc  sống 


hằngngày,họcgì?Nguyên  tắc  chỉđạo  chung  là  học   “chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động 

32 Tập 16 

6 



 niệm,chẳng phân biệt,chẳngchấp trước” ,đólà tổng cương lãnh, tổng nguyên tắc. Đối với 

tế  hạnh  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,Đại  Thừa  nóitám  vạn  tế  hạnh,  TiểuThừanói  ba 

ngànoai  nghi,  từng  ly  từng  tí  trong  cuộc  sống,đứcPhậtdạy  chúng  sanh  đừng  chấp  trước 

từngđiều nhỏ nhặt một! 



Bắtđầu  học  từđâu?TrongPhậtgiáo,  Tịnh  nghiệp  học  nhân  bắtđầu  từ 

bằng “tamphước” ; nếuquý vị chưa thểtự độ,sẽ chẳng thể cóphước báo. Vì vậy, mở kinh 

Phậtra,thiện nam tử, thiện nữ nhân, có thiện căn, cóphước đức, kinhDi Đà kinh nói: “Bất 

 khả dĩ thiểu thiện căn, phước đức, nhân duyên, đắc sanh bỉ quốc” (Chẳng thể do ít thiện 

căn,phước  đức,  nhân  duyên  mà  sanh  về  cõiấy).Thiện  căn  và  phước  đức 

họctừTamPhước,đó  làphước  đức  chân  chánh.  “Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

 trưởng” ,quý vị thấyphướctutừ đâu? Từ hiếu dưỡng phụ mẫu. Kẻ chẳng hiếu thảo với cha 

mẹ  sẽ  chẳng  có  phước,  niệmPhật  cũng  chẳng  thể  vãng  sanh,kẻkhông  biết  tôn  sư  trọng 

đạo cũng chẳng thể vãng sanh! Thân mạng củaquý vị do cha mẹ mà có, huệ mạngcủaquý 

vị dothầy mà có. Quý vị thấy hai câu nàyđượcđứcPhậtxếp trước hết . “Hiếu dưỡng phụ 

 mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  chẳng  giết,  tu  ThậpThiện  nghiệp” .Vì  vậy,  có 

nhữngđồng học hỏi tôi: “Thưapháp sư, vì sao thầyphải đề xướng Cảm Ứng Thiên?Vì sao 

đề xướng Đệ Tử Quy?Những thứấykhông phải củaPhật giáo!” Tôi bảo họ: “Những thứấy 

đều  là  củaPhật  giáo”  [Họ  cãi]:  “Trong  Phật  giáo  không  có  nói!”  Ai  bảo  không  có 

nói?Điều  thứ  nhất  trong  Tịnh  nghiệp  tam  phướclà “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

 trưởng” ,quý vị coi thử Đệ Tử Quy cógiảng[nhữngđiềuấy]hay không?Có! Làm thế nàođể 

thực hiện hai câuấy? Thực hiệnĐệ Tử Quy,quý vị sẽ thực hiệnđược [hai câuấy].  “Từ tâm 

 chẳnggiết” ,quý vị thi hành Cảm Ứng Thiên liềnlàmđượccâu này. Ba câu trênđây làcơ sở, 

tiếp theo là “tu Thập Thiện nghiệp”  mớicó thể làm được. Vì sao chưa làmđược ThậpThiện 

nghiệp?Do chưa làmđược ba câu trên. Ba câu trướcđóchínhlà Đệ Tử Quy và Cảm Ứng 

Thiên,  chưa  làm  được!  Vì  vậy,quý  vị  chưalàm  được  ThậpThiện  nghiệp,[như  vậy  thìđề 

xướngĐệ  Tử  Quy  và  CảmỨng  Thiên]còn  sai  nữa  hay  không?  Tôi  thấy  chẳng  sai! 

Dođó,thật sự họcPhật,naychúng ta phải nương theo lờigiáo huấncủaẤn Quang đại sư;Ấn 

Quang đại sư dạy chúng ta phảivun bồi vững vàng cội rễ bằng Cảm Ứng Thiên.Căn bản 

thứ nhất làCảm Ứng Thiên,giáo dục nhân quả, quý vị thật sự liễu giải đạo lý nhân quả, 

liễu giải chân tướng sự thật,sẽ không chỉ chẳngdámlàmác,mà ngay cảác niệm cũng chẳng 

dám dấy lên. Vì sao? Động một niệm bấtthiện, ba thứ “trọn khắp” đều có, trọn khắppháp 

giới, aimàkhông biết? Khắphư không, trọn pháp giới, tất cảhết thảy Phật, Bồ Tát,A La 

Hán thảyđều biết. Chẳng thể gạt ai! [Có muốn] gạt ai cũngchẳngđược! Một niệm củaquý 

vị trọn khắp pháp giới, một niệm xuất sanh vô tận. Xuất sanh vô tận làgì? Thiện niệm 

sanh ra thiện công đức, ác niệm sanh ra nhữngđiềuác độc, có báo ứng. Không dám động 

niệm  thì  còn  dám  làm  nữaư?  So  vớiluân  lý,  đạo  đức,  so  với  bất  cứ  loạigiáo  dục  nào, 

cũngđều hữu dụnghơn! Có rất nhiều kẻ học hành rất giỏi,nhưng bất hiếu với cha mẹ,phản 

thầy,nghịchđạo, họdám làm, donguyên nhân gì vậy?Cổ nhân bảo là “lợi dục huân tâm”  

Tập 16  327 



(mờ mắt vì lợi lộc, dục vọng). Họ bịdanh lợi trước mắt mê hoặc, biết rõ, nhưng vẫn cố 

phạm.  Biết  sai  lầm,  mà  vẫn  muốn  làm;  nhưng  nếu  kẻấy  hiểunhân  quả,  sẽ  chẳng  dám 

làm,vì  sao?Những  gì  quý  vị  đạtđược  trong  hiện  tiền  làmột  chútdanh  lợi  bé  tẹo,  trong 

tương lai phải trả giá quá to, [biếtnhư vậy] liền chẳng dám làm nữa! 

Nóitớichỗnày, hai hôm nay, cóđồng học đưa cho tôi xem một quyển sách,  “Khải Tát 

 quân  đoàn  Đông  chinh  chi  mê”   (bíẩn  vềđoàn  quân  chinh  phục  phươngĐông  của 

Caesar).Hai ngàn năm trước,đạiđế Khải Tát (Caesar) củađế quốcLa Mã nghe nói Trung 

Quốc rất giàu có, muốn chiếm lãnh Trung Quốc, phái mườivạn đại quân, thật sự tiếnđến 

vùng Cam Túc củaTrung Quốc,toàn quân thảm bại. Thống soái cầmđầuđoàn quân này là 

con trai thứ ba của Khải Tát,tứctam vương tử. Gầnđây, chuyện này do một quỷ hồn dựa 

vào  một bé gái nói ra, cónhiều người tới đó  điều tra, thấy là chuyện thật, chẳng giả,lời 

quỷ  nói  là  chuyện  có  chứng  cứ.Đã  hai  ngàn  năm  rồi,  bọnhọ  cũng  rấtmay  mắn, 

gặpđượcBồ  Tát,  nhàPhậtđúng  là  từ  bi,  Bồ  Tát  bảo  họ:  “Nơi  này  củaTrung  Quốc,chẳng 

phải củaquý vị. Quý vị đếnđây làm gì?” Họ thưa: “Chúng con không biết”. Tôiđọc tới 

câu nói này củaBồ Tát, liền lập tức nghĩ tớingườiNhật Bản xâm lượcTrung Quốc, chiến 

tranh tám năm, cuối cùng đầu hàng, đó là nhưBồ Tát đã nói: “Trung Quốc chẳng phải 

của quý vị,quý vị không có  phước báo này, quý vị tớilàm gì?”  Quý vị thấyđó: Làmđế 

vương,  quý  vị  cóphước  báo lớn cỡ nào,  có  lãnh  thổ  to  cỡ nào,có  bao nhiêu  nhân dân, 

trong  mạngđãđịnh  sẵn!  Không  có  phước  phầnấy,quý  vị  muốn  xâm  lược  người  khác, 

nếuthắng  trận,thật  sự  thôn  tínhđược,nói  chung,  quý  vị  cũng  chẳngthểchếttốt 

lành,thiếuphước báo mà!Đúng là  KhảiTátchẳng  chếtan  lành,ông  ta  chếttại  Trung  Quốc. 

Lịch sử  chépông ta bịngườikhác mưu sát, nhưng kết quả là mưu sát kẻ thế thân,chẳng 

phải nhà vua, mà là một viên quan hầu cận rất trung thành. Người bị giết mặcy phục nhà 

vua ở bên ngoài, nênngườita tưởngnhà vua bịgiết chết. Trong cơnhỗn loạn, vua đào tẩu, 

cũng trốn tới Trung Quốc, chết ở Cam Túc.Cớ gì phải vậy?Đúng là “Nhất ẩm, nhất trác, 

 mạc  phi  tiền  định”   (miếngăn,  hớp  uống,  không  gì  chẳngđượcđịnh  sẵn),  chớnêncưỡng 

cầu.Cưỡng cầu, cướpđoạt lấy, hay léntrộm lấy,đều là do trong mạngquý vị sẵn có,quý vị 

[phải  phí  uổng  tâm  cơ  làm  chuyệnđó]cóoan  uổng  hay  chăng?  Quý  vị  không  cầnđoạt, 

chẳng cần phải giở trò trộm cắp, lâuđạtđược hơn một chútthìbất quá một hai năm sẽcó, 

cớ gì phải nóng lòng? Tạotội nghiệpấy, thậtđáng sợ! Sau khi xem xongtác phẩm này,[tôi 

nghĩ]nếu một kẻ lãnhđạođất nước sau khi đọc xong sẽ chẳng dám phátđộng chiến tranh. 

Đóchẳng phải là chuyện tốt, tạo vô lượng vô biên tội nghiệp. 



Vì  vậy,tổ  Ấn  Quang  suốt  đời  đề  xướng  nhân  quả,  có  thể  nêu  ra  rất  nhiều  ví  dụ, 

những tác phẩmđược Ngài nêu lênđều củaĐạo Gia, như NgọcLịchBảoSaochẳng hạn,Ấn 

Quang đại sư đề xướng lưu thông cuốn sáchấy.Ngài dạyngườihọcPhậtphảiđọcCảm Ứng 

Thiên,Ngài có lý.Đó là sự thật, tuyệtđốichẳng phải làmê tín, chẳng phải Ngàidùngcáctác 

32 Tập 16 

8 



phẩmđóđể hù dọa con người!Thiệncó thiện quả, ác có ác báo. Hiện tại, tạo tác cái nhânác 

nghiệp, trong đờiquá khứ,quý vị tích lũyđạiphước, tu đại thiện, doquý vị làmácnênphước 

báo đã có trong mạng bị suy giảm với một mứcđộ lớn,cònmột chút phước thừa.Hưởng 

hếtphước thừa, nghiệp báo của quý vị sẽhiện tiền; chẳng chốngđỡđược! Cho đến lúcấy, 

hối  hận  chẳng  kịp!Vì  vậy,  con  ngườiquyết  định  chớ  nên  làm  chuyệnthiếu  lương  tâm. 

Trong  lúc  quá nhiều  tai nạn  hiện thời,  hãyghinhớ:  Hiếu  thuận  cha  mẹ  làphước  báo  bậc 

nhất.Chỗ nào có lỗi với cha mẹ,phảithật sự sám hối, phải tôn sư trọng đạo,phảiyêu quý 

sanh  mạng  [muôn  loài],  trọn  chớ  nênsátsanh.Mộtcon  muỗi,  một  con  ruồi  cũng  là  một 

sanh mạng,đừng xem nhẹ! Quý vị giếthạinó, trong tương lai nó sẽ báo thù, phiền phức ấy 

rất to! 



Độchính mình phảiđược thực hiện từbộ kinh này. Tịnhnghiệp tam phướclànguyên 

tắc  chỉ  đạo  tối  cao,  chúng  ta  nhất  định  phải  thực  hiện  Đệ  Tử  Quy,  Cảm  Ứng 

Thiên,ThậpThiệnNghiệp,đầyđủ  nhữngđiều  kiện  nàymớicó  thể  học  Phật.  Phước  thứ  hai 

là “thọ trì TamQuy,trọn đủ cácgiới,chẳng phạm oai nghi” ,quý vị chính thức trở thành đệ 

tử Phật môn. Lại nâng cao hơn nữa là “phátBồ Đề tâm, tin sâu nhân quả” . Tôiđã giảng 

về “tin  sâu  nhân  quả”   rất  nhiều,chẳng  phải  lànhân  quả  thông  thường,  mànhân  quả  ấy 

chínhlà “niệmPhật  là  nhân,  thành  Phậtlà  quả” .Nếu  chúng  ta  muốn  thành  Phậtthìphải 

niệm  Phật,  niệm  Phậtnhấtđịnh  thành  Phật.  “Đọc  tụng  Đại  Thừa,  khuyến  tấn  hành 

 giả” ,chúng tôi dùng tám chữđể giải thích câu “khuyến tấn hành giả” :  “Thânhành, ngôn 

 giáo” ,giúp đỡ người khác, giáo hóa người khác, trước hết,chính mình phải làmđược rồi 

mới dùng lời lẽđể dạyngười khác;  “giảng kinh, giáo học” ,tám chữấy!Thích Ca Mâu Ni 

Phật  suốt  đời  giảng  kinh,  dạy  học;  nhìn  lại  những  vị  tổ  sưđạiđức  từ  xưa,  chẳng  vị  nào 

không phải  là suốt đời đều  giảng kinh, dạyhọc!Ngẫu  Ích đại sư  vãngsanh  lúc  Ngàinăm 

mươi mấy tuổi,quý vị thấyNgàisáng tác mấy chục tác phẩm,trước tác vô cùng phong phú, 

mỗi  ngàyđều  viết  lách.  Vì  sao  phải  khổ  sở  viết  lách  như  thế?  Chẳngtìm  được  truyền 

nhân,  bèndùngphương  pháp  này  đểtruyền  pháp  chođời  sau.  Người  hữu  duyênđời  sau 

đọcđến,  sẽ  nương  theo  phương  pháp  và  lý  luận  do  Ngàiđã  nóiđể  học  tập,  thành  tựu, 

truyền lại cho người đời sau. Trong nhiều sáng tác ngầnấy,thùthắng nhất,đượcẤn Quang 

đại sư tán thán nhất là bộDi Đà KinhYếu Giải.Từ lời bạt, chúng ta thấy: Thuởấy,Ngẫu 

Ích đại sư viết bộ Yếu Giải nhằm giải thíchđơn giản [kinh Di Đà], viết xong trong thời 

gian chín ngày. Phân lượng không nhiều lắm,đúng là Yếu Giải, giải thích quá hay! TổẤn 

Quang đã tán thán: “Dù cổ Phật tái lai viết một bản chú giải kinh Di Đà khác,cũngchẳng 

 thể hay hơn được” . Quý vị thấyẤn Quang đại sư tán thán  tớitột bậc.Ấn Quang đại sư 

làĐại Thế Chí Bồ Tát tái lai, trong phần trước tôiđã thưa cùngquý vị, năm mươi mốt địa 

vịđều là Đại Thế Chí Bồ Tát,Ngàithuộcđịa vị nào chúng ta không biết, NgàicóphảilàPháp 

Thân đại sĩ hay chăng?NếulàPháp Thân đại sĩ, sẽ chẳngmê khi cách ấm,chính Ngài hiểu 

rành rẽ. NếulàĐại Thế Chí Bồ Tát thuộcđịa vị Thập Tín sẽmê khi cách ấm.Ngài tu pháp 

môn Thế ChíBồ Tát này,khivãng sanh thế giới Cực Lạc, sẽ sanh vàocõi Thật Báo Trang 

Tập 16  329 



Nghiêm là chuyện rất có khả năng! Ngài sanh vào cõi Phương Tiện Hữu Dư làđiều chắc 

chắn,từđịa vịSơ Tín sanhsangTây Phương Cực Lạc thế giới đều thuộc cõi Phương Tiện 

Hữu Dư.Cõi Phương Tiện Hữu Dư cũng có ba bậc chín phẩm. 



Chúng ta hiểu  rõ  nhữngđạo  lý này,liễu giải  chân tướng sự thật  này,  sẽ  chẳng  mê 

hoặc  tí  nào!  Vì  vậy,phải  tự  độ  thì  mới  có  thể  giúp  đỡ  người  khác.  Chính  mình  chẳng 

làmđược,  giảng  cho  kẻ  khácnghe,ngườitađâu  cótin,chẳng  có  năng  lực  nhiếp  thọchúng 

sanh! Do vậy,chính mình nhất định phải làm được, phải quênđi bản thân.Bồ Tát thuộcđịa 

vịSơ Tín đãđoạn ThânKiến,chẳngchấp trước thân nàylà ta, thân là cái ta có,bèntự nhiên 

toàn tâm toàn lực phục vụ hết thảy chúng sanh khổ nạn.Lục đạo toàn là chúng sanh khổ 

nạn, phảibiếtđiềunày,vì sao?Thiếutrí huệ, khởi Hoặc, tạo nghiệp, thọ báo, khổ chẳng thể 

nói  nổi!Bồ  Tát  giáo  hóa  chúng  sanh,  cứu  vớt  tai  nạn,  dùng  gì?Dùng  giáo  học. 

Conngườitánh  vốn  lành,quý  vị  chẳngdạy  nên  họmới  mê.  Mê  rồimớitạo  nghiệp.  Tạo 

nghiệp bất thiện, chịu khổ báo trong tam đồ. Họđãgiác ngộ, sẽ trọnchẳng tạo ác nghiệp. 

Vì vậy, khổ và lạc thuộc vềquả báo, quả ắt có nhân, nhân làgiác hay mê. Phậtgiúp đỡ hết 

thảy  chúng  sanh  lìa  khổđược  vui,  chẳngdốc  sức  nơiquả,  mà  từ  nơi 

nhân.ĐứcPhậtdùnggiảng  kinh,  dạy  học,  thân  hành,  ngôn  giáo,giúp  đỡ  chúng  sanh  phá 

mê, khai ngộ. Phá mê, bèn thoát khổ;giác ngộ, lạc bèn hiện tiền. ĐứcPhật dùng phương 

pháp này,Bồ Tát,tổ sư, đại đức đều dùng phương pháp này,phương pháp này hay lắm,thật 

sự có hiệu quả. Quá khứ hữu hiệu, hiện tại vẫn hữu hiệu. Trong quá khứ, chúng tôiđã làm 

thí nghiệm tại Thang Trì thuộc huyện Lô Giang, tỉnh An Huy, Trung Quốc để coi xem 

lời  dạy  củacổ  thánh  tiên  hiền  cóích  gì  cho  hiện  tại  hay  không,làmthí  nghiệm  ba  năm. 

Chúng tôi tìm một nhóm giáo viên, khuyến khích, cổ vũ họ làmBồ Tát,làm thánh nhân, 

dùng thân hành, ngôn giáođểmở lớp, dạy học.Đối tượng là ai? Đối tượng là bốn vạn tám 

ngàn cư dân trong tiểu trấn ấy, nam, nữ,già, trẻ các nghềnghiệp cùng nhau học,  thật sự 

hữu dụng! Chúng tôi vốn nghĩ phải mất hai ba năm mới có thể thấythành quả, không ngờ 

trong ba bốn tháng,thành quả lớn lao, khiến chúng tôi cảm thấyvô cùng kinh ngạc, nhân 

dân dễgiáo hóa như thế. Không ai dạy, hễđược dạy, sẽ quay đầu, lương tâm tỏ lộ, chứng 

tỏ tánh con ngườivốn lành.Hai câuđầu trong Tam Tự Kinh ngàn vạn phầnxácđáng: “Nhân 

 chi sơ,  tánhbổn thiện” .Giáo dục  thánh hiền là giáo dục xứng  tánh,con  người  bổn tánh 

vốn lành, hễđượckêu gọi bèn tỉnh giác nhanh dườngấy! 



Hiện  thời,nhiềungườinói  tớitai  nạn,  cácđồng  họchọcPhật  phải  biết:Phật  pháp 

cónóitai  nạn  hay  không?Phật  pháp  cónhắc  tớitai  nạn,  nhưng  chẳngnghiêm  trọng 

dườngấy, tận thế là chuyện chẳng thể xảy ra! Pháp vận củaThích Ca Mâu Ni Phậtlà một 

vạnhaingànnăm. Chiếutheo cách nóicổxưa củaTrung Quốc thì kể từ khi ThíchCa Mâu Ni 

Phật diệt độ tới nay  đại khái hơnbangànlẻ ba  mươi năm.Quý vị thấy [pháp vận là] một 

vạn hai ngànnăm,phía sau còncóchínngàn năm nữa, thời gian rất dài. Do vậy, “tận thế” 

33 Tập 16 

0 



làdongườingoại quốc nói,ngườiTrung Quốc chẳng nói, mà càngchẳng phải doPhật pháp 

nói. Thanh bình, loạn lạc,tai họa, donguyên nhân nàogây ra? Tại Trung Quốc, cổ thánh 

tiên  hiền  đã  nói  rất  nhiều,  nói  rất  khéo,  có  thật,chẳnggiả,đó  làgì?Đó  là  cảm  ứng! 

Conngườicó  thiện  tâm,  thiện  hạnh,  cảnh  duyên  sẽ  là  thiện  cảm.  Cảnhlàhoàn  cảnh  vật 

chất, duyên là hoàn cảnh nhân sự (quan hệ giữa con ngườivới nhau), cũngcó thể nói là 

hoàn cảnhnhân sự và vật chất chẳng có gì bấtthiện. Nếu con người dùngácđể cảm,hoàn 

cảnh vật chất và hoàn cảnh nhân sựsẽcảmứngác tướng! [Cổ nhân] nêu ra nguyên lý này! 

Chúng ta muốn cứu vãnxã hội, cứu vãn địa cầu, phải nên làm như thế nào? Đoạn hết thảy 

ác,  tu  hết  thảy  thiện.  Dùng  phương  pháp  gì?Phương  pháp  chúng  ta  dùng  hiện  thời  là 

giảng  kinh,  dạy  học.  Chúng  ta  dùng  Internet,  dùng  TV  để  khuếchđại  hiệu  quảdạy  học, 

mong  mỏi  cácđồng  học  chúng  ta  đối  trước  Internet  hay  TV  đều  phảiduy  trì.  Bản  thân 

chúng ta thật sự phát tâm, tuân theo giáo huấn trong kinh điển để sốt sắng học tập, bắtđầu 

học  từhiếu  thuận  cha  mẹ,tôn  sư,  trọng  đạo,pháttâmtừ  bi,  yêu  quýhết  thảy  sanh 

mạng,chẳng sát sanh.Tốt nhất làcó  thể phát  tâm  ăn  chay,  ăn  chay  có  lợiích lớn nhấtđối 

với sức khỏe. 



Tôi hai mươisáutuổi học Phật,biếtđối với ẩm thực,điềuđượcPhật pháp nhấn mạnh 

chính  làvệsinh,  vệ  tánh, vệ tâm  (bảo  vệ sanh  mạng,  bảo  vệ tánhđức,  bảo vệ  chân  tâm), 

tôibội phục tớicùng cực. Người thế gian chỉ biết vệ sinh, bảo vệ lẽ sống, nhưngđối với 

tánh củachính mình thì sơ sót,càngthiếu sót trong việc bảo vệlòng yêu thương củachính 

mình.  Trước  khi  tôihọcPhật,đi  học  tạiNam  Kinh,  tôiở  nhà  một  bạn  học.Gia  đình 

ngườibạn học này tuy chẳng phải làđại gia đình,nhưng anh ta cóđông anh chị em, có năm 

hay sáu anh chị em, cha, mẹ, còn có bà nội. Nhưng trong gia đìnhấy có ba tôn giáo,đa 

nguyên  văn hóa: Bà nội niệm  Phật, trong  nhà  cótiểuPhật đường, niệm  Phật;cha anh  ta 

theo đạo  Hồi,  mẹ  anh  ta theo  CơĐốcGiáo.  Vì  vậy,  các  trẻ  nhỏ  nói  chung  đều theo  mẹ. 

Tôisống trong một gia đìnhnhư thế,mới biếtđạo Hồi chú trọng vệ sinh trong ẩm thực, lại 

còn coi trọng vệtánh. Phàm nhữngđộng vật nào tánh tình chẳng tốtđẹp,ông ta khôngăn, 

có chọn lựa. Con vật nào tánh tình rất ôn thuận, thiện lương ông ta mớiăn.Phậtgiáo còn 

tiến hơn nữa, chọn thứcăn chay, nhằm bồi dưỡng tâmtừ bi. Do vậy, tôi cảm thấy phương 

cáchăn  uống  nàyrất  viên  mãn,  học  Phậtchưađầynửa  năm  tôi  bèn  chọn  cáchăn  chay. 

Thuởấy,  tôi  chẳng  biết  gì  về  nhân  quả,  mà  vìtin  tưởng  cáchănấy  là  vệ  sinh,  vệtánh,  vệ 

tâm,  cáchấyrất  viên  mãn.  Đúnglàlànhmạnh!  Tôiăn  chay  tới  năm  nay  là  năm  mươi  chín 

năm, sang năm vừađúng một giáp, thân thể ngày càngkhỏe mạnh, chẳng yếu hơn ai! Điều 

này chứng tỏ ăn chay có lợi,ăn chay quả thật là khỏe mạnh trường thọ. Nếu quý vị yêu 

quý  sinh  mạng,cớ  sao  chẳngăn  chay?  Tôi  làm  chứng  cho  mọingườiăn  chay  là  tốt  lành! 

Con ngườiphải giữ tấm lòng tốt, nói lời tốt, làm chuyệntốt, làmngười tốt, tiêu chuẩn của 

sự tốt lànhlàĐệ Tử Quy của Nho gia, Cảm Ứng Thiên củaĐạo gia,vàThập Thiện Nghiệp 

Đạo củaPhật gia. 

Tập 16  331 





Gầnđây nhất, tôicũngnghe đồng học nói,trong ngoài nước quả thật có những người 

dùng  danh  nghĩa  Tịnh  Khôngđể  bịađặt,  gây  chuyện,  làm  những  chuyệnphi  pháp,  tôi 

mong  cácđồng  tu  phải  có  tâmcảnh  giác.  Cảđời  tôi,  chuyện  gì  cũng  chẳng  tham  dự,tôi 

thường bảomọi người cảđời tôiđều là bịđộng,trước nay chưa hề tự làm chuyện gì, chưa 

hề!  Toàn  là  bịđộng.Người  khác  tới  tìm  tôi,  tôi  cảm  thấy  chuyệnấyđốivớixã  hội,  đối 

vớiđại  chúng  cólợi  thì  tôi  cũng  vui  vẻ  tham  gia.  Chủ  động  làmchuyện  tốt,  tôi  chưa  hề 

làm,vì sao? Làm chuyện tốtphải cóphước báo, tôikhông có phước báo! Tôiđã nói với quý 

vị, tôi suốt đời là một kẻ cô quạnh, mọingườithườngở chung với tôiđều hiểu rõ chuyện 

này.  Người  làm  chuyện  này  nọ  phải  cóphước  báo,  dướitayngười  ấy  có  rất  nhiều  nhân 

viên  lo  liệu  công  việc,  vàcũng  có  tài  lực  thì  mới  có  thể  làmđược  việc!  Hai  thứ  này 

tôiđềuthiếu,  tiền  cũng  không  có,  màngườilàm  việc  cũng  thiếu  luôn!  Trơ  trọi  một 

mìnhgiảng kinh, dạy học. Trừ chuyệnnàyra, bất cứ chuyện gì cũng chẳng liên can đến tôi. 

Tôiđã nghĩtới rất nhiều chuyện, chẳng hạn như viện Dưỡng Lão, giáo dục văn hóa truyền 

thống, thôn Di Đà, tôi nghĩ rất nhiều, nhưng tôi có mong làm hay chăng? Tôikhông mong 

làm,vì sao không mong làm? Không cóngười, chẳng có tiền, làm bằng cách nào? Chỉ là 

nóisuôngmà thôi!Nhưngtôi nói những chuyệnấy, nói ra, người nóivô tâm, ngườinghehữu 

ý,  có  rất  nhiềungườisau  khi  nghe  xong,  thậtsựmuốnlàm.Được!  Tôi  tán  thành,  chỉ  như 

vậymà thôi! Người ta nghĩ sao? Đó là dopháp sư Tịnh Không làm, sai rồi, tôi làngườinói 

vô  tâm,ngườinghe  hữuý.Ngườinghethích  làm[chuyệnđó]đến  báo  cho  tôi  biết,  còn  cầm 

những bản kế hoạch cho tôi xem. Tôi gậtđầu,được, chuyện tốt có lợiích lớnchoxã hội và 

quốcgiathì phải nên làm,chẳng phải do tôi làm. 



Chuyệnở Thang Trì nói thật ra do các bằng hữu thuộc Liên Hiệp Quốcép làm. Thế 

giới động loạn, quá nhiềuvấn đề, làm thế nàođểhóa giải xung đột? Làm thế nàođể khôi 

phục xã hội anđịnh, thế giới hòa bình? Chúng tôi báo cáo những giáo huấn của cổ thánh 

tiên hiềnTrung Quốc trongđại hội Liên Hiệp Quốc, họ nghe xong, rất vui thích, sau đó, 

tìm tôi nói chuyệnphiếm: “Pháp sưTịnhKhông,ông nói tuyệt lắm, rất hay, chúng tôiđềuưa 

thích,nhưngđó là chuyện lý tưởng, chẳng thể làmđược!” Chuyện này khiến tôi khó xử,họ 

chẳng có lòng tin, phải thế nào thì nhữngngườingoại quốcấy mới có lòng tin? Nhấtđịnh 

phải  thực  hiện,quý  vị  làm  ra  cho  ngườita  thấy,  họ  sẽ  bội  phục,  chẳng  nói  ra  nói  vào 

nữa!Tôibịép buộcnhư vậy, quý vị thấy tôikhông có ai, chỉ kiếmđược hai người, một là cô 

giáo Dương Thục Phân, hai là thầy giáo Thái Lễ Húc. Các vị phụ lão, bằng hữuở quê nhà 

giúpđỡ, tôinóiđược rồi, bọn họ giúp sức, hai ngườicácvị đi làm!Quý vị thấy hai người ấy, 

chiêu mộ một nhóm giáo viên gồm ba mươi bảy người. Chúng ta có một cộng đồng lý 

tưởng như thế, yêu cầu các giáo viênhọc theo thánhhiền, học theo Phật, Bồ Tát,tự mình 

nêu gương tốt cho ngườikhác thấy. Những giáo viên nàyrất tuyệt diệu, tôiđảnh lễ họ,đúng 

là  khó  có,  nêu  tấm  gương  tốt  nhất,cảm  động  ngườinơiấy,  trong  ba  bốn  thángđạt  được 

hiệu quả tốtđẹp dườngấy! 

33 Tập 16 

2 





Do vậy, tháng Mười năm 2006, tôitham gia hội nghịdo tổ chức Giáo Dục Văn Hóa 

Khoa  Học  LiênHiệp  Quốc  (UNESCO)  tổ  chức,  do  tổng  bộ  Ba  Lê  triệu  tập  chủ  trì,  tôi 

cònđược coi là một trong nhữngngườitổ chức. Tôiđem thí nghiệm tại Thang Trì báo cáo 

trướcđại hội trong tám tiếngđồng hồ.Bọn họ nghe xong, kinh ngạc, đại diện củamột trăm 

chín mươi hai quốc gia đều muốn tớithăm và khảo sát Thang Trì, thật chẳng dễ dàng, làm 

thành  công!  Nay  mọingườitin  tưởng,  những  thứ  của  cổ  nhânTrung  Quốc  vẫn  còn  hữu 

hiệu. Vì vậy, ba năm hoạtđộng của chúng ta ở trong nước cũng tạo ra ảnh hưởngrất lớn. 

Nay  quốcgiachính  thức  xếpĐệ  Tử  Quy  khóa  trình  trong  nhà  trường,  chuyện  tốtđẹp 

mà!Nhưngmuốn  an  địnhxã  hội,  muốncứu  vớt  thế  giới  này,  vẫn  phải  dốc  sức  thúcđẩy 

toàndân học tập,nam, nữ, già, trẻ, các ngành nghề trên cả nước cùng nhau học. Tôi nghĩ 

chỉ cần có năm  mươi,sáu mươi giáo viên, lợi dụng gìđể dạy? Lợi dụng đài truyền hình 

quốc  gia,  lợi  dụng  mạng  Internet,  mỗi  ngày  hai  mươi  bốn  giờ  giảng  chẳng  giánđoạn. 

Giảng  suốt  một  năm,  xã  hộiTrung  Quốc  sẽ  an  định.  Giảngba  năm,  thế  giới  này  sẽ  thái 

bình,  chuyện  gì  cũngđều  chẳng  có.Đólàgì?Người  cóđạiphước  báo  sẽ  làm,  tôi  chỉ  nói, 

tôichẳng  thể  làm.  Tôi  chẳng  có  một  ai  hết.  Hiện  thời,  Thang  Trìđãgiải  tán,  TháiLễHúc 

cũng đi rồi,cô Dương cũng đi, hiện thời chỉ có mình tôi trơ trọi. Do vậy, nếuquý vị hỏi tôi 

cóphương pháp gì hay không? Tôi biếtđôi chút, có thểđưa ra một chút kiến nghị, quả thật 

là  chẳng  năng  lựcđể  làm.  Hiện  thời,  tuổi  cũngđã  cao,  chỉ  mong  giảng  kỹcàngkinhHoa 

Nghiêm và kinh Vô Lượng Thọ một lượt. Sau khi giảng viên mãn hai bộ kinh này, nếu 

tôi còn có thọ mạng, sẽ giảng kinh Di Đà một lần nữa, giảng cặn kẽ một lượt. Nhữngđiều 

kháckhông  phải  là  chuyện  của  tôi.Bồi  dưỡng  nhân  tài  hoằng  pháp  cũng  không  phải  là 

chuyện của tôi, tôi chẳng có tinh lực này.Nếu tôi năm mươi, sáumươituổi thìcòncó thể, 

[nay đã] tám mươi bốn tuổi rồi, chẳng thể làm chuyện này nữa!Vì vậy, trao cho tôiđiều 

kiện tốtđẹp nào, tôiđềucự tuyệt, đều chẳng cầnđến.Vì vậy, các đồng học cũng chẳng cần 

phải tặng tiền cho tôi. Tặng tiền cho tôi,đương nhiên tôi thay quý vị làm chuyện tốt, thay 

quý  vị  in  kinh,  thấynhững  nơilàm  công  tácgiáo  dục  cần  tiền,  thựchiệngiáo  dục  truyền 

thống, tôisẽ thay quý vị chuyển tiền sang những nơiđó. Bản thân tôi thứ gì cũng chẳng 

cần  nữa.  Tôi  thưa  cùng  mọingười,  ngườiđã  trên  tám  mươi  tuổi,  hằng  ngày  mong  vãng 

sanh, chuyện này làthật , chẳnggiả. Tôi thường nói, đều là lời thật. Thọ mạng của tôi tới 

ngày nào? Cho tới hôm nay, ngày hôm nay sẽ chết,còn có gì không bỏ xuống được? Còn 

có  chuyện  gìđểcó  thể  làm?Chẳng  có  chuyện  gì  hết,  chỉlà  niệm  Phật,  cầu  A  Di  Đà 

Phậtđếntiếp dẫn. Mỗi ngày đều là ngàycuối cùng của tôi. Vì vậy,điều gì tôi cũng chẳng 

nghĩ  tới,  sống  rất  thoải  mái,sống  tự  tại  lắm.Ngoại  trừ  giảng  kinh  là  đọc  kinh,  vui  thích 

chuyện này chẳng chán! 

Do vậy, kết luận cuối cùng: “Thị tri lợi  tế  chúng sanh, thử  kinh  vi  tối. Trì danh  chi 

 pháp,  ám  hợp  đạodiệu,  tối  dị  hành  cố” (do  vậy,  kinh  này  lợi  lạc  chúng  sanh  lớn  nhất; 

pháp  trì  danh  thầm  hợpđạo  mầu,  dễ  hành  nhất).Hoàng  lão  cư  sĩ  nói  rất  hay,  quá  khó 

có,chúng ta chẳng thể không bội phục. Đoạn cuối cùng: “Đại thánh thùy từ, đặc lưu thử 

Tập 16  333 



 kinh”  (đứcđại thánh rủ lòng Từ,đặc biệt lưu lại kinh này),  “đại thánh”  làThích Ca Mâu Ni 

Phật,Pháp  vận  củaThích  Ca  Mâu  Ni  Phậtlà  mộtvạn  hai  ngànnăm,kinhdiệt  cuối  cùng 

làkinh này.  “Kinh vân”  (kinh nói),tức là kinh này [có nói],  “độc lưu thử kinh”  (riêng lưu 

lại kinh này).Trong phẩm bốn mươi lăm, có đoạn như sau:  “Đương lai chi thế, kinh đạo 

 diệt tận. Ngã dĩ từ bi ai mẫn, đặc lưu thử kinh, chỉ trụ bách tuế. Kỳ hữuchúng sanh trị tư 

 kinh giả,tùy ý sở nguyện, giai khả đắc độ”  (trong đời tương lai, kinh đạo diệt hết. Ta do 

lòngtừ bi thương xót, riêng lưu lại kinh này tồn tại trong thế gian một trăm năm. Nếu có 

chúng  sanh  gặpđược  kinh  này,  tùy  lòng  mong  muốnđềuđượcđộ  thoát).  “Đương  lai”  là 

tương  lai,  một  trăm  nămcuối  cùng  trong  thời  MạtPháp,  kinh  Phậthoàn  toàn  diệt  sạch 

trong  thế  gian  này.Vì  sao  bị  diệt?  Thưa  quý  vị,chúng  sanh  thiếu  phước,  lắm  kẻ  tạo  ác, 

chẳng cóngườituphước. Nếucòn cóngườituphước, kinh đạo vẫn còn thấy trên thế gian. Vì 

sao đờiđời kiếp kiếp con ngườitạo ác? Chúng ta hãy nhìn lướtqua lịch sử,người thời nay 

tạo  ác  quả  thật  nhiều  hơn  cổ  nhân.  Lứa  tuổi  chúng  tôiđãđích  thân  thấyđiều  này,Trung 

Quốc nóiba mươi năm là một thế hệ, tôi gần nhưđã thấy ba thế hệ. Ba thế hệấy như thế 

nào?Thế hệ sau chẳng bằng thế hệ trước! Từ nay về sau, nếuquý vị chúý một chút, lắng 

lòng suy nghĩ, vàoba mươi năm sau xã hội này có tình hình ra sao? Quý vị có dám nghĩ 

tớihay chăng?Quý vị thấy gì?Quý vị thấy những kẻ trẻ tuổi hiện thời, từ mười lăm tuổitới 

hai mươi tuổi, chúng nó nghĩ gì, nói những gì, làm những gì? Vì sao trở thành tình trạng 

như  thế?Chúng  ta  đã  bỏ  sót  giáo  dục  củacổ  thánh  tiên  hiền,  nhữngđứa  trẻấy  hiện 

thờiđược giáo dục bởi những gì? TV, Internet! 



Tôiở  ngoại  quốc  lâu  ngày,  các  trường  học  tại  ngoại  quốc,  học  trò  lớp  Mộtđã  sử 

dụng  computer,  nối  vào  Internet.  Trên  Internet  có  rất  nhiều  thứ,  [chúng  nó]  xem  vui 

sướng chẳng biết mệt. Khi ngủ cũngđể[laptop]trong mềnđể xem, cha mẹ còn rấtđắcý, con 

ta  rất  siêng  năng!  Chúng  nó  coi  gì  vậy?  Coi  bạo  lực,  tình  dục,  giết,  trộm,  dâm,  dối. 

Chúng nótiếp nhận những thứấy. Do đó, chẳng biếthiếu dưỡng phụ mẫu, chẳng biết yêu 

thương anh em. Hai mươi năm sau, chúng nó là thành phần trung kiên trong xã hội. Nếu 

bọn  chúng  làm  lãnh  tụ trênchánh trường, còn  có thể  làm  nhữnggì?Càng  nghĩ  càngđáng 

sợ. Người trong thế hệ này còn có thể khống chế bản thân, chẳngphát động chiến tranh 

hạch nhân, có dám nói thế hệ kế tiếp [sẽ chẳng phát động] hay không? Chẳng dám nói! 

Sợ rằnghiện thời, nhữngđứa trẻ chơi game điện tử, chơi trò giếtngười đã thành thói quen, 

đến lúc đó, nếu nó làm Tổng Thống,tớikhi nắm quyền, sẽ có thể lấy vũ khí hạch nhân ra 

chơi. [Chúng nó nghĩ]đâu phải là chiến tranh giếtngười,đó là trò chơi; nhưngtrò chơiấy sẽ 

khiếnthế giới bịhủy diệt. Hủy diệt thế giới cũng là trò chơi, làm thế nàobây giờ? Tôi cũng 

gặp một số vị lãnhđạo quốcgia, tôi kiến nghị với bọn họ hãyhủy sạchvũ khí hạch nhân, 

tiêu hủy vũ khíhóa học; trong tương lai, bọn chúng sẽ tưởng là trò chơi, chẳngđến nỗi có 

những  món  vũ  khí  mang  tính  hủy  diệtnhư  vậy.Điều  này  có  lợi  cho  xã  hội  và  thế  giới, 

chẳng cần phải duy trì [những món vũ khíấy]. Nếuthế giới thật sự hiểu nhân quả báo ứng, 

33 Tập 16 

4 



chúng ta biếtvũ lực chưa thể giải quyết vấn đề, chỉ có dùng phương pháp hòa bình thật sự 

mới hòng giải quyết vấn đề, dùngvũ lực giải quyết vấn đề sẽtạothànhvô lượng vô biên tội 

nghiệp. Ngày hôm nay đã hếtthời gian rồi, chúng ta học tớiđây. 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Phần 8 hết 

 

 

Tập 16  335 



Tập 17 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Xin xem Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang mười sáu, dòng thứ tư đếm từ dưới lên. 

 “Đại  thánh  thùy  từ,  đặc  lưu  thử  kinh”  (Đức  đại  thánh  rủ  lòng  Từ,  đặc  biệt  lưu  lại 

kinh này).  “Kinh vân: Đương lai chi thế, kinh đạo diệt tận, ngã dĩ từ bi ai mẫn, đặc lưu 

 thử kinh, chỉ trụ bách tuế, kỳ hữu chúng sanh trị tư kinh giả, tùy ý sở nguyện, giai khả 

 đắc độ”  (Kinh dạy: “Trong đời tương lai, kinh đạo diệt hết, ta do lòng từ bi thương xót, 

đặc biệt lưu lại kinh này tồn tại một trăm năm, có các chúng sanh gặp được kinh này, tùy 

theo sở nguyện đều được độ”).  Chúng ta  xem  đoạn này.  “Kinh  vân” :  Phẩm  bốn mươi 

lăm, tức phẩm Độc Lưu Thử Kinh (riêng lưu lại kinh này) trong kinh Vô Lượng Thọ có 

một đoạn nói như vậy.  “Đương lai chi thế”  là nói về tương lai, trong thuở Thích Ca Mâu 

Ni Phật tại thế, Ngài thuyết pháp đã nói tới tương lai, thời gian tương lai ấy rất xa. Sáng 

nay,  tôi đã  nhận  lời mời  tham  dự  chuyên  mục  phỏng vấn  của  đài truyền  hình  Phượng 

Hoàng, đề tài cho lần phỏng vấn này là [thảo luận về vấn đề] tai nạn. Có thể thấy là hiện 

thời, trong ngoài nước vấn đề này đều được phổ biến coi trọng. Trước đây, chúng tôi ở 

ngoại quốc rất ít bàn tới vấn đề này. Năm nay, tôi tham dự cuộc phỏng vấn năm tôn giáo 

tại Úc, bàn tới vấn đề này, họ hỏi chúng tôi: “Phật giáo có cách nhìn như thế nào đối với 

vấn  đề  này?  Dùng  phương  pháp  gì  để  đối  phó?”  Sáng  nay,  cuộc  phỏng  vấn  của  đài 

[truyền hình] Phượng Hoàng cũng nhằm bàn thảo chủ đề này. Người ngoại quốc nói tới 

Tận Thế, người Trung Quốc không nói. Quả thật mấy ngàn năm qua, Trung Quốc là đời 

thái bình hưng thịnh, là đất nước bình trị trên toàn cầu, được mọi người hết sức tôn trọng, 

kính phục. Trong Phật pháp càng chẳng có tận thế. Đức Phật nói:  “Đương lai chi thế, 

 kinh  đạo  diệt  tận” (Trong  đời  tương  lai,  kinh  đạo  diệt  hết),  tức  là  trong  pháp  vận  của 

Thích Ca Mâu Ni Phật, đến cuối cùng kinh điển nhà Phật cũng bị tiêu mất trên thế gian 

này. Lúc nào vậy? Kinh dạy chúng ta, Chánh Pháp của Thích Ca Mâu Ni Phật là một 

ngàn năm, Tượng Pháp một ngàn năm, Mạt Pháp là một vạn năm; vì thế, pháp vận là một 

vạn hai ngàn năm. Nói theo cách bây giờ, sự giáo hóa của đức Thế Tôn có sức ảnh hưởng 

trong một thời gian dài như thế. Về không gian, nhục nhãn của chúng ta có thể thấy toàn 

bộ địa cầu, nhưng nhục nhãn chúng ta chẳng thấy được [sức giáo hóa của đức Phật trọn 

khắp] những chiều không gian khác biệt, [những chiều không gian ấy] thường được gọi 

33 Tập 17 

6 



là  “mười  pháp  giới” .  Vì  thế,  [pháp  vận  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật]  tồn  tại  trong  thời 

gian dài như thế. 

Trong  chín  ngàn  năm  của  thời  Mạt  Pháp,  Mạt  Pháp  đã  trôi  qua  một  ngàn  năm  rồi; 

trong chín ngàn năm ấy, pháp vận của Phật có lúc hưng, lúc suy. Trên thực tế, hưng hay 

suy không phải do Phật, mà cũng chẳng phải do Pháp, mà do con người có tin tưởng giáo 

huấn của Phật Đà hay không? Có chịu thật sự tu tập hay không? Nếu chúng ta tin sâu, 

chẳng nghi ngờ, sốt sắng y giáo phụng hành, [pháp vận] sẽ là thời Chánh Pháp, quý vị 

chắc chắn có thành tựu trong một đời này. Trong Tịnh Tông, vãng sanh Tây Phương Cực 

Lạc thế giới là chứng quả, là thành tựu, lại còn là thành tựu viên mãn. Kinh này đã giảng 

rất rõ ràng, rất minh bạch, đấy chính Chánh Pháp. Kinh giáo diệt tận, nói thật ra, một bộ 

kinh này đại diện trọn vẹn hết thảy các pháp do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn 

mươi chín năm, vì sao? Hết thảy các pháp đến cuối cùng đều quy vào Tịnh Độ, vậy thì 

Tịnh Độ há chẳng phải là hết thảy các pháp ư? Đức Phật đặc biệt từ bi, đến cuối cùng, 

lưu lại kinh này một trăm năm. Trong một trăm năm cuối cùng của thời Mạt Pháp, bản 

nào [sẽ được lưu lại]? Chắc chắn là bản đang dùng hiện tại này! Chắc chắn là kinh và chú 

giải, tức là bản chú giải kinh này của cụ Hoàng Niệm Tổ, sẽ được lưu lại đến cuối cùng 

trong thời Mạt Pháp. Sau một trăm năm ấy, kinh này cũng chẳng còn, chẳng tồn tại trên 

thế gian này nữa, vẫn còn có sáu chữ  “Nam-mô A Di Đà Phật” , ai có thể nghe danh hiệu 

này, cũng có thể tin, niệm, phát nguyện cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới thì vẫn có 

thể thành tựu. Đức Như Lai quả thật từ bi vô tận, thương xót chúng sanh trong thế giới 

Sa Bà. Sau khi đức Phật diệt độ, sau khi Phật pháp diệt sạch trên thế gian này, chúng ta 

biết đại nguyện của hết thảy chư Phật, Bồ Tát đều là giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, 

lìa khổ, được vui, chẳng bỏ chúng sanh. Hiện thời, đức Phật chẳng tại thế, nhằm lúc đức 

Phật chẳng tại thế, Địa Tạng Vương Bồ Tát thay mặt đức Phật trong thế gian này, thay 

Phật hóa độ chúng sanh; đây là giai đoạn không có Phật xuất thế, giai đoạn này thời gian 

rất dài. Di Lặc Hạ Sanh Kinh nói phải chờ suốt năm mươi sáu ức bảy ngàn vạn năm, vị 

Phật tiếp theo là Di Lặc Bồ Tát mới đến thị hiện thành Phật trong thế gian này giống như 

Thích Ca Mâu Ni Phật, dùng tám tướng thành đạo để thị hiện thành Phật, thế gian này lại 

có Phật thuyết pháp. Do vậy, chúng ta phải biết: Trong thế gian này, thời gian có Phật 

xuất thế chẳng dài! Tuy là một vạn hai ngàn năm, chúng ta thoạt nhìn [tưởng chừng] rất 

dài, nhưng trong không gian và thời gian vô tận thì một vạn hai ngàn năm rất ngắn! 

Sau khi liễu giải chân tướng sự thật, mới biết được gặp gỡ Phật pháp chẳng dễ dàng; 

do vậy, đức Phật thường nói:  “Thân người khó được, Phật pháp khó nghe” . Nay chúng 

ta  được  làm  thân  người,  lại  gặp  gỡ  Phật  pháp,  lại  được  gặp  pháp  thượng  thượng  thừa 

trong Phật pháp, gặp Hoa Nghiêm, gặp Tịnh Độ, hy vọng các đồng học hãy thật sự thức 

tỉnh, chúng ta quyết định phải thành tựu trong một đời này. Thành tựu khó hay dễ? Nói 

khó thì chẳng khó, mà nói là dễ thì cũng khá khó. Khó hay dễ hoàn toàn phải hỏi chính 

mình, chẳng thể hỏi Phật, cũng chẳng thể hỏi Pháp, cũng chẳng thể hỏi ai khác! Quý vị 

Tập 17  337 



thật sự tin, thật sự phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, thật sự chịu thật thà niệm Phật thì sẽ 

chẳng khó,  thật  sự  chẳng  khó!  Nếu  quý  vị  hoài  nghi,  nếu  còn  lưu  luyến  thế  gian  này, 

muốn vãng sanh nhưng lại chẳng nỡ rời khỏi thế gian này, sẽ khó lắm! Do vậy, nhất định 

là nếu hiểu rõ ràng, minh bạch Lý, Sự, nhân quả của Tịnh Độ thì lòng tin của chúng ta sẽ 

thanh tịnh, chẳng cô phụ đức Thế Tôn thuở tại thế đã giảng kinh, giáo học suốt bốn mươi 

chín năm, nhằm mục đích gì? Nhằm mục đích giúp chúng ta đoạn nghi, sanh tín. Chúng 

ta nghe hiểu rõ ràng, minh bạch duyên khởi của toàn bộ vũ trụ và sanh mạng, chính mình 

do đâu mà có? Sa Bà là như thế nào? Cực Lạc là như thế nào? Đều hiểu rõ ràng, chúng ta 

sẽ biết chọn lựa ra sao, biết dụng công như thế nào. Chúng ta giữ lấy thế giới Cực Lạc, 

đến thế giới Cực Lạc chứng đắc Phật quả viên mãn rốt ráo. Đó là như trong phần sau đã 

nói:  “Kỳ hữu chúng sanh trị tư kinh giả, tùy ý sở nguyện, giai khả đắc độ”  (nếu có chúng 

sanh gặp gỡ kinh này, tùy theo sở nguyện, đều được độ). Lúc pháp diệt tận mà gặp bộ 

kinh này, gặp được hồng danh sáu chữ này, sẽ đều có thể đắc độ, hà huống hiện tại! Hiện 

thời, hãy còn chín ngàn năm nữa kinh đạo mới diệt tận. Do vậy, chúng ta phải có tín tâm, 

đừng bị những lời đồn đại bên ngoài lay động, hễ tâm chúng ta định thì định sanh trí huệ, 

sẽ biết ứng phó với những tai nạn trước mắt như thế nào. Có tín tâm, có quyết tâm, chúng 

ta sẽ có thể bình an vượt qua. 

Lại  xem  đoạn  kinh  văn  tiếp  theo:  “Hựu  Pháp  Diệt  Tận  Kinh”  (Lại  nữa,  kinh  Pháp 

Diệt Tận), trong bộ kinh này, đức Phật giảng trạng huống diệt tận của Phật pháp trên thế 

gian này trong tương lai sau khi pháp vận của đức Phật kết thúc,  “diệc cụ Vô Lượng Thọ 

 kinh tối hậu nhập diệt chi tình cảnh”  (cũng nói chi tiết tình cảnh kinh Vô Lượng Thọ sẽ 

diệt cuối cùng), kinh ấy nói Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh bị diệt cuối cùng. Nay chúng 

ta gặp được bộ kinh này quá  đáng quý! Chúng ta phải quý trọng, phải nghiêm túc học 

tập.  “Thử chánh hiển bổn kinh hưng khởi chi thắng duyên, trì danh pháp môn chi diệu 

 dụng” : Đây chính là trình bày rõ rệt nhân duyên hưng khởi thù thắng của bộ kinh này và 

tác dụng mầu nhiệm của trì danh niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ. Tiếp theo là tỷ dụ:  “Ký 

 như dinh dưỡng phong phú chi mỹ thực, khả tăng kiện giả chi thể lực”  (giống như thức 

ăn ngon lành dồi dào chất bổ có thể tăng cường thể lực của người khỏe mạnh). Kinh điển 

này,  pháp  môn  này,  giống  như  thực  phẩm  ngon  lành  giàu  chất  bổ  dưỡng  nhất,  bồi  bổ 

Pháp Thân huệ mạng của chúng ta.  “Phục như thù hiệu thần nghiệm chi linh dược”  [có 

nghĩa là] lại giống như toa thuốc có hiệu quả đặc thù, hay toa thuốc thần kỳ.  “Năng dũ 

 bất trị chi trầm kha”  (có thể trị lành căn bệnh trầm kha chẳng trị được). Vài hôm trước, 

chúng ta thấy đồng tu Lưu Tố Vân ở Đông Bắc mắc chứng Hồng Ban Tánh Lang Sang 

(Systemic  Lupus  Erythematosus),  tật  bệnh  hết  sức  nghiêm  trọng,  người  mắc  bệnh  này 

gần như rất khó sống sót. Bà ta đã chứng minh cho chúng ta thấy: Niệm một câu Nam-

mô A Di Đà Phật nghiễm nhiên trị lành căn bệnh này. Lành đến mức độ nào? Ngay cả 

vết sẹo cũng không có, đây là chuyện chẳng thể nghĩ bàn! Bác sĩ phụ trách điều trị cho bà 

33 Tập 17 

8 



ta kinh ngạc, dẫu lành bệnh, những vết sẹo ấy vĩnh viễn chẳng mất được, vì sao ngay cả 

vết sẹo cũng chẳng có? Bác sĩ hỏi bà ta: “Bà lành bệnh bằng cách nào?” Bà ta bảo bác sĩ: 

“Tôi niệm A Di Đà Phật nên được lành bệnh”. Bác sĩ tin lời bà ta, vì sao tin tưởng? Bà ta 

suốt đời chưa nói dối, đối với bất luận là ai cũng đều là nói thật, chẳng nói dối; vì thế, 

bác sĩ tin lời bà ta. Bà ta bảo niệm Phật lành bệnh thì chắc chắn là do niệm Phật mà lành 

bệnh, tạo lòng tin cho mọi người! 

Do vậy, thân mắc cả đống bệnh tật, xét về hiệu quả của thuốc men, thuốc tốt nhất chỉ 

có hiệu quả trị liệu ba phần, bảy phần tùy thuộc vào tâm thái (trạng thái tâm lý). Nếu quý 

vị tâm thái tốt đẹp, bệnh ấy sẽ rất dễ chữa trị. Nếu tâm thái chẳng tốt lành, thường nghĩ 

đến bệnh tật, sợ hãi, lo âu, bệnh ấy cũng rất khó lành, chẳng dễ  gì lành bệnh! Do vậy, 

Lưu cư sĩ đã cho chúng ta biết: Căn bệnh của bà ta được lành là do bà ta chẳng sợ hãi 

chút nào! Bác sĩ bảo bà ta: “Bệnh của bà rất nghiêm trọng, có thể chết bất cứ lúc nào, 

phải chuẩn bị tâm lý”. Bà ta cười bảo bác sĩ: “Chẳng sao hết! Nếu tôi chết, tôi sẽ về thế 

giới Cực Lạc, A Di Đà Phật đến đón tiếp tôi, Tây Phương Cực Lạc thế giới là quê nhà 

của tôi. Nếu là Phật vẫn còn giao cho tôi nhiệm vụ gì đó, muốn tôi ở lại thế gian này thì 

cũng được, tôi vâng lời”. Quý vị thấy: Chẳng có mảy may lo nghĩ hay kinh sợ, tâm thái 

quá tốt đẹp, dường như chẳng có chuyện ấy, bà ta thật sự lành bệnh tật! Tiếp đó, [sách 

Chú Giải] nói “có thể chữa lành bệnh chẳng trị được”, bà ta đúng là đã trị lành căn bệnh 

nặng.  “Quảng liệu chúng bệnh, phổ thí nhiêu ích”  (Rộng trị các bệnh, ban lợi lạc trọn 

khắp).  “Cố vân: Đại tai diệu dụng, bất khả tư nghị”  (Vì thế, nói: “Tác dụng mầu nhiệm 

lớn lao thay, chẳng thể nghĩ bàn”). Hai câu này là lời tán thán nhằm ca ngợi pháp môn 

này, tán thán hiệu quả của trì danh niệm Phật. Quý vị thấy trong hiện tiền, [pháp môn 

Niệm Phật] có thể trị bệnh, sau khi lâm chung có thể vãng sanh, pháp môn như thế có thể 

đến  nơi  đâu  để  tìm  được?  Nay  chúng  ta  gặp  được,  đã  gặp  thì  nhất  định  phải  biết  quý 

trọng, thật sự tu tập. 

 “Chí ư mạt thế”  (Còn như trong đời Mạt Pháp), chữ  “mạt thế”  chỉ thời kỳ Mạt Pháp 

của Thích Ca Mâu Ni Phật, tức là trong một vạn năm. Thời Mạt Pháp đã trải qua một 

ngàn năm, chúng ta sống nhằm lúc bắt đầu một ngàn năm thứ hai trong thời Mạt Pháp, 

sau này còn có một ngàn năm thứ ba, một ngàn năm thứ tư, cho đến một ngàn năm thứ 

mười. Vì vậy, thời gian vẫn còn rất lâu.  “Chí ư mạt thế, trược ác di thâm, chúng căn dũ 

 liệt, nhân thọ thập tuế, cấu trọng chướng thâm, ư tư, ác lãng thao thiên, độc diệm biến 

 địa chi tế” (Còn như trong đời Mạt Pháp, nhơ bẩn, ác độc sâu khắp, các căn tánh càng 

kém hèn, con người thọ mười tuổi, cấu nặng, chướng sâu; vào thuở ấy, sóng ác ngập trời, 

lửa độc trọn khắp cõi đất). Chúng ta đọc mấy câu này, thấy chúng nói về hiện tượng xã 

hội trong đời Mạt Pháp; tuy chúng ta chưa sống nhằm cuối đời Mạt Pháp của Thích Ca 

Mâu Ni, nhưng hiện thời đã có đôi chút hiện tượng này, chúng ta chớ nên không cảnh 

giác.  “Trược”  (濁) là ô nhiễm, trên cả thế giới hiện thời, mọi người đều bàn tới chuyện 

Tập 17  339 



“bảo vệ môi trường”; vì sao phải bảo vệ môi trường? Địa cầu bị ô nhiễm, ô nhiễm rất 

nghiêm trọng! Hoàn cảnh bị ô nhiễm, nhưng càng nghiêm trọng hơn là cái tâm thanh tịnh 

của chúng ta bị ô nhiễm. Do vậy, người trong thế gian này nói đến chuyện bảo vệ môi 

trường, có thể thu được hiệu quả hay chăng? Có người hỏi tôi, tôi nói thật với họ: “Rất 

khó  thu  được  hiệu  quả”.  Vì  sao?  Trong  Phật  pháp  có  một  câu  nói  nói  rất  hay:  “Cảnh 

 chuyển theo tâm” . Bên ngoài là hoàn cảnh, hoàn cảnh bị ô nhiễm có mối liên quan với 

lòng người. Trong tâm ô nhiễm nghiêm trọng, nếu chẳng hóa giải chuyện này, chúng ta 

chỉ  chú  trọng  hoàn  cảnh  bên  ngoài,  sẽ  chẳng  thu  được  hiệu  quả.  Do  vậy,  bảo  vệ  môi 

trường thì điều đầu tiên là phải nói đến bảo vệ tâm lý. Tâm chúng ta vốn tốt đẹp, nếu nói 

theo Đại Thừa Phật pháp, [tâm ta] vốn thanh tịnh, vốn bình đẳng, vốn giác, chứ chẳng 

mê,  nhưng nay  chẳng phải vậy!  Hiện thời  là  ô  nhiễm,  chẳng phải là thanh tịnh,  mà  là 

ngạo mạn, kiêu căng, bất bình, [tức là] chẳng hề bình đẳng, ngu si, mê hoặc, cho nên trí 

huệ và giác ngộ chẳng thể hiện tiền. Đây là tâm lý bị ô nhiễm hết sức nghiêm trọng. 

Có nhiều người hỏi tôi, đối với những tai nạn trước mắt này, dùng phương pháp gì để 

đối phó? Thật ra, đức Phật và tổ tiên đã dạy chúng ta hãy dùng phương pháp gì? Giáo 

học. Trong thiên Học Ký [của sách Lễ Ký] có câu:  “Kiến quốc, quân dân, giáo học vi 

 tiên”  (xây dựng đất nước, cai trị dân chúng, dạy học làm đầu). Dạy học là dạy gì vậy? 

Dạy luân lý, khiến cho mọi người hiểu mối quan hệ giữa con người với nhau, hiểu rõ 

ràng các mối quan hệ, thực hiện trọn vẹn những nghĩa vụ phải nên trọn hết. “Ngũ luân, 

thập nghĩa, cha con có tình thân, cha từ, con hiếu” là trọn hết nghĩa vụ, đó là điều phải 

làm! Anh nhường, em kính, vua nhân từ, bầy tôi trung thành, mỗi cá nhân làm tròn nghĩa 

vụ, hiểu rõ các mối quan hệ, thực hiện nghĩa vụ. Đấy chính là sự hài hòa trong vũ trụ: Xã 

hội là hài hòa, gia đình hòa thuận, thật sự là hạnh phúc mỹ mãn trong đời người, do đâu 

mà có? Do dạy dỗ mà thành! Quý vị thấy tại Trung Quốc, suốt mấy ngàn năm, có triều 

đại nào không coi trọng giáo dục. Ở đây, giáo dục chẳng phải là dạy khoa học kỹ thuật, 

mà là giáo dục cách làm người, cũng là giáo dục nhân tánh. Giáo dục nhân tánh là gì? 

Vốn là lành!  “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện” (con người thoạt đầu tánh vốn lành). Giáo 

dục về cái vốn sẵn tốt lành [trong mỗi cá nhân], đã dạy được như vậy thì chuyện gì, vấn 

đề gì cũng đều được giải quyết. Sau khi đã dạy dỗ tốt đẹp, ai nấy cũng là người tốt, người 

tốt chắc chắn chẳng làm chuyện xấu; do vậy, mọi chuyện đều là chuyện tốt. Sau khi làm 

được  điều này,  sẽ  là  như kinh  Phật  đã  dạy:  “Nhật nhật  thị hảo nhật,  thời  thời thị  hảo 

 thời” (ngày nào cũng là ngày tốt, giờ nào cũng là giờ tốt). Vì thế, phương pháp để giải 

quyết và đối phó là giáo dục. Hôm nay, tại đài truyền hình Phượng Hoàng, họ cũng nêu 

ra vấn đề này, tôi nói: “Chỉ cần thực hiện tốt giáo dục, vấn đề sẽ được hóa giải. Giáo dục 

luân lý, giáo dục đạo đức, giáo dục nhân quả, lại còn phải giáo dục tôn giáo thì xã hội 

mới được kiện toàn, mới viên mãn”. 

34 Tập 17 

0 



Mọi người đều biết trong các tôn giáo, [chỉ nói đến] các tôn giáo cao cấp, có luân lý, 

đạo đức, nhân quả, khoa học, triết học, chẳng phải là mê tín. Trên thế giới này, nhiều 

người công nhận sáu tôn giáo lớn; giáo nghĩa của sáu tôn giáo lớn ấy đều có năm khoa 

mục ấy. Nếu mỗi tôn giáo đều phổ biến, tuyên dương năm khoa mục “luân lý, đạo đức, 

nhân quả, triết học, khoa học” đã được giảng trong kinh điển để giáo hóa tín đồ, xã hội 

này sẽ hòa thuận, tai nạn sẽ được hóa giải. Chỉ cần chúng ta chịu nỗ lực làm việc này, tôi 

tin tưởng mỗi tín đồ tôn giáo đều vui lòng, nhất là hiện thời nhìn thấy tai nạn ngay trước 

mắt, họ sẽ đồng tâm hiệp lực hóa giải tai nạn. Hóa giải từ chỗ nào? Hóa giải ngay trong 

tâm hạnh của chúng ta. Thật vậy ư? Đúng vậy! Cảnh chuyển theo tâm. Kinh Phật dạy 

như thế dường như thiếu căn cứ khoa học, chúng ta rất khó tin tưởng. Hết sức khó có là 

tiến sĩ Giang Bổn Thắng của Nhật Bản đã làm thí nghiệm trên nước suốt mười hai năm 

nhằm chứng minh vật chất, nước là khoáng vật, chẳng phải là động vật, mà cũng chẳng 

phải là thực vật, chẳng phải là sinh vật, mà là khoáng vật, thí nghiệm mười mấy năm, 

[quan sát thấy] khoáng vật có thể nghe, nhìn, hiểu được ý nghĩ của con người, nước có 

năng lực ấy. Trong kinh điển, đức Phật dạy chúng ta: Tất cả hết thảy khoáng vật đều có 

năng  lực  ấy,  đều  có  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức.  Khoa  học  phân  chia  cái  vốn  là  một  ấy 

thành hai phương diện: Tinh thần và vật chất. Trong pháp Đại Thừa, tinh thần và vật chất 

đồng nhất, chẳng thể phân cách! 

Trong tinh thần có vật chất, trong vật chất có tinh thần. Tất cả vật chất có thể thấy, 

nghe, hiểu ý nghĩa của con người, nó có tinh thần trong ấy. Trong tinh thần có vật chất, 

chúng ta chứng minh bằng cách nào? Thật ra, bản thân mỗi cá nhân đều có thể chứng tỏ! 

Đêm ngủ nằm mộng có phải là hiện tượng tinh thần hay chăng? Nó chẳng phải là hiện 

tượng vật chất, ban đêm nằm mộng là hiện tượng tinh thần. Trong giấc mộng, có vật chất 

hay  không?  Trong  mộng  quý  vị  có  thân  thể  hay  không?  Quý  vị  mộng  thấy  rất  nhiều 

người,  quý vị nói  họ  có  thân thể hay  không?  Trong  mộng  có núi,  sông,  đại  địa,  trong 

mộng  có  hư  không,  pháp  giới?  Có!  Có  hiện  tượng  vật  chất!  Trong  tinh  thần  có  hiện 

tượng vật chất. Mọi người đều có kinh nghiệm này, có kinh nghiệm nằm mộng, sau khi 

tỉnh giấc, thứ gì cũng đều chẳng có. Đó là gì? Kinh Phật dạy:  “Phàm những gì có hình 

 tướng  đều  là  hư  vọng” ,  nhưng  trong  lúc  nằm  mộng,  thật  sự  có  hiện  tượng,  người  ấy 

không biết mình đang nằm mộng, tưởng là thật; chứng tỏ vật chất và tinh thần vĩnh viễn 

chẳng tách rời, là một, chẳng hai. Do vậy, khởi tâm động niệm của con người không chỉ 

gây ảnh hưởng tới thân thể. Chúng ta có thiện niệm thì sẽ khỏe mạnh, trường thọ, đẹp đẽ, 

chân thiện mỹ huệ. Tư tưởng và hành vi lành mạnh tương ứng với luân lý và đạo đức. 

Nếu trái nghịch luân lý và đạo đức, hằng ngày nghĩ tưởng tham, sân, si, mạn, gây  tạo 

giết, trộm, dâm, dối, chắc chắn thân thể chẳng khỏe mạnh, tướng mạo chẳng dễ coi, mà 

cũng ở trong hoàn cảnh lắm tai nhiều nạn, đấy là gì? Vật chất bị ảnh hưởng bởi tinh thần. 

Chúng ta phải dùng thiện niệm để ảnh hưởng nó, đừng nên dùng ác niệm, các tai nạn ấy 

đều do tâm hạnh bất thiện cảm ứng. Phật, Bồ Tát, các bậc đại thánh đại hiền xưa nay 

Tập 17  341 



trong ngoài nước đã dạy bảo chúng ta như vậy, chúng ta nên lý giải, nghiêm túc học tập, 

sẽ thật sự có thể hóa giải, chẳng giả đâu nhé! 

Mạt Pháp chẳng bằng Tượng Pháp, Tượng Pháp chẳng bằng Chánh Pháp. Một ngàn 

năm  thứ  nhất  sau  khi  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nhập  diệt  là  thời  Chánh  Pháp,  nhân  tâm 

thuần hậu, thật thà, vâng lời, thật sự tu tập; do vậy, giới luật thành tựu, chỉ cần nghiêm 

túc giữ giới luật tốt đẹp, người ấy có thể chứng quả, chứng quả A La Hán rất nhiều. Thời 

kỳ Tượng Pháp, căn tánh của con người kém hơn thời Chánh Pháp, chỉ trì giới sẽ chẳng 

thể  chứng  quả,  vì  sao?  Trì  giới  chẳng  thuần!  Bên  trong  có  phiền  não,  có  tập  khí,  bên 

ngoài có ngũ dục lục trần dụ dỗ, mê hoặc; chỉ dựa vào một mình trì giới sẽ chẳng thể 

nhiếp tâm. Vì thế, thời kỳ Tượng Pháp, Thiền Định thành tựu, tu Định; tu Định là thích 

hợp! Thời kỳ Mạt Pháp, tu Định cũng không được, vì sao? Phiền não tập khí quá nặng, 

mà  sức  dụ  dỗ,  mê  hoặc  bên  ngoài  quá  mạnh,  trong  ứng,  ngoài  hợp,  cho  nên  tu  Thiền 

chẳng thể đắc định, học giáo chẳng thể khai ngộ, vì sao? Bộp chộp, hời hợt. Đây là hiện 

tượng trong hiện tại, trược ác trọn khắp, sâu đậm, ngày càng sâu hơn, căn tánh ngày càng 

kém  cỏi.  Con  người  thọ  mười  tuổi,  trong  kinh,  đức  Phật  dạy  chúng  ta  ngày  nay  sanh 

nhằm giai đoạn được gọi là Giảm Kiếp. Thọ mạng con người lúc dài nhất là tám vạn bốn 

ngàn năm, lúc ấy tuổi thọ dài nhất. Giảm Kiếp là từ tám vạn bốn ngàn tuổi, cứ mỗi một 

trăm năm lại giảm một tuổi, giảm đến mười tuổi. Mười tuổi là thấp nhất, chẳng còn giảm 

nữa. Từ mười tuổi, cứ mỗi một trăm năm lại tăng thêm một tuổi, lại tăng cho đến tám vạn 

bốn ngàn tuổi. [Thời gian] một tăng một giảm này được gọi là một tiểu kiếp. Chúng ta 

hiện đang sống trong giai đoạn Giảm Kiếp này. Lúc Thích Ca Mâu Ni Phật xuất thế, tuổi 

thọ con người là một trăm năm, cứ một trăm năm giảm một tuổi, đến nay đã ba ngàn năm 

rồi; vì vậy, tuổi thọ bình quân (trung bình) của con người trong hiện tại là bảy mươi năm. 

Chúng  ta  thấy  người  Trung  Quốc  thường  nói:  “Nhân  sinh  thất  thập  cổ  lai  hy”  (người 

sống đến bảy mươi tuổi xưa nay hiếm), sống trong Giảm Kiếp, bảy mươi tuổi! Cứ một 

trăm năm giảm một tuổi, giảm đến mười tuổi thì còn có sáu ngàn năm nữa. Tới sáu ngàn 

năm sau, khi đó là lúc ô nhiễm, nghiệp chướng cực nặng, con người sẽ quay đầu vào lúc 

ấy, vì sao? Chịu quả báo quá khổ sở. Kẻ đã bị đau khổ tột bậc sẽ quay đầu, tỉnh ngộ. 

Tỉnh ngộ sẽ tiếp nhận giáo huấn của Phật, Bồ Tát, tiếp nhận giáo huấn của thánh hiền. 

 “Ư tư, ác lãng thao thiên”  (trong khi ấy, sóng ác ngập trời), Ác ở đây là Thập Ác, 

nhìn vào [tình hình] hiện thời của chúng ta thấy rất tương tự, do vậy, có tai nạn. Ác là nói 

tới Thập Ác, quý vị nghĩ xem: Ta rất lắng lòng, quan sát khách quan, sẽ thấy nam, nữ, 

già, trẻ, các nghề nghiệp trong xã hội này đang suy tưởng gì? Họ nghĩ tới sát sanh, trộm 

cắp! Sát sanh là gì? Tổn hại người khác hòng làm lợi cho bản thân, điều này thuộc về sát 

sanh. Trộm cắp là trong mỗi niệm đều chiếm tiện nghi của người khác. Nói cách khác, 

khởi tâm động niệm đều là tổn người lợi mình, có ý niệm này. Chẳng hề thấy con người 

khởi tâm động niệm “tổn hại chính mình để tạo lợi ích cho người khác”, [nếu có ý niệm] 

34 Tập 17 

2 



như vậy thì mới có thể tiến cao hơn. Khởi tâm động niệm toàn là tổn người lợi mình thì 

còn làm sao được nữa? Ai nấy đều tổn người lợi mình, lẽ nào chẳng phát sanh xung đột? 

Do vậy, xung đột ngày càng nhiều! Vô lượng vô biên vô tận xung đột, hóa giải bằng cách 

nào? Trong quá khứ, tôi đã nhiều lần tham dự hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc, chủ 

đề thảo luận là hóa giải xung đột. Từ trong gia đình, vợ chồng xung đột, cha con xung 

đột, anh em xung đột, xóm giềng xung đột, cho đến trong xã hội các sắc dân xung đột, 

quốc gia xung đột, thậm chí xung đột văn hóa, xung đột tôn giáo, quá nhiều mối xung đột 

dẫn đến động loạn, chiến tranh, tai họa tầy trời, sóng ác ngập trời.  “Lửa độc” , độc là gì? 

Ngũ độc, tức tham, sân, si, mạn, nghi; tham, sân, si, mạn là độc. Nghi là gì? Hoài nghi 

giáo huấn của thánh hiền. Quý vị thấy Phật, Bồ Tát, cổ thánh tiên hiền cũng xếp điều này 

(Nghi) vào độc, coi nó là một trong năm thứ độc. Giáo huấn của thánh hiền là những thứ 

tốt đẹp mà quý vị hoài nghi, chẳng chịu tiếp nhận, không chịu học tập, chẳng thể phụng 

hành. Nói cách khác, giáo huấn của thánh hiền nhằm cứu vớt, chữa trị quý vị. Quý vị 

khắp thân bệnh nặng, lại chẳng chịu tiếp nhận trị liệu, chẳng phải là chỉ còn con đường 

chết hay sao? Xã hội ngày nay khiến cho chúng ta cảm giác  “sóng ác ngập trời, lửa độc 

 khắp đất” . Vậy thì thế gian sẽ có đại tai nạn hiện tiền, đó là đạo lý tất nhiên. 

Nhằm hóa giải tai nạn này, quý vị tin tưởng, chúng ta buông tham, sân, si, mạn, nghi 

xuống. Vì thế, đức Phật dạy chúng ta hai câu, vấn đề sẽ được giải quyết:  “Cần tu Giới, 

 Định, Huệ, tức diệt tham, sân,   si”  (siêng tu Giới, Định, Huệ, dứt diệt tham, sân, si), vấn 

đề sẽ bị hóa giải. Chúng ta có chịu làm hay không? Giới là gì? Giới là quy củ. Đệ Tử 

Quy là giới [của Nho gia], Cảm Ứng Thiên là giới của Đạo Gia, Thập Thiện Nghiệp Đạo 

là giới [của nhà Phật]; ba căn cội Nho, Thích, Đạo này thuộc về giới, chúng ta có thể tuân 

thủ, phụng hành. Những thứ ấy là giáo huấn của thánh hiền, chúng ta đừng hoài nghi, hãy 

nên tin tưởng, giống như Phu Tử đã nói:  “Tín nhi hiếu cổ”  (tin tưởng, chuộng cổ). Cổ 

thánh tiên hiền truyền lại, chúng ta nghiêm túc nỗ lực phụng hành, sửa trừ thói xấu và tập 

khí, tự mình sẽ đắc độ. Tự mình đắc độ, sẽ ảnh hưởng cả nhà, người nhà quý vị đều vui 

vẻ, họ sẽ học theo quý vị, người trong nhà quý vị đắc độ. Người nhà đắc độ, xóm giềng, 

thân  thích,  bằng  hữu  trông  thấy  sẽ  học  theo  quý  vị,  toàn  bộ  đều  đắc  độ,  dần  dần  ảnh 

hưởng xã hội. Nếu quốc gia giác ngộ, không chỉ cứu đất nước, mà còn cứu toàn bộ thế 

giới! Quốc gia đề cao ba món căn bản của Nho, Thích, Đạo, nam, nữ, già, trẻ, các nghề 

nghiệp cùng nhau học tập, dùng Internet và phương tiện truyền thông để đề xướng rộng 

rãi. Do vậy, tôi thường nói: Nếu quốc gia thật sự làm theo cách này, trong vòng một năm 

quốc gia sẽ an định, thái bình. Một quốc gia thu được hiệu quả tốt đẹp ngần ấy, các quốc 

gia khác sẽ đến học tập, ba năm, tối đa là năm năm, thế giới này an định, hòa bình, tai 

nạn gì cũng đều không có! Trong kinh, đức Phật dạy chúng ta: Niệm lực của chúng ta 

không  chỉ  ảnh  hưởng  thân  tâm  của  chính  mình,  mà  còn  ảnh  hưởng  hoàn  cảnh  xung 

quanh, lại còn có thể ảnh hưởng tới quỹ đạo của các tinh cầu trong vũ trụ. Hễ chánh niệm 

thì các tinh cầu [vận chuyển] bình thường, sẽ chẳng lệch quỹ đạo. Sức mạnh to dường ấy, 

Tập 17  343 



bất luận là Thái Dương hệ, bất luận Ngân Hà hệ, nó có sức mạnh to lớn ngần ấy. Chúng 

ta có thể tin tưởng hay chăng? Tôi tin các đồng học đã học Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng 

Tận Hoàn Nguyên sẽ tin tưởng [chuyện này], vì sao? Nửa phần trước trong bài luận văn 

ấy của Hiền Thủ quốc sư đã giảng thấu triệt duyên khởi vũ trụ. Vũ trụ hình thành ra sao? 

Vạn pháp xuất hiện như thế nào? Huệ Năng đại sư khi khai ngộ đã nói:  “Tự tánh có thể 

 sanh ra vạn pháp” , ta do đâu mà có, đã hiểu rõ ràng, minh bạch toàn bộ, quý vị bèn biết 

sức mạnh của niệm lực quá to lớn! 

Những điều được giảng trong bài văn ấy là thật, chẳng giả. Bài văn ấy giảng về kinh 

Hoa Nghiêm, giảng giải tinh hoa kinh Hoa Nghiêm. “Vọng” là vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước,  buông  hết  những  thứ  ấy  xuống,  đoạn  sạch  chúng,  quý  vị  sẽ  trở  về  nguồn 

(hoàn nguyên). Hoàn nguyên là gì? Nói theo Phật pháp,  “hoàn nguyên”  là thành Phật. 

Phật là gì? Người Ấn Độ gọi là Phật, người Trung Quốc gọi là “thánh nhân”. Chúng ta 

tán thán Khổng lão phu tử là Chí Thánh, [gọi Ngài là] Chí Thánh Tiên Sư. Dùng tiếng 

Hán để tán thán Thích Ca Mâu Ni Phật thì phải là Chí Thánh Bổn Sư, chúng ta gọi Thích 

Ca Mâu Ni Phật là Bổn Sư, Phật là bậc Chí Thánh. Người Ấn Độ gọi là Phật, chúng ta 

gọi là Chí Thánh, cùng một ý nghĩa. Phật Thích Ca là vị thầy căn bản của chúng ta, nên 

chúng ta gọi Ngài là Chí Thánh Bổn Sư, dùng cách nói này của người Hoa sẽ dễ hiểu, rất 

dễ lãnh hội! Ngài chẳng phải là thần, mà cũng chẳng phải là tiên. Thuở tại thế, Ngài khai 

ngộ lúc ba mươi tuổi; sau khi khai ngộ liền tiến hành dạy học suốt một đời, bảy mươi 

chín tuổi viên tịch, giảng kinh, giáo học bốn mươi chín năm. Nói theo cách bây giờ, chức 

nghiệp của Ngài là thầy. Lại còn hết sức khó có, Ngài đã trọn hết nghĩa vụ của một vị 

thầy, chẳng lấy học phí. Nhiệt tâm dạy học, dạy dỗ chẳng phân biệt, bất luận người nào, 

quốc gia khác biệt, dân tộc khác biệt, văn hóa khác biệt, tôn giáo, tín ngưỡng khác biệt, 

chỉ cần quý vị tìm đến Ngài, Phật đều rất hoan hỷ, hết sức sốt sắng dạy quý vị, một vị 

thầy tốt đẹp dường ấy! Chúng ta được biết Ngài, học tập theo Ngài, quá sức may mắn 

dường ấy! Thầy hiện thời chẳng tại thế, chẳng sao hết! Tài liệu giảng dạy của Ngài vẫn 

còn trong thế gian này, tài liệu ấy chính là Đại Tạng Kinh. Những kinh điển trong Đại 

Tạng Kinh chính là tài liệu dạy học thuở Ngài tại thế, chúng ta có được tài liệu này giống 

như thân cận lão nhân gia, chẳng khác gì! Nay chúng ta gặp phải hoàn cảnh hiện tượng, 

hoàn cảnh nhân sự, hoàn cảnh vật chất này, quả thật rất giống hiện tượng lúc pháp diệt, 

tám chữ  “sóng ác ngập trời, lửa độc khắp đất”  [miêu tả hiện tượng ấy], nhưng đấy là 

tương tự, chẳng phải là thật sự. 

Lúc con người thọ mười tuổi là thật, vì sao? Họ nhiễm tập khí quá nặng, Phật, Bồ Tát 

tới dạy, nhưng họ không quay đầu. Do vậy, cứ dần dần, mỗi trăm năm tăng lên một tuổi, 

tăng từ từ, thọ mạng càng dài, phước báo to lớn. Đây gọi là  “phước chí tâm linh” , phước 

báo to, dần dần trí huệ hiện tiền. Tăng kiếp và giảm kiếp khác nhau, trong lúc giảm kiếp, 

kẻ phước báo lớn sẽ tạo ác to hơn. Lúc tăng kiếp, kẻ có phước báo lớn sẽ tu thiện càng 

34 Tập 17 

4 



lớn hơn, khác nhau ở chỗ này! Chúng ta phải quan sát kỹ càng, chú tâm thấu hiểu, sẽ có 

thể đạt được. Vì sao chúng ta nói sự mê hoặc trong hiện tại là nhất thời, rất dễ đánh thức 

họ? Trong quá khứ, chúng tôi đã làm thí nghiệm tại Thang Trì, hoàn toàn dùng Đệ Tử 

Quy để dạy học, mới ba năm, lòng người đã thật sự quay đầu, giác ngộ, khiến cho chúng 

tôi biết nhân dân dễ dạy như thế nào! Khiến cho chúng tôi tin tưởng tổ tiên đã nói chẳng 

sai:  “Nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện” ,  đáng  tiếc  là  chẳng  ai  dạy  họ.  Hễ  được  dạy,  họ  sẽ 

quay đầu, đây là nói họ “có lương tâm”, có thể phân biệt thiện ác; do không có ai giảng 

giải nên chịu ảnh hưởng bên ngoài rất lớn. Nếu được dạy dỗ trực tiếp, thường xuyên nhắc 

nhở họ, họ sẽ quay đầu rất nhanh. Trong [giai đoạn cuối của] thời Mạt Pháp, vấn đề ấy 

nghiêm  trọng  hơn  so  với  chúng  ta  trong  hiện  tại.  “Thế  Tôn  thùy  từ”  (đức  Thế  Tôn  rủ 

lòng Từ), đây là nói Thích Ca Mâu Ni Phật từ bi đến cùng cực, lưu lại kinh Vô Lượng 

Thọ;  “đặc lưu thử pháp” ,  “thử pháp”  là kinh Vô Lượng Thọ. Vì trong lúc ấy, chỉ có bộ 

kinh này, chỉ có phương pháp trì danh này là có thể độ chúng sanh.  “Dĩ tác từ hàng, dĩ 

 giáng cam lộ” (làm chiếc bè từ, tuôn cam lộ),  “từ hàng”  là tỷ dụ chiếc thuyền trong biển 

cả khiến cho quý vị có thể vượt biển.  “Cam lộ”  (Amrta) cũng là tỷ dụ, cam lộ là thức 

uống của chư thiên, chẳng hạn như Đao Lợi Thiên, thức uống tốt nhất trong cõi trời Đao 

Lợi là cam lộ. Sánh ví bộ kinh như từ hàng, cam lộ.  “Phật ân thâm trọng, phấn thân nan 

 báo”  (ơn Phật sâu nặng, nát thân khó đền), tri ân thì quý vị mới biết cảm ơn, mới nghĩ 

đến báo ân. Nếu chẳng biết ân đức này, làm sao quý vị có ý niệm cảm ơn? Càng không 

thể nghĩ đến báo ân, những điều này hoàn toàn cậy vào giáo học. Chúng ta học tập phần 

Giáo Khởi Nhân Duyên tới đây. 

Tiếp đó, đoạn lớn thứ hai là Bổn Kinh Thể Tánh (Thể tánh của kinh này), Đoạn này 

có ý nghĩa khá sâu! Thể là gì? Là sở y (cái để giáo nghĩa nương tựa vào, căn bản để lập 

ra giáo nghĩa). Những lý luận được giảng, phương pháp được sử dụng, cảnh giới sẽ đắc 

trong kinh điển này dựa trên đạo lý nào? Nếu chẳng hiểu rõ điều này, tín tâm của chúng 

ta chẳng thể kiến lập; thật sự có đạo lý, chúng ta sẽ tin tưởng! Đức Phật nương vào gì để 

nói, nương vào gì để chỉ dạy chúng ta? Xin xem kinh văn:  “Nhất thiết Đại Thừa kinh 

 điển giai dĩ Thật Tướng vi kinh chánh thể”  (hết thảy kinh điển Đại Thừa đều lấy Thật 

Tướng làm Chánh Thể của kinh), câu này trước hết nêu ra kinh thể. Quý vị thấy hết thảy 

kinh điển Đại Thừa, không riêng gì bộ kinh này, đều lấy Thật Tướng [làm Thể].  Thật 

Tướng là gì? Chân tướng sự thật là Chánh Thể. Nói cách khác, hết thảy kinh Đại Thừa 

đều là giảng Thật Tướng chân thật của vũ trụ và nhân sinh; sự thật là như thế nào, kinh 

bèn nói như thế đó, nhất định hoàn toàn tương ứng với sự thật. Chúng ta muốn liễu giải 

Thật Tướng của vũ trụ và nhân sinh, kinh bèn giảng cho chúng ta điều ấy, chẳng giả! Lúc 

tôi mới học Phật, theo học triết học với tiên  sinh Phương Đông Mỹ, thầy Phương giới 

thiệu kinh Phật với tôi, nói như thế nào? Bảo đấy là triết học. Tôi học triết học với thầy, 

chẳng học tôn giáo, tôi nói: “Kinh Phật là tôn giáo, trong tôn giáo đâu có triết học? Mê 

tín!” Tuổi trẻ, thiếu trí huệ, người ta nói sao nghe vậy, lầm tưởng Phật giáo là tôn giáo, là 

Tập 17  345 



mê tín; do vậy, chưa hề nghĩ muốn tiếp xúc Phật giáo, chưa từng. Lúc thầy giới thiệu, đã 

hết sức trịnh trọng nói: “Thích Ca Mâu Ni Phật là bậc triết gia vĩ đại nhất thế giới, kinh 

 Phật là đỉnh cao nhất trong triết học toàn thế giới, học Phật là hưởng thụ cao nhất trong 

 đời người” . Tôi theo học môn ấy với cụ mới thay đổi toàn bộ quan niệm sai lầm, thầy 

đặc  biệt  cảnh  tỉnh  tôi:  “Triết  học  của  kinh  Phật  không  ở  tại  chùa  chiền”.  Chùa  chiền 

chẳng phải là chuyên môn học Phật ư? Thầy nói:  “Trước đây, đúng là như vậy. Hiện thời 

 chẳng còn nữa. Trước kia, người xuất gia đúng là những vị đại học vấn, có đạo đức, có 

 học  vấn.  Hiện  thời,  họ  chẳng  học,  chùa  chiền  có  kinh  điển,  họ  niệm  kinh  chứ  chẳng 

 nghiên cứu, chẳng nương theo giáo huấn trong kinh điển để học tập. Do vậy, anh phải 

 học tập triết học trong kinh Phật, phải khởi sự từ kinh điển” . Thầy bảo tôi điều này, câu 

nói ấy vô cùng quan trọng. Nếu chẳng được nhắc nhở bởi câu ấy, tôi đến chùa miếu tìm 

gặp các vị xuất gia, thỉnh giáo họ. Họ chẳng có cách gì trả lời, tôi sẽ hoài nghi lời thầy 

Phương có vấn đề, lòng tin vào thầy bị dao động. Khéo sao, thầy nói câu ấy, bảo tôi tìm 

tòi trong kinh điển, không cần phải đến hỏi bọn họ, hãy trực tiếp tìm từ kinh điển. 

Không  lâu  đó,  tôi  được  biết  Chương  Gia  đại  sư.  Giống  như  thầy  Phương,  Chương 

Gia đại sư vô cùng yêu thương tôi, rất quan tâm dạy dỗ. Lão nhân gia dạy tôi học Thích 

Ca Mâu Ni Phật, bảo tôi đọc Thích Ca Phổ và Thích Ca Phương Chí. Đó là truyện ký về 

Thích Ca Mâu Ni Phật trong Đại Tạng Kinh do người đời Đường viết. Chúng tôi liễu giải 

cuộc đời Thích Ca Mâu Ni Phật, đã hiểu rõ đức Phật. Nếu quý vị học Phật mà chẳng biết 

gì về Thích Ca Mâu Ni Phật, sự học tập của quý vị có vấn đề, rất dễ ngả theo thiên kiến, 

đi vào lối rẽ, [nói theo kiểu] người hiện thời là đi đường vòng. Quý vị nhận biết Thích Ca 

Phật  rõ  ràng,  sẽ  chẳng  đi  lòng  vòng,  lời  chỉ  đạo  này  hết  sức  hay!  Chương  Gia  đại  sư 

khuyên tôi xuất gia, tôi rất vâng lời, vì tôi không có gia quyến tại Đài Loan. Cha tôi  đã 

mất sớm, mẹ còn có một em trai ở Đại Lục [chăm sóc]. Khi ấy, tin tức chẳng thông, suốt 

cả ba mươi sáu năm chẳng có tin tức gì, đôi bên chẳng biết tình hình của nhau. Do vậy, 

tôi là một người chẳng lo âu gì ở Đài Loan, thầy bảo đi xuất gia, được! Chuyên dồn công 

sức nơi Phật pháp. Tôi xuất gia là giảng học, tức là dạy học. Tôi học Phật bảy năm rồi 

xuất gia, xuất gia xong bèn dạy tại Phật Học Viện, ngoài dạy học ra, nhận lời mời giảng 

kinh. Giảng suốt năm mươi chín năm chẳng ngừng, mỗi ngày đều giảng. Tôi ở Úc, trong 

các trường đại học, hiệu trưởng đại học Cách Lý Phỉ Tư (Griffith) mời tôi dùng cơm, hỏi 

tôi một câu: “Thưa pháp sư, thầy giảng kinh (lúc ấy đã giảng kinh bốn mươi ba năm), 

trong bốn mươi ba năm, có khi nào gặp phải trường hợp người khác hỏi mà thầy chẳng 

thể trả lời?” Tôi suy nghĩ một chốc, rồi bảo ông ta: “Hình như không có!” Ông ta nói: 

“Thầy thật sự là một vị hiệu trưởng giỏi”. Vì thế, nhà trường tặng tôi học vị Tiến Sĩ, họ 

chủ động trao tặng học vị Tiến Sĩ cho tôi. Khi đó, tôi đã ngoài bảy mươi. Họ còn phong 

cho tôi danh vị giáo sư danh dự. Giáo sư danh dự (Honorary Professor) là gì? Đại khái là 

người ấy dạy học ở trường của họ khá lâu năm, dạy đã bao nhiêu năm, có cống hiến đối 

34 Tập 17 

6 



với sự nghiệp giáo dục trong nhà trường. Một vị thầy như vậy về hưu sẽ có một danh vị 

danh dự, Giáo Sư Danh Dự, tức là Giáo Sư Danh Dự của nhà trường. Mỗi khi nhà trường 

có lễ lạc lớn, chẳng hạn như lễ khai trường, lễ tốt nghiệp, đều mời những vị này tham dự. 

Như vậy là nhà trường đã tặng tôi danh vị như vậy, tham gia hoạt động của trường, sau 

này, thật sự là đại biểu của trường tham dự hội nghị Liên Hiệp Quốc. 

Thưa quý vị, nếu người ta hỏi quý vị: Thích Ca Mâu Ni Phật suốt đời giảng kinh, rốt 

cuộc giảng những gì? Giải đáp bằng một câu:  “Giảng về Thật Tướng của vũ trụ và nhân 

 sinh” . Quý vị nói xem có phải là mê tín hay chăng? Chẳng mê tín. Câu này rất trọng yếu; 

nếu không, quý vị học Phật như thế nào? Tôi nhớ có một năm, lúc tôi ăn Tết ở Đài Loan, 

có một đồng học tới gặp tôi, ông ta là giáo sư đại học, khi gặp tôi cho biết: Ở đại học Phụ 

Nhân, trong chương trình ngoại khóa, ông ta đã giảng cho sinh viên một bộ Phổ Hiền 

Hạnh Nguyện Phẩm. Ông ta kể với tôi [như vậy], tôi bảo: “Tốt lắm! Rất khó có!” Lúc ấy, 

tại Đài Loan, phong khí học Phật của sinh viên đại học rất thịnh, mỗi trường đều thành 

lập Phật Học Xã. Tại đại học Phụ Nhân là Đại Thiên Phật Học Xã do các đồng học tổ 

chức nhằm học tập Phật pháp. Tôi bèn hỏi ông ta một câu: “Tôi hỏi ông một câu, ông hãy 

cho tôi biết những kinh do Thích Ca Mâu Ni Phật đã giảng trong bốn mươi chín năm rốt 

cuộc là giảng những gì? Ông hãy trả lời tôi bằng một câu thôi!” Ông ta suy nghĩ khoảng 

năm phút, chẳng có cách nào, bảo tôi: “Tôi nghĩ không ra câu trả lời, nghĩ không ra!” 

Ông ta hỏi ngược lại tôi, tôi bảo: “Trong kinh Phật có một câu, tức là kinh Bát Nhã giảng 

chư pháp Thật Tướng, dùng câu này để trả lời có được hay không?” Ông ta suy nghĩ, gật 

đầu, được!  “Chư pháp Thật Tướng”  là Thật Tướng của hết thảy các pháp. Chúng ta phải 

biết điều này, đơn giản, dễ hiểu; [cách nói này đã] trình bày đơn giản, dễ hiểu cho người 

khác biết những điều mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã suốt đời tu tập, học hỏi, dạy dỗ, lưu 

truyền, kẻ ấy sẽ chẳng nói [Phật giáo] là mê tín. 

Chúng ta xem tiếp, cụ Hoàng đã trích dẫn khá nhiều kinh điển và lời nhận định của 

các tổ sư đại đức.  “Cổ đức vân”  (cổ đức nói), đây là những vị đại đức từ xưa, các Ngài 

nói:  “Chư Đại Thừa kinh giai dĩ nhất Thật Tướng vi ấn”  (các kinh Đại Thừa đều lấy một 

Thật Tướng làm ấn). Người Hoa hết sức coi trọng cái ấn, gọi là “ấn tín”. Nói đến “đóng 

ấn” thì cái ấn ấy là quyết định! Ấn ấy là gì? Thật Tướng. Nếu những điều được giảng 

trong kinh điển là chân tướng của vũ trụ và nhân sinh thì kinh ấy do đức Phật nói. Chẳng 

[thật sự] do đức Phật nói thì sao? Chẳng do chính đức Phật nói thì cũng giống như do 

đức Phật nói, vì nói giống hệt như Phật. Do vậy, phải học sự khoan dung rộng lượng ấy 

của Phật giáo! Phật giáo thừa nhận: Nếu tất cả những gì do người ta đã nói là chân tướng 

sự thật thì đều gọi là kinh Phật. Quý vị thấy thái độ học vấn ấy, chẳng chia đây kia, Phật 

thừa nhận, Bồ Tát cũng thừa nhận: Quý vị nói đúng chân tướng sự thật. Tiếp theo đó là 

giải thích:  “Thật Tướng giả, chân thật chi tướng dã” (Thật Tướng là tướng chân thật), là 

chân tướng của vạn vật trong vũ trụ.  “Hựu bình đẳng nhất tướng dã”  (mà cũng là một 

tướng bình đẳng), câu này sâu lắm. Chúng tôi nói chân tướng của vũ trụ và nhân sinh thì 

Tập 17  347 



quý vị dễ hiểu, còn nếu nói là  “bình đẳng nhất tướng”  sẽ khó hiểu, vì sao? Đây đúng là 

triết học cao cấp, thầy Phương bảo là “tột đỉnh của triết học”. Nói với quý vị: Hết thảy 

các pháp bình đẳng, hết thảy các pháp có cùng một thể tánh. Trong Phật pháp, thể tánh 

ấy được gọi bằng danh từ Pháp Tánh, còn gọi là Chân Tánh, hay còn gọi là Tự Tánh. Có 

đến mười mấy danh từ! Vì sao đối với một chuyện mà đức Phật nói nhiều danh từ thuật 

ngữ như thế? Nhằm bảo quý vị đừng chấp tướng. Quý vị chớ nên chấp trước, chỉ cần nói 

tới chuyện này, còn dùng phương pháp gì để nói, dùng danh từ gì để nói đều được, chớ 

nên chấp tướng. Ngài dạy chúng ta buông chấp trước xuống, mà chúng ta chấp tướng là 

trật rồi!  “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” . 

Do vậy, Mã Minh Bồ Tát dạy chúng ta thái độ tu học: Khi lên lớp nghe giảng, chúng 

ta đừng chấp trước tướng ngôn thuyết, người giảng nói sâu, hay nói cạn, nói dài, hay nói 

ngắn, chẳng sao cả, chỉ cần nói đến chân tướng là được rồi. Chúng ta xem kinh điển đừng 

chấp trước tướng văn tự, đừng chấp trước tướng danh tự. “Danh tự” là danh từ thuật ngữ. 

Danh từ thuật ngữ là công cụ để trao đổi ý kiến, không quan trọng, chúng ta có thể thấu ý 

nghĩa, đó mới là quan trọng. Vì thế, các danh từ thuật ngữ không quan trọng, đừng chấp 

trước chúng. Hễ chấp trước là trật rồi! Chẳng hạn như [các từ ngữ] “Phật, Bồ Tát, chúng 

sanh” trong kinh Phật đều là tướng danh tự, quý vị liễu giải ý nghĩa của chúng, chớ nên 

chấp trước những danh tướng ấy. Điều thứ ba rất trọng yếu, phải lìa tướng tâm duyên, 

quý vị chớ nên tự mình nghĩ nó có ý nghĩa gì. Hễ quý vị suy tưởng là trật rồi! Quý vị 

chẳng cần suy nghĩ mà trực tiếp hiểu rõ, đấy gọi là Ngộ. Nếu quý vị  suy nghĩ sẽ là sai, 

suy tưởng nó là gì bèn rơi vào ý thức. Ý thức là phân biệt, chấp trước, quý vị rơi vào đó! 

Đức Phật dạy hàng Bồ Tát, đó là những học trò đã đăng đường nhập thất75[1], chẳng phải  là  học  trò  thông  thường,  mà  là  những  học  trò  có  thành  tựu  rất  khá,  mà  họ  cũng 

chẳng được phép khởi tâm động niệm. Vì vậy, lục căn tiếp xúc cảnh giới lục trần, mắt 

thấy, tai nghe, mũi ngửi, lưỡi nếm, thân chạm, ý biết, lục căn đối đãi cảnh giới lục trần 

chớ nên khởi tâm, chớ nên động niệm, [nhưng vẫn hiểu biết] rõ ràng,  rành mạch, đó là 

gì? Trí huệ Bát Nhã sẵn có trong tự tánh hiện tiền, đó là chân trí huệ. Khởi tâm động 

niệm sẽ mê, vì sao khởi tâm động niệm lại mê? 



 75[1]  Đăng đường nhập thất: Thời cổ, đối với kiến trúc trong c|c dinh thự, phủ đường lớn, c|c  công  trình  phía  trước  gọi  l{  đường,  phía  sau  gọi  l{  thất. “Đăng  đường  nhập  thất” có 

 nghĩa  l{  tiến  v{o  sảnh  đường,  v{o  tận  những  gian  phòng  ở  s}u  phía  trong,  tức  l{  người 

 thân thuộc với chủ nh}n, hoặc người nh{. Do vậy, dùng hình ảnh n{y để mô tả những người 

 đ~ th}m nhập, l{ học trò đ~ đạt mức độ thấu hiểu s}u xa đối với một môn học. 

  

34 Tập 17 

8 



Tại Trung Quốc, quý vị đều biết, Huệ Năng đại sư khai ngộ, minh tâm kiến tánh, tánh 

là Thật Tướng. Tánh là như thế nào? Nó chẳng phải là vật chất, mà cũng chẳng phải là 

tinh thần, không thể diễn tả được! Không chỉ chẳng diễn tả được, ngay cả suy tưởng cũng 

chẳng thể suy tưởng, quý vị vừa nghĩ liền rớt vào trong ý thức. Ngài khai ngộ, Ngũ Tổ 

cũng khai ngộ, người khai ngộ nói chuyện với người khai ngộ, tiện lắm! Lục Tổ đã diễn 

tả tự tánh bằng năm câu nói, câu đầu tiên là  “hà kỳ tự tánh, bổn tự thanh tịnh”  (nào ngờ 

tự tánh vốn tự thanh tịnh),  “hà kỳ”  là không ngờ tới. Không ngờ tự tánh vốn thanh tịnh, 

chưa bao giờ ô nhiễm. Thành Phật là thanh tịnh, nay ở trong nhân gian tánh vẫn thanh 

tịnh. Dẫu tạo tác tội nghiệp đọa vào A Tỳ địa ngục, tánh vẫn thanh tịnh, thật vậy, chẳng 

giả! Trong kinh Phật thường nói đến các thứ ô nhiễm, quý vị thấy như chúng ta vừa mới 

đọc: “Trược ác di thâm, ác lãng thao thiên, độc diệm biến địa” (Trược ác sâu xa, trọn 

khắp, sóng ác ngập trời, lửa độc trọn đất), đó là ô nhiễm, ô nhiễm chẳng liên quan gì đến 

tự tánh, cái gì bị ô nhiễm? A Lại Da ô nhiễm, tự tánh chẳng thể bị ô nhiễm. A Lại Da có 

sanh diệt, tự tánh chẳng thể có sanh diệt. A Lại Da là gì? A Lại Da là vọng tâm, là giả, 

chẳng phải là chân tâm. Chân tâm quyết định chẳng có sanh diệt, quyết định chẳng bị lay 

động, quyết định chẳng có ô nhiễm. Đấy là chân tâm, quý vị thấy nó là con người thật sự 

của quý vị. Chúng ta dùng chân tâm thì là Phật, dùng vọng tâm thì là phàm phu. Vọng 

tâm là A Lại Da, A Lại Da là gì? Là tâm ý thức. Quý vị phải nhớ: Tâm là vọng tưởng, ý 

là chấp trước, thức là phân biệt. Chúng ta dùng những thứ ấy; nên khởi tâm động niệm 

đều là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, giả trất, chẳng thật! Do dùng những thứ ấy, nên 

mới có lục đạo luân hồi. Nếu quý vị chẳng dùng những thứ ấy, lục đạo luân hồi sẽ chẳng 

có. Không chỉ lục đạo luân hồi chẳng có, ngay cả mười pháp giới cũng không có. Không 

có những thứ ấy thì là cảnh giới gì? Đó là Nhất Chân pháp giới. Do vậy, mười pháp giới 

và  lục  đạo  luân  hồi  đều  là  mộng,  giống  như  nằm  mộng,  trong  mộng  có  [những  hình 

tướng] thì là lúc quý vị mê mới có. Khi giác ngộ, tỉnh ngộ, sẽ chẳng còn nữa! Nói cách 

khác, quý vị dùng vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì có; nếu buông vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước xuống, không dùng chúng thì lục đạo và mười pháp giới chẳng còn nữa, 

[chúng là] giả tướng. Quý vị đã tỉnh giấc mộng rồi! 

Quý vị có  thấu hiểu “bình đẳng nhất tướng” hay chăng? Tôi vừa mới nói điều này, 

nếu quý vị chưa thể hiểu thì tôi nhắc nhở quý vị một chút, trong mộng bất luận là hưởng 

lạc hay chịu khổ, sau khi tỉnh giấc có phải là giống nhau hay chăng? Lạc chẳng có, mà 

khổ cũng không có, chẳng phải là bình đẳng nhất tướng ư? Chúng chẳng phải là thật! 

Thiên đường, địa ngục toàn là giả, nhưng quý vị phải hiểu: Quý vị chưa tỉnh sẽ thật sự 

hứng chịu! Quý vị đang nằm mộng thì thiên đường thật sự vui, trong địa ngục thật sự 

khổ, dường như chẳng giả chút nào! Sau khi tỉnh mới biết chúng là giả.  “Phàm những gì 

 có hình tướng đều là hư vọng” ;  “hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng” , quý 

vị biết những điều ấy là bình đẳng nhất tướng. Nếu quý vị học Vọng Tận Hoàn Nguyên 

Quán, sẽ rất dễ liễu giải bình đẳng nhất tướng. Vọng Tận Hoàn Nguyên là nhất tướng. 

Tập 17  349 



Nay chúng ta liễu giải, chưa đoạn vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, vẫn tiếp tục sử dụng 

chúng, nhưng chúng ta tin tưởng lời Thích Ca Mâu Ni Phật là chân thật, chẳng giả. Bài 

luận văn này do Hiền Thủ quốc sư dựa theo kinh Hoa Nghiêm soạn ra, cũng là chân thật, 

chẳng giả. Nay chúng ta thấy sắc, nghe tiếng, chúng ta dùng cái tâm bình đẳng để đối đãi, 

chắc chắn không có sai biệt, nghĩ đức Phật thường dạy trong kinh Đại Thừa:  “Hết thảy 

 chúng sanh  vốn  là  Phật” , chúng ta dùng tâm thái này để xử sự, đãi người, tiếp vật, để 

sống, đó chính là cảnh giới Phật. Quý vị có phân biệt, tôi không phân biệt; quý vị có chấp 

trước,  tôi  không  chấp  trước;  quý  vị  có  khởi  tâm  động  niệm,  tôi  chẳng  khởi  tâm  động 

niệm. Tôi có thể tùy thuận sự phân biệt, chấp trước của quý vị, nhưng chính mình chẳng 

phân biệt, chấp trước, giống như diễn tuồng! Trên sân khấu, quý vị phải biểu diễn theo 

kịch bản. Kịch bản bắt cười thì quý vị phải cười, bắt khóc, quý vị phải khóc, có phải là 

quý vị thật sự cười hay khóc chăng? Chẳng hề! Cứ dựa theo kịch bản để biểu diễn. Phật, 

Bồ Tát ở trong nhân gian, quý vị vui vẻ, các Ngài cũng vui vẻ. Quý vị khổ sở, dường như 

các Ngài cũng có tâm đồng cảm, đó là gì? Đó là diễn tuồng, quý vị là thật sự, các Ngài là 

giả,  khác  hẳn.  Quý  vị  thật  sự  có  khổ,  có  sướng,  các  Ngài  chẳng  khổ  mà  cũng  chẳng 

sướng. Đây là người giác ngộ ở cùng chỗ với người chưa giác ngộ, nhưng khác nhau. 

Người có cùng cảnh giới giác ngộ như vị ấy sẽ thấy được, thấy rất rõ ràng. Nếu chưa đạt 

tới cảnh giới ấy, sẽ chẳng thấy được! Phật, Bồ Tát và chúng sanh hòa quang đồng trần, 

nhưng chúng sanh nhìn không ra, đó gọi là diệu! Vì thế, pháp này gọi là diệu pháp, đạo 

lý ở chỗ này! Đấy là bình đẳng nhất tướng. 

 “Thật  Tướng  vô  tướng,  diệc  vô  bất  tướng,  tướng  nhi  vô  tướng,  danh  vi  Thật 

 Tướng”  (Thật Tướng vô tướng, mà cũng chẳng phải là không có tướng, tướng mà không 

có tướng nên gọi là Thật Tướng); đọc mấy câu này khiến chúng ta hồ đồ! Người mới học 

đọc đến sẽ hồ đồ, nhưng nếu quý vị là người thật sự hiểu rõ, sẽ biết mấy câu này nói quá 

hay! Thật Tướng vô tướng, nó chẳng phải là vật chất, mà cũng chẳng phải là tinh thần, 

nhưng nó có thể biến hiện vật chất và tinh thần, có thể sanh ra hiện tượng vật chất, có thể 

sanh ra hiện tượng tinh thần, có thể hiện ra hiện tượng vật chất, có thể hiện ra hiện tượng 

tinh thần, nên nó là có thể sanh, có thể hiện (năng sanh, năng hiện). Hiện tượng vật chất 

và hiện tượng tinh thần là toàn thể vũ trụ, trong Phật pháp chúng được gọi là pháp giới. 

Hết thảy hiện tượng trong trọn pháp giới khắp hư không giới, mười pháp giới lục đạo là 

“sở sanh, sở hiện” (cái được sanh, cái được hiện). Cái có thể sanh, có thể hiện là chân 

thật, vĩnh hằng bất biến; sở sanh sở hiện là giả, giống như nằm mộng, là cảnh giới trong 

mộng. Chúng chẳng phải là thật, mà là giả; nhưng giả và thật lại chẳng tách rời, giả do 

đâu mà có? Giả nương vào thật để khởi; chẳng có Thật, lấy đâu ra Giả? Nương vào Thật 

mà khởi. Tuy nương vào Thật mà khởi, nhưng nó chẳng thật, nó là hình bóng của Thật 

mà thôi. Phải hiểu rõ chân tướng sự thật này. Sau khi hiểu rõ, tuy quý vị còn chưa giác 

ngộ hoàn toàn, chưa hoàn toàn trở về tự tánh, nhưng đối với hết thảy các pháp trong thế 

35 Tập 17 

0 



gian này, quý vị có thể buông xuống, chẳng còn chấp trước nữa; đó là quý vị thật sự giác 

ngộ. Quý vị coi trọng điều gì? Quý vị coi trọng chuyện nâng cao linh tánh, chẳng coi 

trọng tiếng tăm, lợi dưỡng trong thế gian này, coi thường những thứ ấy, rất coi trọng việc 

nâng cao đức hạnh, trí huệ, linh tánh của chính mình. Trong ấy có niềm vui chân thật, có 

lạc thú không cách nào tưởng tượng được! Do vậy, các tổ sư đại đức từ xưa thường dùng 

một  câu  nói  để  hình  dung:  “Thế  vị na hữu  pháp  vị  nùng!”  (Pháp  thế  gian  chẳng  nồng 

đậm bằng pháp vị). Con người hiện thời tham cầu hưởng thụ ngũ dục lục trần trong thế 

gian.  Quý  vị  thật  sự hưởng  thụ  linh  tánh thì  ngũ  dục,  lục  trần,  tài,  sắc,  danh  vọng,  ăn 

uống, ngủ nghỉ trong thế gian này làm sao có thể sánh bằng pháp? Thua kém quá xa! 

Quý vị đã nếm pháp vị, sẽ tự nhiên buông ngũ dục lục trần của thế gian xuống, mới thật 

sự biết chúng là ô nhiễm, trong ấy có gì để hưởng thụ? Ô nhiễm gì? Ô nhiễm linh tánh! 

Thật ra, chẳng thể ô nhiễm linh tánh. Nếu linh tánh thật sự bị ô nhiễm thì sẽ chẳng linh, 

tự tánh bị ô nhiễm sẽ không gọi là tự tánh, thật sự chẳng bị [ô nhiễm]. Những phiền não 

ấy ô nhiễm thứ gì vậy? Nhiễm bẩn A Lại Da, đó là vọng tâm của quý vị, khiến cho vọng 

tâm thêm hư vọng. Nói “hư vọng” thì chúng ta khó hiểu, chúng tôi nói là “vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước nặng hơn”, những thứ này càng sâu thêm hơn mà thôi! Chúng ô 

nhiễm cái tâm của quý vị, khiến cho chính mình ngày càng thêm xa cách tâm thanh tịnh 

và tự tánh, nó gây chướng ngại trong ấy, chuyện là như vậy đó! 

 “Thật  Tướng  vô  tướng” , như  tôi  vừa  mới  nói, đó  là  Thể. Thật  Tướng  là  Thể, là  tự 

tánh. Tự tánh có thể sanh, có thể hiện,  “diệc vô bất tướng” , đó là sở sanh, sở hiện. Thật 

Tướng có thể hiện tướng, điều này rất khó hiểu. Thường là mỗi khi chúng tôi giảng đến 

chỗ này, tôi đều dùng máy truyền hình làm tỷ dụ. Thật Tướng là gì? Thật Tướng là màn 

hình, màn hình TV là thật, nó tồn tại.  “Vô bất tướng”  là gì? Vô bất tướng là những hình 

ảnh hiện ra nơi màn hình. Quý vị thấy chúng ta nhấn nút mở TV, hình ảnh bèn hiện ra, 

hiện  trong  màn  hình.  Nếu  chúng  ta  hỏi:  Màn  hình  là  Thật  Tướng,  hình  ảnh  hiện  ra  là 

vọng tướng (tướng hư vọng), tách rời chân tướng và vọng tướng bằng cách nào? Quý vị 

có cách nào tách rời chúng hay chăng? Những hình ảnh ấy rời khỏi màn hình sẽ chẳng 

thể hiện tướng, tuy chúng hiện trên màn hình, nhưng tuyệt đối chẳng phải là màn hình, 

chẳng có mảy may gì liên quan đến màn hình cả! Chân là chân, vọng là vọng. Làm thế 

nào để tiêu diệt vọng tướng? Nhấn nút tắt TV, lập tức chẳng còn nữa. Do vậy, trong chân 

tướng có thể hiện vô lượng vô biên sắc tướng. Có nhiều băng tần, quý vị tùy tiện nhấn 

một nút nào đó. Nếu quý vị chẳng nhấn nút, màn hình sẽ khôi phục hình trạng như cũ, đó 

gọi là  “vô tướng, vô bất tướng”.  Màn hình là vô tướng, [các hình ảnh] trong băng tần là 

vô bất tướng, đó là thứ chúng ta đối diện mỗi ngày. Do vậy, xem TV mà có thể khai ngộ, 

nếu quý vị có thể coi theo cách như vậy thì sẽ có thể khai ngộ, liễu giải điều gì? Chân và 

vọng chẳng hai, chân chẳng phải là vọng, vọng chẳng phải là chân, nhưng chân và vọng 

chẳng hai! Chân ở đâu? Chân ở trong vọng; vọng ở đâu? Vọng ở trong chân, tham  ngộ 

điều này sẽ khai ngộ. Do vậy, đối với TV, nếu quý vị biết cách xem TV thì chẳng khác gì 

Tập 17  351 



niệm kinh Hoa Nghiêm! Chẳng khác gì nhau! Quý vị chẳng biết xem, khi xem, sẽ hoàn 

toàn bị những động tác trong ấy mê hoặc, bèn hồ đồ. Nếu quý vị có thể nhìn ra chân và 

vọng chẳng hai trong TV, nhìn thấy “phàm những gì có tướng đều là hư vọng”, chẳng 

phải là quý vị đã đại triệt đại ngộ rồi ư? Đó là gì? TV và kinh Hoa Nghiêm chẳng khác 

nhau, mà cũng chẳng khác kinh Vô Lượng Thọ. Xem TV là học Phật, người biết coi sẽ là 

thành  Phật,  thành  Bồ  Tát.  Kẻ  chẳng  biết  coi  sẽ  là  tạo  nghiệp,  trong  tâm  bị  TV  xoay 

chuyển, nó cười quý vị cũng cười, nó khóc quý vị cũng khóc. Học những thứ giết, trộm, 

dâm,  dối  trong  ấy,  sao  không  đọa  địa  ngục  cho  được?  Vì  vậy,  kinh  Phật  ở  nơi  đâu? 

Không có gì chẳng phải là kinh Phật! Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm ở đâu? Vô 

Lượng Thọ ở đâu? Không có gì chẳng phải là Vô Lượng Thọ, không có gì chẳng phải là 

Đại  Phương  Quảng,  chẳng  phải  là  Phật  Hoa  Nghiêm.  Vấn  đề  là  quý  vị  có  biết  hay  là 

không? Do vậy, kinh do đâu mà có? Kinh từ Thật Tướng xuất hiện, đức Phật giảng về 

Thật Tướng. 

Tiếp đó là nói về vô tướng.  “Vô tướng giả, ly nhất thiết hư vọng chi tướng. Vô tướng 

 tức ly tướng”  (vô tướng là lìa hết thảy các tướng hư vọng, vô tướng chính là ly tướng). 

Có tướng hay không? Có tướng. Vì sao gọi là vô tướng? Trong tâm không có tướng. Mắt 

chúng ta nhìn vào TV, TV có tướng hay không? Có tướng; nhưng trong tâm chúng ta 

hiểu rất rõ ràng, tướng ấy là huyễn tướng, chẳng thật, là giả. Đối với sắc tướng hiện trên 

màn hình, quý vị chẳng phân biệt, chẳng chấp trước. Quý vị chẳng chấp trước thì là tu A 

La Hán; chẳng phân biệt là tu Bồ Tát hạnh; không khởi tâm, không động niệm là tu Nhất 

Thừa Phật pháp. Quý vị thật sự học hiểu, thì mỗi ngày xem TV sẽ tu hành ngay nơi đó, 

quý vị tu A La Hán, hay tu Bồ Tát, hay tu Phật. Chẳng biết tu thì sao? Chẳng biết tu sẽ tu 

nhân thiên, tu A Tu La, tu súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục, đều là trong một niệm; thật đấy, 

chẳng giả đâu! Quý vị học tập những thứ giết, trộm, dâm, dối từ TV, đó là  tam ác đạo, 

quý vị đang học tam ác đạo. Quý vị coi TV, đây là tốt, là thiện, tự nhủ: Ta phải học theo. 

Chẳng tốt thì ta phải sửa đổi, hối lỗi, ta có [những điều xấu ấy] hay chăng? Nếu có lúc ta 

phạm những lỗi ấy, ta chớ nên giống như họ, đó chính là [tu nghiệp] nhân thiên; thứ gì 

cũng chẳng chấp trước là A La Hán, thứ gì cũng chẳng phân biệt là Bồ Tát. Quý vị thấy 

đó, cùng xem TV như nhau, nhưng mỗi cá nhân thành tựu khác nhau. Có người coi TV 

bèn thành Phật, thành Bồ Tát, có người coi TV bèn đi vào địa ngục. Do vậy, tổ sư đại 

đức trong Tông Môn thường hỏi học trò một câu: “Ngươi có hiểu không?” Câu này có ý 

nghĩa vô lượng sâu  rộng, quý vị  có hiểu ý  nghĩa  hay  chăng? Quý vị hiểu  thì  sẽ thành 

Phật, thành Bồ Tát; không hiểu thì sao? Không hiểu sẽ vào tam đồ! Do vậy, “lìa hết thảy 

các tướng hư vọng” là bảo quý vị lìa trong tâm, chẳng phải là bảo quý vị lìa nơi sự. Sự 

chẳng có chướng ngại, Sự Sự vô ngại, trong tâm không có [chướng ngại]. Vĩnh viễn giữ 

gìn cái tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giác, đấy là đạo thành Phật. Vì sao không có 

Sự? Sự là giả, là hư vọng, quý vị chẳng cần lìa nó; coi nó là có thật, quý vị đã bị lừa, sai 

35 Tập 17 

2 



mất rồi! Quý vị biết nó là hư vọng, chỉ cần quý vị chẳng chấp trước, chẳng phân biệt, 

không khởi tâm, không động niệm, chuyện gì cũng đều không có, đó là Như Lai ứng thế. 

Chư Phật Như Lai đến thế gian là đến như vậy, các Ngài ở cùng chúng ta, nhưng quả thật 

chẳng khởi tâm động niệm. Trên hình thức, các Ngài chẳng khác gì chúng ta, hòa quang 

đồng trần với chúng ta. Trên thực tế, các Ngài chẳng khởi tâm động niệm. Bồ Tát ở cùng 

chỗ với chúng ta, tuy có khởi tâm động niệm, nhưng chẳng phân biệt, chấp trước. Từ chỗ 

này, chúng ta hiểu cảnh giới của các Ngài cạn hay sâu khác nhau. 

Câu kế đó là:  “Hựu Thật Tướng vô bất tướng, phi ngoan không dữ đoạn diệt, phi như 

 quy mao thố giác, nhất thiết hư vô”  (lại nữa, Thật Tướng chẳng phải là không có tướng, 

chẳng phải như hư không trơ trơ và đoạn diệt, chẳng giống như lông rùa, sừng thỏ, hết 

thảy hư vô). Những điều này đều nhằm chúng ta giải thích vô tướng, vô tướng là gì? Vô 

tướng là lìa hết thảy các tướng hư vọng. Vô tướng là ly tướng, phải nhớ điều này; chứ 

chẳng phải là lìa khỏi tướng, chẳng có ý nghĩa ấy! Ngay nơi tướng mà lìa tướng, tướng ở 

ngay trước mặt, biết nó là hư vọng, quý vị sẽ chẳng chấp trước, đó gọi là  “ly tướng” , 

trọn chẳng phải là tiêu diệt tướng, [nếu hiểu “ly tướng” là tiêu diệt tướng] thì trật mất rồi! 

Do vậy, tiếp đó, cụ Hoàng giảng: Thật Tướng chẳng phải là không có tướng, chẳng phải 

là hư không trơ trơ, chẳng phải là đoạn diệt. Phật pháp nói  “vô bất tướng” , nếu quý vị 

hiểu  lầm  [“vô  tướng”]  là  Không,  Không  là  gì?  Thứ  gì  cũng  đều  chẳng  có,  [hiểu  “vô 

tướng” là như vậy thì] sai mất rồi! Không có thứ gì, giống như chúng tôi vừa mới nêu tỷ 

dụ,  màn  hình  TV  trống  không,  thứ  gì  cũng  đều  chẳng  có,  nhưng  sắc  tướng  trong  mỗi 

băng tần là có. Chúng ta coi TV lập tức phải thấu hiểu Không và Có chẳng hai. Chân 

Không là gì? Chân Không: Biết tất cả sắc tướng là giả, tướng hiển hiện trên màn hình là 

giả,  nhưng  màn  hình  có  ô  nhiễm  hay  không?  Chẳng  có  ô  nhiễm,  chẳng  ô  nhiễm  mảy 

may! Vì sao biết là không ô nhiễm? Tắt TV chẳng phải là không thấy nữa ư? Chẳng lưu 

lại dấu vết gì! Sau đấy mở lên, cũng hiểu rõ nó chẳng lưu lại dấu vết gì! Chẳng ô nhiễm 

mảy may! Chân tánh chẳng bị ô nhiễm. Dùng màn hình để tượng trưng cho chân tánh của 

chúng ta, tự tánh của chúng ta chẳng ô nhiễm! Cái gì bị ô nhiễm? A Lại Da bị ô nhiễm, A 

Lại Da là hư vọng, ô nhiễm là gì vậy? Trong phim ảnh biểu diễn có thiện, có ác, có nhân, 

có quả, đó là gì? Đó là hư vọng. Có tịnh, có uế, trong sự biểu diễn có các thứ đối lập, 

toàn  là  giả,  toàn  là  chẳng  thật.  Những  rắc  rối  của  chúng  ta  trong  hiện  thời  là  do  ngỡ 

những thứ hư giả được biểu diễn ấy toàn là thật, nên bị khổ chịu nạn ở trong ấy. Trong 

cảnh giới ấy, dấy lên thất tình, ngũ dục,  mừng, giận, buồn, vui, yêu, ghét, ham  muốn, 

toàn là giả, chẳng có gì là thật. Do vậy, nhà Phật nói Không, thì chẳng phải là thứ gì cũng 

đều chẳng có! Không ở nơi đâu? Không ở trong Có, Có tức là Không, Không tức là Có, 

giống như tình hình nơi TV mà chúng ta vừa nhắc đến, Có và Không chẳng hai. 

Nói  “vạn pháp đều là không”  là nói tới những hình ảnh trong băng tần. Nói  “tự tánh 

 chẳng Không, Thật Tướng chẳng không”  là nói về màn hình TV. Do vậy, vừa nhìn xem 

kinh giảng điều gì, chúng ta đều có thể lý giải, nói gộp lại sẽ là  “Không, Hữu bất nhị” . 

Tập 17  353 



Tâm Kinh nói rất hay:  “Sắc tức thị Không, Không tức thị Sắc, Sắc bất dị Không, Không 

 bất dị Sắc”,  lấy Không đại diện cho tự tánh. Chúng ta dùng TV làm tỷ dụ, Không được 

tượng trưng bằng màn hình, Có được tượng trưng bằng các sắc tướng hiển lộ trong các 

băng  tần.  “Sắc  tức  thị  Không,  Không  tức  thị  Sắc,  Sắc  bất  dị  Không,  Không  bất  dị 

 Sắc.   “Bất dị”  là giống nhau. Sắc là Không, Không là Sắc. Chớ nên chấp trước Sắc, mà 

cũng đừng nên chấp trước Không. Hễ chấp trước là trật rồi, cũng chớ nên chấp trước nhị 

biên thì quý vị mới thật sự khế nhập cảnh giới, đó là chân tướng, tức là chân tướng của 

vũ trụ và nhân sinh, quý vị thật sự khế nhập cảnh giới. Chẳng chấp trước bèn khế nhập. 

“Nhập” như vậy còn cạn, chẳng sâu, vì sao? Quý vị chẳng chấp trước, nhưng chắc là còn 

phân biệt! Nếu chẳng phân biệt, sẽ nhập càng sâu, đến mức chẳng khởi tâm, chẳng động 

niệm  bèn khế nhập viên  mãn.  Viên  mãn  thì  chính  là  Phật, thâm  nhập  là  Bồ  Tát, thiển 

nhập (nhập nông cạn) là A La Hán. Nói theo cách bây giờ, A La Hán, Bồ Tát, Phật là các 

danh xưng học vị trong Phật giáo, quý vị khế nhập Thật Tướng sâu hay cạn khác nhau, 

nhưng đều nhập cảnh giới. Phật giống như học vị Tiến Sĩ, đây học vị tối cao, Bồ Tát là 

học vị Thạc Sĩ, A La Hán là học vị Học Sĩ (Cử Nhân). Thật sự khế nhập thì gọi là học 

Phật; chưa khế nhập tức là ở ngoài Phật môn, dụng công cách nào, quý vị chẳng lấy được 

học vị. Giành được học vị mới được coi là đệ tử Phật thật sự, là học trò của Thích Ca 

Mâu Ni Phật. Đạt được học vị bằng cách nào? Buông xuống là được! Quý vị chịu buông 

xuống! Không buông xuống sẽ chẳng được! Vì sao buông xuống? Do là giả, chẳng thật. 

Nếu là thật sẽ chẳng cần phải buông xuống, giả mà! 

Có phải buông thân thể xuống hay không? Phải buông xuống, giả đấy, vì sao? Thân 

có sanh, lão, bệnh, tử, chẳng thể tồn tại vĩnh hằng. Trong Phật pháp nói “chân, giả” thì 

định nghĩa và tiêu chuẩn là: Chân là vĩnh hằng bất biến, đó là Chân! Chỉ cần nó có thể 

biến thì cũng không phải là Chân. Vì vậy, động vật có sanh, lão, bệnh, tử, nên là giả, thực 

vật có sanh, trụ, dị, diệt, nên cũng là giả, khoáng vật, thậm chí tinh cầu, có thành, trụ, 

hoại, không, nên cũng là giả. Vì thế, phàm những gì có hình tướng đều chẳng thật! Buổi 

tối, chúng ta nhìn lên bầu trời, thấy vô lượng tinh cầu, vô lượng tinh hệ, đều là thành, trụ, 

hoại, không,  đều chẳng  thật,  không có gì  là thật. Chúng  giống như những tướng được 

hiển hiện trên màn hình, quý vị đừng nghĩ chúng là thật, toàn là giả. Những thứ ấy do 

đâu mà có? Trong giáo pháp Đại Thừa, đạo lý này được giảng rất sâu, chúng do ý niệm 

của chúng ta sanh ra. Tạo Hóa là gì? Tạo Hóa là ý niệm. Quý vị không khởi tâm, không 

động niệm thì trong vũ trụ không có vật chất, mà cũng không có tinh thần. Ý niệm vừa 

động, hiện tượng vật chất và tinh thần đều hiện ra. Thật vậy! Giống như màn hình TV, 

chúng ta chưa vặn lên, hay tắt máy đi, thứ gì cũng đều chẳng có; đó Thường Tịch Quang 

Tịnh Độ trong nhà Phật. Ý niệm vừa mới động, hình tướng bèn xuất hiện, đó là cõi Thật 

Báo. Nếu lại phân biệt thì là tứ thánh pháp giới; lại còn chấp trước, sẽ là lục đạo luân hồi. 

Nếu chúng ta hiểu rất rõ ràng, rất minh bạch những khái niệm ấy, sẽ sống rất khoái lạc 

35 Tập 17 

4 



trong  thế  gian  này,  trong  Phật  pháp  nói  là  “pháp  hỷ  sung  mãn,  thường  sanh  hoan  hỷ 

 tâm” . Pháp hỷ ấy chẳng do bên ngoài kích thích, chẳng phải do quý vị gặp chuyện gì vui 

vẻ, phát tài, chẳng phải vậy, chẳng dính dáng đến những thứ ấy! Chẳng liên quan mảy 

may, mà từ tự tánh lưu lộ ra. Câu đầu tiên trong Luận Ngữ là:  “Học nhi thời tập chi, bất 

 diệc duyệt hồ”  (học rồi tập luyện, chẳng vui lắm ư), sự hỷ duyệt ấy là pháp hỷ. Nói theo 

Phật pháp, quý vị học tập Phật pháp, đạt được thụ dụng, thật sự hoan hỷ, sự hỷ duyệt từ 

nội tâm lan tỏa ra ngoài, thật sự hoan hỷ, đó gọi là pháp hỷ. Pháp hỷ sung mãn, thường 

sanh tâm hoan hỷ. Sự hoan hỷ ấy, chúng ta gọi là sự dưỡng sinh của con người, là nhân 

tố quan trọng nhất trong phép dưỡng sinh. Do vậy, cổ nhân đã nói:  “Nhân phùng hỷ sự, 

 tinh thần sảng”  (con người gặp chuyện vui, tinh thần sảng khoái), suốt ngày từ sáng đến 

tối vui vẻ, làm sao thiếu tinh thần cho được! Làm sao người ấy chẳng khỏe mạnh? Quý 

vị khế nhập cảnh giới này sẽ quên mất tuổi tác, quên mất tuổi tác thì tuổi thanh xuân tồn 

tại mãi, tuy tuổi tác đã cao, nhưng chẳng già. Thật đấy, chẳng giả đâu! 

Con  người  già  đi  như  thế  nào?  Đến  năm  mươi,  sáu  mươi  tuổi  bèn  già  nua,  [là  vì] 

người ấy mỗi ngày nghĩ đến tuổi già. Vừa nghĩ, sẽ lập tức già đi. Đặc biệt rõ rệt nhất là 

gì? Về hưu. Trong quá khứ, nhiều đồng học, bạn bè của tôi, lúc đang làm việc, giữ chức 

vị, họ chẳng nghĩ họ già, làm việc vô cùng hăng hái, vừa về hưu, già rồi mới về hưu, về 

hưu bèn ngay lập tức nghĩ đến tuổi già. Hai năm chẳng gặp mặt, hình như họ đã già đi cả 

chục tuổi, cớ sao trở thành nông nỗi ấy? Già rồi sẽ như thế nào? Họ nghĩ đến bệnh, chỗ 

này đau đớn, chỗ kia nhức nhối, thường vào bệnh viện. Bệnh một thời gian đã nghĩ tới 

cái chết, kết quả là chết thật, họ đều khuất bóng rồi! Rất nhiều đồng học, bằng hữu đều 

đã mất, cớ sao mất nhanh như vậy? Tư tưởng chẳng đúng, hiểu sai rồi! Những người bạn 

già này gặp tôi, [họ bảo] hình như tôi không già, vì sao không già? Chưa từng nghĩ đến 

già, mỗi ngày nghĩ tới kinh bổn, ta phải giải thích cho mọi người như thế nào? Giảng giải 

rõ ràng, minh bạch những thứ trong kinh bổn, chưa hề nghĩ đến già, tuổi tác mỗi năm 

một  tăng,  nhưng thật  sự  chẳng  già!  Bất luận  tinh thần  hay  thể  lực dường như  đều  giữ 

nguyên  tình  trạng  cũ,  năm  hai  mươi  sáu  tuổi  học  Phật,  mỗi  năm  đều  giữ  nguyên  tình 

trạng như thuở hai mươi sáu tuổi, mỗi cá nhân đều có thể làm được như vậy. Đây là Phật 

pháp ban cho chúng ta lợi ích chân thật. Ngày hôm nay thời gian đã hết rồi, chúng ta học 

tới chỗ này.  

 

 

Tập 17  355 



Tập 18 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem kinh bổn Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang mười bảy, hàng thứ sáu, xem từ hai chữ cuối cùng. 

 “Vô tướng giả, ly nhất thiết hư vọng chi tướng. Vô tướng tức ly tướng”  (Vô tướng là 

lìa hết thảy các tướng hư vọng, vô tướng chính là lìa tướng). Mấy câu này, nói thật ra, cụ 

Hoàng  đã  giảng  rất  rõ  ràng,  chúng  ta  phải  chú  tâm  đọc.  Kinh  dạy:  “Thật  Tướng  vô 

 tướng” , vô tướng là gì? Vô tướng là lìa hết thảy các tướng hư vọng. Do vậy, vô tướng và 

ly tướng có cùng một ý nghĩa, ly tướng là vô tướng. Hết thảy các tướng hư vọng là gì? 

Kinh Phật đã vô số lần dạy chúng ta:  “Phàm những gì có tướng đều là hư vọng” . Vì sao? 

Do  hết  thảy  các  hiện  tượng  đều  là  pháp  sanh  bởi  nhân  duyên,  Trung  Luận  nói  rất 

hay:  “Nhân duyên sở sanh pháp, ngã thuyết tức thị không”  (Pháp sanh bởi nhân duyên, 

ta nói nó là Không),  “ngã”  ở đây là đức Phật nói, trích dẫn lời Phật dạy.  “Ly”  là lìa như 

thế nào? Lìa chấp trước, chẳng chấp trước sẽ lìa. Chấp trước là chẳng lìa! Chớ nên chấp 

trước chúng (hết thảy các tướng), đừng nên phân biệt chúng. Đối với tất cả hết thảy các 

hiện tượng, chớ nên khởi tâm động niệm, quý vị sẽ lìa toàn bộ. Vì thế, không khởi tâm, 

không động niệm, chẳng phân biệt, chẳng chấp trước, người ấy thành Phật, vì sao? Đã lìa 

sạch sành sanh! Tướng có tồn tại hay chăng? Tướng tồn tại, tướng là huyễn tướng, tướng 

là pháp sanh diệt. Thật Tướng là chẳng sanh, chẳng diệt, Thật Tướng là nói theo Thể, còn 

tướng hư huyễn là nói theo hiện tướng (tướng được biến hiện), lớn thì như hư không, 

pháp giới; trọn khắp pháp giới hư không giới đều là một huyễn tướng. 

Chúng ta đã học Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, quý vị cũng rất dễ hiểu [những điều 

này]. Chân là gì? Chân là Thể, nhất thể. Thể là một, tự tánh thanh tịnh viên minh thể, đó 

là Chân. Vì sao là Chân? Huệ Năng đại sư lúc khai ngộ đã nói rất hay: Thể ấy  “vốn tự 

 thanh tịnh” , chưa hề bị ô nhiễm; nay có bị ô nhiễm hay không? Chẳng bị ô nhiễm, vĩnh 

viễn  chẳng ô  nhiễm,  chẳng  sanh,  chẳng diệt.  “Vốn  tự  trọn đủ” ,  câu này  rất trọng yếu, 

trong Tịnh Tông gọi tự tánh thanh tịnh viên minh thể là Thường Tịch Quang Tịnh Độ, 

trong ấy, không có hiện tượng vật chất, mà cũng không có hiện tượng tinh thần, nhưng 

chẳng thể nói nó là không, vì sao? Vốn tự đầy đủ, thứ gì nó cũng chẳng thiếu, nhưng nó 

chẳng hiện tiền. Câu nói thứ tư của Huệ Năng đại sư là:  “Vốn chẳng lay động” ; nói cách 

khác, nó là định. Sáng hôm qua, đài truyền hình đến phỏng vấn tôi, họ có nói một câu: 

35 Tập 18 

6 



“Con người hiện thời thường nói „nhân định thắng thiên‟, phải khai thác, phát triển thiên 

nhiên”.  Nhân  định  thắng  thiên,  nói  không  sai,  nhưng  hiểu  sai  ý  nghĩa  rồi!  Nhân  định 

thắng thiên nên giảng như thế nào? Chính là câu thứ tư của Huệ Năng đại sư:  “Nào ngờ 

 tự tánh, vốn chẳng lay động” , đó là tự tánh vốn định. Nếu quý vị chứng đắc điều ấy, sẽ 

“thắng thiên”, thật đấy, chẳng giả tí nào! Chứ chẳng phải là nói con người chúng ta thông 

minh, trí huệ thì khoa học, kỹ thuật nhất định sẽ có thể chiến thắng thiên nhiên. Đừng nói 

thiên nhiên, ngay cả địa cầu còn chưa chiến thắng được! Địa cầu vừa chấn động đã chịu 

không nổi, làm sao quý vị có thể thắng nó? Một đại đô thị có mấy ngàn vạn người sống 

trong  ấy,  một  trận  động  đất  lớn  là  xong,  mọi  người  đều  biết  chuyện  này!  Chưa  thắng 

được trời! Nhưng tự tánh vốn định, nếu quý vị chứng đắc thì sẽ có thể thắng. 

Câu  cuối  cùng:  “Nào  ngờ  tự  tánh,  có  thể  sanh  ra  vạn  pháp” .  Câu  “có  thể  sanh  ra 

 vạn pháp”  và câu  “vốn tự trọn đủ”  trong phần trước là hai mặt thuận và nghịch.  “Vốn tự 

 trọn đủ”  là ẩn, Phật pháp gọi đó là ẩn;  “có thể sanh ra vạn pháp”  là hiển, tức hiện hành. 

Tự tánh thanh tịnh viên minh thể giống như cái TV nay đang ở trước mặt chúng ta. Thể 

là  gì?  Thể  là  màn  hình  TV,  cái  gì  cũng  đều  không  có.  Nó  cái  gì  cũng  đều  không  có, 

nhưng quý vị chẳng thể nói nó là không, vì sao? Nhấn nút một cái, hình ảnh sẽ xuất hiện. 

Hình ảnh xuất hiện, chẳng thể nói là nó có. Quý vị biết chân và vọng, màn hình là chân, 

hình ảnh là vọng, chân và vọng là nhất thể, vọng há có thể rời khỏi chân ư? Chẳng có 

cách gì rời khỏi, rời khỏi màn hình, các hình ảnh sẽ chẳng thể hiện ra được! Có chân nào 

chẳng ở trong vọng? Trong màn hình này, mỗi tấc vuông đều có hình ảnh, nhưng chân là 

chân, vọng là vọng, chân chẳng phải là vọng, vọng chẳng phải là chân, đúng hay không? 

Nói cách khác, chân là vọng, vọng là chân, chân và vọng là một, chẳng hai,  đúng hay 

không? Cũng đúng! Quý vị hiểu rõ điều này! Do vậy, đức Phật đã nói:  “Thật Tướng ly 

 tướng” .  Thật  Tướng  ly  tướng  tức  là  Thật  Tướng  vô  tướng,  Thật  Tướng  vô  bất  tướng, 

chúng  là  cùng  một  chuyện.  Do  vậy,  xem  TV  mà  biết  xem  thì  sẽ  là  cảnh  giới  Hoa 

Nghiêm!  Khi  biết xem, có  thể ngộ nhập  tự  tánh thanh tịnh viên  minh thể, đấy  là  thành 

Phật; nhưng vấn đề là quý vị có hiểu hay không! Vì sao chúng ta không hiểu? Do lúc quý 

vị đang xem, bèn khởi tâm động niệm, có phân biệt, có chấp trước, cho nên quý vị chấp 

tướng. Do quý vị chấp tướng, nên chẳng phải là ly tướng, mà là chấp tướng. Chấp tướng 

là lục đạo phàm phu, trong Phật pháp nói “ly tướng là A La Hán”, chẳng phải là phàm 

phu! Người đạt được ly tướng sẽ chẳng còn chấp trước hết thảy các hiện tượng; tâm bình 

đẳng, sẽ vượt thoát lục đạo luân hồi, chứng quả A La Hán. Chẳng phân biệt, quý vị là Bồ 

Tát. Không khởi tâm, không động niệm, quý vị sẽ thành Phật. Ở đây, điều trọng yếu nhất 

là dạy chúng ta: Sau khi liễu giải chân tướng sự thật, đừng chấp trước nữa, phải thực hiện 

từ chỗ này! 

Lục đạo xuất hiện như thế nào? Có thể sanh vạn pháp, lục đạo từ đâu mà có? Lục đạo 

từ chấp trước mà có. Tứ thánh pháp giới do đâu mà có? Phía trên của mười pháp giới là 

tứ thánh pháp giới, tức Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, do đâu mà có? Từ phân 

Tập 18  357 



biệt mà có. Thật sự chẳng khởi tâm, chẳng động niệm thì mười pháp giới cũng không có, 

mười pháp giới bèn ẩn, chẳng hiển lộ nữa! Nhưng tập khí vô minh từ vô thỉ chưa đoạn, 

chẳng có cách nào buông tập khí xuống; do còn chưa buông xuống, cho nên còn có một 

cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Cõi Thật Báo Trang Nghiêm do đâu mà có? Bốn mươi mốt 

phẩm tập khí vô minh, tập khí trong ấy có dày hay mỏng khác nhau; vì thế, đức Phật chia 

thành bốn mươi mốt đẳng cấp. Tuy có bốn mươi mốt đẳng cấp, nhưng chẳng trở ngại quý 

vị mảy may! Vì sao? Quý vị đã không khởi tâm, không động niệm, chẳng cần phải quan 

tâm tới cái vô minh ấy, lâu ngày, nó sẽ tự nhiên chẳng còn nữa! Phải mất thời gian bao 

lâu? Kinh nói là ba A-tăng-kỳ kiếp, [tập khí phiền não] sẽ tự nhiên chẳng còn nữa. Sau 

khi  không  còn,  đó  là  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  viên  mãn  hiện  tiền,  trở  về  tự  tánh, 

chứng đắc Phật quả rốt ráo, chuyện là như vậy đó! Nói chung, phải hiểu rõ, minh bạch. 

Sau khi minh bạch, quý vị mới chịu buông xuống. Nguyên nhân khiến không chịu buông 

xuống là do chưa hiểu rõ chân tướng sự thật, nên mới có phân biệt, chấp trước. Đây là 

một chướng ngại rất lớn. 

Nếu chẳng thật sự buông xuống, cả đời này, quý vị sẽ làm gì? Phật học, chẳng phải là 

học Phật. Người Phật học rất nhiều, người thật sự học Phật chẳng mấy! Học Phật là gì? 

Học Phật là buông xuống. Lúc tôi mới học, Chương Gia đại sư dạy tôi:  “Thấy thấu suốt, 

 buông xuống” , bắt đầu làm từ đâu? Thực hiện từ buông xuống. Quý vị có buông xuống 

được thì mới thật sự có thể thấy thấu suốt. Thấy thấu suốt lại giúp quý vị buông xuống 

một tầng nữa. Từ Sơ Phát Tâm đến địa vị Như Lai là “thấy thấu suốt bèn buông xuống, 

buông xuống bèn thấy thấu suốt”; hai phương pháp này giúp đỡ lẫn nhau thành tựu từ Sơ 

Phát Tâm cho đến địa vị Như Lai. Đến cuối cùng, buông luôn tập khí vô minh xuống, 

quý vị bèn thành Phật. Đó gọi là học Phật. Nếu chẳng phải dùng phương pháp thấy thấu 

suốt và buông xuống này, quý vị là Phật học. Phật học và học Phật là hai chuyện [khác 

hẳn nhau]! Phật học chẳng thể liễu sanh tử, không thể thoát khỏi tam giới; ngay cả niệm 

Phật vãng sanh vẫn phải buông xuống. Hễ có mảy may lưu luyến thế giới này, sẽ không 

bỏ xuống được, chẳng thể vãng sanh! Chẳng có thứ gì trên thế gian này có thể mang qua 

thế giới Cực Lạc được! Do vậy, thật sự cầu vãng sanh thì hết thảy mọi thứ ở nơi đây, 

thường nói là “thân, tâm, thế giới hết thảy đều buông xuống” thì mới có thể ra đi được! 

Khó buông xuống nhất là thân tình, thứ này khó lắm! Phải thật sự thực hiện, thật sự 

mong liễu sanh tử, thoát tam giới trong một đời này thì phải bắt đầu từ đâu? Trước hết, 

phải nhạt bớt thân tình, “nhạt bớt” chẳng phải là bất hiếu với cha mẹ! [Nếu bất hiếu] thì 

quý vị đã phạm lỗi mất rồi! Quý vị phải thật sự thực hiện Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, 

Thập Thiện Nghiệp, tuy thi hành nhưng lại chẳng chấp trước, tâm địa thanh tịnh, chẳng 

nhiễm mảy trần. Bên ngoài thực hiện vô cùng chu đáo, đó là gì? Bên ngoài thực hiện vô 

cùng chu đáo nhằm phổ độ chúng sanh, nêu gương tốt nhất cho người thế gian. Bên trong 

thanh tịnh, chẳng nhiễm mảy trần, đấy là nâng cao linh tánh của chính quý vị, mỗi ngày 

35 Tập 18 

8 



đều tương ứng với thế giới Cực Lạc, tương ứng với A Di Đà Phật. Quý vị thấy pháp xuất 

thế gian và pháp thế gian có cùng một Thể, ta xử sự đãi người tiếp vật, sinh sống, làm 

lụng  chẳng  khác  gì  kẻ  khác,  nhưng  đối với  người  thế  gian  mà  nói  thì  khởi  tâm  động 

niệm, ngôn ngữ, tạo tác, hoàn toàn tùy thuận Pháp Tánh, điều này trọng yếu! Luân lý, 

đạo đức đều do Tánh Đức tự nhiên lưu lộ. Nếu quý vị chấp tướng, chấp tướng sẽ phải tu 

thiện. Đoạn ác, tu thiện! Chẳng chấp tướng sẽ thành Phật, thành Bồ Tát. Tuy chẳng chấp 

tướng, nhưng trọn chẳng lìa tướng. Mọi người mỗi ngày đều xem TV, hãy nghĩ tới tỷ dụ 

của tôi, đối với màn huỳnh quang và sắc tướng hiện trong ấy, quý vị thường nghĩ đến 

điều ấy, chúng có lìa hay không? Chẳng lìa, chẳng tức. Màn hình là thật, vĩnh viễn chẳng 

đổi; nhưng tướng cảnh giới trong ấy, tức là tướng được hiện ra sẽ biến đổi trong từng sát-

na, chẳng ngưng dứt. Tốc độ biến đổi nhanh như thế nào? Mọi người đều có kiến thức 

thông thường này, chúng ta hình dung nó [biến đổi trong] từng sát-na, chẳng phải là từng 

giây một! Nó biến hóa trong từng một phần trăm giây, một phần ngàn giây, một phần vạn 

giây. 

Nhưng vũ trụ là tướng được hiện giống như hình ảnh hiện ra trên màn hình, tốc độ 

nhanh như thế nào? Di Lặc Bồ Tát cho chúng ta biết trong một giây biến hóa bao nhiêu 

lần? Một ngàn hai trăm tám mươi triệu lần. Nguyên văn trong kinh điển là: Trong một 

cái khảy ngón tay, có ba mươi hai ức trăm ngàn niệm. Trong một cái khảy ngón tay có 

bao  nhiêu?  Ba  mươi  hai  ức  trăm  ngàn  niệm.  Trăm  ngàn  là  mười  vạn,  ba  mươi  hai  ức 

nhân với mười vạn là ba trăm hai mươi triệu, trong một khảy ngón tay có ba trăm hai 

mươi triệu. Chúng ta khảy ngón tay [thì trong một giây] có thể khảy bốn lần, tôi tin có 

người còn khảy ngón tay nhanh hơn tôi. Khảy tới năm lần, sẽ là một ngàn sáu trăm triệu, 

trong  một  giây,  chứ  không  phải  là  một  phần  vạn  hay  một  phần  mười  vạn  giây,  chẳng 

phải! Biến hóa ở trong ấy, cứ  một niệm  là một tướng được hiện; niệm trước vừa diệt, 

niệm sau lại sanh. Do vậy, chúng ta thấy những hiện tượng này, sự thật là gì? Là “tương 

tự tương tục tướng” (tướng gần như liên tục), chúng chẳng phải là thật sự liên tục, mà là 

tương  tự  liên  tục.  Chúng  biến  hóa,  nghe  theo  ai  chỉ  huy?  Trong  kinh,  đức  Phật  đã 

dạy:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” , tâm tưởng chỉ huy chúng (các hiện tượng 

ấy). Tâm tưởng thiện thì các tướng được hiện sẽ là lành. Tâm tưởng ác, tướng được hiện 

là ác. Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng! Chúng ta mong bản thân tướng mạo đẹp đẽ, 

thân thể khỏe mạnh, quý vị nghĩ đến điều lành cho nhiều bèn đạt được! Bởi lẽ, tâm thái 

quyết định tướng mạo và sức khỏe của chúng ta. Tâm thái, chứ chẳng phải thứ gì khác! 

Hoàn cảnh sống của chúng ta tốt hay xấu cũng tùy thuộc vào tâm thái. Nếu mỗi cá 

nhân trong các cư dân trên địa cầu đều nghĩ tới Thập Thiện Nghiệp Đạo, địa cầu này sẽ 

chẳng khác gì thế giới Cực Lạc. Vì sao? Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói vì sao Tây Phương 

Cực Lạc thế giới tốt đẹp như vậy? Toàn là những người thượng thiện nhóm họp một chỗ, 

cư  dân  bên  đó  nghĩ  tưởng  những  điều  thượng  thiện,  nói  những  lời  thượng  thiện,  làm 

những chuyện thượng thiện, nguyên nhân là như vậy đó! Hiện thời, địa cầu của chúng ta 

Tập 18  359 



rắc rối quá, hiện nay chẳng nói đến tai nạn cũng không được, tai nạn nhiều quá! Hôm 

qua, đài Phượng Hoàng phỏng tôi với chủ đề là “tai nạn”, trước nay chưa hề thảo luận 

vấn đề này. Tôi cũng bảo họ, năm nay trong cuộc phỏng vấn năm tôn giáo tại Úc, trong 

quá khứ, khi gặp gỡ giữa các tôn giáo, chúng tôi cũng chưa hề bàn đến tai nạn. Khi tham 

dự phỏng vấn lần này, mọi người lấy tai nạn làm chủ đề hội thảo, có thể thấy rất nhiều 

người đã khá coi trọng vấn đề này. Tai nạn do đâu xảy ra? Đức Phật đã dạy: Trước hết là 

do cái tâm của quý vị. Tâm quý vị xấu xa, trong tâm có tham, sân, si, mạn, nghi, chúng 

được gọi là Ngũ Độc. Quý vị thấy trong tâm của chính mình có Ngũ Độc. Cảnh giới vừa 

hiện tiền, nhất định sẽ khiến quý vị phản ứng, từ Ngũ Độc nẩy sanh phản ứng gì? Oán 

hận, áo não, giận dữ, phiền muộn, thôi rồi, thân thể quý vị sẽ đổ bệnh, ngã bệnh, quý vị 

bệnh là do vậy. Chúng ta thường gọi chất độc bên trong là “tam độc phiền não”, tức là 

tham, sân, si, còn thêm vào hai thứ nữa, thành tham, sân, si, mạn, nghi Ngũ Độc. Năm 

thứ này kết hợp với năm duyên “oán, hận, não, nộ, phiền”, tế bào của chúng ta lập tức 

biến thành tế bào bị bệnh, nó biến hóa, thay đổi, đó là nguyên nhân khiến quý vị nhiễm 

bệnh. Phải như thế nào mới không bị bệnh? Đức Phật đã dạy chúng ta một câu, quý vị 

thật sự ghi nhớ, thật sự thực hiện thì bách bệnh chẳng sanh. Đức Phật dạy quý vị điều gì 

vậy?  “Siêng tu Giới, Định, Huệ, dứt diệt tham, sân, si” , hóa giải virus gây bệnh từ trong 

tâm mình, sẽ vĩnh viễn chẳng sanh bệnh. Bởi lẽ, tâm thái quyết định hết thảy, đạo lý này 

tương thông với y học Trung Quốc. Y học Trung Quốc bảo: Chữa bệnh thì tác dụng trị 

liệu của thuốc men tối đa chỉ chiếm ba phần, bảy phần là tâm thái. Hễ tâm thái chuyển 

biến, có lúc căn bản là không cần tới thuốc thang, tự nhiên lành bệnh, điều này chẳng có 

gì hiếm lạ, mà có căn cứ lý luận, ai nấy đều làm được. Vì thế, tâm con người phải tốt 

đẹp! 

Tổ tiên Trung Quốc dạy con người, tôi nghĩ tổ tiên Trung Quốc đều là chư Phật, Bồ 

Tát tái lai, chẳng phải là phàm nhân. Thuở tôi còn trẻ, học Phật, thỉnh ý thầy Lý: “Cổ 

thánh tiên hiền của Trung Quốc như Nghiêu, Thuấn, Vũ, Thang, Văn Vương, Võ Vương, 

Châu Công, Khổng Tử, Mạnh Tử có phải là Phật, Bồ Tát tái lai, hóa thân tại Trung Quốc 

hay chăng? Họ nên dùng tư cách thánh hiền để độ người, bèn hiện thân thánh hiền để nói 

pháp”. Tôi thỉnh ý thầy, thầy đáp: “Nói theo Lý thì hợp lẽ, nhưng trên mặt Sự chẳng có 

chứng cứ”. Cụ nói hay quá! Các Ngài lại chẳng bộc lộ thân phận, chẳng nói mình là Bồ 

Tát nào tái lai, chẳng hề nói! Nói theo Lý thì thông suốt, vì trong giáo pháp Đại Thừa 

thường nói  “nên dùng thân gì để độ được, bèn hiện thân ấy” , chúng ta phải hiểu điều 

này! Thật sự hiểu rõ, minh bạch, quý vị sẽ thật sự làm, đoạn hết thảy ác, buông hết thảy 

ác xuống, tu hết thảy thiện. Tu hết thảy thiện, đừng chấp tướng; chẳng chấp tướng thì sẽ 

khai ngộ, sẽ kiến tánh, sẽ đắc định, đắc tam-muội, sẽ khai ngộ, sẽ chứng quả. Chấp tướng 

thì sao? Chấp tướng thì là thiện pháp nhân thiên, quả báo ở trong nhân thiên, chẳng thoát 

khỏi  lục  đạo  luân  hồi.  Đoạn  ác  nhưng  chẳng  chấp  vào  tướng  đoạn  ác,  tu  thiện  nhưng 

36 Tập 18 

0 



chẳng  chấp  tướng  tu  thiện,  ly  tướng,  lìa  hết  thảy  các  tướng  hư  vọng,  làm  như  vậy  là 

đúng, đó là thật sự học Phật.    Chúng ta lại xem câu kế tiếp:  “Hựu Thật Tướng vô bất 

 tướng,  phi  ngoan  không  dữ  đoạn  diệt”  (Lại  nữa,  Thật  Tướng  chẳng  phải  là  không  có 

tướng, chẳng phải là hư không trơ trơ và đoạn diệt). Chúng ta vẫn lấy màn hình TV làm 

tỷ dụ, Thật Tướng là gì? Thật Tướng giống như màn hình TV, đó là Thật Tướng. Thật 

Tướng  vô  bất  tướng,  “vô  bất  tướng”  là  có  tướng,  đúng  vậy!  Ta  vừa  mở  máy  liền  có 

tướng, chẳng phải là vô tướng, mà là có tướng; tuy có tướng, nó vẫn là Thật Tướng. Tôi 

vừa  mới  nói  rất  rõ  ràng,  Thật  Tướng  và  vọng  tướng  dung  hợp  lại,  tuy  là  hai  chuyện, 

nhưng chẳng thể phân biệt! Quý vị chẳng thể phân biệt cái nào là vọng tướng, cái nào là 

Thật  Tướng,  không  thể  phân  biệt!  Vọng  tướng  là  Thật  Tướng,  Thật  Tướng  là  vọng 

tướng;  nhưng  Thật  Tướng  và  vọng  tướng  đúng  là  khác  nhau.  Chúng  ở  cùng  một  chỗ, 

vĩnh viễn chẳng tách rời, cũng có thể nói là tất cả hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh 

thần  trong  khắp  pháp  giới  hư  không  giới  đều  do  Thật  Tướng  biến  hiện,  toàn  là  tự 

tánh. Chân  Như  tự  tánh  ở  đâu?  Không  có  một  pháp  nào  chẳng  phải  [là  Chân  Như  tự 

tánh]. Ta lấy cái này, nó có phải là Chân Như tự tánh hay không? Phải! Lẽ nào chẳng 

phải? Thứ nào cũng đều phải, bản thể của chúng là Chân Như tự tánh. Tùy tiện lấy một 

pháp  nào,  cũng  đều  là  Chân  Như  tự  tánh.  Người  kiến  tánh  và  kẻ  chưa  kiến  tánh  có 

gì khác nhau? Khác nhau ở chỗ kẻ chưa kiến tánh chấp trước, phân biệt; người kiến tánh 

chẳng chấp trước, chẳng phân biệt. Kẻ chưa kiến tánh tâm lượng rất nhỏ, thứ gì cũng đều 

so đo. Người kiến tánh tâm lượng to như hư không pháp giới, tâm bao thái hư, lượng trọn 

khắp các cõi nước nhiều như cát, người ấy chẳng so đo, chẳng chấp trước. Khác hẳn! 

Người  kiến  tánh  pháp  hỷ  sung  mãn,  sung  sướng;  kẻ  chưa  kiến  tánh  phiền  não  trùng 

trùng, cuộc sống rất khổ, làm sao giống nhau cho được? Người kiến tánh thấy thấu suốt, 

người  chưa  kiến  tánh  chẳng  thấy  thấu  suốt.  Do  vậy,  Thật  Tướng  chẳng  phải  là  ngoan 

không, ngoan không là gì? Là nói tới hư không, cái gì cũng đều không có. Màn hình này 

chẳng phải là cái gì cũng đều không có, nó có, mở máy lên sẽ có thể hiện tướng. Cũng 

không phải là đoạn diệt, đoạn diệt là gì? Là trừ bỏ tướng này, đó là đoạn diệt! Có thể 

đoạn diệt hay không? Chẳng đoạn diệt được! Chẳng trừ khử được! 

Do  vậy,  “phi  như  quy  mao,  thố  giác”  (chẳng  giống  như  lông  rùa,  sừng  thỏ),  rùa 

không có lông, thỏ chẳng có sừng, đó là gì? Đây là một tỷ dụ về ngoan không, đoạn diệt, 

[Thật Tướng có] ý nghĩa khác hẳn những thứ này.  “Nhất thiết hư vô”  (hết thảy hư vô), 

nó chẳng phải là hết thảy đều hư vô, mà là thật sự có, nhưng “thật sự có” là có tướng, 

nhưng tướng ấy chắc chắn là giả tướng, chẳng thật! Đây là từ một Thể phát khởi hai tác 

dụng, hai tác dụng bèn hiện tướng, đó là giả tướng. Hai tác dụng thì thứ nhất là y báo, tức 

là vũ trụ, trọn khắp pháp giới hư không giới. Chúng ta đọc phẩm Hoa Tạng Thế Giới và 

Thế Giới Thành Tựu của kinh Hoa Nghiêm, quý vị thấy những điều được giảng trong hai 

phẩm ấy chính là vũ trụ quan của Đại Thừa Phật pháp, giảng cặn kẽ hơn triết học hiện 

tại. [Vũ trụ quan theo cách diễn giải của] các khoa học gia và triết gia hiện thời đều thua 

Tập 18  361 



kém thế giới Hoa Tạng quá xa! [Vũ trụ quan theo] kinh Hoa Nghiêm là trùng trùng vô 

tận, khoa học lẫn triết học vẫn chưa nói tới điều này. Những điều kinh Phật giảng là sự 

thật ư? Thật đấy, chẳng sai chạy chút nào! Trong vi trần có thế giới, thế giới ấy giống hệt 

như vũ trụ của chúng ta, chẳng sai khác! Trong vi trần có thế giới, trong thế giới đó lại có 

vi trần, trong vi trần lại có thế giới, trùng trùng vô tận! Do vậy, nói:  “Kỳ đại vô ngoại, kỳ 

 tiểu vô nội”  (cái lớn không ra ngoài, cái nhỏ không ở trong), thật đấy! Vì tự tánh là viên 

mãn, không có lớn nhỏ, chẳng có trước sau. Không có trước sau là không có thời gian; 

không có lớn nhỏ là chẳng có không gian. Thời gian và không gian cũng chẳng tồn tại, 

đấy là thuộc về Thường Tịch Quang. Thường Tịch Quang ở đâu? Trọn khắp hết thảy các 

nơi, không lúc nào, không chỗ nào nó chẳng tồn tại, vì nó có thể biến, [tức là] có thể 

sanh, có thể biến (năng sanh, năng biến); vũ trụ vạn vật là sở sanh sở biến (cái được sanh 

ra, cái được biến ra). Năng và Sở là một, chẳng hai! 

Vì thế, xưa kia tiên sinh Âu Dương Cánh Vô đã nói:  “Phật pháp chẳng phải là triết 

 học” . Ông ta nói cũng rất có lý, vì sao? Trong triết học có Năng và Sở (chủ thể và khách 

thể), tuy Phật pháp nói đến Năng và Sở, nhưng Năng và Sở là một, chẳng hai, Năng Sở 

bất nhị. Trong triết học chẳng có cách nói này! Do vậy, ông ta nói:  “Phật pháp chẳng 

 phải là triết học, cũng chẳng phải là tôn giáo, mà là thứ cần thiết cho đời hiện tại” . Thế 

giới  hiện  thời  chẳng  thể  thiếu  Phật  giáo,  quả  thật  Phật  giáo  có  thể  giúp  chúng  ta  giải 

quyết vấn đề xã hội, dùng Đại Thừa Phật pháp để giải quyết vấn đề xã hội hiện thời. Do 

hiện thời xã hội loạn lạc, trên địa cầu tai nạn rất nhiều, thật sự dùng Đại Thừa Phật pháp, 

dùng kinh Vô Lượng Thọ, dùng kinh Hoa Nghiêm để giải quyết vấn đề hiện tại, cần bao 

lâu? Chưa đầy một năm, xã hội an định, tai nạn chẳng còn nữa! Thật đấy, chẳng giả đâu! 

Quý vị không tin thì chẳng có cách nào hết, chẳng tin tưởng mà! Cổ nhân Trung Quốc có 

nói một câu:  “Bất thính lão nhân ngôn, ngật khuy tại nhãn tiền”  (Chẳng nghe lời người 

già, bị thua thiệt ngay trước mắt). Quý vị phải hứng chịu những sự hỗn loạn trước mắt, 

tất cả những tai biến trên địa cầu quý vị cũng phải hứng chịu vì quý vị không nghe lời 

người già. Người già là ai vậy? Thích Ca Mâu Ni Phật là người già, Khổng Tử, Mạnh Tử 

là người già, Gia Tô (Jesus), Mục Hãn Mặc Đức (Mohamed) đều là người già, quý vị 

chẳng nghe lời các vị ấy, sẽ chịu thiệt thòi to lớn. 

Tiếp đó, Hoàng lão cư sĩ dẫn một câu trong kinh Kim Cang để nói : “Kim Cang kinh 

 vân: - Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng. Nhược kiến chư tướng phi tướng, tức kiến 

 Như Lai”  (kinh Kim Cang nói: “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng. Nếu thấy 

các tướng chẳng phải là tướng thì chính là thấy Như Lai”). Như Lai là tự tánh viên minh 

thể, quý vị có thể thấy  “chư tướng phi tướng”  sẽ kiến tánh,  “tức kiến Như Lai”  là “minh 

tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”. Quý vị có thể thấy  “chư tướng phi tướng”  thì hết 

thảy các hiện tượng là gì? Tôi vừa mới nói, chúng sanh diệt trong từng sát-na, là tương tự 

tương tục tướng, không có gì là thật, kể cả thân thể của chúng ta, [vậy thì] quý vị có còn 


36 Tập 18 

2 



chấp trước nữa chăng? Quý vị có còn dấy lên ý niệm muốn khống chế, muốn chiếm hữu 

hay chăng? Vì sao sẽ không khởi lên những ý niệm này? Vì chúng là Không.  “Đương thể 

 tức không, liễu bất khả đắc”  (bản thể là không, trọn chẳng thể được). Thuở trẻ, tôi có 

xem bộ kinh Đại Bát Nhã sáu trăm quyển một lần, tôi tổng kết được mười hai chữ, những 

điều do Thích Ca Mâu Ni Phật đã giảng trong hai mươi hai năm là gì? Ngài dạy chúng 

ta:  “Nhất thiết pháp, vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”  (hết thảy các pháp vô sở 

hữu, rốt ráo không, chẳng thể được). Quý vị thật sự hiểu [mười hai chữ ấy] sẽ không chỉ 

chẳng khởi lên ý niệm khống chế, chiếm hữu hết thảy cảnh giới bên ngoài, mà đối với 

thân  tâm  của  chính  mình  cũng  chẳng  có  ý  niệm  ấy.  Thân,  tâm,  thế  giới  đều  là  huyễn 

tướng, đều là phi tướng. Vạn pháp đều là Không, thưa quý vị, nói đến cuối cùng, thật sự 

minh tâm kiến tánh thì nhân quả cũng là không. 

Nhưng trong Phật pháp nói:  “Vạn pháp giai không, nhân quả bất không”  (vạn pháp 

đều là không, nhân quả chẳng không) là nói với ai? Nói với kẻ chưa kiến tánh. Chỉ cần 

quý vị chưa kiến tánh, sẽ có nhân, có quả; kiến tánh rồi bèn không có. Kiến tánh là gì? 

[Kiến  tánh  là]  quý  vị  đã  thấy  Như  Lai;  “thấy  Như  Lai”  là  gì?  Quý  vị  thành  Như  Lai! 

Cũng là như trong Hoa Nghiêm thường giảng, những gì có nhân quả? Mười pháp giới 

chẳng lìa nhân quả; Phật trong mười pháp giới vẫn chẳng lìa nhân quả, vì sao? Ngài chưa 

thể chuyển thức thành trí. Khi nào Ngài tiến cao hơn, chuyển tám thức thành bốn trí, sẽ 

chẳng còn nhân quả. Thật ra, chúng ta nói tới nhân quả báo ứng thì chỉ thuộc trong mười 

pháp giới; Phật pháp giới trong mười pháp giới hễ tiến cao hơn sẽ chẳng còn [nhân quả] 

nữa!  Tiến  cao  hơn  chính  là  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  của  chư  Phật  Như  Lai.  Nếu 

chúng ta hỏi: Trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm còn có nhân quả hay không? Có! Vì sao 

mà có? Do tập khí vô minh từ vô thỉ chưa đoạn cho nên người trong cõi ấy (Thật Báo 

Trang Nghiêm) có [nhân quả]. Họ còn có bốn mươi mốt phẩm vô minh, “vô minh” ấy 

chính  là  tập khí  vô minh!  Nói  rành  rẽ sẽ  là  bốn  mươi  mốt  phẩm  tập  khí  vô  minh.  Vô 

minh đã đoạn rồi, vì nếu chưa đoạn vô minh, sẽ không thoát khỏi mười pháp giới; do vô 

minh đã đoạn, mười pháp giới chẳng còn nữa, nhưng tập khí vô minh vẫn còn. Do vậy, 

còn có cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Sau khi đoạn được tập khí, cõi Thật Báo chẳng còn, 

hoàn toàn trở về tự tánh. Trở về tự tánh thì nhân quả chẳng còn nữa, thật sự chẳng có! 

Do vậy, chúng ta hiểu vạn vật: Đối với cái có thể sanh ra vạn vật thì cái nhân có thể 

sanh [vạn vật] chính là “một niệm bất giác”, đó là nhân. Ý niệm ấy dấy lên, dao động vô 

cùng vi tế, chúng ta chẳng có cách gì nhận biết được! Không riêng mình chúng ta chẳng 

có cách nào nhận biết, mà kinh còn nói: Thất Địa Bồ Tát cũng chẳng cảm nhận được, từ 

Bát Địa trở lên mới có thể cảm nhận. Bậc Bát Địa trong Viên Giáo nhận biết. Bát Địa, 

Cửu Địa, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, năm địa vị này đều biết. Do vậy, [một niệm 

bất giác ấy] gọi là vô thỉ vô minh. Hai chữ  “vô thỉ”  hay lắm, vô thỉ nghĩa là gì? Vô minh 

cũng chẳng thật; do vậy, quý vị chớ nên nghĩ cõi Thật Báo Trang Nghiêm là thật, chẳng 

có chuyện này! Cõi Thật Báo Trang Nghiêm cũng chẳng thật!  “Phàm những gì có hình 

Tập 18  363 



 tướng  đều  là  hư  vọng” .  Đức  Phật  chẳng  nói  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  là  ngoại  lệ, 

chẳng nói như vậy! Vì thế, ngay cả cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai 

cũng là hư vọng; bất quá, trong ấy chẳng có phân biệt, chẳng có chấp trước, mà cũng 

chẳng có khởi tâm động niệm, đúng là lợi hại! Các Ngài có năng lực cảm ứng đạo giao 

cùng hết thảy chúng sanh trong mười pháp giới. Đừng tưởng chúng ta khởi tâm, động 

niệm  chẳng  ai  biết!  [Nếu  nghĩ  như  vậy],  quý  vị  đã  lầm  lẫn  quá  đỗi!  Quý  vị  nhìn  vào 

duyên khởi của vũ trụ và tác dụng của nó: Một niệm dấy lên, trong tự tánh liền biến hiện 

A Lại Da. A Lại Da là vọng tâm, vọng từ chân khởi, nó chẳng phải là chân, nhưng nó 

nương vào chân để khởi lên. Giống như những hình ảnh trong cái màn hình, màn hình 

không có hình ảnh, nhưng hình ảnh nương vào màn hình để hiển hiện. Không có màn 

hình, chúng chẳng hiện ra được. Nó là tướng được biến hiện do nương vào tự tánh, đấy là 

y báo. Chánh báo là chính mình. Chính mình và cảnh giới khởi lên cùng lúc, đó gọi là ba 

tế tướng của A Lại Da, ba tế tướng hoàn thành trong một niệm. 

Nói như các nhà khoa học hiện thời, Nghiệp Tướng là năng lượng. Năng lượng có 

thể biến thành tinh thần, mà cũng có thể biến thành vật chất. Biến thành tinh thần là thức 

thứ bảy, biến thành vật chất thì là Tướng Phần. Chúng ta nói Kiến Phần và Tướng Phần 

cho dễ hiểu, thì Kiến Phần là tinh thần, Tướng Phần là vật chất; nó cũng là Cảnh Giới 

Tướng. Tinh thần là Chuyển Tướng và Kiến Tướng, nó thật sự chuyển biến. Cái vốn có 

trong tự tánh là kiến văn giác tri (thấy, nghe, hay, biết), những điều này vốn sẵn có.  “Nào 

 ngờ tự tánh vốn tự trọn đủ” , nó có kiến văn giác tri. Trong A Lại Da, kiến văn giác tri 

biến thành Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Do đâu mà có Thọ, Tưởng, Hành, Thức? Từ kiến 

văn giác tri biến hiện ra. Nếu quý vị đã chuyển thức thành trí, Thọ, Tưởng, Hành, Thức 

chẳng còn nữa, chúng lại hồi phục thành kiến văn giác tri. Thường Tịch Quang có khởi 

tác dụng hay chăng? Khởi tác dụng. Vì sao? Nó có kiến văn giác tri. Do vậy, Thường 

Tịch Quang cảm ứng đạo giao cùng hết thảy chúng sanh. Chúng sanh cầu Phật, Thường 

Tịch Quang sẽ thật sự khởi cảm ứng. Kinh dạy có bốn loại cảm ứng, trong khi giảng kinh 

Hoa Nghiêm, chúng tôi đã giảng rất rõ ràng: Hiển cảm hiển ứng (cảm lẫn ứng đều rõ rệt), 

hiển cảm minh ứng (cảm rõ rệt, ứng ngấm ngầm), minh cảm hiển ứng (cảm ngấm ngầm, 

ứng rõ rệt), và minh cảm minh ứng (cảm lẫn ứng đều ngấm ngầm), bốn loại! Thật sự có 

cảm ứng, nhưng chúng ta vô tâm sơ ý, chẳng cảm nhận được. Niệm niệm đều  có cảm 

ứng, do vậy, Phật chẳng hề rời khỏi chúng ta, mười phương ba đời chư Phật chẳng hề rời 

khỏi. Phật là gì? Phật là tự tánh, [nói đến sự cảm ứng đạo giao tức là nói đến] đức năng 

trong tự tánh. 

Hiền  Thủ  quốc  sư  đã  dựa  theo  kinh  Hoa  Nghiêm  để  soạn  luận;  bài  luận  văn  Hoàn 

Nguyên Quán là một tác phẩm dựa theo giáo nghĩa của kinh Hoa Nghiêm để viết. Quý vị 

thấy khi nó (tự tánh) khởi tác dụng, bất luận là tinh thần hay vật chất, đều có tác dụng 

trọn khắp pháp giới, tốc độ ấy vô cùng nhanh. Ý niệm vừa dấy lên đã trọn khắp pháp giới 

36 Tập 18 

4 



vô cùng nhanh, nhanh hơn ánh sáng, nhanh hơn dòng điện. Ánh sáng và điện chẳng thể 

trọn khắp pháp giới, thua kém quá xa! Lẽ nào nó chẳng có cảm ứng? Điều thứ hai [trong 

sách Hoàn Nguyên Quán] là nói:  “Xuất sanh vô tận” . Xuất sanh là biến hóa, biến hóa vô 

cùng. Điều thứ ba là  “hàm dung Không và Có” . Nếu chúng ta hiểu được chân tướng sự 

thật này, mới biết: Ý niệm không chỉ là chủ tể của thân thể, tướng mạo, và sức khỏe của 

chúng ta, không chỉ chủ tể những thứ ấy, mà còn là chủ tể của địa cầu, núi, sông, đại địa, 

chủ tể trọn khắp pháp giới hư không giới, chủ tể các tinh hệ trong hư không khiến chúng 

vận hành theo đúng quỹ đạo và quy luật. Vũ trụ do ai sáng tạo? Do ý niệm sáng tạo, ý 

niệm lợi hại lắm. Nếu ý niệm hơi bất chánh, quý vị sẽ gặp nhiều tai ương, lắm bệnh hoạn, 

lắm nỗi ưu sầu, nhiều nỗi lo toan, cuộc sống rất nhọc nhằn! Nếu ý niệm trở về chánh đạo, 

sẽ là cuộc sống đúng mực trong cõi trời người, đúng là hạnh phúc viên mãn trong đường 

trời người; nhưng chớ nên lưu luyến nhân thiên đạo. Lưu luyến nhân thiên đạo sẽ chẳng 

tránh khỏi tạo tội nghiệp. Tạo tội nghiệp thì hễ biến hóa sẽ lại biến thành ngạ quỷ, địa 

ngục, thảy đều do ý niệm của quý vị biến ra, chẳng có gì do bên ngoài đưa tới. Ngoài tâm 

chẳng có pháp, ngoài pháp chẳng có tâm! 

Cụ Hoàng nói bốn câu ấy trong kinh Kim Cang:  “Ý vị tức tướng ly tướng, ly tận hư 

 vọng chi tướng”  (Có nghĩa là: Từ ngay nơi tướng mà lìa tướng, lìa hết sạch các tướng hư 

vọng). Câu này nên giảng như thế nào? Lìa hết sạch các tướng hư vọng, cội rễ của tướng 

hư vọng là tam tế lục thô trong A Lại Da. Trừ bỏ tam tế lục thô, quý vị sẽ buông xuống 

các tướng hư vọng. Thảy đều buông xuống, chẳng còn phân biệt, chẳng còn chấp trước, 

thậm  chí  chẳng  còn  khởi  tâm  động  niệm  nữa.  “Tức  kiến  Thật  Tướng”  (liền  thấy  Thật 

Tướng), [tức là] quý vị sẽ thấy tự tánh thanh tịnh viên minh thể. Quý vị hãy nhớ: Chúng 

ta mắt thấy, tai nghe, sáu căn tiếp xúc cảnh giới bên ngoài, chẳng khởi tâm, không động 

niệm,  chẳng phân  biệt,  chẳng  chấp  trước,  quý vị  sẽ  thấy  tự  tánh  thanh  tịnh viên  minh 

thể.  “Cố vân tức kiến Như Lai”  (nên nói: Liền thấy Như Lai). Chúc mừng quý vị, quý vị 

đã viên mãn thành tựu rốt ráo, thành tựu Pháp Thân Như Lai.  “Thử chỉ Pháp Thân Như 

 Lai dã. Pháp Thân Như Lai ly nhất thiết tướng, cố vân Thật Tướng vô tướng”  (đây là nói 

về Pháp Thân Như Lai. Pháp Thân Như Lai lìa hết thảy tướng, nên nói Thật Tướng vô 

tướng). Vô tướng là thể tánh, giống như tỷ dụ màn hình mà chúng tôi đã nêu: Màn hình 

là Thật Tướng, quả thật chẳng có hết thảy các tướng. Hết thảy các huyễn tướng hiển hiện 

trong ấy, nhưng nó (màn hình) chẳng tiêm nhiễm mảy may, chẳng bị trở ngại mảy may! 

Nói cách khác, về căn bản là [những huyễn tướng ấy] chẳng liên quan gì với nó! Phải 

hiểu ý nghĩa này: Chúng ta đã thành Phật, ta đã thành Phật, nhưng còn có rất nhiều người 

còn chưa thành Phật, mặt gương của ta (Đại Viên Kính Trí) thanh sạch, những kẻ chưa 

thành Phật ấy hiển hiện tướng trong tâm ta, có nhiễm bẩn cái màn hình ấy hay chăng? 

Chẳng nhiễm! Tuy ta thành Phật, nhưng những kẻ chưa thành Phật ấy chẳng hề  nhiễm 

bẩn  chúng  ta  mảy  may  nào!  Cùng  sống  một  chỗ  như  nhau,  [mà  Phật,  Bồ  Tát]  sung 

sướng; còn họ (kẻ chưa thành Phật) đang tạo nghiệp. Phật, Bồ Tát thì sao? Phật, Bồ Tát 

Tập 18  365 



giúp họ giác ngộ, giúp họ quay đầu để họ giống như chính mình. Vì thế, học Phật mà 

chẳng phát Bồ Đề tâm, chẳng phát tâm độ chúng sanh, sẽ chẳng thể thành! Vì sao quý vị 

chẳng  phát  tâm?  Chẳng  phát  là  vì  quý  vị  chưa  buông xuống.  Chưa  buông  chính  mình 

xuống thì còn làm sao được nữa? Quý vị còn có cái Ta, còn chấp trước, còn có thành 

kiến, quý vị là phàm phu chính cống. Vì thế, chướng ngại do đâu mà có? Do chính mình 

mà có! Trừ chính mình ra, chướng ngại gì cũng không có. Hễ quý vị một niệm giác ngộ, 

chướng ngại chẳng còn nữa. Khi mê, chướng ngại trùng trùng. 

 “Đản  phi  vô  Pháp  Thân,  cố  vân  Thật  Tướng  vô  bất  tướng”  (nhưng  chẳng  phải  là 

không có Pháp Thân, nên nói Thật Tướng chẳng phải là không có tướng). Vô bất tướng 

là tác dụng của Thật Tướng. Nếu Ngài đến nhân gian độ các chúng sanh, có phải hiện 

tướng  hay  không?  Phải  hiện!  Phải  hiện  thì  là  vô  bất  tướng  (chẳng  phải  là  không  có 

tướng). Thích Ca Mâu Ni Phật hiện tướng; nếu Ngài chẳng hiện tướng sẽ chẳng thể giảng 

kinh, thuyết pháp, chẳng thể giúp đỡ chúng ta. Tuy Ngài hiện tướng, nhưng tướng được 

hiện là tướng giác ngộ, chẳng phải là tướng mê  hoặc. Tướng mê hoặc tạo nghiệp, khởi 

tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác thảy đều tạo nghiệp, tạo nghiệp gì vậy? Tâm luân hồi 

tạo nghiệp luân hồi. Tạo thiện nghiệp sanh trong tam thiện đạo, tạo ác nghiệp sanh trong 

tam ác đạo, quyết định không thoát khỏi lục đạo luân hồi. Lúc thị hiện, Ngài chẳng tạo 

thiện mà cũng không tạo ác, chúng ta gán cho điều này cái tên là “tịnh nghiệp”, do thanh 

tịnh nên gọi là tịnh nghiệp. Do Ngài thị hiện tướng này, hằng ngày khởi tác dụng, nhưng 

chẳng dính dáng tới lục đạo. Không chỉ chẳng dính dáng tới lục đạo, mà mười pháp giới 

cũng chẳng liên can. Nếu Ngài chưa đoạn hết vô thỉ vô minh thì vẫn trụ trong cõi Thật 

Báo  Trang  Nghiêm.  Đoạn  hết  vô  thỉ  vô  minh  tập  khí,  sẽ  trụ  trong  cõi  Thường  Tịch 

Quang. Không sao cả! Vạn pháp là nhất thể, phải biết điều này. Vì sao có thể cảm ứng 

đạo giao cùng hết thảy chúng sanh? Phật độ kẻ hữu duyên, nói theo nghĩa rộng, hết thảy 

chúng sanh và Phật là nhất thể, có chúng sanh nào chẳng có duyên với Phật? Thảy đều có 

duyên, nhất thể mà! Làm sao có thể chẳng có duyên cho được? Hết thảy y báo và chánh 

báo trang nghiêm trong mười pháp giới đều do tự tánh biến hiện, lẽ nào chúng chẳng có 

duyên với tự tánh? Đâu có đạo lý ấy! 

Phật độ kẻ hữu duyên, đó là gì? Duyên chín muồi, chính là nói về điều này. Duyên 

chưa chín, Phật tới độ kẻ ấy, hắn sẽ chẳng nghe, chẳng bằng lòng tiếp nhận, đó gọi là “vô 

duyên”, chứ chẳng phải là thật sự vô duyên! Do vậy, khi chúng ta nghe câu này phải biết 

nghe, đừng nhụt chí! Nghe xong, kẻ ấy có thể tin, hiểu, thật sự hành, đó là duyên đã chín 

muồi! Người như vậy chắc chắn đắc độ trong một đời này; Phật, Bồ Tát giúp đỡ, dạy 

bảo, hướng dẫn kẻ ấy, kẻ ấy nhất định xuất ly tam giới, thoát ly lục đạo luân hồi, đấy là 

gì? Chúng sanh căn cơ chín muồi. Gặp pháp môn Tịnh Độ, kẻ ấy đời này thật sự niệm 

Phật vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, cũng là viên mãn đắc độ. Loại kém hơn là 

những kẻ nghe xong cũng rất hiểu, nhưng ngũ dục lục trần trong thế gian này không bỏ 

36 Tập 18 

6 



xuống được, vẫn còn tham luyến, kẻ ấy đoạn ác tu thiện, đời sau hưởng phước báo nhân 

thiên. Kẻ ấy cũng tin tưởng Phật pháp, nhưng duyên chưa chín muồi. Đối với những kẻ 

này, Phật, Bồ Tát giúp họ tiến lên; vì thế, gặp Phật, Bồ Tát họ cũng được lợi lạc, chắc 

chắn  không  bị  tổn  thất  gì.  [Đối  với  kẻ]  phiền  não  tập  khí  nặng  nề,  chướng  duyên  sâu 

đậm, Phật, Bồ Tát gieo chủng tử trong A Lại Da thức của kẻ ấy, [khiến cho kẻ ấy] thấy 

sắc, nghe tiếng, [tức là] thấy hình tượng Phật, nghe âm thanh thuyết pháp của đức Phật, 

một phen thoảng qua tai, vĩnh viễn trở thành hạt giống đạo, [tạo thành] chủng tử trong A 

Lại Da. Cơ hội này cũng chẳng nhiều, trên cả thế giới bao nhiêu người suốt đời chẳng có 

duyên này, chẳng thấy tượng Phật, chẳng nghe âm thanh của Phật, rất nhiều! Phật chẳng 

lìa bỏ chúng sanh, nhưng chúng sanh chẳng muốn, mê man trong ngũ  dục lục trần, mê 

quá  sâu,  không  quay  đầu  được,  tuy  gặp  gỡ  những  nhân  duyên  này,  họ  vẫn  tránh  né. 

Chúng ta biết họ vẫn phải chịu khổ trong lục đạo, còn có rất nhiều nỗi khổ họ phải gánh 

chịu. Chịu xong các nỗi khổ, khổ tận cam lai, chịu hết khổ rồi họ mới quay đầu, mới có ý 

niệm mong được siêu độ. 

Câu kế tiếp nói rất hay:  “Sanh diệt chi pháp, toàn thuộc hư vọng, đản sanh diệt chi 

 trung, hữu cá bất sanh bất diệt đích”  (Pháp sanh diệt hoàn toàn thuộc về hư vọng, nhưng 

trong sanh diệt có cái chẳng sanh, chẳng diệt). Phải biết: Trong sanh diệt có cái chẳng 

sanh diệt, cái “chẳng sanh diệt” là gì vậy? Là tự tánh. Tự tánh là như thế nào, nó có hình 

dạng ư? Có! Kiến văn giác tri (thấy, nghe, hay, biết). Trong hội Lăng Nghiêm, Thích Ca 

Mâu Ni Phật đã bảo vua Ba Tư Nặc: “Nhục thân này của bệ hạ là sanh diệt; nhưng trong 

nhục thân ấy có cái chẳng sanh diệt. Cái chẳng sanh chẳng diệt chính là cái Ngã thật sự”. 

Vua hỏi: Nó ở đâu? Đức Phật dạy: “Tánh Thấy”. Chư vị phải biết: Nhãn Thức có sanh 

diệt, tánh Thấy chẳng sanh diệt. Đức Phật hỏi nhà vua: “Bệ hạ thấy nước sông Hằng lần 

đầu vào lúc mấy tuổi?” Vua suy nghĩ: Lúc ba tuổi, mẹ dẫn vua đến bên sông Hằng, biết 

con sông ấy tên là Hằng Hà, vua thấy nước sông Hằng. Sau đấy, đức Phật lại hỏi vua: 

“Lúc bệ hạ mười tuổi, có cảm thấy thân thể già suy hơn lúc ba tuổi hay chăng?” “Đúng 

vậy!” Lúc hai mươi tuổi thì sao? Hai mươi tuổi lại già suy hơn mười tuổi. Bị già suy thì 

là sanh diệt. Năm nay bệ hạ bao nhiêu tuổi? Sáu mươi hai tuổi! Vua Ba Tư Nặc và Thích 

Ca Mâu Ni Phật cùng tuổi, sáu mươi hai tuổi. Đức Phật nói: “Khi nhà vua sáu mươi hai 

tuổi nhìn sông Hằng thì cái thấy ấy có biến đổi hay không?” Vua thưa: Thấy chẳng thay 

đổi! [Đức Phật dạy]: Chẳng biến thì là thật. Thân thể biến đổi, mỗi năm phải già đi, đó là 

giả, là sanh diệt. Do vậy, trong cái thân sanh diệt có tánh chẳng sanh diệt. Tánh Thấy 

chẳng sanh, chẳng diệt, tánh Nghe chẳng sanh, chẳng diệt. Tuổi già mắt hoa, đó là gì? Đó 

là công cụ có vấn đề, chẳng phải là tánh Thấy có vấn đề. Quý vị mang kiếng vào sẽ lại 

[nhìn] bình thường; do vậy, Nhãn Thức là sanh diệt, [điều này] chứng tỏ tánh Thấy chẳng 

sanh diệt, tánh Nghe chẳng sanh diệt. Nhãn Thức là gì? Sau khi quý vị thấy, bèn phân 

biệt, chấp trước, đó là do thức thứ sáu, tức Ý Thức, và thức thứ bảy thao túng ở phía sau. 

Ý  Thức,  tức  thức  thứ  sáu,  phân  biệt, thức  thứ  bảy  chấp  trước,  chúng  thao  túng  quý  vị. 

Tập 18  367 



Nhưng nói tới kiến văn giác tri thì chúng chẳng hề liên quan gì đến thức thứ sáu và thứ 

bảy. Do vậy, trong sanh diệt có cái chẳng sanh diệt. Chẳng sanh chẳng diệt gọi là Pháp 

Thân, hay Pháp Tánh. Do vậy, phải quý trọng, nhờ cái thân giả này để tu những thứ chân 

thật, [đó gọi là]  “tá giả tu chân” . Giả là thân, tức căn thân có lục căn, chân là gì? Chân là 

chân tánh. 

Giao Quang đại sư giảng kinh Lăng Nghiêm, Ngài có bản chú giải mang tên Chánh 

Mạch, viết rất hay! Do trước thời Ngài, Giao Quang đại sư là người đời Minh, cùng thời 

đại với Liên Trì đại sư. Trước thời Ngài, hễ giải thích kinh Lăng Nghiêm, quá nửa đều 

dùng thuyết Tam Chỉ Tam Quán của tông Thiên Thai nhằm giải thích Xa Ma Tha, Tam 

Ma và Thiền Na trong kinh Lăng Nghiêm. Giao Quang đại sư đưa ra cách nhìn mới mẻ. 

Ngài  nói  trong  kinh  Lăng  Nghiêm  “bỏ  thức  dùng  căn” ,  khác  hẳn  tông  Thiên  Thai,  vì 

sao? Thiên Thai chẳng lìa tâm ý thức, còn kinh Lăng Nghiêm là “bỏ thức dùng căn”; cho 

nên, cách giảng và tư tưởng chẳng giống với tông Thiên Thai. Vì thế, Ngài soạn một bản 

chú giải khác gọi là Chánh Mạch. Quý vị đọc lời tựa [của bộ chú giải ấy], thấy có một 

đoạn nhân duyên: Ngài đã hết tuổi thọ, A Di Đà Phật đến tiếp dẫn Ngài, Ngài xin phép A 

Di Đà Phật: “Kinh Lăng Nghiêm chú giải chưa viên mãn, con phải soạn một bản chú giải 

mới”. Ngài xin A Di Đà Phật hãy chờ, chờ Sư chú giải hoàn tất sẽ lại đến thế giới Cực 

Lạc. A Di Đà Phật đồng ý, ra đi. Ngài chẳng nói lời giả dối, trong lời tựa có một câu 

chuyện như thế. Do vậy, Lăng Nghiêm là bỏ thức dùng căn, dạy chúng ta tu hành như thế 

nào?  Quý  vị  nhìn  thì  chớ  nên  dùng  Nhãn  Thức  để  nhìn,  hãy  dùng  tánh  Thấy  để  thấy; 

nghe thì chớ nên dùng Nhĩ Thức để nghe, hãy dùng tánh Nghe để nghe, giống như Quán 

Thế Âm Bồ Tát, xoay cái nghe để nghe tự tánh, tánh thành vô thượng đạo. Nói khá lắm, 

nhưng chẳng dễ dàng! Bỏ thức dùng căn chẳng dễ dàng! 

Bỏ thức dùng căn có nghĩa là gì? Buông khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước 

xuống, quý vị dùng toàn là kiến văn giác tri, [kiến văn giác tri là] căn tánh của sáu căn, 

chẳng  phải  là  sáu  thức.  Những  đạo  lý  này  chúng  ta  đều  hiểu  rõ  thì  gọi  là  “giải  ngộ”. 

Chúng ta chưa làm được, chưa làm được là chưa buông xuống. Buông xuống sẽ là thật sự 

[làm được], bèn gọi là “chứng ngộ”. Hiểu rõ nhưng chưa làm được là giải ngộ. Giải ngộ 

cũng là do huân tập kinh giáo nhiều lần, trường thời huân tập sẽ dần dần hiểu rõ. Hiểu rõ 

gọi là “thấy thấu suốt”, biết chân tướng sự thật là như vậy. Do vậy, trong cuộc sống hằng 

ngày, trong hội Lăng Nghiêm, đức Phật dạy chúng ta, phải gắng hết sức dùng căn tánh 

của  sáu  căn,  đừng  nên  dùng  sáu  thức.  Tôi  nhắc  lại  lần  nữa,  thức  là  gì?  Thức  là  chấp 

trước, Mạt Na là chấp trước, ý thức là phân biệt, thức thứ sáu, tức ý thức, là phân biệt, A 

Lại Da là giữ lại ấn tượng. Năm thức trước chịu ảnh hưởng từ ba tế tướng của A Lại Da, 

đi theo chúng. Vì vậy, mắt, tai, mũi, lưỡi, thân bèn tạo nghiệp, năm thức trước bèn tạo 

nghiệp.  Nếu  vâng  theo  tự  tánh,  vâng  theo  kiến  văn  giác  tri,  năm  thức  trước  sẽ  gọi  là 

Thành Sở Tác Trí, thành tựu sự hóa độ hết thảy chúng sanh của Như Lai, biến thành công 

36 Tập 18 

8 



cụ để độ chúng sanh, vô lượng công đức. Nói thật ra, bỏ thức là thức thứ sáu, tức ý thức, 

chớ nên phân biệt; bỏ thức thứ bảy, chẳng chấp trước; bỏ A Lại Da thức, không lưu dấu 

vết, đó là cảnh giới gì? Thanh tịnh bình đẳng giác trong kinh Vô Lượng Thọ! Chẳng chấp 

trước, tâm bèn thanh tịnh; chẳng phân biệt, tâm bèn bình đẳng; chẳng mê hoặc sẽ khai 

ngộ. Giao Quang đại sư chú giải rất hay. Vì vậy, những bản chú giải kinh Lăng Nghiêm 

trước thời ngài Giao Quang đều gọi là “cựu chú”; sau ngài Giao Quang, rất nhiều người 

học theo Ngài, gọi bản chú giải ấy là “tân chú”. Cựu chú cũng rất khó có, vì sao? Người 

bình thường học tập khá dễ. “Tân chú” thì chú giải hay lắm, nhưng kẻ mới học chẳng dễ 

gì  đạt tới.  Đây  là  nhắc  nhở  chúng  ta:  Trong  sắc  thân sanh  diệt này,  thật  sự tồn  tại  cái 

không sanh diệt. Cái tánh chẳng sanh chẳng diệt ấy, trừ kiến văn giác tri ra, chẳng có 

cách nào nêu bày được! Nói tới kiến văn giác tri thì cũng phải có đôi chút cơ sở nơi pháp 

Đại Thừa; không có cơ sở sẽ khó giảng rõ ràng, rất khó hiểu được! 

 “Chư sanh diệt pháp thị sai biệt tướng, đản sai biệt chi trung, hữu cá vô sai biệt đích. 

 Bất sanh bất diệt, vô hữu sai biệt, tức thị bình đẳng tướng”  (Các pháp sanh diệt là tướng 

sai biệt, nhưng trong sai biệt có cái chẳng sai biệt. Chẳng sanh chẳng diệt, chẳng có sai 

biệt,  tức  là  tướng  bình  đẳng).  Câu  này  cũng  chẳng  dễ  hiểu.  Sai  biệt  là  gì?  Sai  biệt  là 

tướng, chúng ta nói một cách thông thường sẽ là tướng tương tự liên tục, sanh diệt trong 

từng sát-na, đó là sai biệt. Vô sai biệt: Vô sai biệt là tánh. Chúng ta dùng màn hình TV 

[để diễn tả] sẽ dễ hiểu. Âm thanh và sắc tướng trong màn hình sanh diệt trong từng sát-

na, có sai biệt; nhưng màn hình không có sai biệt, màn hình là tướng bình đẳng, sai biệt 

và vô sai biệt chẳng hai.  “Cố vân Thật Tướng nãi bình đẳng nhất tướng dã”  (vì thế nói 

Thật Tướng là một tướng bình đẳng). Một niệm ấy có hình, có thức, đều chẳng thể được, 

đó gọi là  “bình đẳng nhất tướng”.  Hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật chất đều do 

một niệm khởi. Quý vị phải biết: Một niệm ấy chính là “nhất niệm” như Di Lặc Bồ Tát 

đã giảng; trong một giây có bao nhiêu “nhất niệm”? Nếu chúng ta nói khảy ngón tay năm 

lần [trong một giây], khảy nhanh sẽ được năm lần, [trong một giây] sẽ có một ngàn sáu 

trăm triệu niệm, lẽ nào chúng chẳng bình đẳng? Đương nhiên là bình đẳng, đấy là huyễn 

tướng, chẳng thật! 

Chúng ta lại lật sang trang mười tám, vẫn là nói về vấn đề này.  “Thật Tướng nghĩa 

 thâm” , [tức là] ý nghĩa [Thật Tướng] này quá sâu!  “Nhược minh Thật Tướng, tức vi ngộ 

 Đại Thừa lý”  (nếu hiểu Thật Tướng, tức là ngộ lý Đại Thừa). Lý là gì? Lý là Thể của 

kinh, mà cũng là cái để nương vào mà nói kinh này. Kinh có đạo lý, đạo lý ấy là lý Đại 

Thừa. Kế đó, lão cư sĩ dùng tỷ dụ để giảng rõ.  “Tư dĩ dụ minh: Thí như dĩ kim chế tác 

 tháp, tượng, bình, oản, xuyến, hoàn”  (ở đây, dùng tỷ dụ để giảng rõ: Ví như lấy vàng chế 

thành tháp, tượng, bình, chén, xuyến, vòng), những điều này chúng ta đều hiểu, chúng là 

đồ vật được chế bằng vàng.  “Các hiển sai biệt chi tướng”  (mỗi thứ đều tỏ lộ tướng sai 

biệt). Nó có hình cái tháp, tướng ấy có thể là tượng Phật, mà có thể là tượng người, có 

thể mang hình dáng của những món đồ chơi, đó là gì? Vật dụng! Dùng vàng và đồ vật 

Tập 18  369 



làm tỷ dụ, mỗi món đều có hình tướng khác biệt.  “Thảng tương chúng khí, trùng nhập dã 

 lô, phục hóa vi kim, nguyên hữu chư tướng tận giai tiêu diệt, đản các khí bổn thể chi kim 

 nhưng cựu như thị” (Nếu đem các món đồ lại bỏ vào lò nung, chúng lại hóa thành vàng, 

các tướng vốn có đều bị tiêu diệt sạch, nhưng chất vàng là bản thể của mỗi món vẫn y 

như  cũ).  Đều  đem  nung  chảy  ra,  chúng  chính  là  vàng.  “Khả  kiến  các  khí  sai  biệt  chi 

 tướng, hữu sanh, hữu diệt, giai thuộc hư vọng; đản các khí bổn thể chi kim, bình đẳng 

 nhất tướng, bất sanh, bất diệt, bất tăng, bất giảm”  (Có thể thấy tướng sai biệt của các 

món đồ có sanh, có diệt, đều là hư vọng; nhưng chất vàng là bản thể của các món đồ là 

một  tướng  bình đẳng,  chẳng  sanh,  chẳng  diệt,  chẳng  tăng,  chẳng giảm).  Tỷ  dụ  này  dễ 

hiểu. Cổ đại đức dùng một câu để nói:  “Dĩ kim tác khí, khí khí giai kim”  (dùng vàng chế 

đồ vật, món nào cũng là vàng). Lấy vàng sánh với tự tánh thanh tịnh viên minh thể, đó là 

tự  tánh;  sánh  ví  hiện  tượng  tinh  thần  và  hiện  tượng  vật  chất  trong  khắp  pháp  giới  hư 

không giới như các món đồ, chúng đều do cái Thể ấy biến hiện. Thể có thể sanh, có thể 

hiện, A Lại Da Thức có thể biến. Vì sao trong Nhất Chân pháp giới, mọi thứ chẳng thay 

đổi, vĩnh hằng bất biến? Chúng ta bèn hiểu rõ: A Lại Da có thể biến, y báo và chánh báo 

trang nghiêm trong mười pháp giới là cái được biến (sở biến). Trong cõi Thật Báo Trang 

Nghiêm không có A Lại Da, A Lại Da đã chuyển thành Đại Viên Kính Trí. Vì vậy, nó 

chỉ có thể sanh, có thể hiện, chẳng có sở biến lẫn năng biến. Do đó, trong thế giới ấy, 

vĩnh hằng bất biến. Người trong thế giới ấy hóa sanh, dung mạo vĩnh viễn bất biến, thân 

vĩnh  hằng  bất  biến,  đúng  như  chúng  ta  thường  nói:  “Bồ  Tát  Bồ  Tát,  niên  niên  thập 

 bát”  (Bồ Tát năm nào cũng là mười tám tuổi), Ngài chẳng già! Ngài vĩnh viễn chẳng già, 

vì sao? Ngài không có A Lại Da thức. Chúng ta bị biến đổi vì A Lại Da thức. A Lại Da 

thức có thể biến, do vậy, chúng ta sanh, lão, bệnh, tử là vì bị nó biến. Chính nó lại có 

sanh diệt, cho nên những thứ do nó biến ra thảy đều có sanh diệt. Do vậy, trong Nhất 

Chân  pháp  giới,  chúng  ta  gọi  là  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm,  trong  ấy  không  có  sanh 

diệt, vì các Ngài chẳng dùng A Lại Da. Do vậy có thể biết: Tứ thánh pháp giới có biến 

đổi hay chăng? Quý vị hãy suy nghĩ: A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát, Phật, tức là Phật 

trong mười pháp giới đều có biến, họ dùng A Lại Da, bất quá tốc độ biến đổi chậm một 

chút, không nhanh như chúng ta, [chúng ta] biến đổi rất nhanh, họ biến đổi chậm  hơn 

một chút. Vì thế, đạo lý là ở chỗ này! 

Hoa trong thế giới Cực Lạc vĩnh viễn chẳng tàn, vĩnh viễn chẳng khô; khí hậu chẳng 

quá lạnh hay quá nóng, không có những hiện tượng này. Vì sao? Người trong thế giới ấy 

chẳng  dùng  A  Lại  Da;  người  đới  nghiệp  vãng  sanh  cũng  chẳng  dùng,  điều  này  rất  lạ 

lùng! Vì sao người đới nghiệp vãng sanh chẳng dùng? Được bổn nguyện của A Di Đà 

Phật gia trì, quý vị thấy bốn mươi tám nguyện đã nói rất rõ ràng, sanh vào Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới  đều  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  [chuyện  này  được]  nói  trong nguyện 

nào? Trong nguyện thứ mười chín, tức là nguyện phát Bồ Đề tâm, đều là A Duy Việt Trí 

37 Tập 18 

0 



Bồ Tát. A Duy Việt Trí là gì? Từ Thất Địa trở lên! Tuy là đới nghiệp vãng sanh, phiền 

não tập khí đúng là một phẩm cũng chưa đoạn, nhưng sự hưởng thụ, đãi ngộ trong thế 

giới  Cực  Lạc  là  sự  đãi  ngộ  Thất  Địa  Bồ  Tát.  Quý  vị  chẳng  phải  là  Thất  Địa  Bồ  Tát, 

nhưng tới đó, hưởng thụ sự đãi ngộ dành cho Thất Địa Bồ Tát, do ai ban cho quý vị? A 

Di Đà Phật ban cho quý vị, hưởng ké từ A Di Đà Phật, cậy vào phước báo của A Di Đà 

Phật, chẳng phải là của chính mình. Trong thập phương chư Phật thế giới, không có sự 

thù thắng này, chỉ có thế giới Cực Lạc là có sự đãi ngộ đặc thù này! Đức Phật chẳng nói 

“đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, trừ cõi Phàm Thánh Đồng Cư ra”, Ngài chẳng nói lời ấy! 

Nếu chẳng nói lời ấy, hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư cũng có sự 

đãi ngộ này. Quý vị thật sự hiểu rõ, minh bạch chuyện này, há còn có thể chẳng cầu sanh 

Tịnh Độ ư? Còn làm chuyện khác nữa ư? Làm chuyện khác, mệt chết luôn, nhưng chưa 

chắc đã thành tựu trong một đời. Quý vị khăng khăng một mực niệm  một câu A Di Đà 

Phật này, đôi ba năm sẽ thành công, sẽ đạt được, còn làm [điều gì khác] nữa? Quý vị thật 

sự buông xuống vạn duyên; vì sao người khác chưa buông xuống được? Chưa hiểu rõ. 

Do vậy, sau khi hiểu rõ, ta thường khuyên người khác; nhưng cũng chẳng phải là khuyên 

bất cứ ai vì kẻ ấy chưa chắc đã tiếp nhận. Ta khuyên mọi người, chúng ta hãy suy nghĩ 

cho  nhiều,  học  theo  Liên  Trì  đại  sư.  Liên  Trì  đại  sư  đã  giác  ngộ,  đã  hiểu  rõ,  bèn 

nói:  “Tam Tạng mười hai bộ, nhường cho người khác ngộ” , quý vị ưa thích thì hãy dụng 

công nơi đó, tôi chẳng làm!  “Tám vạn bốn ngàn hạnh, dành cho người khác hành” , tôi 

cứ một bộ kinh Di Đà, một câu A Di Đà Phật, định rồi! Liên Trì đại sư chẳng làm nữa, 

nêu gương tốt cho người đời sau. Tịnh Độ ngũ kinh đều được, thọ trì toàn bộ ngũ kinh 

cũng được,  mà thọ trì  một kinh trong ngũ kinh cũng được, quý vị thấy pháp môn này 

thuận tiện lắm, chẳng thể nghĩ bàn lắm! 

Đối  với  pháp  môn  này,  giảng  giải  Tánh,  Tướng,  Lý,  Sự,  nhân  quả  thấu  triệt  nhất, 

minh bạch nhất là kinh Vô Lượng Thọ. Quả thật, khó thể đọc trọn cả năm bản dịch gốc 

của kinh Vô Lượng Thọ. Vì vậy, đời Tống, cư sĩ Vương Long Thư hội tập đầu tiên, có 

thể nói là cổ nhân đã sớm nghĩ hội tập là chuyện bắt buộc phải làm, đến phần sau sẽ có 

một đoạn chuyên nói rõ [chuyện này]. Sau đấy, chúng ta mới thật sự nhận biết bản hội 

tập này của Hạ lão cư sĩ chẳng thể nghĩ bàn, hội tập thật viên mãn, chẳng dùng ý tưởng 

của chính mình, ngay cả tựa đề kinh cũng là hội tập. Bản dịch gốc đời Tống dịch là Phật 

Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Kinh, quý vị thấy cụ bỏ chữ Kinh, dùng 

Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm; bản dịch đời Hán là Thanh Tịnh 

Bình Đẳng Giác Kinh, nay hai tựa đề kinh được gộp thành một, trở thành Phật Thuyết 

Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh, đúng là áo 

trời không vết may, chẳng thêm vào một chữ nào! Bản hội tập của Vương Long Thư có 

tựa đề là Đại A Di Đà Kinh, nhưng trong kinh chẳng có những chữ này! Còn tựa đề kinh 

của cụ Hạ là nguyên văn, chúng ta chẳng thể không bội phục Ngài. Đề mục này tuyệt 

quá, phô rõ nhân quả của thế giới Cực Lạc. Đại Thừa là trí huệ, Vô Lượng Thọ là đức, 

Tập 18  371 



Trang Nghiêm là tướng hảo. Quý vị thấy quả báo là như đức Thế Tôn trong kinh Hoa 

Nghiêm đã nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” , quý vị 

thấy chẳng phải là đề mục này hay sao? Đại Thừa là trí huệ, Vô Lượng Thọ là đức, trang 

nghiêm là tướng, quả đấy! Quả đức. Cách tu quả ấy ra sao? Thanh tịnh, bình đẳng, giác! 

Bởi lẽ, quý vị tu “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, sẽ chứng Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang 

Nghiêm. Quý vị thấy tựa đề này viên mãn lắm! 

Đối với tỷ dụ này của cụ Hoàng, chúng ta niệm niệm đều [thấu hiểu] là được rồi. Có 

thể thấy tướng sai biệt của các món đồ, có sanh, có diệt, đều là hư vọng, nhưng chất vàng 

bản thể của các món đồ là bình đẳng nhất tướng, chẳng sanh, chẳng diệt.  “Dĩ thượng, dĩ 

 kim  dụ  chân  thật  bình  đẳng  chi  Thật  Tướng,  dĩ  kim  khí  dụ  chủng  chủng  sai  biệt 

 tướng”  (trên đây, dùng vàng để sánh ví Thật Tướng bình đẳng chân thật, dùng các vật 

dụng bằng vàng để sánh ví các tướng sai biệt), y báo và chánh báo trong mười pháp giới 

sai biệt.  “Do thượng dụ khả minh, nhược khán phá chư kim khí (tháp, tượng, bình, oản, 

 xuyến, hoàn đẳng) hư vọng sai biệt chi tướng, tức kiến chư khí trung bình đẳng chân thật 

 chi kim”  (nếu thí dụ trên đây có thể nói rõ: Nếu thấy thấu suốt tướng sai biệt hư vọng của 

các  món  đồ  bằng  vàng  (tháp,  tượng,  bình,  chén,  xuyến,  vòng  v.v...),  sẽ  liền  thấy  chất 

vàng  bình  đẳng  chân  thật).  Quý  vị  hãy  thấy  vàng,  đừng  chấp  trước  tướng.  Quý  vị  lấy 

vàng, bèn tùy tiện lấy món nào cũng đều là vàng. Bảo quý vị lấy vàng ra, quý vị thấy cái 

này là tháp, cái kia là tượng, cái đó là bình, quý vị nói “không có vàng, chẳng có hoàng 

kim”  quý  vị  chấp  tướng  rồi!  Cổ  nhân  dùng  [tỷ  dụ]  “dĩ  kim  tác  khí,  khí  khí  giai  kim” , 

dùng tỷ dụ này.  “Dĩ dụ ly nhất thiết pháp hư vọng chi tướng”  (để tỷ dụ lìa tướng hư vọng 

của hết thảy các pháp), quý vị sẽ thấy Thật Tướng, sẽ thấy chân tánh. Tánh và tướng vĩnh 

viễn chẳng thể tách rời, nhưng đối với tướng thì sáu căn tiếp xúc được, nhìn thấy nó, sờ 

được nó, còn tánh thì sáu căn chẳng thể tiếp xúc, nhìn không thấy, nó chẳng phải là vật 

chất, mà cũng chẳng phải là tinh thần. Chẳng phải là vật chất, nên mắt, tai, mũi, lưỡi, 

thân chẳng tiếp xúc được; chẳng phải là tinh thần, quý vị tưởng tượng chẳng ra, vì Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức của quý vị đều không thấu đạt. Nếu buông Thọ, Tưởng, Hành, Thức 

xuống, sau khi buông xuống, Thể của Thọ, Tưởng, Hành, Thức là kiến văn giác tri sẽ 

thấy được! Kiến văn giác tri là chân tánh. 

Trong  [chú  giải]  kinh  Lăng  Nghiêm,  Giao  Quang  đại  sư  bảo  “bỏ  thức  dùng  căn”, 

[tức  là]  dùng  căn  tánh  của  sáu  căn.  Căn  tánh  là  kiến  văn  giác  tri,  chẳng  phải  là  Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức; cũng có nghĩa là: Thọ, Tưởng, Hành, Thức là vọng tâm, kiến văn 

giác tri là chân tánh. Lúc mê, kiến văn giác tri biến thành Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Khi 

giác ngộ, có thể buông Thọ, Tưởng, Hành, Thức xuống, khiến cho kiến văn giác tri hiện 

tiền, đó gọi là “chuyển thức thành trí”. Nói cách khác, thấy sắc, nghe tiếng, chớ nên chấp 

trước, quý vị chẳng dùng Mạt Na; chớ nên phân biệt, chẳng dùng ý thức; chớ nên khởi 

tâm động niệm, chẳng dùng A Lại Da thức. Trong Thiền Tông, tham Thiền thì “tham” là 

37 Tập 18 

2 



gì? Lìa tâm ý thức là “tham” (參). Tâm ý thức là biết! A Lại Da là khởi tâm động niệm, 

Mạt  Na  là  chấp  trước,  ý  thức  là  phân  biệt.  Chẳng  phân  biệt,  chẳng  chấp  trước,  không 

khởi tâm, không động niệm, đó là lìa tâm ý thức, lìa tâm ý thức thì gọi là “tham”. Do 

vậy, nghiên cứu giáo, chẳng dùng tâm ý thức thì gọi là “tham cứu”. Nếu dùng tâm ý thức, 

bèn gọi là “nghiên cứu”. Nghiên cứu và tham cứu khác nhau, tham cứu sẽ kiến tánh, còn 

nghiên cứu chẳng thể kiến tánh. Dùng nghiên cứu, Phật pháp biến thành triết học, biến 

thành Phật học; lìa tâm ý thức sẽ là học Phật, thật sự có thể thành Phật. Dùng tâm ý thức 

chẳng thể thành Phật, nhất định phải biết điều này! Dùng tâm ý thức, nói thật ra, chẳng 

thể vượt thoát lục đạo luân hồi, vì lục đạo luân hồi do tâm ý thức biến hiện. 

Tiếp đó nói:  “Ly hư vọng sai biệt chi tướng, cố vân vô tướng”  (do lìa tướng sai biệt 

hư vọng nên gọi là vô tướng). Đây là ý nghĩa tôi vừa mới nói. Sáu căn của chúng ta đối 

với cảnh giới sáu trần bên ngoài thảy đều là hư vọng. Sáu căn của chính mình đều là hư 

vọng, lục thức là hư vọng, cảnh giới bên ngoài cũng là hư vọng. Chỉ cần không khởi tâm, 

không động niệm, chẳng phân biệt, chẳng chấp trước, sẽ lập tức là [vô tướng]! Nó là vô 

tướng, ngay nơi đó là vô tướng, trọn chẳng trừ khử tướng, mà ngay lập tức là vô tướng. 

Do vậy, phải hiểu rõ, minh bạch ý nghĩa “tướng” và “vô tướng” này.  “Ư hư vọng sai biệt 

 chư tướng chi trung, hữu chân thật bình đẳng chi bản thể, cố vân vô bất tướng. Đương 

 tướng ly tướng, tướng nhi vô tướng, nãi hiển Thật Tướng”  (Trong các tướng sai biệt hư 

vọng, có cái bản thể chân thật bình đẳng, nên nói chẳng phải là không có tướng. Từ ngay 

nơi tướng mà lìa tướng, có tướng mà vô tướng, nên mới hiển lộ Thật Tướng). Mấy câu 

này  nói hay  quá,  mười hai chữ này  ( “Đương tướng  ly  tướng, tướng nhi  vô  tướng, nãi 

 hiển Thật Tướng” ) vô cùng hay, ngay lập tức là nó, một và nhiều chẳng hai. Ngay trong 

cuộc sống hằng ngày, trong công tác, trong xử sự, đãi người tiếp vật, chúng ta phải sốt 

sắng,  thực  hiện  viên  mãn,  tận  tâm  tận  lực  làm,  đấy  là  “đương  tướng”  (từ  ngay  nơi 

tướng). Làm tốt đẹp, trong tâm thanh tịnh, chẳng nhiễm mảy trần, đó là  “ly tướng” . Do 

vậy,  “đương tướng”  và  “ly tướng”  là đồng thời, chẳng cắt rời thành hai thứ thì mới thật 

sự hữu dụng! Trong cuộc sống hằng ngày, quý vị sẽ sống thật sự hạnh phúc mỹ mãn, tự 

tại vô cùng! Trong công việc cũng như thế, đãi người tiếp vật cũng như thế, quý vị sẽ 

khiến cho hết thảy mọi người vui vẻ. Do vậy, trong giáo pháp Đại Thừa có nói:  “Bồ Tát 

 sở tại chi xứ, linh nhất thiết chúng sanh sanh hoan hỷ tâm”  (Bồ Tát ở chỗ nào cũng có 

thể khiến cho hết thảy chúng sanh đều sanh tâm hoan hỷ), vì sao Ngài có thể làm cho hết 

thảy chúng sanh sanh tâm hoan hỷ? Ngài từ ngay nơi tướng mà lìa tướng, ly tướng và 

đương tướng cùng lúc, ai chẳng vui vẻ! Trước hết là chính quý vị vui vẻ, quý vị đã vui vẻ 

thì người khác thấy quý vị cũng vui vẻ. 

Chúng  ta  lại  xem  đoạn  kế  tiếp:  “Đản  Thật  Tướng  ly  ngôn  thuyết,  chánh  như  Nam 

 Nhạc Hoài Nhượng vân: Thuyết tự nhất vật, tức bất trúng”  (Nhưng Thật Tướng lìa ngôn 

thuyết, đúng như ngài Nam Nhạc Hoài Nhượng đã nói: “Nói dường như có một vật thì 

Tập 18  373 



chẳng trúng”).  Câu  này  ở  trong  Đàn  Kinh.  Pháp sư  Hoài  Nhượng  khai  ngộ,  minh tâm 

kiến tánh trong hội của Lục Tổ Huệ Năng đại sư. Khi Ngài kiến tánh, Lục Tổ giống như 

đưa ra một đề mục nhằm khảo nghiệm Sư: “Ông kiến tánh, vậy tánh là như thế nào?” Sư 

trả lời bằng câu này:  “Nói dường như có một vật thì chẳng trúng” , nói không được! Lục 

Tổ gật đầu, ấn khả, Tổ nói:  “Ông như thế, mà ta cũng như thế” , ấn chứng Sư thật sự khai 

ngộ,  chẳng  phải  là  giả  khai  ngộ.  “Cố  thật  phi  nhậm  hà  thế  gian  thí  dụ  sở  năng  thâm 

 minh”  (cho nên đúng là bất cứ thí dụ nào của thế gian cũng chẳng thể giảng rõ rệt sâu xa 

được). Tỷ dụ chỉ có thể sánh ví mường tượng, tuyệt đối chẳng có cách nào tỷ dụ sát sự 

thật,  một  tí  biện  pháp  cũng  chẳng  có.  Do  vậy,  hiện  thời  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển, 

chúng ta dùng hình ảnh nơi màn hình TV để tỷ dụ, so ra gần sát, dễ hiểu hơn những tỷ dụ 

trước kia. Xưa kia, đúng là khó! Do vậy, khi chưa có những thứ khoa học, mà cổ đại đức, 

đừng nói là chứng ngộ, chỉ có thể giải ngộ thôi, chúng ta đều bội phục năm vóc sát đất. 

Hiện thời, chúng ta nhờ rất nhiều những thứ thuộc về khoa học mà thấy, nghe, hay, biết, 

nên mới có thể thấu hiểu những điều này, mới có thể nói rõ ràng, giảng rõ ràng. Tuy nói 

rõ ràng, giảng rõ ràng, chỉ là gần sát, vẫn còn cách một tầng. Tầng ấy chính quý vị phải 

ngộ, bất luận là ai cũng chẳng giúp đỡ được! Phật đến giảng cho quý vị cũng chẳng có 

cách nào! Phật đến giảng cho quý vị thì cũng chỉ có thể nói đến mức này! 

Nói đến mức độ này thì có thể, nhưng nếu quý vị muốn thật sự khế nhập cảnh giới, 

chứng  ngộ,  chẳng  phải  là bảo  quý vị buông xuống hay  chăng?  Quả  thật là  trong  cuộc 

sống, mỗi ngày quý vị ăn cơm, chớ nên so đo món ăn này, món ăn nọ, đừng nên so đo 

mùi vị nữa. Mặc quần áo, thứ gì cũng được! Ấm áp là được rồi, đừng nên kén chọn! Đó 

là gì vậy? Tập khí, tức tập khí phiền não của quý vị. Đấy là gì?  Chấp trước, nhất định 

phải như thế nào đó. Hễ nhất định phải như thế nào đó sẽ phiền phức liền! Phải học theo 

Đại Thừa Bồ Tát tự tại tùy duyên, bất luận câu thúc gì đều chẳng có, cái gì cũng đều tốt, 

chẳng có gì không tốt. Người ta làm chuyện tốt, tốt! Người ta làm chuyện xấu, cũng tốt 

luôn. Người ta hưởng phước, tốt! Người ta đang chịu tội trong địa ngục, cũng tốt. Chịu 

tội trong địa ngục là gì? Tiêu nghiệp chướng! Kẻ ấy có lắm nghiệp chướng dường ấy, 

nhất định phải tới đó để tiêu, tiêu hết thì chẳng phải  là tốt đẹp hay sao? Cớ sao chẳng 

phải  là  chuyện  tốt?  Sau  đấy  mới  hiểu:  Mười  pháp  giới  vốn  là  bình  đẳng.  Quý  vị  làm 

chuyện tốt nhiều ngần ấy, đến thiên đường để hưởng phước, đó là gì? Tiêu phước báo ấy! 

Quý vị làm chuyện tốt nhiều ngần ấy thì phải tiêu, làm những chuyện ác thì phải đến tiêu 

[nghiệp chướng] trong địa ngục. Quý vị thấy đó: Tiêu phước báo, tiêu nghiệp chướng; 

thảy đều tiêu sạch, chẳng phải là kiến tánh hay sao? Cái đáng quý là buông xuống, chẳng 

có gì khác! Do vậy, tôi suốt đời tôn trọng thầy, lúc gặp mặt thầy trong ngày đầu tiên, thầy 

đã dạy tôi “thấy thấu suốt, buông xuống”. Tôi mới biết người tu hành từ Sơ Phát Tâm 

cho đến địa vị Như Lai tu gì? Thấy thấu suốt, buông xuống! Buông xuống giúp cho thấy 

thấu suốt, thấy thấu suốt lại giúp buông xuống, hai phương pháp này giúp đỡ thành tựu 

37 Tập 18 

4 



lẫn  nhau  từ  Sơ  Phát  Tâm  cho  đến  địa  vị  Như  Lai.  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  nếu  buông  một 

phẩm tập khí sanh tướng vô minh cuối cùng xuống, sẽ viên mãn, vẫn là buông xuống! 

Chỉ  có  buông  xuống  mới  có  thể  tiến  lên  cao;  chỉ  có  hiểu  rõ  mới  thật  sự  chịu  buông 

xuống.  Do  quý  vị  chẳng  hiểu  rõ,  nên  không  buông  xuống  được;  hễ  hiểu  rõ  sẽ  buông 

xuống. 

Hiện thời, điều đáng quý là hiểu rõ, rành rẽ thế giới Cực Lạc, hiểu rành rẽ thế giới 

này, so sánh giữa hai thế giới, bèn buông thế giới Sa Bà xuống, ta về thế giới Cực Lạc, 

điều  này  là  trọng  yếu.  Quý  vị  thật  sự  muốn  buông  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước 

xuống,  điều  này  nói  dễ,  làm  chẳng  dễ,  thật  sự  là  khó!  Do  nguyên  nhân  gì?  Nghiệp 

chướng phiền não tập khí quá nặng, từ vô lượng kiếp đến nay đã tích lũy những thứ này, 

đâu có dễ dàng nói buông xuống liền buông xuống như vậy được! Nay chúng ta buông 

thân, tâm, thế giới xuống, đó là phần chút ít, rất nhỏ của tập khí phiền não, chỉ cần chịu 

buông thứ ấy xuống sẽ có thể vãng sanh. Do vậy, đến thế giới Cực Lạc, nhất định phải 

tin sâu chẳng nghi: Đức Phật chẳng nói một lời hư giả nào! Nay chúng ta chẳng thể nghe 

lời con người trong thế gian này, lời giả quá nhiều, nói lời gạt người nhiều quá! Phật, Bồ 

Tát chẳng nói câu nào lừa người, phải tin sâu chớ ngờ điều này! Nhất định phải tin: Đến 

thế giới Cực Lạc đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, lời này chính là “pháp khó tín”. Do vậy, 

kinh này được gọi là “khó tin”, [pháp môn được giảng trong] kinh này được gọi là  “pháp 

 khó tin” . [Trong các thế giới phương khác], đâu có chuyện một phẩm Kiến Tư phiền não 

chưa đoạn, đến thế giới Cực Lạc bèn có thể hưởng thụ sự đãi ngộ như Thất Địa Bồ Tát, 

A Duy Việt Trí là Thất Địa. Sự đãi ngộ như Thất Địa Bồ Tát do A Di Đà Phật ban cho, 

chẳng phải do chính mình có, mà do A Di Đà Phật ban cho. 

Sau  đoạn  này  có  một  câu  tiểu  kết:  “Cố  vân:  Phàm  hữu  ngôn  thuyết,  giai  vô  thật 

 nghĩa”  (Vì  thế,  nói:  Hễ  có  ngôn  thuyết  đều  chẳng  phải  là  thật  nghĩa).  Vì  ngôn  thuyết 

cũng là tướng.  “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” , ngôn thuyết cũng là hư 

vọng, các thứ diễn đạt, biểu thị vẫn là hư vọng, phải biết điều này! Ngôn thuyết có cần 

hay chăng? Cần chứ! Đối với kẻ chưa khai ngộ thì cần, đối với người đã khai ngộ thì 

chẳng cần, không cần dùng ngôn thuyết nữa. Do vậy, đối với lục đạo chúng sanh thì phải 

dùng ngôn ngữ, phải dùng biểu pháp (các hành động, phương cách nhằm biểu thị, diễn 

đạt pháp); cho đến tứ thánh pháp giới, tuy ít dùng ngôn ngữ, nhưng vẫn cần, dùng biểu 

pháp  khá  nhiều;  đến  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  thì  [ngôn  thuyết  lẫn  biểu  pháp]  đều 

không cần dùng tới nữa. Không cần dùng tới vì chính mình chưa viên chứng tự tánh, quý 

vị thấy kinh đã nói, chắc chắn chẳng giả, người trong thế giới Cực Lạc mỗi ngày nghe [A 

Di Đà] Phật thuyết pháp, đồng thời họ có thể phân thân, có thể phân thành vô lượng vô 

biên thân, đến các cõi nước Phật trong mười phương cúng dường Phật. Cúng dường Phật 

là tu phước, nghe Phật thuyết pháp là trí huệ, phước huệ song tu, vĩnh viễn không ngừng 

nghỉ! Cái thân ấy của họ hoàn toàn là hóa thân, đến đi tự do. Trong cảnh giới đó, chúng 

Tập 18  375 



ta biết: Không có không gian tức là chẳng có khoảng cách, ý niệm vừa dấy lên, cảnh giới 

bèn hiện tiền, ở ngay trước mắt, ngay lập tức, thật sự chẳng có đến hay đi! 

Kinh  nói  “mười  vạn  ức  cõi  Phật” ,  đó  là  nói  phương  tiện,  nói  tùy  thuận  Tục  Đế. 

Trong sự tưởng tượng của chúng ta, điều ấy khó khăn, thật sự khó, nhưng trong cảnh giới 

của họ (người trong thế giới Cực Lạc), điều ấy quá dễ dàng! Họ có thân thể, nhưng thân 

thể họ chẳng giống sắc tướng của chúng ta trong hiện tại. Họ có thân thể, cũng có sắc 

thân, nhưng trong kinh, đức Phật có nói tới một loại [sắc tướng] là Vô Biểu Sắc. Vô Biểu 

Sắc là gì? Thí dụ như chúng ta tưởng tượng, chúng ta nghĩ tới Chương Gia đại sư, tôi vừa 

nghĩ, hình dáng Chương Gia đại sư thuở ấy bèn hiện diện [trong tâm tôi], tôi thấy rất rõ 

ràng, nhưng quý vị chẳng thấy, sắc ấy là Vô Biểu Sắc. Chúng ta nằm mộng, cảnh giới 

trong mộng cũng rất rõ rệt, sắc tướng ấy tươi sáng, nhưng ta đang nằm mộng, người bên 

cạnh nói họ chẳng thấy gì, thật sự có sắc tướng, mà họ nhìn không thấy. Nhưng người có 

Thiên Nhãn có thể thấy, chứng tỏ sắc ấy chẳng phải giả, người có Thiên Nhãn, hay có 

công năng định lực sẽ thấy được. Tâm chúng ta chẳng thanh tịnh, nhiều vọng niệm, cho 

nên chẳng nhìn thấy. Ý niệm dấy lên, nó bèn có tướng, tướng do tâm sanh, hễ khởi niệm 

bèn có tướng. Tưởng một quả núi, sẽ có tướng núi. Tưởng một cái cây, sẽ có tướng cây. 

Tưởng hoa, sẽ có tướng hoa. Tưởng gì, tướng ấy đều hiện tiền, lẽ nào chẳng có tướng? 

Tướng  sanh  từ  tâm  tưởng,  thật  là  thiên  biến  vạn  hóa.  Sách  Hoàn  Nguyên  Quán 

nói:  “Xuất sanh vô tận” , thiên biến vạn hóa. Khi ấy, tôi đọc câu này chẳng hiểu lắm, vì 

sao có hiện tượng này? Tôi nghĩ thuở nhỏ chơi kính vạn hoa, chẳng phải là kính vạn hoa 

rất đơn giản ư? Đúng là thiên biến vạn hóa, sanh ra vô tận. Ba mảnh gương, ở giữa đó cắt 

một ít giấy vụn màu sắc khác nhau, quý vị vĩnh viễn xoay chuyển, xoay cả tuần, cũng 

chẳng thể có hai mô thức giống nhau. Theo kinh Phật, tự tánh của chúng ta là bất động, 

A Lại Da là động. Do vậy, A Lại Da giống như kính vạn hoa, xuất sanh vô tận, biến hóa 

vô cùng, nhưng toàn là giả, chẳng có gì là thật. 

Do vậy, quả thật đều là “chẳng có thật nghĩa”. Đây là nói rõ tất cả hết thảy hiện tượng 

trong khắp pháp giới hư không giới, hiện tượng vật chất cũng thế, mà hiện tượng tinh 

thần cũng thế, quý vị đừng nghĩ chúng là thật, đừng mê trong ấy. Nói cách khác, quý vị 

cũng chớ nên dấy lên ý niệm mong khống chế, chiếm hữu chúng, sai rồi! Chỉ cần khởi 

lên ý niệm này, quý vị bèn đọa trong luân hồi, chẳng thoát ra được! Do vậy, đối với kẻ 

giác ngộ, tất cả hết thảy những thứ họ có, nếu quý vị hỏi họ, được! Lấy đi! Họ thật sự 

chẳng có ý niệm, chẳng phân biệt, chấp trước, ta dùng hay quý vị dùng đều như nhau! 

Tiền mất đi là để cho người khác lấy dùng, chẳng phải là giống như ta dùng hay sao, đâu 

có gì khác nhau? Quý vị nói có phải là sống vui sướng lắm chăng? Vui sướng do đây mà 

có! Vì sao quý vị khổ? Thứ gì cũng đều muốn chiếm hữu, thứ gì cũng đều muốn khống 

chế, vậy là quý vị khổ chẳng thể nói nổi, quý vị sai rồi, mê mất rồi! Do vậy nói “đều 

37 Tập 18 

6 



không có thật nghĩa”, ý nghĩa này hay lắm! Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học 

tập tới đây! 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

phần 9 hết 

 

Tập 18  377 



 

Tập 19 

 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang thứ mười tám, xem từ dòng thứ ba từ dưới đếm lên. 

 “Hựu Viên Giác kinh vân: Chư huyễn tận diệt, giác tâm bất động. Huyễn diệt diệt cố, 

 phi huyễn bất diệt, thí như ma kính, cấu tận, minh hiện”  (Lại như kinh Viên Giác chép: 

“Các huyễn tận diệt, giác tâm bất động. Sự diệt mất hư huyễn ấy đã bị diệt, chứ cái chẳng 

huyễn không  bị diệt,  giống  như  mài  gương, chất dơ  hết,  ánh sáng sẽ  hiện”).  Chúng ta 

xem đoạn thứ nhất, đoạn này vẫn tiếp tục nghiên cứu thể tánh của kinh này, đây là giảng 

rõ đức Phật nói bộ kinh này đã căn cứ vào điều gì để nói, điều ấy được gọi là “thể tánh”. 

Nếu chẳng có căn cứ, kinh sẽ chẳng thể thành lập. Căn cứ gì vậy? Trong lần trước, chúng 

ta  đã  học  tập,  hết  thảy  các  kinh  Đại  Thừa  đều  căn  cứ  trên  Thật  Tướng  để  nói.  Thật 

Tướng, nói thông tục là chân tướng của nhân sinh và vũ trụ. Những điều được nói [trong 

kinh Phật] đều là chân tướng. Nếu chẳng phải là chân tướng, sẽ thành vọng ngữ. Chân 

tướng này rất khó hiểu, chân tướng là  “Thật Tướng vô tướng, Thật Tướng vô bất tướng”  

(Thật Tướng vô tướng, Thật Tướng chẳng phải là không có tướng), các kinh Đại Thừa 

đều giảng rõ sự thật này. Ở đây, Hoàng lão cư sĩ lại dẫn kinh văn của kinh Viên Giác để 

nói; do vậy, chúng ta đọc bản chú giải này, giống như đọc rất nhiều kinh luận và những 

lời giảng giải của tổ sư đại đức. Đoạn kinh Viên Giác này hết sức trọng yếu!  “Chư huyễn 

 tận diệt, giác tâm bất động” , huyễn là gì? Trong giáo pháp Đại Thừa có nói “tam tế, lục 

thô”; tất cả hết thảy các huyễn pháp có cội nguồn là tam tế, lục thô. Rất khó  có là hiện 

thời khoa học đã phát hiện tam tế tướng, họ bảo chúng ta: Trong vũ trụ, chỉ có ba thứ; trừ 

ba thứ này ra, thứ gì cũng chẳng có, ba thứ ấy là gì? Là vật chất, năng lượng, và thông 

tin.  Những  danh  từ  hiện  đại  này  khác  danh  từ  trong  kinh  Phật,  nhưng  có  cùng  một  ý 

nghĩa.  Trong  kinh  Phật  nói  tới  Nghiệp  Tướng.  Nghiệp  Tướng  của  A  Lại  Da  là  năng 

lượng, Cảnh Giới Tướng của A Lại Da là vật chất, Chuyển Tướng của A Lại Da, hoặc 

gọi là Kiến Tướng, chính là thông tin. Quý vị thấy: Nói về những thứ giống nhau; nhưng 

các nhà khoa học chẳng thể giảng rõ rệt như đức Phật: Những thứ ấy do đâu mà có? Các 

khoa học gia chẳng nói rõ ràng. 

37 Tập 19 

8 





Trong Phật pháp, ba tế tướng này do đâu mà có? Do từ tự tánh mà có! Chỉ có tự 

tánh là thật , còn những tướng ấy đều chẳng thật. Vì vậy, A Lại Da là vọng tâm, chẳng 

phải là chân tâm; nhưng chúng sanh trong mười pháp giới rộng rãi và nhiều hơn chúng 

sanh trong lục đạo. Phía trên lục đạo, vượt lên khỏi lục đạo, lục đạo là giới hạn, thường là 

chẳng dễ gì vượt thoát lục đạo luân hồi, vượt thoát lục đạo luân hồi là A La Hán, [những 

người có thể vượt thoát] được gọi là A La Hán. Trên A La Hán là Bích Chi Phật, trên 

Bích Chi Phật là Bồ Tát, trên Bồ Tát là Phật, chúng ta gọi họ là “tứ thánh pháp giới”. 

[Những vị thuộc] bốn pháp giới này là thánh nhân, họ vẫn dùng A Lại Da, [tức là] vẫn 

dùng vọng tâm; vì vậy, chưa phải là Phật [trong Viên Giáo]. Thiên Thai đại sư gọi Phật 

trong mười pháp giới là Tương Tự Tức Phật, chưa phải là Phật thật sự, vì còn dùng vọng 

tâm,  nhưng  dùng  [vọng  tâm]  rất  chánh  đáng,  dùng  rất  thuần,  thoạt  nhìn  dường  như  là 

chân Phật, trên thực tế chưa phải. Phân biệt chân và vọng như thế nào? Ở chỗ dùng cái 

tâm khác nhau, Phật dùng chân tâm. Quý vị phải ghi nhớ điều này: Dùng chân tâm! Chân 

tâm  chẳng phải  là  ba  thứ  ấy  (Chuyển  Tướng,  Nghiệp  Tướng,  Cảnh  Giới  Tướng),  phải 

biết: Chân tâm là tự tánh của Dụng. Tổ tiên bảo: Tánh con người vốn lành. Tam Tự Kinh 

dạy:  “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện” ; cái tánh  “bổn thiện”  chính là chân tâm, chẳng phải 

là vọng tâm.  “Thiện”  ấy chẳng phải là thiện trong “thiện, ác”. Nếu là thiện trong “thiện, 

ác” thì sẽ là vọng tâm, phải biết điều này!  “Thiện”  ở đây là hình dung từ, là từ ngữ ca 

ngợi, [nhằm hình dung] không thể diễn tả được, quá tốt đẹp, quá hoàn bị, chẳng có thiếu 

khuyết gì.  “Bổn thiện”  có thể sanh ra vạn pháp, nó mới là căn nguyên của vũ trụ và nhân 

sinh. 



Huệ Năng đại sư khai ngộ, khai ngộ là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh là thấy gì? Là thấy bổn thiện. Thấy bổn thiện thì phải diệt hết ba thứ Nghiệp Tướng, 

Chuyển Tướng, Cảnh Giới Tướng, ba thứ ấy chẳng còn, chúng là vọng tâm, [vọng tâm đã 

chẳng còn thì] chân tâm mới hiện tiền. Chân tâm hiện tiền, trong chân tâm chẳng có hiện 

tượng vật chất, mà cũng chẳng có hiện tượng tinh thần, trong Tịnh Tông gọi là  “tứ độ”  

(bốn cõi Tịnh Độ), tầng tối cao là Thường Tịch Quang Tịnh Độ, một bầu quang minh, 

trọn  khắp  hết  thảy  mọi  nơi.  Ở  nơi  đâu?  Không  chỗ  nào  chẳng  tồn  tại!  Không  lúc  nào 

chẳng hiện hữu. Chúng ta cũng chẳng rời khỏi Thường Tịch Quang, mà cũng chẳng rời 

khỏi tự tánh, nhưng chúng ta chẳng thấy. Chẳng rời khỏi nó, nhưng chẳng thấy! Vì sao 

chẳng thấy? Năng lực của lục căn là hư vọng, vọng chẳng thể duyên chân, vọng chỉ có 

thể duyên vọng, chẳng duyên được chân. Vọng tâm của chúng ta rất lợi hại, nó có thể 

duyên tới A Lại Da, tức là Nghiệp Tướng, Chuyển Tướng, và Cảnh Giới Tướng nó đều 

có thể duyên được, đều có thể đạt tới, nhưng chẳng thể đạt tới tự tánh. Đạt tới tự tánh thì 

phải buông những thứ ấy xuống, ba thứ ấy đều buông xuống, tự tánh sẽ hiện tiền, quý vị 

mới hòng thấy được! 

Tập 19  379 





Buông  xuống  chẳng  dễ  dàng,  nói  rất  dễ,  nhưng  sự  thật  rất  khó.  Trong  kinh  Đại 

Thừa,  đức  Phật  nói  “khởi  tâm  động  niệm”  thì  khởi  tâm  động  niệm  là  Nghiệp  Tướng, 

phân biệt là Chuyển Tướng, chấp trước là Cảnh Giới Tướng. Đối với hết thảy các pháp 

thế gian và xuất thế gian, chúng ta đều chẳng chấp trước, quý vị sẽ chứng quả A La Hán. 

Trước  hết, quý  vị  khôi phục điều gì?  Khôi phục tâm  thanh  tịnh,  tâm  địa  chẳng nhiễm 

mảy trần; cũng có nghĩa là chân tâm thấu lộ một phần. Thấu lộ một phần, lục đạo luân 

hồi chẳng còn nữa! Vì vậy, chư vị phải hiểu: Lục đạo chẳng thật! Kinh Đại Thừa thường 

nói  “phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” , vì chúng là pháp sanh diệt. Quý vị 

thấy hết thảy động vật có sanh, lão, bệnh, tử; còn những thứ chân thật thì sao? Đúng là 

chẳng  sanh,  chẳng  diệt.  Do  vậy,  tôn  giáo  của  phương  Tây  nói  tới   “chân  thần”   (Chúa 

thật) hơi giống, nhưng chưa đúng, vẫn còn cách biệt với chân tướng. Nhưng hiện thời tôn 

giáo của phương Tây nói tới chân thần khác với xưa kia, họ nói thần chẳng có thân xác, 

không nơi đâu chẳng hiện hữu, họ cũng học theo cách nói này. Cách nói này hơi giống 

với ý nghĩa được giảng trong Phật pháp, nhưng trong ấy còn có mê, ngộ khác biệt. Giác 

mới là tự tánh, lúc mê sẽ gọi là “thần thức”, danh từ nhà Phật gọi [chân tâm bị mê] là 

“thần thức”. Người thế gian chúng ta, người phương Đông gọi [thần thức] là “linh hồn”, 

người phương Tây cũng gọi nó là “linh hồn”. Linh hồn là Chuyển Tướng, Chuyển Tướng 

là  ở  trong  trạng  thái  mê  bèn  gọi  là  Chuyển  Tướng;  giác ngộ  thì  ba  tướng  ấy  (Chuyển 

Tướng, Nghiệp Tướng, Cảnh Giới Tướng) đều chẳng có. Do vậy, đúng là  “phàm những 

 gì có hình tướng đều là hư vọng”.  Đây là nói về khởi nguyên của vũ trụ. 



Chuyển Tướng là thông tin, do vậy, chuyển cảnh giới bằng cách nào? Cảnh giới 

tiếp nhận thông tin. Nếu chúng ta hiểu đạo lý này thì hiện thời địa cầu có tai nạn, chúng 

ta có thể hóa giải tai nạn hay không? Có thể! Chỉ cần quý vị biết chuyển ra sao, quý vị 

nắm  vững  [cách  chuyển  ấy],  sẽ  có  thể  chuyển  cảnh  giới.  Chuyển  cảnh  giới  thì  nhỏ  là 

chuyển tự thân, đối với thân tướng của chính mình, đầu tiên là khỏe mạnh. Làm thế nào 

để nó chẳng sanh bệnh, khỏe mạnh, trường thọ? Làm thế nào để thân thể chúng ta chẳng 

lão hóa, hễ quý vị hiểu đạo lý sẽ liền làm được! Nói theo hiện thời, tâm thái của quý vị 

thanh tịnh chính là tướng trường thọ, dung mạo rạng rỡ, màu da nhất định hết sức tươi 

tắn, chẳng dễ gì lão hóa. Vì sao? Tâm quý vị thanh tịnh. Nếu đạt tới bình đẳng, tức là đạt 

lên một bậc cao hơn, tâm bình đẳng thì có thể nói là quý vị sanh tử tự tại. Nếu tâm bình 

đẳng thật sự hiện tiền, chúng ta sống trên thế giới này hai ba trăm năm chẳng có vấn đề 

gì. Đối với y học Trung Quốc, tức Trung Y, thầy tôi là lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam hết sức 

giỏi Trung Y, cụ bảo tôi: Cả đời cụ kê toa chữa bệnh cho người khác, chắc chắn chẳng 

lầm một ai, cụ dám nói như vậy. Cụ cũng từng làm quan tòa. Cụ nói: “Ta làm quan tòa 

xử án, có khiến ai bị oan uổng hay không, ta chẳng dám nói, không dám chắc, rất có thể 

là có chỗ xử oan người ta, nhưng khám bệnh cho kẻ khác, chưa hề kê toa sai”. Cụ có gan 

nói ra lời ấy. Cụ bảo chúng tôi: “Trung Y chẳng nhằm chữa bệnh. Điều thứ nhất trong 

38 Tập 19 

0 



Trung Y là dạy con người trường sinh”. Cụ nói: “Đối với thọ mạng của con người, thân 

thể con người là một cỗ máy. Nếu có thể bảo dưỡng cỗ máy ấy rất khá, tối thiểu là [có 

thể duy trì] hai trăm năm, hai trăm tuổi là thọ mạng bình thường. Quý vị sống không đến 

hai trăm tuổi là do không biết bảo dưỡng, chính mình làm hỏng bản thân”. Lời ấy rất có 

lý, mục tiêu thứ nhất của Trung Y là trường sinh. Mục tiêu thứ hai là phòng ngừa bệnh 

tật, quý vị thật sự hiểu đạo lý này, có thể ngăn ngừa cả đời chẳng bị bệnh. Mục tiêu thứ 

ba mới là chữa bệnh, chữa bệnh là mục tiêu thứ ba của Trung Y. 



Khi chữa bệnh còn thần kỳ hơn nữa. Thầy nói: Chữa bệnh thì thầy lang bậc nhất 

chỉ nhìn, không cần phải hỏi, nhìn sắc tướng và dung mạo, nghe âm thanh của quý vị nói, 

chẳng hỏi han, liền hoàn toàn liễu giải tình trạng thân thể của quý vị. Người ấy còn có thể 

phán đoán: Hiện thời thân thể quý vị rất tốt, chẳng có bệnh tật gì, nhưng người ấy biết 

mười năm sau, hoặc hai mươi năm sau, quý vị sẽ bị bệnh gì, bị trục trặc chỗ nào! Cụ nói: 

Thần kỳ! Điều này có đạo lý, chẳng phải là không có đạo lý. Thí dụ như người thợ sửa 

chữa xe hơi, kinh nghiệm rất phong phú, nghe tiếng máy xe chạy, liền biết tình trạng cái 

xe. Quý vị còn chạy được bao nhiêu cây số nữa thì chỗ nào đó [trong xe] sẽ bị trục trặc, 

người  ta  là  dân  nhà  nghề  mà!  Người  ngoài  nghề  như  chúng  ta  nghe  không  ra,  nhưng 

người ấy có thể nghe biết. Vì vậy, Trung Y nói  “vọng, văn”  (quan sát, nghe tiếng), thứ 

ba là bắt mạch, tức  “vọng, văn, vấn, thiết”  (quan sát, nghe tiếng nói, hỏi tình trạng bệnh 

tật, bắt mạch). Quý vị thấy hạng nhất, vừa nhìn là biết, đây là thầy chữa bệnh bậc nhất. 

Hạng hai phải hỏi, hỏi han quý vị. Hạng ba mới phải bắt mạch. Chúng tôi học những điều 

thường thức này từ thầy Lý, biết thầy thuốc phải bắt mạch là loại thầy thuốc hạng ba. 

Quý vị thấy trong Trung Y, điều thứ ba mới là chữa bệnh. Chữa bệnh mà nhìn, hỏi xong 

vẫn phải bắt mạch, sẽ là thầy thuốc hạng ba, kể ra cũng khá lắm, nhưng hiện thời thầy 

lang giỏi trong loại ba này cũng chẳng dễ gì kiếm được! 



Chúng ta phải biết: “Tâm thái là chủ tể của hết thảy”. Quý vị thấy vài hôm trước, 

cư sĩ Lưu Tố Vân biểu diễn ở đây, chính bà ta bị bệnh Hồng Ban Lang Sang, mắc bệnh 

ấy gần như chẳng có cách nào chữa lành, nhưng bà ta hoàn toàn khôi phục, ngay cả vết 

sẹo cũng chẳng còn! Quý vị thấy bà ta giảng kinh, ở đây là mỗi ngày giảng hai giờ; tôi 

nghe nói ở Thâm Quyến, mỗi ngày bà ta giảng tám giờ, chẳng dễ dàng! Bà ta năm nay 

sáu mươi sáu tuổi, lúc năm mươi chín tuổi mắc bệnh ấy. Quý vị thấy đó! Tâm thái trị 

liệu, chẳng dùng thuốc. Đấy là căn cứ lý luận trong Phật pháp, hễ tâm thái chuyển biến, 

các tế bào mắc bệnh trong nội tâm đều có thể khôi phục bình thường. Nếu tâm thái chẳng 

tốt đẹp, quý vị thấy thầy lang Bành Hâm đã phân tích. Ông ta nói Ngũ Thường “nhân, 

nghĩa, lễ, trí, tín”, làm được năm chữ ấy, quý vị sẽ chẳng mắc bệnh. Bất nhân sẽ bị bệnh 

gan, bất nghĩa sẽ bị bệnh phổi, vô lễ sẽ bị bệnh tim, đều là [bệnh tật] tương ứng [tâm 

thái]. Đây là y học Trung Quốc. Y học Trung Quốc đã có lịch sử hơn năm ngàn năm, làm 

sao quý vị có thể chẳng thừa nhận? Thầy tôi là tiên sinh Phương Đông Mỹ có lần bảo tôi: 

Tập 19  381 



“Trung Y có năm ngàn năm lịch sử, Tây Y mới ba trăm năm. Trong Đệ Nhị Thế Chiến 

đã may mắn phát minh chất kháng sinh (antibiotics). Nếu chẳng phát minh chất kháng 

sinh,  sẽ  chẳng có  Tây  Y”.  Thầy  hỏi  tôi: “Anh  tin  vào  ba  trăm  năm,  hay  tin  năm  ngàn 

năm?” Năm ngàn năm chịu đựng sự khảo nghiệm của thời gian và con người, nó đã định 

hình. Quý vị chẳng thể không bội phục trí huệ của tổ tiên, họ chứng đắc Thật Tướng của 

các pháp như trong kinh điển đã nói. Những thứ được giảng trong kinh giống như vậy, 

đức Phật nói ai có thể thấy và chứng thực? Từ Bát Địa trở lên. Bồ Tát có các tầng cấp: 

Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa, Thập Nhất Địa là Đẳng Giác, Thập Nhị Địa là Phật, năm 

tầng cấp này đều hiểu rõ ràng, rành rẽ. Từ Thất Địa trở xuống đều chưa chứng đắc. Chưa 

chứng đắc thì chỉ nên nghe lời thầy, nỗ lực nâng cao linh tánh của chính mình, nâng lên 

tới Bát Địa, quý vị sẽ chứng đắc. 



Các huyễn diệt sạch như vừa mới nói là tam tế tướng và lục thô tướng. Từ tam tế 

biến thành lục thô; tam tế tướng quá vi tế, chẳng dễ gì nhận biết. Do vậy, khoa học hiện 

thời có thể nói tới năng lượng, vật chất và thông tin, chúng ta không thể chẳng bội phục 

họ, hết sức hiếm có! Khoa học vẫn cần tiến cao hơn, chúng ta cũng mong các khoa học 

gia có thể minh tâm kiến tánh, nhưng minh tâm kiến tánh thì phải buông khởi tâm động 

niệm, phân biệt, chấp trước xuống. Nếu vẫn dùng những tâm ấy, tức là dùng vọng tâm, 

vọng tâm chỉ có  thể đạt tới A Lại Da là cùng, họ chẳng có cách nào đột phá. Vì vậy, 

 “chư huyễn tận diệt” , công phu học Phật là dùng ở chỗ này! Trước hết, công phu ấy có 

thứ tự và cũng có khó, dễ, đầu tiên là từ chấp trước, quyết định chớ nên chấp trước. Hễ 

có chấp trước, sẽ chẳng thể đột phá cửa ải đầu tiên là lục đạo. Lục đạo cũng chẳng thật, 

chỉ cần buông chấp trước xuống, chẳng chấp trước hết thảy các pháp thế gian lẫn xuất thế 

gian. Chẳng chấp trước thì chúng ta thường nói: Phải thực hiện từ nơi đâu? Thực hiện 

bằng cách buông đối lập xuống, tôi thường khuyên lơn đồng học chuyện này, chúng ta 

thực hiện từ chỗ này: Quyết định chẳng đối lập với người khác. Hắn đối lập với ta, ta 

chẳng đối lập với hắn. Nếu ta đối lập với hắn thì quý vị sẽ khó đi được một tấc nào trong 

Phật pháp. Chẳng đối lập hết thảy sự, chẳng đối lập hết thảy vạn vật, tâm lượng quý vị sẽ 

mở rộng, có thể bao dung, đó là bước đầu! Đầu tiên phải buông xuống, đối với hết thảy 

các pháp thế gian và xuất thế gian, chớ nên có ý niệm khống chế hay chiếm hữu. Nếu 

quý vị có ý niệm khống chế hay chiếm hữu, đó là căn bản của tất cả hết thảy phiền não. 

Phải dốc sức nơi đây thì mới có thể đạt được cái tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh mới hiện 

tiền. Tâm thanh tịnh hiện tiền sẽ vô cùng sung sướng, đó là pháp hỷ sung mãn. Quý  vị 

thấy câu đầu tiên trong Luận Ngữ, Khổng Tử nói:  “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt 

 hồ”  (học rồi thường tu tập, cũng chẳng sướng sao), quý vị hoàn toàn thực hiện những 

điều đã học trong cuộc sống, trong công việc, trong xử sự đãi người tiếp vật, trong tâm 

hỷ duyệt, sự hỷ duyệt ấy chẳng do ngũ dục lục trần bên ngoài kích thích, mà là sự hỷ 

38 Tập 19 

2 



duyệt từ trong nội tâm lưu xuất ra ngoài. Phật pháp cũng giống như thế, quý vị có thể thật 

sự buông tập khí phiền não xuống, tâm sẽ tự tại lắm, thanh tịnh lắm! 



Vì vậy, trước hết là tu tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh đã đạt được, lục đạo chẳng 

còn nữa, vượt thoát lục đạo, thành A La Hán quả. Tiến thêm một bước nữa, buông phân 

biệt xuống; không chỉ chẳng chấp trước, ngay cả phân biệt cũng chẳng có, [cảnh giới] sẽ 

nâng  cao  lên  thành  Bồ  Tát.  Cuối  cùng,  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm  thì  gọi  là 

“thành Phật”. Vì vậy, Phật, Bồ Tát, A La Hán là danh xưng của ba tầng lớp tu hành trong 

nhà Phật, giống như danh xưng ba học vị trong nhà trường hiện thời: Cao nhất trong học 

đường hiện thời là Tiến Sĩ, kế đó là Thạc Sĩ (Cao Học, Master), rồi Học Sĩ (Cử Nhân, 

Bachelor). A La Hán là Học Sĩ, Bồ Tát là Thạc Sĩ, Phật là Tiến Sĩ, đấy là danh xưng học 

vị, chẳng thể lẫn lộn được! Ngày nay, Phật giáo biến thành tôn giáo chính là tội lỗi của 

chúng ta, do tội lỗi của đệ tử Phật, lẽ nào Phật giáo bị lẫn lộn với tôn giáo! Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  suốt  đời  dạy  học,  quý  vị  hãy  xem  kỹ,  Ngài  chẳng  dính  dáng  gì  với  tôn  giáo, 

nhưng nay Phật giáo thật sự biến thành tôn giáo, quý vị lại chẳng thể không thừa nhận nó 

là tôn giáo. Chúng ta đã có lỗi với thầy! Thích Ca Mâu Ni Phật mang thân phận, chức 

nghiệp của một vị thầy, giống như Khổng Tử, Khổng Tử giáo học chỉ được năm năm, 

Thích Ca Mâu Ni Phật dạy học suốt đời, bốn mươi chín năm, ba mươi tuổi đại triệt đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh, bắt đầu dạy học, nhập diệt năm bảy mươi chín tuổi, giảng kinh, 

giáo học suốt bốn mươi chín năm. Ngài dạy chúng ta: Tất cả vấn đề thế gian và xuất thế 

gian, dùng phương pháp gì để giải quyết? Dùng giáo dục! Chỉ cần quý vị dạy người ta 

giác ngộ, giúp họ phá mê khai ngộ; hễ họ khai ngộ, sẽ có thể giải quyết vấn đề. Trí huệ 

có thể giải quyết vấn đề, nhưng tri thức không thể. Tri thức giải quyết vấn đề giới hạn, và 

còn để lại hậu quả, trí huệ chẳng vậy, trí huệ chẳng có ngằn mé, chắc chắn chẳng để lại 

hậu quả! 



Đại Thừa Phật pháp là trí huệ viên  mãn, trí huệ do đâu  mà có? Sẵn có trong tự 

tánh, đó là giác tánh. Giác tâm bất động, giác tánh là trí huệ, là cái quý vị vốn sẵn có, 

giác tánh là gì? Kiến văn giác tri (thấy, nghe, hay, biết), chẳng sanh, chẳng diệt. Lúc Huệ 

Năng đại sư kiến tánh đã báo cáo rất đơn giản, hai mươi chữ, quả thật là  “vốn tự thanh 

 tịnh” . Tâm quý vị có ô nhiễm hay không? Chẳng có! Dẫu tạo tác ác nghiệp, đọa vào A 

Tỳ địa ngục vẫn chẳng ô nhiễm. Nếu nó bị ô nhiễm, sẽ chẳng gọi là chân tâm, mà là hư 

vọng.  Vì  vậy,  ô  nhiễm  là  gì?  Ô  nhiễm  là  A  Lại  Da  bị  ô  nhiễm.  Tôi  vừa  mới  nói  tới 

Nghiệp Tướng, Cảnh Giới Tướng, và Chuyển Tướng, những thứ ấy bị ô nhiễm, nhưng tự 

tánh chẳng ô nhiễm, tự tánh mới là con người chân thật của chính mình. Đại Thừa Phật 

giáo thường gọi nó là  “phụ mẫu vị sanh tiền bổn lai mục”  (diện mạo sẵn có trước khi 

được cha mẹ sanh ra); nhưng mê liền biến thành A Lại Da, giác ngộ thì A Lại Da chẳng 

có, kiến văn giác tri hiện tiền. Kiến văn giác tri trọn khắp pháp giới hư không giới, toàn 

bộ hư không pháp giới là một sanh mạng có chung một cái Thể, đấy là luân lý theo quan 

Tập 19  383 



điểm nhà Phật. Luân lý là nói về quan hệ. Chúng ta sống trong thế gian này, nói tới Ngũ 

Luân, tức là quan hệ cha con, quan hệ anh em, quan hệ vua tôi, quan hệ bè bạn, nói tới 

những mối quan hệ này. Nhưng Phật gia nói tới luân lý, bèn nói tột cùng viên mãn, vì 

sao? Cả hư không pháp giới cùng chính mình là một Thể, chẳng phải là một nhà, mà là 

một Thể, một sanh mạng có cùng một Thể! Vì vậy, lòng yêu thương chẳng có phạm vi, 

chẳng có điều kiện, được gọi là Vô Duyên Đại Từ. Nói theo hiện thời,  “duyên”  là điều 

kiện,  [vô duyên]  là  chẳng  có  điều  kiện.  Đồng  Thể  Đại  Bi:  Thương  xót  chúng sanh  có 

cùng một Thể [với chính mình], trên thân ta chỗ nào đau ngứa, ta rất quan tâm tới chỗ ấy, 

đồng thể mà! Đại Thừa Phật pháp thấy trọn khắp pháp giới hư không giới có cùng một 

Thể với  chính  mình,  điều  này  quá khó! Nay  chúng ta vì  sao  chẳng thể  khế  nhập  cảnh 

giới? Vì chúng ta có Ngã, ta và người khác vạch rõ giới tuyến, chẳng biết tự tha chẳng 

hai, tự và tha là một, chẳng biết đạo lý này! 



Vì vậy, trong Phật pháp, trước hết là phải phá Thân Kiến, chẳng còn chấp trước cái 

thân này là Ngã. Thân này là gì? Thân có sanh diệt, Ngã chẳng sanh diệt, Ngã là giác 

tánh, giác tánh chẳng sanh diệt, kiến văn giác tri là giác tánh. Trong hội Lăng Nghiêm, 

Thích Ca Mâu Ni Phật đã bàn vấn đề này với vua Ba Tư Nặc. Vua Ba Tư Nặc lo ngại, 

tuổi đã già rồi, lúc ấy, vua sáu mươi hai tuổi, bằng tuổi Thích Ca Mâu Ni Phật, dần dần 

già rồi sẽ phải bệnh chết, lo sầu chuyện này. Thích Ca Mâu Ni Phật liền hỏi nhà vua, 

nhằm dạy bảo vua, gọi vua là “đại vương” vì vua là quốc vương, hỏi vua: “Đại vương 

thấy nước sông Hằng lúc mấy tuổi?” Vua thưa: “Ba tuổi”. Mẹ dẫn vua đến một nơi cũng 

là một thần miếu (miếu thờ thần), lúc tới chiêm bái thần miếu, có đi trên bờ sông Hằng 

hà, biết đó là dòng sông Hằng, nhìn thấy sông. Đức Phật nói: “Lúc đại vương mười ba 

tuổi, mười năm sau đó, đại vương cảm thấy thân thể già hơn lúc ba tuổi rất nhiều, bị lão 

hóa hay chăng!” “Đúng vậy”. Khi hai mươi ba tuổi, lại già hơn lúc mười ba tuổi mười 

năm, năm nay sáu mươi hai tuổi, thân thể biến hóa không ngừng. Đức Phật hỏi nhà vua: 

“Cái thấy của đại vương đối với nước sông Hằng có biến hóa hay chăng?” “Ba tuổi ta 

thấy  nước  sông  Hằng,  mười  ba  tuổi  ta  cũng  thấy,  lúc  hai  mươi  ba  tuổi  ta  cũng  trông 

thấy”. “Tới sáu mươi hai tuổi, đại vương cũng thấy, cái thấy của đại vương có biến hóa 

hay chăng?” Vua thưa: “Chẳng biến hóa”. Đức Phật bèn nói: “Chẳng có biến hóa là bất 

sanh,  bất  diệt.  Bị  biến  hóa  là  cái  thân  hư  giả  của  đại  vương.  Cái  thân  hư  giả  của  đại 

vương có sanh tử, còn cái chẳng sanh chẳng diệt sẽ chẳng sanh tử”. Vua Ba Tư Nặc do 

vậy giác ngộ, rất vui vẻ, vốn là thân đã chết, nhưng linh tánh của ta trọn chẳng thật sự 

chết! 



Thân là gì? Thân chẳng phải là Ngã, thân là sở hữu của Ngã, là công cụ, giống như 

y phục, là quần áo của ta, thân để ta sử dụng, dùng vài chục năm chẳng còn thuận tiện sử 

dụng nữa bèn thay bộ khác, thay đổi thân thể; nhưng trong đây có mê hay ngộ. Lúc mê 

38 Tập 19 

4 



gọi là “linh hồn”, lúc ngộ gọi là “linh tánh”. Lúc mê, phạm vi hoạt động của linh hồn là 

lục đạo, không thoát lìa lục đạo luân hồi. Tình hình trong lục đạo đã được con người phát 

hiện rất sớm, cần biết là hơn một vạn năm trước, điều này đã được các tôn giáo và học 

phái xa xưa của Ấn Độ nhận biết. Lịch sử của họ lâu hơn chúng ta! Tôi có qua lại với họ, 

các trưởng lão Ấn Độ bảo tôi: Tôn giáo của họ tương truyền đã lâu hơn một vạn năm, 

chúng ta có thể tin tưởng [chuyện này].  Người Ấn Độ không chú trọng lịch sử, chẳng 

giống  người  Trung  Quốc  đời  đời  truyền  thừa;  nhưng  hiện  tại  cả  thế  giới  thừa  nhận  họ 

(người  Ấn  Độ)  có tám  ngàn năm  trăm  năm  [lịch sử],  cũng là sớm  hơn  Phật  giáo  năm 

ngàn năm, trên thực tế không phải chỉ có vậy! Thích Ca Mâu Ni Phật đã học những thứ 

của họ, điểm đặc sắc nhất trong sự tu học của họ là Tứ Thiền Bát Định, kinh Phật nói Tứ 

Thiền Bát Định là Bà La Môn giáo. Nếu tu môn Định này thành công, trong Định có thể 

đột phá các chiều không gian, cũng có nghĩa là: Quý vị nhập Định này, trong Định, quý 

vị đi lên, sẽ thấy hai mươi tám tầng trời, đi xuống, có thể thấy địa ngục. Chỉ cần quý vị tu 

Định này, đều có thể thấy được. Tầng lớp sâu cạn khác biệt trong Định này, nói chung 

gồm bốn thứ: Sơ Thiền, Nhị Thiền, Tam Thiền, Tứ Thiền; Bát Định là tầng cao nhất, tức 

là nói đến Vô Sắc Giới Thiên. Tứ Thiền thấy tới Sắc Giới Thiên; đạt đến Đệ Bát Định, sẽ 

thấy Vô Sắc Giới Thiên, hai mươi tám tầng trời đều trông thấy. A La Hán chẳng phải chỉ 

như vậy, A La Hán tu Cửu Thứ Đệ Định, đột phá lục đạo luân hồi, đạt tới một thế giới 

khác. Quý vị chân tu, sẽ thật sự thấy, chẳng giả tí nào, nhưng đức Phật nói đấy vẫn chưa 

phải là rốt ráo, rốt ráo thì còn phải tiến lên cao hơn nữa. Quý vị thấy: A La Hán vẫn chưa 

thấy A Lại Da; Bồ Tát cũng chẳng thấy, Phật trong mười pháp giới vẫn chưa thấy! Phải 

buông khởi tâm động niệm xuống, cái tâm ấy thật sự định, Định là gì? Đó là chân tâm. 

Chân tâm vốn bất động, quý vị thấy Huệ Năng đại sư nói:   “Hà kỳ tự tánh, bổn vô dao 

 động”  (nào ngờ tự tánh, vốn không lay động), trước nay chưa hề động! Bất động là chân 

tâm, bị động là vọng tâm, vọng tâm là ý niệm, khởi tâm động niệm! Niệm có tịnh, có 

nhiễm;  tịnh bèn  ra  khỏi lục đạo  luân hồi,  nhiễm  sẽ  chẳng  thoát khỏi lục  đạo  luân hồi. 

Trong nhiễm có thiện, có ác; thiện niệm cảm ba thiện đạo, ác niệm cảm ba ác đạo. Trong 

nhiễm có thiện, ác; trong tịnh chẳng có thiện, ác. Đó là tứ thánh pháp giới, vẫn chưa phải 

là chân. Chân thì sao? Nhiễm, tịnh, thiện, ác, thảy đều chẳng có, đó là chân, bèn vượt 

thoát mười pháp giới. 



Chư huyễn tận diệt, giác tâm bất động, kiến văn giác tri sẵn có trong tự tánh bèn 

hiện tiền, chúng bất động, kiến văn giác tri bất động. Lúc mê biến thành A Lại Da Thức; 

trong A Lại Da Thức, kiến văn giác tri biến thành Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Thọ là quý 

vị có cảm nhận, tức là có cảm nhận “khổ, lạc, ưu, hỷ, xả”. Tưởng là quý vị có suy nghĩ. 

Hành  là  ý  niệm  chẳng  trụ,  niệm  trước  vừa  diệt,  niệm  sau  bèn  sanh,  đó  là  Hành.  Nay 

chúng ta nói một cách rất dễ hiểu thì Thức là ký ức, những gì quý vị đã từng trải qua đều 

có thể ghi nhớ, đó là tác dụng của Thức. Hôm qua, tôi nghe một đồng học cho biết: Họ 

thấy trên Internet, đại khái là ở Mỹ, một số khoa học gia trong khi nghiên cứu, đã phát 

Tập 19  385 



hiện nước có ký ức. Thí nghiệm của tiến sĩ Giang Bổn Thắng cho chúng ta biết: Nước có 

thể nghe, thấy, hiểu ý nghĩ của con người. Họ còn tiến hơn bước nữa là phát hiện nước 

còn  có  ký  ức.  Đây  là  khoáng  vật,  trong  kinh  Phật  đã  sớm  nói  đến  rồi!  Kinh  Phật  dạy 

chúng ta: Tâm và vật cùng một Thể, vĩnh viễn chẳng tách rời. Trong vật có tâm, trong 

tâm có vật. Bất luận vật chất gì đều có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Sau khi tiến sĩ Giang 

Bổn Thắng làm thí nghiệm này thành công, một đồng học phát hiện [tin ấy] trên Internet, 

in ra thành bốn trang đưa cho tôi xem. Sau khi tôi xem xong, vô cùng vui vẻ, khoa học 

gia đã chứng tỏ tất cả hết thảy hiện tượng vật chất đều có năng lực ấy, đó là bản năng 

(năng  lực  sẵn  có).  Nước  có  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức,  bùn  đất  có  hay  không?  Đương 

nhiên là có! Đá có hay không? Đương nhiên là có. Một hạt cát, một hạt bụi cũng có, theo 

Phật pháp nói, một cọng lông, một sợi lông cũng trọn đủ [các năng lực ấy]. Thoạt nghe 

thì rất thần kỳ, nhưng là sự thật. 



Chúng ta thấy cuộc đối đáp giữa Thích Ca Mâu Ni Phật và Di Lặc Bồ Tát, cuộc 

đối đáp ấy là khoa học cao cấp. Thuở ấy, thầy Phương giới thiệu Phật giáo với tôi, đã nói 

Phật giáo là triết học cao cấp. Tôi hiểu, tôi cũng phát hiện Phật giáo là khoa học bậc cao. 

Nhỏ như vi trần, khoa học hiện thời gọi vi trần là nguyên tử, điện tử, lạp tử, hạt cơ bản là 

khoa-khắc (quark), nhục nhãn chẳng thấy được; đó là vật chất; trong các vật chất như vậy 

cũng có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Vì vậy, chúng có sanh mạng, chúng sống động. Theo 

như Phật pháp giảng, cả vũ trụ là một thể hữu cơ (organism), chẳng phải là chết cứng, mà 

sống động. Chứng minh bằng cách nào? Dùng phương pháp Thiền Định để chứng minh. 

Không giống như khoa học, khoa học dùng các máy móc, máy móc đôi khi còn có lầm 

lẫn, sai lệch; Thiền Định chẳng sai lạc. Từ trong Thiền Định rất sâu, đột phá từng tầng 

chướng ngại, quý vị sẽ thấy được. Người đời còn có một phương pháp, nhưng rất hữu 

hạn, chỉ có thể chứng minh chuyện này là có thể xảy ra, chẳng giả, đó là thuật thôi miên 

rất thịnh hành ở phương Tây trong vòng nửa thế kỷ trở lại đây! Trong lúc được thôi miên 

rất sâu, quý vị có thể trở lại đời quá khứ, thậm chí trở lại nhiều đời trong  quá khứ. Tôi 

đọc báo cáo của bác sĩ Ngụy Tư (Brian L. Weiss) nước Mỹ, đã có một người được thôi 

miên đã quay lại gần như mấy chục đời, không chỉ mấy chục đời, mà gần như bảy tám 

mươi  đời,  tức  là  hơn  bốn  ngàn  năm  trước!  Hoàn  cảnh  lúc  ấy  là  còn  sống  trong  hang 

động, con người chưa biết ở trong nhà cửa, mà sống trong hang động. Người ấy có thể 

nói ra tình trạng sống lúc ấy, tuyệt đối chẳng phải là bịa đặt. Vì vậy, từ thôi miên có thể 

chứng thực. Thiền Định chứng thực con người thật sự có thể trở lại quá khứ, cũng thật sự 

có thể thấy được vị lai. Vì sao? Thời gian và không gian là giả. Đại Thừa Phật pháp dạy 

chúng ta: Chẳng có thời gian. Chẳng có thời gian, sẽ chẳng có trước sau; chẳng có không 

gian, sẽ chẳng có khoảng cách. Tây Phương Cực Lạc thế giới cách chúng ta mười vạn ức 

cõi Phật; nếu không gian bị đột phá, thế giới Cực Lạc ở đâu? Thế giới Cực Lạc ở ngay 

nơi đây. Các nhà khoa học đã thừa nhận thời gian và không gian chẳng có thật, nhưng 

38 Tập 19 

6 



dùng phương pháp gì để đột phá họ không biết! Các chiều không gian (không gian duy 

thứ: Spatial dimensions) do đâu mà có chúng ta đều biết, kinh Phật đã giảng rất rõ ràng 

chúng do đâu mà có? Từ vọng tưởng, chấp trước mà ra! Quý vị chẳng có vọng tưởng, 

chấp trước, các chiều không gian sẽ chẳng còn nữa! Đều phải tu Định, phải tu tâm thanh 

tịnh, phải tu tâm bình đẳng; thanh tịnh có thể đột phá lục đạo, bình đẳng có thể đột phá 

mười pháp giới, giác tâm có thể đột phá toàn thể vũ trụ, ba tầng lớp như vậy. Phải có 

công phu như thế nào? Buông xuống! Quý vị chẳng buông xuống sẽ chẳng được, phải 

thật sự buông xuống! 



Vì vậy, tôi rất cảm tạ thầy tôi. Người xuất gia tôi gặp mặt đầu tiên là Chương Gia 

đại sư, tôi hướng về Ngài thỉnh giáo, tôi nói: Thầy Phương giới thiệu Phật pháp cho tôi, 

tôi biết [Phật pháp] đúng là một môn đại học vấn, có phương pháp gì để có thể khế nhập 

cảnh giới hay chăng? Tôi nêu câu hỏi như thế, nêu câu hỏi xong, lão nhân gia không trả 

lời tôi. Ngài nhìn tôi, tôi cũng nhìn Ngài, chúng tôi ở trong căn phòng khách nhỏ ấy nhìn 

nhau nửa giờ. Tôi đợi nửa giờ, đợi đến khi Ngài nói một chữ: “Có”. Có! Tinh thần chúng 

tôi phấn chấn, chú ý nghe, Ngài lại chẳng nói năng gì, lại đợi sáu, bảy phút, Ngài mới lại 

nói:  “Thấy thấu suốt, buông xuống” . Mấy chục năm sau, tôi mới nghĩ ra: Khi ấy, vì lẽ 

nào Ngài nhìn tôi nửa giờ chẳng nói gì? Tôi tuổi trẻ, bộp chộp, nóng vội, nhất định phải 

đợi cho tâm tình lắng xuống, vọng niệm chẳng còn, lúc ấy nói với quý vị thì mới có ích, 

quý vị mới thật sự nghe lọt. Nói một chữ Có, tâm tư chúng tôi lại xáo động, lại chuyển 

động,  không  được  rồi,  vẫn  phải  chờ  cho  tâm  tình  lắng  xuống.  Nay  tôi  nhìn  vào  nhiều 

trường học, ấn tượng sâu nhất là khi tôi ở Luân Đôn, đến thăm trường đại học Kiếm Kiều 

(Cambridge) tại Luân Đôn, tôi thấy sinh viên ở đấy kể ra còn khá, tốt hơn những trường 

khác, vẫn chẳng khác lắm so với lúc tôi trẻ tuổi. Gặp Chương Gia đại sư, Ngài chẳng nói 

gì, cứ trừng mắt nhìn, khi nào quý vị có thể định được tâm thái bồng bột, Ngài mới nói 

với quý vị. Từ điểm này, chúng tôi hiểu được sự giáo học của cổ nhân. Bởi lẽ, thời cổ, trẻ 

nhỏ được bồi dưỡng sự ổn trọng từ nhỏ, nhất cử, nhất động đều giống như một người 

trưởng thành thu nhỏ, nên nó có thể tiếp nhận [giáo dục đạo đức]. Còn như những trẻ nhỏ 

của phương Tây, chẳng có cách nào tiếp nhận, tiếp nhận khoa học kỹ thuật thì được, chứ 

chúng  chẳng  có  năng  lực  tiếp  nhận  loại  học  vấn  như  của  Trung  Quốc.  Vì  vậy,  học  gì 

cũng đều cần tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, thật sự là cơ sở để học theo 

cổ thánh tiên hiền. Thiếu cơ sở này, chúng ta chỉ nghe những kiến thức thông thường bề 

ngoài, chẳng có cách nào khế nhập cảnh giới! 



Trong đoạn tiếp theo, vẫn là điều được nói trong kinh Viên Giác:  “Huyễn diệt diệt 

 cố, phi huyễn bất diệt”  (cái huyễn diệt bị diệt, nhưng cái chẳng huyễn bất diệt). Huyễn là 

giả, chẳng thật, quý vị chẳng thể nói nó chẳng có tướng, nay tất cả các hiện tượng đều 

hiện tiền, làm sao quý vị có thể nói là không có tướng? Tuy hiện tượng hiện tiền, chẳng 

thể nói là nó có, vì sao chẳng thể nói là nó có? Tướng ấy là huyễn tướng, thật vậy, giống 

Tập 19  387 



như những tấm phim trong máy chiếu phim. Chúng ta coi phim, phim hiện thời dùng kỹ 

thuật  mã  hóa  (digitalized),  chẳng  dễ  gì thấy  được  [chúng  là  huyễn  tướng]!  Trước đây, 

điện  ảnh  dùng  phim  nhựa.  Ở  đây,  tôi  vẫn  có  vài  cuộn  phim,  phim  xi-nê.  Đây  là  cuốn 

phim nhựa, đây là máy chiếu; quý vị thấy mỗi tấm ảnh trong cuộn phim là một tướng 

cảnh giới, là một huyễn tướng. Ống kính của máy chiếu phim mở ra, tấm phim này được 

chiếu lên màn bạc; ống kính đóng lại, lại đổi sang tấm phim thứ hai, tấm phim thứ nhất 

chẳng  còn,  lại  đổi  sang  tấm  phim  thứ  ba,  [tấm  phim  thứ  hai  chẳng  còn].  Nó  thay  đổi 

nhanh chóng, trong một giây thay đổi hai mươi bốn tấm, chúng ta bèn bị gạt, chúng ta coi 

phim giống như bị nó mê hoặc, dường như là thật, thật ra tốc độ là một phần hai mươi 

bốn phần giây. Hiện tượng trong vũ trụ hiện tại của chúng ta nhanh hơn tướng được hiện 

trên màn ảnh bao nhiêu? Phật hỏi Di Lặc Bồ Tát, thật ra, hai Ngài một hỏi một đáp cho 

chúng ta nghe, song tấu cho chúng ta nghe hòng giác ngộ. Phật hỏi, Di Lặc Bồ Tát đáp. 

Đức Phật nói tâm có niệm, đây là nói về những kẻ bình phàm giống như chúng ta trong 

tâm khởi lên ý niệm, trong một niệm có bao nhiêu tế niệm? Có mấy niệm? Đó là ý niệm 

vô cùng vi tế, giống như chúng ta trong một giây nhìn các hình ảnh hiện trên màn bạc, 

hình ảnh trong phim, thấy một giây là hai mươi bốn niệm, hai mươi bốn niệm sanh diệt, 

chúng ta coi mỗi niệm là một giây; còn Di Lặc Bồ Tát nói tới một cái khảy ngón tay, một 

cái khảy ngón tay chưa đầy một giây! Nếu chúng ta khảy nhanh, trong một giây có thể 

khảy bốn lần. Khảy nhanh hơn sẽ có thể khảy năm lần. Ngài nói một cái khảy ngón tay 

có  ba  mươi  hai  ức  trăm  ngàn  niệm,  trăm  ngàn  là  mười  vạn,  ba  mươi  hai  ức  nhân  với 

mười  vạn,  trong  một  cái  khảy  ngón  tay  có  bao  nhiêu niệm?  Ba  mươi  hai  ức  nhân với 

mười vạn là ba trăm hai mươi triệu, chúng ta làm sao có thể biết nó là giả được! Nếu một 

giây chúng ta khảy năm lần, trong một giây có bao nhiêu tế niệm? Một ngàn sáu trăm 

triệu! Trên màn bạc điện ảnh, một giây mới là hai mươi bốn lần, hai mươi bốn niệm sanh 

diệt, còn hoàn cảnh hiện thực là trong một giây có một ngàn sáu trăm triệu, ai có thể thấy 

được? Trong kinh, đức Phật nói: Bát Địa Bồ Tát! Bát Địa Bồ Tát do cái tâm [thanh tịnh, 

không chấp trước] và công phu định lực có thể nhìn thấy một giây có một ngàn sáu trăm 

triệu niệm vi tế như vậy, Ngài có thể nhận biết. Từ Bát Địa trở lên là Cửu Địa Bồ Tát, 

Thập Địa, Đẳng Giác Bồ Tát, Diệu Giác, những vị thuộc năm địa vị này thấy rõ ràng; 

đấy là thấy được căn nguyên duyên khởi vũ trụ. Dụng cụ khoa học chẳng có cách nào, 

làm không được, [căn nguyên ấy] quá vi tế. Những công cụ của các nhà khoa học có thể 

thấy được [ba tế tướng của] A Lại Da thì kể ra là đã khá lắm rồi, còn niệm này tột bậc vi 

tế, [mong thấy được nó] quá khó khăn! 



Chúng ta tưởng thế giới này là thật, do đức Phật dạy như vậy, chúng ta mới biết 

thế giới này luôn được tạo thành trong mỗi niệm, do những niệm cực kỳ vi tế tụ tập nên 

mới thành tựu. Do vậy, tướng chẳng thật, chúng là huyễn tướng, giống như nay chúng ta 

đang xem TV, TV hiện thời dùng kỹ thuật mã hóa, nhanh hơn tốc độ của điện ảnh, quý vị 

38 Tập 19 

8 



càng  thấy  rất  thật.  Quý  vị  hiểu  toàn  thể  hiện  tượng  trong  vũ  trụ  rất  giống  với  chuyện 

[chiếu phim] này, chẳng thể nói nó là giả, nhưng cũng chẳng thể nói nó là thật. Nếu quý 

vị  nói  nó  là  thật  thì  nó  niệm  niệm  chẳng  tồn  tại,  niệm  trước  chẳng  phải  là  niệm  sau. 

Trong lúc giảng kinh, chúng tôi thường dùng chữ  “tương tự tương tục tướng”  (tướng gần 

giống  như  liên  tục)  để  chỉ  tướng  này.  Tướng  trước  và  tướng  sau  tuyệt  đối  khác  nhau, 

nhưng rất gần gũi, rất tương tự, chẳng hoàn toàn tương đồng, mỗi tấm phim khác biệt, 

chúng ta phải hiểu đạo lý này. Hoàn toàn khống chế ý niệm thì ý niệm của quý vị càng 

thanh tịnh. Nói cách khác, nó biến hóa, từng tấm phim đều biến hóa, nhưng mức độ biến 

hóa rất nhỏ. Nếu tâm quý vị bộp chộp, nóng nảy, phiền não tập khí rất nặng, sự biến hóa 

này cũng rất lớn. [Biến hóa] rất lớn thì thí dụ như chúng ta suy lão nhanh chóng, [biến 

hóa] rất chậm thì chúng ta cũng già rất chậm. Đạo lý ở chỗ này, nó có đạo lý! Sau khi 

quý vị liễu giải Phật pháp, nhìn lại thấy Trung Y đúng là rất phi phàm, thật sự có lý, kinh 

Phật đã giảng thấu triệt. Vì vậy, chúng ta có thể khống chế chính mình, chúng ta làm thế 

nào để chẳng mắc bệnh, hoàn toàn khống chế từ tâm thái, tâm lượng phải lớn, nhất định 

phải  có  tâm  từ  bi,  nhất  định  chớ  nên  có  lòng  oán  hận.  Oán,  hận,  phiền  não,  tức  giận, 

phiền muộn, đều là duyên gây nhiễm bệnh, nhân là tham, sân, si, mạn, nghi. Tham, sân, 

si,  mạn,  nghi  là  nguyên  nhân  gây  bệnh;  oán,  hận,  phiền  não,  tức  giận,  phiền  muộn  là 

nguồn  gốc  gây  bệnh.  Nhân  duyên  kết  hợp,  các  tế  bào  sẽ  sanh  ra  virus,  sẽ  biến  thành 

virus. Quý vị hiểu đạo lý này, chỗ nào có bệnh, quý vị liền giữ cho tâm địa thanh tịnh, 

nghĩ  đến  những điều  tích  cực!  Chúng  ta  học  kinh  này,  học  Đại  Thừa,  ta  liền  khởi  lên 

mười chữ Bồ Đề tâm, quý vị nghĩ tới  “chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ 

 bi” , nghĩ tới những điều này. Các tế bào bị nhiễm virus sẽ khôi phục bình thường. Chúng 

phục tùng ý niệm của quý vị. Nếu người khác làm thiện sự, tụng kinh hồi hướng cho quý 

vị thì cũng có lợi đôi chút, chẳng nhiều lắm, không lớn, chính mình vừa chuyển ý niệm 

sẽ có sức mạnh to lớn. Người khác gia trì quý vị chẳng phải là vô dụng, mà là hữu dụng! 

Cũng có ích đôi chút, nhưng hiệu quả chẳng trực tiếp như vậy. Nếu ý niệm thật sự xoay 

chuyển, hồi tâm hướng thiện, sẽ chuyển rất nhanh! 



Chúng ta hiểu đạo lý này:  “Huyễn diệt diệt cố, phi huyễn bất diệt” .  “Phi huyễn”  là 

giác tánh; vì vậy, nó là bình thường, chỉ cần trừ khử những thứ hư vọng, nó sẽ khôi phục 

bình thường, vốn là bình thường, vốn khỏe mạnh. Như thầy Lý đã bảo tôi: Con người 

vốn có thể sống thọ tới hai, ba trăm tuổi, sống hai ba trăm tuổi cũng chẳng hiếm lạ tí nào! 

Quan trọng nhất là tâm thái phải bình thường, chớ nên có tạp niệm, chớ nên có phiền 

não. Trong xã hội này, cái được gọi “chuyện chẳng như ý” thường chiếm đến tám chín 

phần, đều là có nguyên nhân. Người này hủy báng ta, ta nhận lãnh, chớ nên ghim trong 

lòng, mà hãy cảm tạ kẻ đó! Vì sao cảm tạ hắn? Cũng giống như kẻ đó đến khảo nghiệm 

công phu của ta, coi ta có thể nhẫn hay không? Ta chịu đựng được thì đạt, ta vượt được 

cái ải này, chẳng ghim trong lòng, cảm tạ hắn. Hắn tổn hại ta, lăng nhục ta, đều là khảo 

nghiệm, khảo nghiệm bằng nghịch cảnh; còn thuận khảo thì làm cho quý vị vui sướng. 

Tập 19  389 



Nếu quý vị đang bị thuận khảo thì sẽ là thuận cảnh thiện duyên, trong tình hình ấy, hết 

thảy đều rất thuận lợi, nếu quý vị khởi lên tham luyến, sanh tâm hoan hỷ, cũng trật rồi! 

Vì  sao?  Thất  tình  ngũ  dục  là  phiền  não.  Trong  thuận  cảnh  chẳng  tham  luyến,  trong 

nghịch cảnh chẳng oán hận, vĩnh viễn giữ gìn tâm địa thanh tịnh, bình đẳng, khi ấy mới 

gọi là  “huyễn diệt diệt tận” . Liễu giải chân tướng là thấy thấu suốt. Liễu giải chân tướng 

 “phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng”  như kinh Kim Cang đã dạy:  “Hết thảy 

 các pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng”.  Pháp hữu vi là gì? Hữu vi là có sanh, có 

diệt. Quý vị thấy có pháp nào chẳng sanh diệt, động vật có sanh, lão, bệnh, tử, thực vật 

có sanh, trụ, dị, diệt, khoáng vật, núi, sông, đại địa thành, trụ, hoại, không, chẳng có một 

thứ nào không sanh diệt. Đã có sanh diệt thì quý vị biết những hiện tượng ấy do đâu mà 

có? Hiện tượng tụ tập trong từng sát-na. Di Lặc Bồ Tát nói: Trong một khảy ngón tay có 

ba mươi hai ức trăm ngàn niệm, khởi lên như vậy. Niệm niệm đều bất khả đắc; vì vậy, 

quý vị có thể hưởng thụ hết thảy tướng cảnh giới, nhưng đừng chấp trước, chớ nên chiếm 

hữu, chẳng thể chiếm hữu được! Ngay cả thân thể cũng chẳng thể chiếm hữu. Nếu ta có 

thể chiếm hữu thân thể, ta sẽ mười tám tuổi mãi mãi, tốt hơn nhiều! Vĩnh viễn chẳng già 

vì ta đã chiếm hữu. Quý vị chẳng chiếm hữu được, nên nó biến hóa trong từng sát-na. Tất 

cả hiện tượng đều là huyễn hóa, kể cả cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai 

như đức Phật đã giảng trong kinh. Cõi Thật Báo Trang Nghiêm biến hóa  hết sức chậm 

rãi. Do vậy, chúng ta đọc kinh Vô Lượng Thọ, thấy kinh miêu tả tình trạng trong thế giới 

Cực Lạc: Người trong thế giới Cực Lạc trường sinh bất lão, chẳng bị bệnh, không sanh 

bệnh, cũng chẳng bị già yếu. Hoa trong thế giới Cực Lạc vĩnh viễn chẳng tàn. Do nguyên 

nhân gì? Do người sống trong cõi ấy trong tâm chẳng có phân biệt, chấp trước. Vì sao 

còn có hiện tượng? Do họ có khởi tâm động niệm. Khi chẳng có phân biệt, chấp trước, sự 

biến hóa trở nên vô cùng chậm rãi, dẫu thời gian lâu đến đâu đi nữa, họ vĩnh viễn trẻ 

trung do đạo lý này. Nếu chúng ta hiểu, sẽ buông tập khí phiền não xuống, tốc độ già yếu 

trong thế gian này sẽ chậm lại, là do đạo lý như vậy! 



Tôi học Phật, cảm kích thầy đã truyền dạy tôi hãy  “thấy thấu suốt, buông xuống” . 

Ngày đầu tiên gặp mặt, câu đầu tiên thầy dạy tôi, thật chẳng dễ dàng, đã nói cho tôi biết 

một bí mật của Phật pháp. Chúng tôi mới biết từ Sơ Phát Tâm cho tới địa vị Như Lai là 

như vậy,  “thấy thấu suốt, buông xuống; buông xuống, thấy thấu suốt” . Lúc quý vị điều 

gì cũng buông hết xuống, ngay cả buông xuống cũng chẳng có, cũng buông xuống luôn, 

chúc mừng quý vị, quý vị đã thành Phật, trở về Thường Tịch Quang. Tập khí chưa đoạn 

sẽ là cõi Thật Báo Trang Nghiêm, như tôi vừa mới nói, trong cõi ấy vĩnh hằng bất diệt, 

hoa vĩnh viễn tươi mới, chẳng héo hon, rơi rụng, con người vĩnh viễn trẻ trung, chẳng già 

yếu. Thật sự có đạo lý, những đạo lý ấy chúng ta đều có thể dùng được, lúc dùng sẽ thật 

sự hữu hiệu. Thầy tu hành thật sự có công phu, chẳng giả. Thưa quý vị, vị thầy này là 

một trong Tứ Đại Lạt Ma. Bốn vị này, hai vị ở Tây Tạng là Đạt Lại và Ban Thiền, hai vị 

39 Tập 19 

0 



ở Mông Cổ: Chương Gia ở Nội Mông, Triết Bố Tôn Đan Ba ở Ngoại Mông. Bốn vị này 

đều  là  học  trò  của  Tông  Khách  Ba  đại  sư.  Bốn  đại  đệ  tử  của  Tông  Khách  Ba  ở  bốn 

phương giáo hóa chúng sanh, tôi rất may mắn gặp một vị. Chúng tôi tuổi trẻ, chưa từng 

tiếp xúc Phật pháp. Vì vậy, tôi đã từng rất mạo muội thỉnh giáo Ngài, chúng tôi gọi Ngài 

là “Phật gia”. Tôi nói: “Thưa Phật gia, nghe nói các Ngài chuyển thế, Hoạt Phật (Phật 

sống) chuyển thế là thật hay giả?” Tôi hỏi Ngài câu ấy. Vị thầy này thật tốt, luôn nói lời 

thật, chẳng lừa gạt chút nào! Ngài dạy:  “Ba đời đầu tiên có thể là thật, những đời sau sẽ 

 chẳng thật” . Ngài là [Chương Gia] đời thứ mười sáu, thuộc về đời sau nên chẳng thật. 

Ngài  nói:   “Đứa  linh  đồng  sau  khi  được tìm  ra, tuyển  chọn,  sẽ  được  giáo  dục  tốt  nhất, 

 được  vị thầy đức hạnh nhất,  học  vấn  khá  nhất  đương  thời  dạy  dỗ,  người bình  thường 

 chẳng gặp được [cơ hội ấy]. Nếu nó thật sự chịu học, sẽ có bản lãnh khá sâu!” Điều này 

đúng là khó có, giống như hoàng tử thuở trước, được hưởng sự giáo dục mà người khác 

chẳng  được  hưởng.  Trước  đây,  vào  thời  đại  đế  vương,  cả  thiên  hạ  là  của  nhà  vua,  đế 

vương “đăng cơ”, đó cũng là điển lễ nhậm chức. Chuyện lớn đầu tiên là lập Thái Tử, 

nhằm bồi dưỡng thế hệ kế tiếp. Sau khi lập Thái Tử, thỉnh mấy vị đức hạnh ưu tú và có 

học vấn nhất trong nước làm thầy của Thái Tử. Thái tử thật sự tích cực học tập thì triều 

đại kế tiếp sẽ tốt đẹp, con em của văn võ bá quan cùng học ké, đó là nhằm bồi dưỡng một 

tiểu triều đình kế tục. Thật sự dụng tâm, đời trước thật sự chịu trách nhiệm đối với đời kế 

tiếp. Trung Quốc khác ngoại quốc, ngoại quốc đúng là chuyên chế, Trung Quốc chẳng 

phải vậy! Quý vị đọc lịch sử Trung Quốc cẩn thận sẽ thấy lịch đại đế vương của Trung 

Quốc rất có trách nhiệm, kẻ thiếu trách nhiệm đã bị người khác lật đổ! 



Do vậy, các hoàng đế thuộc những đời cuối của mỗi triều đại đều là kẻ chẳng tuân 

thủ giáo huấn của tổ tông, phá hoại toàn bộ gia quy, nên bị kẻ khác thay thế. Nếu họ thật 

sự tuân theo gia pháp do tổ tông truyền lại, y giáo phụng hành, triều đại của họ sẽ tiếp tục 

truyền thừa. Thầy Phương từng bảo tôi: “Khổng Tử bội phục Châu Công là có lý”. Lão 

nhân gia suốt đời khâm phục Châu Công nhất. Cụ nói Châu Công đúng là thánh nhân đã 

tạo ra một bản điển chương chế độ là Châu Lễ. Châu Lễ là hiến pháp của nhà Châu. Thầy 

bảo tôi đọc, nhưng tôi chẳng có hứng thú đối với chánh trị, thầy bảo tôi nhiều lần, nhưng 

tôi chưa đọc Châu Lễ. Cụ nói nếu đời nào của nhà Châu cũng đều tuân thủ giáo huấn 

trong bộ sách ấy thì đến nay vẫn là nhà Châu, cụ đã nói một câu như thế. Đó là vì đối với 

từng  câu,  từng  chữ,  Châu  Công  đều  nghĩ  thay  cho  người  trong  thiên  hạ,  chẳng  hề  vì 

chính mình. Do vậy, tác phẩm của ông ta chịu được sự khảo nghiệm [của thời gian và 

tình thế xã hội]. Trong lịch sử Trung Quốc, triều đại nhà Châu lâu nhất, tám trăm năm, 

nhưng đến cuối thời, năm trăm năm cuối cùng trong tám trăm năm ấy là thời Xuân Thu 

Chiến Quốc, là đời loạn. Triều đình nhà Châu tuy xưng Thiên Tử, chư hầu chẳng nghe 

lệnh, nhưng nhà Châu vẫn có hơn ba trăm năm gần như tới bốn trăm năm yên bình lâu 

dài. Vấn đề ở chỗ nào? Vấn đề ở chỗ có tích cực thúc đẩy giáo dục hay không. Bởi lẽ, 

 “kiến quốc, quân dân, giáo học vi tiên”  (xây dựng đất nước, cai trị nhân dân, giáo dục 

Tập 19  391 



đứng đầu), câu này là chân lý! Chỉ cần thực hiện tốt giáo dục, vấn đề gì cũng đều được 

giải quyết,  con người được dạy  dỗ  tốt  đẹp  rồi!  Trung  Quốc  ổn định  lâu  dài  mấy  ngàn 

năm, càng lâu càng mới mẻ, cậy vào đâu? Cậy vào giáo dục. Còn có một cơ cấu vững 

vàng mà cả thế giới đều chẳng có; đó là gia tộc. Gia tộc của Trung Quốc gánh vác trách 

nhiệm xã hội, có nhiều cống hiến đối với Trung Quốc! Trung Quốc là đại gia đình, quý 

vị tới nông thôn Trung Quốc để xem: Đây là thôn họ Trương, kia là thôn họ Lý, là người 

một nhà, ngũ, lục đại đồng đường (năm sáu thế hệ cùng sống trong một nhà), chẳng tách 

ra. Do vậy, một gia tộc gần như có khoảng ba trăm người, nếu chẳng có quy củ, chẳng có 

chế độ, làm sao gia tộc không loạn được? Tan nhà, chết người liền! Vì vậy, đối với người 

Trung Quốc, trẻ nhỏ được dạy từ lúc mang thai, thai giáo đấy! Vừa sanh ra, quý vị phải 

biết: Đứa nhỏ ấy vừa biết nhìn, biết nghe đã học tập, đã mô phỏng, gieo trồng căn bản 

giáo dục trong ba năm, tức là cho đến ba tuổi. [Được giáo dục] từ lúc ra đời cho đến khi 

tròn ba tuổi là một ngàn ngày, đó gọi là đặt vững căn bản giáo dục. Đặt vững căn bản 

giáo dục do ai dạy? Mẹ dạy. Người mẹ vĩ đại, giúp chồng, dạy con, gia đình quý vị có 

đời sau nên người hay không tùy thuộc người mẹ. Dạy gì? Dạy luân lý, dạy đạo đức, dạy 

nhân quả, gốc rễ vững bền! Vì vậy, trước đây tại Trung Quốc có câu ngạn ngữ:  “Tam tuế 

 khán bát thập” , [nghĩa là] gieo trồng căn bản từ thuở ba tuổi thì đến tám mươi tuổi chẳng 

thay đổi, gieo trồng căn bản kiên cố lắm! Vì vậy, gia tộc có gia đạo, có gia quy, có gia 

học,  gia  học  trước  đây  là  tư  thục,  tức  là  trường  học  của  con  em  trong  gia  tộc,  có  gia 

nghiệp, tức là sự nghiệp kinh doanh của gia tộc, trong gia phả mỗi nhà đều chép rất rõ 

ràng. Vì vậy, gia đã tề, quốc bèn trị! 



Tôi  thường  nói,  vì  tôi  quen  nhiều  bạn  bè,  rất  nhiều  người  có  chân  trong  chánh 

trường, khi nói chuyện với họ, tôi nói: Thời quá khứ, trong xã hội Trung Quốc có ba trăm 

sáu mươi ngành nghề, nghề nghiệp tốt nhất là ai? [Những người] làm quan! Quý vị thấy 

văn chương, thi từ trong phần Tập76[1] của bộ sách Tứ Khố Toàn Thư do ai viết? Đều 

do kẻ làm quan viết. Khi họ không làm việc, chẳng có vụ án nào phải xử, ai nấy là người 

tốt, mọi chuyện là chuyện tốt, chẳng có vụ án nào! Vì vậy, họ là kẻ thanh nhàn nhất, đãi 

ngộ lại tốt đẹp, địa vị lại cao, được người khác tôn trọng, bất luận tới chỗ nào, đều được 

bình dân bá tánh yêu mến, cung kính. Họ thường lữ du, đến thăm các vị đạo trưởng, pháp 

sư, kết bạn phương ngoại77[2] với họ, thật đấy. Trong xã hội hiện tại, nghề nghiệp khổ 

cực nhất là làm quan, vì lẽ gì biến ra nông nỗi này? Giáo dục đã mất, gia tộc chẳng còn, 



 76[1] -“Tứ Khố To{n Thư được chia th{nh bốn phần: Kinh, Sử, Tử, Tập. Tập chính l{ phần 

 thu thập tất cả c|c trước t|c văn chương, thi phú. “ 

 77[2]-“Phương ngoại l{ danh xưng chỉ người xuất gia. Bạn phương ngoại tức l{ tăng sĩ kết 

 giao với người trong thế tục.” 

39 Tập 19 

2 



gia giáo chẳng có. Chúng tôi cảm giác thật sâu đậm trong quá khứ, chúng ta trải qua tám 

năm kháng chiến chống Nhật, tám năm kháng chiến hy sinh tánh mạng, tài sản là chuyện 

nhỏ, [điều bị mất mát to lớn] là truyền thống gia tộc bị xóa sạch. Tề gia, quốc sẽ trị, thiên 

hạ sẽ thái bình, lịch đại đế vương nói là  “thùy củng nhi trị”  (khoanh tay chẳng làm gì mà 

đất nước bình trị); chẳng có chuyện gì, khoanh tay ngồi yên mà đất nước thịnh trị, thiên 

hạ thái bình, nhờ vào đâu? Cậy vào giáo dục, cậy vào gia tộc. Do vậy, trong quá khứ, 

trách nhiệm xã hội do gia đình gánh vác, giáo dục do gia đình phụ trách, dưỡng lão cũng 

do gia đình phụ trách. Một người sống trong thế gian này là vì lẽ gì? Vì gia đình, vinh 

tông diệu tổ, vẻ vang dòng họ, sẽ chẳng làm chuyện xấu. Làm chuyện xấu, gia đình bị 

mất mặt, tổ tiên bị thiên hạ chửi mắng, đó là đại bất hiếu! Truyền thống này tìm khắp thế 

giới không  ra,  chỉ  riêng  Trung  Quốc  có.  Vào  một  trăm  năm  trước  thì  Trung  Quốc  có, 

nhưng sau một trăm năm ấy cho tới hiện thời, chẳng có. Do vậy, hiện thời người Hoa rất 

khổ, chúng ta phải hiểu chuyện này! Làm sao mới có thể lìa khổ được vui? Phải khôi 

phục gia tộc như trước kia, nhưng gia tộc theo kiểu quan hệ huyết thống thì chẳng được! 

Mấy năm nay, tôi nghĩ đến xí nghiệp gia. Chẳng phải là thường nói “xí nghiệp gia” ư? Xí 

nghiệp là đoàn thể; nếu xí nghiệp có thể khôi phục tinh thần gia tộc Trung Quốc, Trung 

Quốc sẽ ổn định cả ngàn năm... Người Trung Quốc thật sự có đạo, đạo ấy chính là họ có 

phương pháp, vừa có lý luận, vừa có phương pháp. Hiện nay, dần dần cũng có mấy vị 

đồng tu trong Phật môn kinh doanh xí nghiệp, tôi khuyến khích họ, hãy kế thừa truyền 

thống gia tộc. Hiện thời phải kế thừa ra sao? Chủ nhân phải coi viên chức, công nhân 

trong xí nghiệp đều là anh em ruột hay chị em ruột, coi người già của những công nhân 

viên chức đều là chú bác của chính mình, phải lãnh trách nhiệm dưỡng lão, coi con cái 

của công nhân, viên chức như con em, cháu chắt của chính mình, phải đối đãi như vậy, 

quý vị là đại gia trưởng mà! Chính chúng ta phải mở trường dạy dỗ con em, dạy dỗ con 

thơ của công nhân, viên chức. Chính chúng ta phải mở viện dưỡng lão, chứ không phải 

xã hội, [để phụng dưỡng] người già của công nhân, viên chức. Công ty, đoàn thể ấy kinh 

doanh, phụ trách dưỡng lão, nuôi nấng trẻ thơ, chữa trị, gánh vác trách nhiệm xã hội, xí 

nghiệm đảm nhận [những trách nhiệm ấy]. Có gương tốt ấy, các xí nghiệp khác đều làm 

theo, nhân viên, công chức vĩnh viễn trung thành với xí nghiệp, vì sao? Đối xử với họ 

quá tốt, trong nhà quý vị có chuyện gì họ đều gánh vác. Đó là một tổ chức đạo nghĩa, 

trước đây là quan hệ huyết thống, nay là quan hệ đạo nghĩa. Nếu sau khi cách này được 

truyền lại, Trung Quốc đúng là ngàn năm vạn đời yên ổn, chứ không phải là chẳng thể 

thực hiện được! 

Quốc gia nay đang đề xướng một chủ nghĩa xã hội đặc sắc của Trung Quốc, điểm đặc 

sắc của Trung Quốc là gì? Hiếu! Dùng một chữ để nói thì Trung Quốc là văn hóa “hiếu”, 

trên thế giới chẳng tìm được điều này! Từ Hiếu, diễn biến thành bốn khoa mục là Ngũ 

Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức, mấy chữ này! Vì vậy, tôi tin tưởng tổ tiên Trung 

Quốc không chỉ [tồn tại trong lịch sử] năm ngàn năm, người Ấn Độ đã tồn tại hơn một 

Tập 19  393 



vạn năm, tôi tin Trung Quốc trọn chẳng kém họ. Vì khi đó, [Trung Quốc] chưa có văn tự, 

văn tự do Hoàng Đế78[3] phát minh. Từ khi có văn tự cho đến hiện tại mới là bốn ngàn 

năm trăm năm, [trước đó] chưa có văn tự. Tôi tin văn hóa truyền thống Trung Quốc tối 

thiểu cũng là hơn một vạn năm, trọn chẳng kém hơn Ấn Độ. Đời đời truyền thừa, tới khi 

có văn tự, Khổng lão phu tử mới biên tập, hệ thống hóa hoàn chỉnh, dùng văn tự ghi lại 

những gì đã được truyền lại từ quá khứ, do tổ tông truyền lại, dùng văn tự viết xuống. Vì 

vậy, tôi tin là trong Luận Ngữ có rất nhiều điều do tổ tiên nói. Thái độ của phu tử là như 

lão nhân gia đã nói rất hay, Ngài suốt đời:  “Thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu cổ”  (thuật lại 

chứ không trước tác, tin tưởng, chuộng cổ). Nói cách khác, Ngài tự nói Ngài chẳng sáng 

tạo, chẳng phát minh, những gì Ngài đã học, tu, dạy, truyền lại đều là của cổ thánh tiên 

hiền. Thái độ học tập này tốt đẹp, những gì thật sự tốt đẹp đâu cần cứ phải do chính mình 

đề  ra,  chẳng  cần  phải  vậy!  Do  đó,  lần  này  tôi  chọn  bản  chú  giải  của  lão  cư  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ. Đối với tôi, tức là đối với thân phận của tôi thì có thể nói Hoàng lão cư sĩ là 

thầy  của  tôi,  tôi  là  học  trò  của  cụ.  Tuy  chúng  tôi  chẳng  có  danh  phận  chính  thức  ấy, 

nhưng tôi quả thật mang tâm thái đó. Tôi và cụ là bạn già, trong xã hội hiện tiền, chúng 

tôi là hai người hoằng dương bộ kinh này. Tôi [hoằng dương] ở hải ngoại, cụ ở trong 

nước, đều rất cô đơn. Vừa gặp  mặt, [cảm thấy] đúng là gặp gỡ tri kỷ. Vì vậy, khi lão 

nhân gia còn sống trên đời, mỗi năm, tối thiểu tôi sang Bắc Kinh đôi ba lần để gặp cụ. 

Đúng là khó có! Nay tôi giảng bản chú giải của cụ là vì lẽ gì?  “Thuật nhi bất tác, tín nhi 

 hiếu cổ”!  Bày đầu, nêu gương tốt! Không cần chính mình phải chơi trội, những gì của cụ 

là của chính tôi, tự tha bất nhị. Dùng tên của người khác tốt đẹp thì cần gì phải dùng đến 

tên mình, chẳng có ý niệm ấy. Đấy là đi theo đường lối thánh hiền, tiếng tăm, lợi dưỡng 

thảy đều buông xuống, quý vị nói có phải là tâm chính mình thanh tịnh nhiều lắm hay 

chăng? Tâm thanh tịnh sanh trí huệ, tâm thanh tịnh sanh pháp hỷ, sanh tâm hoan hỷ. 



 78[3]-“Ho{ng Đế còn gọi l{ Hiên Viên Ho{ng Đế, được coi l{ thủy tổ của người H|n. Theo 

 huyền sử, ông trị vì từ năm 2697 đến năm 2598 trước Công Nguyên. Theo H|n Thư, Ho{ng 

 Đế vốn l{ họ Cơ, l{ con của Thiếu Điển, do sống tại gò Hiên Viên nên lấy Hiên Viên l{m tên. Về 

 sau, tên ấy được coi l{ họ (với danh xưng Hiên Viên Thị). S|ch Sử Ký lại nói ông vốn họ Công 

 Tôn, nhưng cũng công nhận do ông sống tại gò Hiên Viên nên lấy Hiên Viên l{m tên. Do đặt 

 tên nước l{ Hữu Hùng, nên còn gọi l{ Hữu Hùng Thị. Ho{ng Đế liên kết Viêm Đế đ|nh bại Xi 

 Vưu (thủ l~nh bộ tộc Cửu Lệ) tại c|nh đồng Tr|c Lộc. Về sau, do m}u thuẫn quyền lợi, Viêm 

 Đế v{ Ho{ng Đế đ|nh nhau. Viêm Đế thua trận Bản Tuyền, Ho{ng Đế trở th{nh Cộng Chủ 

 (thủ l~nh liên minh c|c bộ lạc thời ấy) của cả Trung Nguyên. C|c ph|t minh trong thời kỳ 

 n{y đều được g|n cho Ho{ng Đế như l{m nh{ cửa, đóng ghe thuyền, chế kim chỉ nam, l{m 

 lịch, y học v.v..  Tương truyền, một đại thần của vua l{ Thương Hiệt đ~ chế ra chữ H|n. Vợ 

 Ho{ng Đế l{ Luy Tổ được coi l{ người đầu tiên tìm ra c|ch kéo kén, dạy phụ nữ ươm tơ, dệt 

 lụa.” 

39 Tập 19 

4 





 “Phi  huyễn”   là  giác  tánh.  “Thí  như  ma  kính,  cấu  tận,  minh  hiện”   (ví  như  mài 

gương, chất dơ trừ hết, ánh sáng hiện). Quý vị phải biết “mài gương” là [tỷ dụ trong lời] 

chú giải của cổ nhân, cụ Hoàng cũng dùng [tỷ dụ này] của cổ nhân. Thời cổ, gương làm 

bằng đồng, phải thường xuyên mài, mài rất bóng sẽ có thể soi mặt. Khác với hiện thời, 

hiện  thời  tiến  bộ  hơn  thuở  trước  quá  nhiều;  do  vậy,  nói  “mài  gương”  người  hiện  thời 

chẳng hiểu. Nếu quý vị lấy cái gương thời cổ [để giảng], người hiện thời mới hiểu; đó là 

“mài gương”! Quý vị thấy gương cổ được đặt trong viện Bảo Tàng của Cố Cung, quý vị 

sẽ hiểu. Cái gương ấy phải thường xuyên mài, mài sạch sẽ, những thứ dơ bẩn trên mặt 

gương chẳng còn, gương lại tỏa sáng, bèn có tác dụng [soi chiếu]. Chúng ta tu hành cũng 

giống  như  vậy,  phải  mài  sạch  vọng  tưởng,  phân  biệt,  phiền  não,  tập  khí!  Cách  mài  ra 

sao? Mài trong cuộc sống hằng ngày, mỗi ngày đều mài. Người tốt tán thán quý vị cũng 

là  mài;  nếu quý vị sanh  tâm  hoan hỷ,  tức  là  nhơ bẩn, đã  bị ô  nhiễm;  gặp  phải  nghịch 

cảnh, trong tâm quý vị bực bội, lại bị nhiễm dơ! Cảnh giới gì hiện tiền, quý vị đều có thể 

giữ gìn cái tâm thanh tịnh, cũng không ô nhiễm, đó là tu hành thật sự. Quý vị phải biết: 

Tu hành chẳng phải là hằng ngày niệm kinh, mỗi ngày gõ mõ niệm Phật, chẳng phải như 

vậy. Đấy cũng là một phương pháp, nhưng công phu thật sự ở nơi giác tánh. Quý vị thời 

thời  khắc  khắc  [phải  dốc  công  phu  giác  tánh  trong  những  hành  vi  nhỏ  nhặt  như]  mặc 

quần áo, ăn cơm. Mặc quần áo, quý vị cảm thấy y phục này chẳng dễ nhìn, lại khởi tâm 

động niệm, lại phân biệt, chấp trước rồi! Do vậy, mặc quần áo cũng là tu hành. Lúc ăn 

cơm, món này ngon ăn nhiều hơn một chút, ăn thêm mấy miếng, tâm tham của quý vị 

dấy lên. Món kia chẳng dễ coi, ăn không ngon, chẳng muốn ăn, quý vị cự tuyệt, quý vị 

thấy  toàn  bộ  tập  khí  phiền  não  hiện  hành.  Trong  cuộc  sống  thường  ngày,  xử  sự,  đãi 

người, tiếp vật, thuận cảnh, nghịch cảnh, quý vị phải coi tất cả mọi người là Bồ Tát, họ 

giúp ta nâng cao cảnh giới, [đối với bất cứ người nào, chuyện nào, cũng đều là] chuyện 

tốt, người tốt! Người lừa đảo, hãm hại quý vị đều là người tốt; chẳng có họ, làm sao quý 

vị biết công phu của quý vị hiện tiền? Vì vậy, quý vị thường sanh tâm hoan hỷ, thấy ai 

cũng là Bồ Tát, thấy ai cũng là ân nhân, tri ân, báo ân. Cách báo ân như thế nào? Báo ân 

là sửa lỗi, tu thiện, nhất định giữ gìn cái tâm thanh tịnh và tâm bình đẳng của chính mình. 

Nếu có thể giữ gìn giác tâm thì càng tốt hơn, đó là rất viên mãn. Đó gọi là thật sự báo ân, 

thật sự thành tựu, thật sự nâng cao [cảnh giới]. 



Tiếp đó, cụ Hoàng lão nói:  “Kinh trung sở vân huyễn diệt hậu chi giác tâm”  (Giác 

tâm sau khi huyễn diệt như trong kinh đã nói), cái  “huyễn”  ấy là vật chất và tinh thần. 

Quý vị biết: Trong Phật pháp, vật chất được gọi là sắc pháp, tinh thần là tâm pháp, tinh 

thần là gì? Thọ, Tưởng, Hành, Thức, tức là cảm thụ trong cuộc sống hằng ngày, tức là 

những cảm nhận khổ, lạc, ưu, hỷ, xả. Những thứ này không bình thường, bình thường là 

chẳng có khổ, lạc, ưu, hỷ, xả. Tâm bình, thanh tịnh, vĩnh viễn thanh tịnh, bình đẳng, tâm 

ấy chẳng sanh phiền não. Phiền não là gì? Khổ, lạc, ưu, hỷ, xả, sanh ra những cảm thụ 

này, chúng là phiền não. Tâm chẳng sanh phiền não, sẽ sanh trí huệ, làm sao giống nhau 

Tập 19  395 



cho được? Sanh phiền não sẽ chẳng sanh trí huệ, sanh trí huệ bèn chẳng sanh phiền não, 

nó khởi tác dụng, tác dụng viên mãn. Chúng tôi nói thật thà: Tôi học nhiều năm như thế, 

đã đắc tâm thanh tịnh hay chưa? Chưa! Thanh tịnh, bình đẳng, giác đều chẳng đạt được! 

Nhưng so với người bình thường để nói, tôi đạt được ít phần, tâm thanh tịnh hơn so với 

người bình phàm, vì sao? Tôi tu tập hằng ngày, có tánh cảnh giác rất cao, vì vậy, hằng 

ngày vui vẻ. Nhất là trả lời câu hỏi, trong quá trình học tập, đồng học nêu câu hỏi, lúc 

được phỏng vấn, có rất nhiều vấn đề chẳng nghĩ đến, [nhưng câu hỏi] vừa nêu ra liền lập 

tức giải đáp, trí huệ đấy! Năng lực ấy do đâu mà có? Tâm tôi thanh tịnh hơn tâm họ, nên 

tôi có thể trả lời họ. Nếu tâm tôi chẳng thanh tịnh hơn họ, tôi sẽ chẳng trả lời được, đạo 

lý là như vậy đó. Vì vậy, công phu là gì? Tâm thanh tịnh là công phu. Tôi nêu ra: Tâm 

chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh giác, tâm từ bi, đấy là công phu 

thật sự. Chẳng thể không dụng công, lợi ích quá nhiều! 



Đặc biệt trong thời gần đây, nhất là trong hiện tại, có nhiều vấn đề nan giải, xã hội 

hỗn loạn, tai nạn liên tiếp xảy ra, tôi gặp rất nhiều lãnh tụ tôn giáo hỏi tôi, cũng có rất 

nhiều người thuộc giới lãnh đạo đem những vấn đề này hỏi tôi, tôi vẫn đều có thể giải 

đáp. Sau khi quý vị thật sự hiểu rõ, tôi đã nói nhiều lần, muốn khôi phục cục diện xã hội 

Trung Quốc an định, hài hòa, chỉ cần một năm là thực hiện được rồi; giải quyết vấn đề 

của  cả  thế  giới,  ba  năm  là  có  thể  làm  được  rồi!  Như  ông  Thang  Ân  Tỷ  (Arnold  J. 

Toynbee) của Anh Quốc đã nói:  “[Giải quyết vấn đề của thế giới bằng]học thuyết Khổng 

 Mạnh của Trung Quốc và Đại Thừa Phật học” , chẳng phải lời giả, thật đấy, bản thân 

chúng ta phải có tín tâm. Bắt đầu làm từ ai? Làm từ chính mình, đừng hy vọng ai khác. 

Hy vọng người khác, quý vị sẽ sanh phiền não, trông cậy vào chính mình sẽ sanh trí huệ, 

khác  hẳn!  Chính  mình  học  tốt  đẹp  rồi  sẽ  ảnh  hưởng  người  khác,  trong  Phật  pháp  gọi 

chuyện ấy là “tự độ, độ tha”. Chính mình độ chính mình mà còn chưa độ được, chắc chắn 

chẳng thể độ kẻ khác. Người giác ngộ ngày càng nhiều, duyên sẽ từ từ chín muồi. Tôi 

mong các đồng học hãy có tín tâm đối với quốc gia và dân tộc, quý vị thấy hiện thời, 

khắp nơi trong nước, nơi đâu cũng đều thực hiện Đệ Tử Quy. Các xí nghiệp gia cũng tổ 

chức những luận đàn (diễn đàn), khóa giảng về Đệ Tử Quy, đó là hiện tượng tốt đẹp.... 



Đối với tất cả các tôn giáo tôi được tiếp xúc, nhận thấy điều gì? Tôi nhận thấy các 

giáo chủ sáng lập tôn giáo thuở đầu, nói theo cách bây giờ, đều là những nhà giáo dục xã 

hội vĩ đại, họ đều theo đuổi việc dạy học. Thời gian dạy học của Thích Ca Mâu Ni Phật 

dài nhất, bốn mươi chín năm. Mục Hãn Mặc Đức (Mohammed) hai mươi bảy năm. Gia 

Tô (Jesus) bị kẻ khác hại chết, Gia Tô giảng ba năm, bị kẻ khác hại chết. Quý vị lại nhìn 

những người như Ma Tây (Moses) đều là dạy học. Dạy gì vậy? Phổ biến giáo dục, đại 

chúng hóa giáo dục, đều là giảng luân lý, đạo đức, nhân quả; chẳng qua trong tôn giáo 

của những người ấy nói đến thần, nói tới Thượng Đế, ý thần, ý Thượng Đế. Trong Phật 

39 Tập 19 

6 



giáo  chẳng  nói  tới  thần,  chẳng  nhắc  đến  Thượng  Đế,  Phật  giáo  nói  tới  tự  tánh,  người 

Trung Quốc nói tới bản tánh. Nhưng chúng ta giải thích cho họ biết: Tuy nói khác nhau, 

nhưng  có  cùng  một  ý  nghĩa.  Nhất  là  hiện  thời  họ  thừa  nhận:  Thần  chẳng  có  thân  thể, 

chẳng có hình tướng! Nói hay lắm, ngày càng gần với ý nghĩa bản tánh như người Trung 

Quốc đã nói. Tôi mong các tôn giáo đều giảng giải kinh điển cặn kẽ, hướng dẫn các tín 

đồ của họ. Ở đây, có thể nói: Tám mươi phần trăm những điều được giảng trong các tôn 

giáo rất gần gũi với nhau, đều là tương đồng. Hai mươi phần trăm kia không giống nhau, 

đó là gì? Thời cổ giao thông chẳng thuận tiện, chẳng có truyền thông, người ta đến già 

đến chết chẳng qua lại với nhau; Vì vậy, hoàn cảnh địa phương cư trụ, bối cảnh văn hóa 

khác  nhau,  phương  thức  sống  khác  nhau,  sai  biệt  ở  chỗ  này!  Hiện  tại  thì  khác,  với 

phương tiện giao thông hiện thời, đi quanh địa cầu một vòng có thể thực hiện trong một 

ngày.  Truyền  thông  phát  triển.  Hiện  tại,  chúng  ta  sống  trên  địa  cầu,  phải  khẳng  định 

người địa cầu chúng ta là người một nhà, phải tương thân tương ái, phải học khiêm hư, 

phải học tôn trọng, phải học hỗ trợ hợp tác, chớ nên tranh chấp, chuyện gì cũng đều giải 

quyết hòa bình, thế gian này sẽ tốt đẹp lắm! Có thể làm được hay không? Có thể làm 

được chứ! Chẳng phải là không thể làm được! Vẫn là bắt đầu làm từ chính chúng ta, làm 

từ một đơn vị nhỏ là chính mình, nêu gương cho người khác coi. Có một tấm gương tốt, 

ngay lập tức mọi người náo nức nhìn vào, ngay lập tức học theo, vì lẽ gì? Mỗi cá nhân 

đều muốn giải quyết vấn đề này, nhưng chẳng có cách nào! Có nói thì chẳng dễ dàng, 

người ta chẳng tin, họ bảo đó là chuyện lý tưởng, làm không được! Nếu nêu gương, họ sẽ 

tin tưởng, sẽ bắt chước theo. 



Chúng ta coi đoạn văn tiếp theo:  “Ma kính thật thị ma cấu”  (mài gương thật ra là 

mài bỏ chất nhơ), mài gương là tu hành. Mài gương thì gương có cần mài hay chăng? Do 

mặt gương dính những thứ ô nhiễm, bẩn thỉu, nên phải mài bỏ những thứ ấy. Do vậy, mài 

gương ví như nay chúng ta nói là tu hành, phải buông trần cấu  xuống, buông xuống là 

được! Vì vậy, phải học buông xuống, chớ nên ghim trong lòng, làm việc gì cũng phải 

nghiêm túc đảm trách, sau khi làm xong, tâm địa thanh tịnh, chẳng nhiễm mảy trần, đó là 

tu hành thật sự. Cũng chẳng phải là nói quý vị đừng làm chuyện  gì, chẳng gánh trách 

nhiệm, [nếu hiểu như vậy] thì không được, sai lầm rồi! Đó là quý vị hiểu lệch lạc, hiểu 

sai giáo huấn của thánh nhân.  “Kính tánh bổn minh, phi tùng ngoại đắc”  (tánh gương 

vốn sáng, chẳng do bên ngoài mà có). Thời cổ, dùng gương làm bằng đồng; đối với tỷ dụ 

này, biết “gương” là cái gương bằng đồng, sẽ hiểu rất rõ rệt. Tánh chất của cái gương 

đồng là vốn sẵn sáng tỏ; gương vốn có tác dụng chiếu soi, chẳng phải từ bên ngoài mà 

có. Chỉ cần mài sạch, trừ bỏ chất bẩn trên mặt gương, quang minh sẽ hiện tiền. Đây là tỷ 

dụ “lìa vọng chính là chân”, chân và vọng vĩnh viễn chẳng tách rời. Tôi thường lấy TV 

làm tỷ dụ cho mọi người dễ hiểu, vì quý vị mỗi ngày đều phải xem. Tôi ví màn hình TV 

với chân tánh, hình ảnh trong một băng tần là vọng tướng (tướng hư vọng), đó là huyễn 

tướng. Vì sao? Nhà Phật nói tới chân và vọng, chân là vĩnh hằng bất biến, đó là chân; chỉ 

Tập 19  397 



cần  có  biến  hóa  sẽ  chẳng  phải  là  chân! Quý  vị  thấy  các  hình  ảnh  trong  băng  tần  biến 

động trong từng sát-na, nên chẳng phải là thật, nhưng màn hình vĩnh viễn chẳng động. 

Màn hình là tự tánh của chúng ta, hình ảnh là huyễn tướng từ trong tự tánh hiện ra. Kinh 

Phật gọi vũ trụ là “y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới”, đó là huyễn 

tướng, đó là hình ảnh được hiện trong băng tần. Vọng ở chỗ nào? Vọng chẳng rời khỏi 

chân, chân là màn hình, rời khỏi màn hình sẽ chẳng thể hiện hình tướng. Chân ở đâu? 

Chân  ở  trong  vọng,  vọng  ở  trong  chân,  chân  chẳng  phải  là  vọng,  vọng  chẳng  phải  là 

chân, nhưng chân và vọng nhất thể, chẳng có cách nào tách lìa. Vì vậy, tôi thường nói, 

biết xem TV, quý vị thật sự biết xem, sẽ khai ngộ! Thật sự biết xem thì màn hình TV sẽ 

là Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, là kinh Vô Lượng Thọ, đó là quý vị thật 

sự biết xem. Không biết xem, sẽ mê nơi hình ảnh: Hình ảnh cười, quý vị cười theo; hình 

ảnh khóc, quý vị khóc theo, tâm quý vị hoàn toàn bị cảnh giới xoay chuyển, trật rồi! Từ 

các hình ảnh, quý vị phải nhìn ra gì là chân, gì là vọng. Sau khi đều nhìn  minh bạch, 

chúng ta nhận biết xã hội hiện tiền và chuyện này (hình ảnh trên TV) chẳng khác gì nhau, 

quý vị đều hiểu rõ, đều giác ngộ. Sau đấy, quý vị sẽ biết phải xử lý ra sao, trong khi xử lý 

và sau khi xử lý xong, tâm thanh tịnh phải hiện tiền; đừng nên trong lúc xử lý, tâm sanh 

phiền não. Hễ sanh phiền não, sẽ có sai lầm; sanh trí huệ sẽ xử lý vô cùng viên mãn. Thật 

sự hiểu rõ ràng, quý vị sẽ chẳng sợ chết, vì sao? Chẳng có sanh tử! Huyễn tướng sanh 


diệt trong từng sát-na, linh tánh bất diệt, [giống như] màn hình chẳng diệt, màn hình mới 

là  chính  mình  thật  sự.  Huyễn  tướng  giống  như  nằm  mộng,  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng, 

chẳng thật. Tự tánh mới là thật, vĩnh hằng chẳng diệt, phải hiểu rõ ràng. Do vậy, lìa vọng 

chính là chân. Lìa vọng chẳng phải là thật sự bảo quý vị vứt bỏ, mà là bảo quý vị hãy 

hiểu rõ, trong tâm chẳng chấp trước, chẳng phân biệt, chẳng khởi tâm, chẳng động niệm, 

đó là chân. Vọng là chân, chân và vọng vĩnh viễn chẳng tách rời. Chỉ cần lìa vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước! Trong Phật pháp, người lìa vọng tưởng sẽ thành Phật. Lìa phân 

biệt, nhưng chưa lìa vọng tưởng, đã lìa phân biệt thì là Bồ Tát. Vọng tưởng và phân biệt 

chưa lìa, nhưng lìa chấp trước thì là A La Hán. Đó gọi là tu hành thật sự. 



Tiếp  đó  là  lời  tổng  kết  của  đoạn  này:   “Cố  vân,  bất  dụng  cầu  chân,  duy  tu  tức 

 Kiến”  (Vì thế nói: “Chẳng cần cầu chân, chỉ cần dứt Kiến”). Vì sao không cần cầu chân? 

Chân ở ngay trước mặt, chân vĩnh viễn không thay đổi, quý vị cầu chân là trật rồi, vì sao? 

Quý vị khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước, sẽ chẳng thấy chân tướng; vì vậy, chớ 

nên cầu chân! Trong chân tánh có trí huệ viên mãn, đức năng viên mãn, tướng hảo viên 

mãn, điều gì cũng không thiếu, toàn thể vũ trụ do chân tâm biến hiện, y báo và chánh báo 

trang nghiêm trong mười pháp giới chẳng lìa tự tánh. Vì vậy, chỉ cần   “tức Kiến”  (dứt 

Kiến), Kiến là gì? Là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Cụ Hoàng dùng một chữ Kiến 

rất hay. Vì sao? Khởi đầu từ chỗ này, Kiến là Kiến Hoặc, chúng ta thấy sai lầm. Đầu tiên 

là  thấy  sai,  coi  thân  thể  này  là  Ngã.  Đó  là  cái  thấy  sai  lầm  đầu  tiên.  Trong  kinh  Kim 

39 Tập 19 

8 



Cang, đức Phật đã nói:  “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả 

 tướng” , đấy chính là dứt Kiến. Có ta, người, chúng sanh, thọ giả hay chăng? Có, đều ở 

trước mặt. Cách dứt như thế nào? Chẳng chấp trước là dứt, đừng nên coi những thứ này 

là có thật; biết chúng là có, tuy chúng có, nhưng là huyễn có, chẳng thật! Vì sao? Sanh 

diệt trong từng sát-na, chẳng trụ.  “Trụ”  là ngưng nghỉ, chúng [biến hóa] chẳng ngưng 

nghỉ, chẳng ngừng trong một sát-na nào! Vì sao chẳng ngừng? Ý niệm của quý vị sanh 

diệt chẳng ngừng. Nếu niệm sanh diệt ngưng nghỉ thì tốt lắm, không chỉ là mười pháp 

giới chẳng có, mà cõi Thật Báo cũng chẳng có. Niệm ngưng nghỉ thì cảnh giới gì xuất 

hiện? Thường Tịch Quang xuất hiện, đó là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, điều này 

chẳng dễ gì làm được. Vì vậy, chúng ta nỗ lực thực hiện từ chỗ cơ bản nhất: Chớ nên 

chấp trước thân là ta, quý vị sẽ thấy thấu suốt cái ải sanh tử này, sẽ chẳng tham sống, sợ 

chết, sống ở thế gian này tùy duyên, quý vị thấy tự tại lắm, chẳng có chấp trước! Quý vị 

hiểu rõ: Sau khi bỏ thân này, sẽ đạt được cái thân khác chắc chắn tốt đẹp hơn cái thân 

này, vì sao? Quý vị chẳng mê hoặc. Giống như mặc quần áo, bộ quần áo này ta mặc bẩn 

rồi,  cởi  ra,  thay  bộ  khác,  chắc  chắn  thay  một  bộ  sạch  sẽ  hơn,  mới  hơn,  đáng  ưa  hơn, 

chẳng phải là đạo lý ấy hay sao? Chẳng có mảy may bi thương, [do hiểu] rõ ràng, rành 

rẽ. Mê hoặc, điên đảo sẽ phiền phức lớn. Khi ra đi mê hoặc, điên đảo, sẽ bị nghiệp lực 

biến  đổi,  tự  mình  chẳng  thể  làm  chủ.  Nghiệp  lực  là  gì?  Thiện  nghiệp  sẽ  vào  trong  ba 

thiện đạo, ác nghiệp sẽ vào tam ác đạo, chính quý vị chẳng thể làm chủ được! Khi [lâm 

chung,  thần  trí]  sáng  suốt,  chính  mình  sẽ  làm  chủ.  Vì  vậy,  người  lúc  mất  chớ  nên  mê 

hoặc, điên đảo, nhất định phải là tỉnh táo, sáng suốt, chắc chắn người ấy sẽ chẳng đọa 

trong ác đạo.  “Tức Kiến”  là từ Kiến Hoặc mà đoạn; đoạn hết Kiến Hoặc, người ấy sẽ 

chứng quả Tu Đà Hoàn, đấy là Tiểu Thừa Sơ Quả. Trong Đại Thừa là địa vị Sơ Tín Bồ 

Tát như kinh Hoa Nghiêm đã dạy. Tuy địa vị rất thấp, nhưng thật sự là thánh nhân, đã đặt 

vững cơ sở. Tuy chưa thoát khỏi lục đạo, nhưng trong lục đạo, chỗ vị ấy tu hành là nhân 

gian hay trên cõi trời, tuyệt đối chẳng đọa tam đồ. Vì vậy, địa vị này được gọi là đắc Vị 

Bất Thoái, [tức là] địa vị đã chứng đắc tuyệt đối chẳng thoái chuyển. Nhà Phật nói tới ba 

thứ Bất Thoái, người ấy đã đạt được món đầu tiên. Tốc độ nâng cao cảnh giới sẽ khác 

nhau, tùy thuộc người ấy dụng công siêng hay lười! Dụng công siêng năng, nhanh chóng 

tiến cao hơn; dụng công rề rà, sẽ tiến lên cao chậm chạp, nhưng chắc chắn là tiến cao 

hơn, chẳng lui sụt. Vì vậy, ở đây là  “duy tu tức Kiến”  (chỉ cần dứt Kiến), dùng hai chữ 

 “tức Kiến”  hay lắm! Chúng ta phải có cái nhìn chính xác, chớ nên có cái nhìn sai lầm! 



 “Chúng sanh chi kiến, giai vọng kiến dã”  (cái thấy của chúng sanh đều là vọng 

kiến). Câu này do đức Phật nói, trong kinh Đại Thừa lẫn Tiểu Thừa, đức Phật thường nói 

 “phàm phu tri kiến” . Vọng kiến là gì? Thấy sai chân tướng sự thật,  “vọng kiến”  mang ý 

nghĩa này, thấy trật rồi! Vì sao thấy trật? Vì quý vị có phiền não, tập khí. Tập khí phiền 

não là bẩm sinh, chẳng do học được, đã mang theo từ đời đời kiếp kiếp trong quá khứ, 

những thứ gì vậy? Tham, sân, si, mạn, nghi. Quý vị thấy trật, nhìn sai vấn đề, là vì có 

Tập 19  399 



những thứ ấy, cho nên mới tự tư tự lợi, tham cầu tiếng tăm, lợi dưỡng, tham cầu hưởng 

thụ ngũ dục lục trần, mới thường khởi phiền não tham, sân, si, mạn, xuất hiện những vấn 

đề này. Nếu quý vị thấy rõ chân tướng sự thật, bổn tánh  “bổn thiện”  là thật, vĩnh hằng 

bất diệt. Hết thảy những thứ trong ấy tuy chẳng có, [tức là] trong tự tánh chẳng có tinh 

thần, chẳng có vật chất, nhưng tự tánh có thể sanh, có thể hiện; hiện tượng vật chất và 

hiện tượng tinh thần đều nương vào nó mà hiện, đấy là tự tánh. Chúng sanh đông đảo 

trong mười pháp giới khác biệt, nhưng tự tánh giống hệt, là nhất thể,  đều do từ tự tánh 

biến hiện ra. Chuyện này Lý rất sâu, Sự rất phức tạp, vô lượng nhân duyên rắc rối phức 

tạp, nhưng kinh Phật đã giảng rõ ràng, minh bạch. Quý vị học Pháp Tướng Duy Thức, 

nói  chung  cũng  phải  mất  hai  mươi  hay  ba  mươi  năm,  mới  hiểu  rõ  ràng  đầu  mối  của 

chuyện này, sẽ hoảng nhiên đại ngộ. Trong tông Duy Thức, họ không nói “đại ngộ”, mà 

bảo là “đại khai viên giải”, tức là lý giải viên mãn. Trong Thiền Tông, trong Tánh Tông 

là “đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh”; Giáo Hạ gọi là “đại khai viên giải”, cảnh giới 

hoàn toàn tương đồng, nhưng dùng phương pháp khác nhau. Tịnh Độ Tông vẫn là cảnh 

giới này, nhưng danh từ lại khác! Tịnh Độ Tông gọi là “nhất tâm bất loạn”, chia ra Sự 

nhất tâm, Lý nhất tâm, và công phu thành phiến, ba tầng cấp ấy! Lý nhất  tâm có cùng 

cảnh giới với đại khai viên giải và đại triệt đại ngộ, đều là vượt thoát mười pháp giới. Sự 

nhất tâm bất loạn là tứ thánh pháp giới, tức là tứ thánh pháp giới trong mười pháp giới, 

vượt thoát lục đạo luân hồi. Nhưng bất luận học pháp môn hay tông phái nào, nếu chưa 

đạt được cảnh giới này, sẽ chẳng có cách nào vượt thoát luân hồi, không gọi là thành tựu, 

cũng giống như chúng ta đi học mà chẳng có học vị! Phải có năng lực vượt thoát lục đạo 

luân hồi thì mới đạt được học vị đầu tiên, giống như chúng ta đi học, tốt nghiệp đại học 

giành được học vị Học Sĩ (Cử Nhân), phải hiểu điều này. Nhưng gặp được Tịnh Độ thì 

lại khác, chẳng có học vị vẫn có thể đến thế giới Cực Lạc, đấy là điều được nói trong bộ 

kinh này. Do vậy, bộ kinh này có thể đại diện cho hết thảy các kinh do Thích Ca Mâu Ni 

Phật đã nói trong bốn mươi chín năm, vì làm Phật chẳng có chi khác, Phật mong giúp 

cho quý vị vĩnh viễn thoát ly lục đạo luân hồi, vĩnh viễn thoát ly mười pháp giới. Pháp 

môn này quá thù thắng, thù thắng khôn sánh, chẳng cần đoạn phiền não cũng được. Hễ 

có thể khống chế phiền não, đè nén chúng, không cho chúng phát tác, có năng lực này là 

được rồi! Nhưng trong các pháp môn khác, có năng lực này vẫn chưa được, phải là đoạn 

hết thì mới được, khuất phục phiền não thì chưa được, còn trong pháp môn [Tịnh Độ] 

này, hễ khuất phục phiền não đã có thể thành tựu rồi! 



Sau khi lìa vọng, chân sẽ hiện tiền.  “Chân giả, Phật tri kiến dã”  (Chân là tri kiến 

Phật), Phật tri, Phật kiến. Phật là ai? Là chính mình, là trí huệ vốn sẵn có trong tự tánh 

hiện tiền. Vì vậy, trí huệ chẳng do học được, trí huệ phải từ tâm thanh tịnh mà có, trí huệ 

từ Định mà có. Tri thức có thể học được. Lần trước, lúc tôi giảng diễn tại đại học Kiếm 

Kiều (Cambridge), đã bàn đến vấn đề này, tôi nói điều mà các đồng học đang học chính 

40 Tập 19 

0 



là tri thức, chẳng phải là trí huệ. Ba nhà Nho, Thích, Đạo của Trung Quốc đều nói tới trí 

huệ, đều đòi hỏi trí huệ. Trí huệ có thể giải quyết vấn đề, chẳng để lại hậu quả. Tri thức 

giải quyết vấn đề hạn chế, chẳng viên mãn, để lại hậu quả,  chẳng thể không biết điều 

này! Do vậy, Chân là trí huệ viên mãn trong chân tánh hiện tiền. Thời gian trôi qua rất 

nhanh, đã hết hai tiếng đồng hồ rồi. Ngày hôm nay chúng ta học tới đây, cám ơn mọi 

người! 

 

 

Tập 19  401 



Tập 20 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang mười chín, hàng thứ hai. Chúng ta đọc một đoạn kinh văn:  “Hựu 

 Yếu Giải vân: Ngô nhân hiện tiền nhất niệm tâmtánh, bất tại nội, bất tại ngoại, bất tại 

 trung gian; phi quá khứ, phi hiện tại, phi vị lai; phi thanh, hoàng, xích, bạch, trường, 

 đoản, phương, viên; phi hương, phi vị, phi xúc, phi pháp. Mịch chi liễu bất khả đắc, bất 

 khả ngôn kỳ vô; cụ tạo bách giới thiên như, bất khả ngôn kỳ hữu. Ly nhất thiết duyên lự, 

 phân biệt, ngữ ngôn, văn tự tướng, nhi duyên lự, phân biệt, ngữ ngôn, văn tự, phi ly thử 

 biệt hữu tự tánh”  (Lại nữa, sách Yếu Giải nói: “Một niệm tâm tánh hiện tiền của chúng 

ta chẳng ở trong, chẳng ở ngoài, chẳng ở khoảng giữa, chẳng phải quá khứ, chẳng phải 

hiện tại, chẳng phải vị lai, chẳng phải xanh, vàng, đỏ, trắng, dài, ngắn, vuông, tròn, chẳng 

phải hương, chẳng phải vị, chẳng phải xúc, chẳng phải pháp, tìm trọn chẳng thể được, 

chẳng thể nói nó là không; tạo đủ bách giới thiên như, chẳng thể nói nó là có. Lìa hết 

thảy duyên lự, phân biệt, ngôn ngữ, tướng văn tự, nhưng duyên lự, phân biệt, ngôn ngữ, 

văn tự chẳng lìa điều  này  mà có riêng tự tánh được”), chúng ta xem tới đoạn này. Cụ 

Hoàng Niệm Tổ trong phần Bổn Kinh Thể Tánh đã dẫn một đoạn từ sách Yếu Giải của 

Ngẫu Ích đại sư. Vì kinh Di Đà và kinh Vô Lượng Thọ thuộc cùng một bộ, cổ nhân gọi 

[hai kinh ấy] là Đại Bổn và Tiểu Bổn. Kinh Vô Lượng Thọ gọi là Đại Bổn, kinh Di Đà 

gọi là Tiểu Bổn, nhưng thể tánh để y cứ [của hai kinh] hoàn toàn tương đồng. Nói thật ra, 

hết thảy các kinh Đại Thừa đều có cùng một thể tánh, thể tánh ấy gọi là Thật Tướng. 

Chúng ta cũng có thể nói như thế này: Thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, nói hết thảy 

các kinh trong bốn mươi chín năm đã dựa vào đâu? Nương vào đâu để nói? Một câu: 

 “Chư pháp Thật Tướng” , tức là chân tướng của hết thảy các pháp, dựa vào đây để nói. 

Chúng ta lại hỏi một câu: Hết thảy các kinh đã nói trong bốn mươi chín năm nhằm giảng 

những gì? Dùng một câu để trả lời, vẫn là một câu này:   “Chư pháp Thật Tướng” ! Hết 

thảy các kinh đã nói trong bốn mươi chín năm nhằm giảng cho chúng ta chân tướng của 

vũ trụ và nhân sinh, một câu bèn nói minh bạch. Kinh Bát Nhã thường nói   “chư pháp 

 Thật Tướng” , bốn chữ này hay lắm! Ở đây, Ngẫu Ích đại sư đã giảng   “chư pháp Thật 

 Tướng”  là như thế nào? Đoạn này nhằm miêu tả hình trạng của nó. 

40 Tập 20 

2 



Điều khó hiểu là một niệm tâm tánh hiện tiền của chúng ta; câu này hết sức khó hiểu! 

 “Hiện tiền”  là chính ngay trong lúc ấy,  “nhất niệm”  đã chẳng dễ hiểu rồi! Bình thường, 

chúng ta khởi tâm động niệm, niệm ấy rất thô, ở đây nói tới “niệm vi tế”, niệm vô cùng 

vi tế, chúng ta phải hiểu rõ điều này! Chẳng phải là thô niệm như chúng ta đang khởi tâm 

động niệm trong hiện tại. Trong Bồ Tát Xử Thai Kinh có một đoạn nói đức Thế Tôn đối 

trước Di Lặc Bồ Tát giảng giải:  “Phật vấn Di Lặc, tâm hữu sở niệm”  (đức Phật hỏi ngài 

Di  Lặc,  tâm  có  bao  nhiêu  niệm).  Đấy  là  phàm  phu  chúng  ta,  tâm  khởi  lên  một  niệm, 

trong thời gian rất ngắn ngủi, tạm bợ, bèn dấy lên một niệm. Trong một niệm ấy, có mấy 

niệm, có mấy tướng, có mấy thức? Hỏi điều này chúng ta sẽ biết: Phàm phu chúng ta dấy 

lên một niệm, trong một niệm ấy có bao nhiêu [tế] niệm, khiến cho chúng ta nhận biết có 

một niệm dấy lên, có bao nhiêu niệm? Tướng là hiện tượng vật chất, Thức là hiện tượng 

tinh thần. Tôi nghĩ rất nhiều người trong quý vị đều từng niệm Tâm Kinh; Tâm Kinh nói 

tới Ngũ Uẩn. Ngũ Uẩn là Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Đức Phật hỏi “mấy tướng”, thì 

đó là Sắc, tức sắc tướng, đây là một phần vật chất. “Mấy thức?” là nói về Thọ, Tưởng, 

Hành, Thức ở sau [Thức], có bao nhiêu Thọ, Tưởng, Hành, Thức? Di Lặc Bồ Tát đáp lời 

hỏi của Thích Ca Mâu Ni Phật:  “Nhất đàn chỉ”  (một cái khảy ngón tay), nói theo phía 

chúng ta, thời gian khảy ngón tay là một niệm, tức là trong tâm có một niệm. Thời gian 

khảy ngón tay rất ngắn, đại khái là một giây. Chúng ta khảy nhanh, trong một giây có thể 

khảy từ bốn lần tới năm lần. Nói cách khác, trong một giây chúng ta có chừng bốn tới 

năm niệm, đây là điều chúng ta có thể cảm giác được! Bồ Tát nói trong một cái khảy 

ngón tay, có bao nhiêu tế niệm? Chúng ta không có cách nào tưởng tượng được! Ngài nói 

 “ba mươi hai ức trăm ngàn niệm” , trăm ngàn là đơn vị, trăm ngàn là mười vạn, ba mươi 

hai ức nhân với mười vạn, quý vị thấy một cái khảy ngón tay [là như thế đó]! Phàm phu 

chúng ta cảm giác đó là một niệm, nhưng trong một cái khảy ngón tay có nhiều niệm như 

thế! 



Tôi tin tưởng đức Phật nói lời chân thật, [điều này] khiến cho chúng tôi nghĩ đến 

lời Thế Tôn đã nói trong kinh Nhân Vương, đó là nói phương tiện, chẳng phải là chân 

tướng  sự  thật,  mà  là  nói  phương  tiện.  Trong  kinh  Nhân  Vương,  đức  Phật  nói  một  cái 

khảy ngón tay có sáu mươi sát-na, một sát-na có chín trăm lần sanh diệt, giảm rất nhiều! 

Tìm Di Lặc Bồ Tát để hỏi, Di Lặc Bồ Tát là chuyên gia Duy Thức, nói như bây giờ, Ngài 

là chuyên gia tâm lý học trong Phật giáo, chuyên môn giảng tâm lý học, lời Ngài nói nhất 

định là sự thật, chẳng phải là nói phương tiện, mà là nói chân thật. Một cái khảy ngón tay 

có ba mươi hai ức trăm ngàn niệm; chúng ta lấy ba mươi hai ức nhân với mười vạn, tức 

là nhân với một trăm ngàn, thành ba trăm hai mươi triệu. Trong một khảy ngón tay có ba 

trăm hai  mươi triệu niệm, [như vậy là] có bao nhiêu hiện tượng vật chất? Bồ Tát nói: 

 “Niệm  niệm  thành  hình” ,  trong  mỗi  niệm  đều  có  hiện  tượng  vật  chất;  “hình  đều  có 

 thức” , trong mỗi hiện tượng vật chất đều có hiện tượng tinh thần, cũng là Ngũ Uẩn trọn 

đủ, Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức Ngũ Uẩn trọn đủ! Ngũ Uẩn là cơ sở, căn bản của hết 

Tập 20  403 



thảy các pháp, giống như nay chúng ta nói tới nguyên tử, điện tử, lạp tử cơ bản, nhục 

nhãn chẳng nhìn thấy những cơ sở vật chất hết sức vi tế ấy. Ngài nói vật chất và tinh thần 

đồng thời phát sanh; lại còn chẳng tách rời, trong vật chất có tinh thần, trong tinh thần có 

vật chất. Nếu trong tinh thần chẳng có vật chất, tìm không ra, thì trong vật chất chẳng có 

tinh thần, cũng tìm không được, vì sao? Chúng đồng thời phát sanh, chắc chắn chẳng thể 

phân cách, chúng là một Thể. 



Gần đây, tiến sĩ Giang Bổn Thắng của Nhật Bản đã dùng thời gian mười mấy năm, 

phải biết đến năm nay đã là mười hai năm, hay mười ba năm, nghiên cứu nước, phát hiện 

nước có đủ Ngũ Uẩn, Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức trọn đủ. Nước là một vật thể, là hiện 

tượng vật chất, hơn nữa là khoáng vật. Chúng ta nói khoáng vật, chẳng phải là sinh vật, 

phát hiện nước có thể thấy, nghe, hiểu ý con người, chúng ta khởi tâm động niệm nó đều 

biết;  thiện  niệm  hay  ác  niệm  nước  đều  hiểu  toàn  bộ.  Những  điều  này  đều  được  trắc 

nghiệm,  thí  nghiệm  mười  mấy  năm,  chẳng sai  chạy  mảy  may!  Quý  vị  thấy  trong  hiện 

tượng vật chất lại có hiện tượng tinh thần. Hơn nữa, chúng ta phải biết: Một cái khảy 

ngón tay là ba trăm hai mươi triệu niệm, [những niệm ấy] là tế niệm. Lúc chúng ta dấy 

lên một niệm vi tế, trong một sát-na có nhiều tế niệm dường ấy! Mỗi niệm đều sanh ra 

hiện tượng vật chất, trong mỗi hiện tượng vật chất đều trọn đủ hiện tượng tinh thần. Hôm 

nay có một đồng học cho tôi biết: Ông ta hạ tải (download) từ Internet [một văn bản, theo 

đó], một khoa học gia của Mỹ đã tiến hơn nữa, phát hiện nước có năng lực ký ức, điều 

này  cũng  được  các  khoa  học  gia  chứng  thực.  Nước  không  chỉ  có  thể  thấy,  nghe,  hiểu 

được ý tưởng của con người, mà còn có thể ghi nhớ. Điều này hoàn toàn tương ứng với 

những điều được giảng trong kinh Phật: Một hiện tượng vật chất dù nhỏ đến mấy đi nữa, 

nói theo danh từ trong kinh Phật là “vi trần”, nói theo khoa học hiện thời là lạp tử cơ bản, 

nhục nhãn không thấy được, vẫn trọn đủ hết thảy các thông tin viên mãn trong vũ trụ. 



Kinh thường nói:  “Giới tử nạp Tu Di, Tu Di nạp giới tử”  (hạt cải bỏ vào núi Tu 

Di, Tu Di bỏ vào trong hạt cải), đây là nói lớn và nhỏ chẳng hai! Kinh Hoa Nghiêm nói 

trong vi trần có thế giới, thế giới trong vi trần và thế giới bên ngoài to như nhau, trong 

thế giới ấy lại có vi trần, trong vi trần lại có thế giới, trùng trùng vô tận. Vì sao có hiện 

tượng này? Ở đây, Ngẫu Ích đại sư cũng giải thích rất tuyệt, vì điều này thuộc về tự tánh, 

tự tánh có công đức viên mãn. Trong tự tánh chẳng có lớn hay nhỏ; vì vậy, trong nhỏ có 

thể hiện lớn, trong lớn có thể hiện nhỏ, chẳng có lớn hay nhỏ, tự tại vô ngại. Trong tự 

tánh chẳng có thời gian, chẳng có quá khứ, hiện tại, vị lai, cũng chẳng có không gian, 

không gian là khoảng cách, chẳng có! Kinh Di Đà nói thế giới Cực Lạc cách đây mười 

vạn ức cõi Phật, trong tự tánh  “đương hạ tức thị”  (ngay nơi đây chính là). Điều này rất 

khó hiểu, nó là một sự thật rất khó hiểu, đấy là Thật Tướng, Thật Tướng của các pháp là 

như thế đó. Vì vậy, sách Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán là do Hiền Thủ quốc sư đã hoàn 

40 Tập 20 

4 



toàn căn cứ trên giáo nghĩa của kinh Hoa Nghiêm để viết thành bài luận văn ấy. Bài luận 

văn ấy chẳng dài, nhưng đã thật sự giảng viên mãn rốt ráo vũ trụ quan và nhân sinh quan 

của Đại Thừa. Vũ trụ do đâu mà có? Vạn vật do đâu mà có? Ta do đâu mà có? Do tự tánh 

biến hiện! 



Trong Đàn Kinh, Huệ Năng đại sư đã giảng rất hay, Ngài kiến tánh, thưa bày với 

thầy là Ngũ Tổ Nhẫn hòa thượng. Quý vị phải biết: Huệ Năng đại sư không biết chữ, 

chưa hề học hành. Ngũ Tổ giảng kinh Kim Cang cho Ngài, chắc chắn là giảng đại ý kinh 

Kim Cang, nửa đêm canh ba trong Phương Trượng Thất, chúng tôi phỏng đoán thời gian 

nhiều nhất là hai giờ. Giảng tới câu  “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”  (hãy nên đừng trụ 

vào đâu để sanh tâm), Ngài bèn hoảng nhiên đại ngộ, trong Thiền Tông gọi [sự hoảng 

nhiên đại ngộ ấy] là minh tâm kiến tánh. Kiến tánh là như thế nào? Ngài báo cáo rất đơn 

giản, năm câu:  “Hà kỳ tự tánh, bổn tự thanh tịnh”  (nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh), 

điều này trọng yếu. Cũng có nghĩa là nói: Tự tánh là chân tâm, có thể hiện, có thể sanh 

(năng hiện, năng sanh); vạn vật, y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới 

là sở hiện sở sanh (cái được hiện, cái được sanh). Chân tâm có thể hiện, có thể sanh, vĩnh 

viễn thanh tịnh.  Câu  thứ hai,  Ngài nói:   “Bổn bất sanh  diệt”   (vốn  chẳng  sanh  diệt),  tự 

tánh là cái Ta chân thật, tức là cái mà trong Tông Môn gọi là  “phụ mẫu vị sanh tiền bổn 

 lai diện mục”  (diện mạo vốn có trước khi được cha mẹ sanh ra), đó là Chân Ngã. Thân 

này là giả ngã, chẳng phải là Ngã, vốn chẳng sanh diệt! Câu thứ ba là   “bổn tự cụ túc”  

(vốn  tự  trọn  đủ),  nào  ngờ  tự  tánh  vốn  tự  trọn  đủ.  Trọn  đủ  là  gì?  Chẳng  có  mảy  may 

khiếm khuyết. Dùng một câu trong kinh Hoa Nghiêm để giải thích thì như trong phẩm 

[Như Lai] Xuất Hiện, đức Phật đã nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng 

 của Như Lai” , đấy là vốn tự trọn đủ. Vì vậy, trí huệ sẵn có trong tự tánh, quý vị và hết 

thảy chư Phật Như Lai chẳng khác nhau;  “đức”  là đức năng, là đức hạnh, cũng chẳng 

khác nhau; tướng hảo cũng chẳng khác nhau. Câu này chính là phân nửa của tựa đề kinh 

này:  “Đại Thừa”  là trí huệ,  “Vô Lượng Thọ”  là đức,  “Trang Nghiêm”  là tướng hảo, hết 

thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai, trọn đủ! Chẳng phải cầu từ 

bên ngoài, hễ quý vị kiến tánh sẽ đạt được. Huệ Năng đại sư trọn chẳng nói lời hư giả với 

chúng ta. Câu thứ tư là:  “Bổn vô dao động”  (vốn chẳng dao động), đây là tự tánh vốn 

định, chẳng phải do tu thành. Câu cuối cùng là:  “Năng sanh vạn pháp” (có thể sanh ra 

vạn pháp). Vì vậy, nói tới đức hạnh và tự thể của chính mình là bốn câu trước, câu cuối 

cùng là nói tới tác dụng, đức dụng, có thể sanh ra vạn pháp. 



Sanh ra vạn pháp như thế nào? Nhất niệm dấy lên. Nhất niệm ấy chẳng có nguyên 

nhân. Trong giáo pháp Đại Thừa gọi nhất niệm ấy là vô minh, tức là   “vô thỉ vô minh” . 

Vô minh là động, một niệm ấy dấy động. Hễ động, nó bèn hiện tướng, hiện tướng gì? Hễ 

động, A Lại Da bèn hiện ra; bất động, chẳng có A Lại Da (A Lại Da là vọng tâm), [bất 

động là] chân tâm! Vừa động, chân tâm liền biến thành A Lại Da. Quý vị phải biết: Câu 

Tập 20  405 



này rất khó giảng, lúc mọi người nghe nói phải nghe ra ý nghĩa của nó, đừng hiểu lầm 

nơi mặt ngôn ngữ. Chân tâm bất động, nó vốn chẳng dao động, làm sao nó động được? 

Động, nhưng [sự động ấy] chẳng phải là thật. Quý vị hiểu sự “động” ấy chẳng phải là 

thật, nó nương theo y tự tánh mà dấy lên một hiện tượng, hiện tượng ấy gọi là A Lại Da. 

A Lại Da là vọng tâm, vọng tâm nương  vào chân tâm  mà dấy lên, chẳng phải là chân 

tâm. Một niệm tối sơ ấy chẳng có khởi đầu, vì sao? Ngay chính khi đó, chẳng có quá 

khứ, chẳng có vị lai! Quý vị thấy một cái khảy ngón tay là ba trăm hai mươi triệu niệm, 

mỗi niệm đều là ngay lập tức. Hiện tượng này, nói thật ra là một thứ “tương tự tương tục 

tướng” (tướng gần giống như liên tục). Đúng như chúng ta thấy trong điện ảnh, điện ảnh 

trước  kia,  chứ  không  phải  hiện  thời,  hiện  thời  họ  dùng  kỹ  thuật  mã  hóa  (digitalized), 

chẳng dễ gì nhìn ra được. Trước kia dùng cuộn phim nhựa. Phim nhựa là phim được soi 

bằng  đèn  chiếu  lên  từng  tấm  một.  Tốc  độ  chiếu  phim  là  hai  mươi  bốn  tấm  trong  một 

giây, mỗi một tấm phim đều khác nhau, từng tấm độc lập, chẳng giống nhau. Vì vậy, nó 

là tương tự; chúng ta nói là “đại đồng, tiểu dị”, tương tự, tướng gần giống như liên tục. 

Trong một giây, sanh diệt hai mươi bốn lần, lừa dối khiến chúng ta thấy nó giống như 

thật. Còn đối với hiện tượng trong hiện tiền, trong một giây là bao nhiêu tấm, bao nhiêu 

lần? Nếu [một giây] khảy ngón tay bốn lần, sẽ là một ngàn hai trăm tám mươi triệu; nếu 

khảy ngón tay năm lần, sẽ là một ngàn sáu trăm triệu. Vì vậy, dùng phim ảnh để nói thì 

[trong một giây sẽ có] một ngàn sáu trăm triệu [tấm phim được chiếu ra], chúng ta làm 

sao biết nó là giả cho được? Huyễn tướng mà! 



Tâm tánh, thưa quý vị, chính là Tánh trong “minh tâm kiến tánh”. Tánh chẳng có 

trong, ngoài, cũng chẳng ở giữa, trong, ngoài, trung gian đều ở trong tánh, chẳng lìa khỏi 

tánh, chẳng rời khỏi tự tánh. Chẳng phải là quá khứ, chẳng phải hiện  tại, chẳng phải vị 

lai. Đấy là chẳng có thời gian, còn những điều trong phần trên (chẳng có trong, ngoài, 

cũng chẳng ở giữa) tức là chẳng có không gian. Nó chẳng có hình tướng, chẳng có sắc 

tướng, dài, ngắn, vuông, tròn là hình tướng, cái gì cũng chẳng phải! Tìm chẳng thể được, 

thật đấy!  Vì  sao?  Sáu  căn  chẳng  duyên  được,  mắt  nhìn  chẳng  thấy  nó,  tai  chẳng  nghe 

được nó, tâm nghĩ chẳng ra. Tâm tưởng là thức thứ sáu, tức ý thức. Công năng của thức 

thứ  sáu  (ý  thức)  rất  lớn,  đối  nội  bèn  có  thể  duyên  đến  A  Lại  Da,  đối  ngoại  nó  có  thể 

duyên tới hư không pháp giới, nhưng chẳng duyên được tự tánh, vì sao? Nó là vọng tâm, 

vọng tâm chẳng thấy chân tâm. Vì vậy, tìm chẳng thể được. Quý vị chẳng thể nói nó là 

không, vì nó có thể hiện tướng, nó hiện ra gì vậy? Tạo đủ bách giới thiên như, nhưng 

chẳng thể nói nó là có. Nó có thể biến hiện bách giới thiên như, nay chúng ta nói là “vũ 

trụ, vạn vật”. Vũ trụ vạn vật do nó sanh ra, nhưng quý vị chẳng thể nói vũ trụ vạn vật là 

có! Vì sao chẳng thể nói nó là có? Quý vị phải hiểu duyên khởi của nó, nó là hiện tượng 

tích  lũy  trong từng  niệm  một,  giống như chúng  ta  coi  phim,  hoặc giống như  nhìn vào 

hình ảnh trên màn hình [TV, hoặc computer], thấy dường như là có, nhưng trên thực tế, 

40 Tập 20 

6 



chúng chẳng có, sanh diệt trong sát-na. Phải hiểu “sát-na” thật sự là ba trăm hai mươi 

triệu lần sanh diệt trong một cái khảy ngón tay. Do sanh diệt quá nhanh, nhanh đến nỗi 

không cách nào tưởng tượng, nên sanh diệt là chẳng sanh diệt. Câu này có ý nghĩa rất 

sâu. Nếu thật sự chẳng có sanh diệt, nói “sanh diệt là chẳng sanh diệt”, há phải là lời lẽ 

thừa thãi ư? Quả thật có sanh diệt, nhưng sanh diệt quá nhanh. Không chỉ năng lực sáu 

căn của chúng ta chẳng có cách nào thấy được sự sanh diệt này, mà sáu thức của chúng ta 

tư duy, tưởng tượng nó cũng nghĩ không ra, tốc độ quá nhanh, lục căn, lục thức đều do 

nó biến hiện. Phải như thế nào thì mới có thể thấy? Chúng ta buông lục căn và lục thức 

xuống, tự nhiên nó sẽ hiện tiền. Vì vậy, nếu chúng ta hỏi Thích Ca Mâu Ni Phật khai ngộ 

dưới cội Bồ Đề là như thế nào ư? Trong Phương Trượng Thất, Huệ Năng đại sư nghe 

giảng kinh Kim Cang khai ngộ như thế nào? Chẳng có gì khác! Giáo pháp Đại Thừa dạy 

chúng ta: Chỉ cần quý vị buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, bèn khai ngộ. 

Những thứ này và cương lãnh tu hành yêu cầu trong Tông Môn có cùng một ý nghĩa, tu 

hành  trong  Tông  Môn  đòi  hỏi  người  ta  phải  lìa  tâm  ý  thức  để  tham,  tức  Tham  Thiền. 

Tham là như thế nào? Lìa tâm ý thức mới gọi là tham; dùng tâm ý thức thì gọi là nghiên 

cứu. Dùng tâm ý thức để tu học Phật pháp là Phật học; lìa tâm ý thức thì quý vị thật sự 

học Phật, vì sao? Quý vị thành Phật. Tâm là gì? Tâm là A Lại Da. Nghiệp Tướng trong 

ba  tế  tướng  của  A  Lại  Da  gọi  là  tâm;  Mạt  Na  là  chấp  trước,  tứ  đại  phiền  não  thường 

nương theo, đó là chấp trước; ý thức là phân biệt. Lìa tâm ý thức là gì? Lìa vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước; lìa sạch sành sanh, tự tánh bèn hiện tiền. 



Hiện thời chúng ta đã hiểu đạo lý này, đã hiểu như thế nào? Đã hiểu gọi là giải 

ngộ, nhưng chưa có cách nào chứng đắc. Chứng đắc mới hữu dụng, giải ngộ vẫn chưa 

hữu  dụng.  Lúc  chứng  đắc  gọi  là  chứng  ngộ,  quý  vị  thật  sự  buông  xuống,  buông vọng 

tưởng, phân  biệt,  chấp trước xuống.  Họ (người đã  chứng ngộ)  rất  lợi hại, đốn xả,  đốn 

ngộ, ngay lập tức buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống. Phàm phu thành Phật 

trong một niệm; buông một niệm xuống, rất lợi hại! Qua kinh giáo, chúng ta thấy Thích 

Ca Mâu Ni Phật là như vậy, đó là “căn tánh viên đốn”. Chúng ta thấy Huệ Năng đại sư 

vào thời Đường tại Trung Quốc cũng là đốn ngộ, đốn xả. Vấn đề là quý vị có chịu buông 

xuống hay không? Chẳng chịu buông xuống là giải ngộ, buông xuống là chứng ngộ. Nay 

chúng ta là giải ngộ, huân tập trong giáo pháp Đại Thừa nhiều năm như thế, chúng ta 

thừa nhận, chẳng hoài nghi tí nào, chúng ta cũng có thể được gọi là căn tánh Đại Thừa 

trung thượng. Quý vị đã hiểu rõ, minh bạch chân tướng sự thật, chẳng hoài nghi, chẳng 

buông xuống. Cổ nhân nói:  “Ngộ hậu khởi tu”  (sau khi ngộ sẽ bắt đầu tu), nay quý vị 

phải làm gì? Buông xuống. Buông xuống như thế nào? Lúc ăn cơm, buông vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước xuống; lúc mặc quần áo, buông vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

xuống; lúc làm việc cũng như thế; xử sự, đãi người, tiếp vật cũng như thế, quý vị bèn 

thành công, đó gọi là tu hành thật sự! 

Tập 20  407 





Đốn xả khó lắm, Phật, Bồ Tát có phương tiện thiện xảo, dạy chúng ta tiệm tu (tu từ 

từ), từ từ buông xuống. Phải thật sự đoạn trừ tập khí phiền não,  “đoạn”  (斷) là buông 

xuống;  do  vậy,  buông  xuống  là  được!  Lúc  ăn  cơm,  chớ  nên  kén  chọn,  tùy  duyên  mà 

chẳng phan duyên, đó gọi là công phu, tu hành. Theo như kinh giáo đã dạy: Trước tiên là 

buông Thân Kiến xuống, kinh điển dạy chúng ta điều này. Căn bệnh lớn nhất của chúng 

ta là chấp trước thân này là ta, có chấp trước ấy là do có tự tư tự lợi nên bèn có tham, sân, 

si, mạn. Lời đức Phật nói là thật, đầu tiên, quý vị phải thấy thấu suốt thân chẳng phải là 

ta, cái gì là ta? Tự tánh là ta. Vạn hữu trong vũ trụ do tự tánh biến, tự tánh là ta, hết thảy 

các pháp, y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới do tự tánh biến. Nếu 

thật sự hiểu rõ ràng y báo, chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới và chính mình 

là nhất thể, thứ nào chẳng phải là ta? Đông đảo chúng sanh là ta, hoa, cỏ, cây cối là ta, 

núi, sông, đại địa là ta, khắp pháp giới hư không giới là ta, chúc mừng quý vị, quý vị đã 

chứng đắc Pháp Thân,  đó gọi là Pháp Thân. Thân đó và chính mình cùng một Thể, là 

một, chẳng hai! Vì sao? Tự tánh biến. Tự tánh có thể sanh, có thể hiện, A Lại Da Thức 

có thể biến, cái được hiện được sanh là hết thảy vạn pháp thiên biến vạn hóa, cái thiên 

biến vạn hóa là gì? Là A Lại Da, thức có thể biến. Tánh có thể sanh, có thể hiện; thức có 

thể biến, nhất thể! Dùng ngôn ngữ Trung Quốc để nói thì là luân lý, đây là luân lý Phật 

pháp, luân lý Đại Thừa. Luân lý là nói tới quan hệ, trọn hết hư không khắp pháp giới là 

chính mình. Quý vị nói quan hệ này có mật thiết lắm hay không! 



Vì vậy, chỉ cần quý vị kiến tánh, lòng từ bi trong tự tánh tự nhiên sanh khởi, gọi là 

đại từ đại bi.  “Vô Duyên Đại Từ, Đồng Thể Đại Bi”  hiện tiền. Hễ hiện tiền, quý vị sẽ tự 

nhiên giống như chư Phật, Bồ Tát, phải phổ độ chúng sanh.  “Chúng sanh vô biên thệ 

 nguyện  độ” ,  quý  vị  làm  chuyện  này,  giúp  hết  thảy  chúng  sanh  giác  ngộ.  Đặc  biệt  là 

chúng sanh trong lục đạo đang mê, mê quá sâu, chẳng liễu giải chân tướng sự thật, tự cho 

mình là đúng. Vì vậy, người giác ngộ nhất định sẽ giúp đỡ những kẻ chưa giác ngộ. Quý 

vị đoạn phiền não, học pháp môn, thành Phật đạo, những điều đó đều là biểu diễn tuồng 

cho họ xem, giúp họ giác ngộ. Pháp môn:  “Pháp”  là phương pháp,  “môn”  là môn đạo (

門道:đường nẻo), vô lượng vô biên! Quý vị đã khai trí huệ hoàn toàn, khéo dùng những 

pháp môn và phương tiện thiện xảo ấy giúp chúng sanh giác ngộ. Thuở đức Thế Tôn tại 

thế, Ngài đã vì chúng ta biểu diễn phương pháp này, biểu diễn hết sức sống động. Sau 

khi chúng ta hiểu rõ, bèn bội phục năm vóc sát đất. Do vậy, Phật pháp là gì? Quý vị phải 

hiểu điều này! Phật pháp là giáo học, Thích Ca Mâu Ni Phật ba mươi tuổi khai ngộ liền 

bắt đầu dạy học, dạy suốt cả đời, bảy mươi chín tuổi viên tịch; kinh chép   “giảng kinh 

 hơn ba trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín năm” . Ngài mang thân phận gì? Chúng ta 

hiểu rất rõ ràng, nói theo cách bây giờ là mang chức nghiệp của một vị thầy! Ngài dạy 

những gì? Dạy Thật Tướng của các pháp, chân tướng của vũ trụ và nhân sinh. Dựa vào 

điều này [để thuyết pháp], mà [thuyết pháp] cũng là để dạy điều này. 

40 Tập 20 

8 





Thật sự hiểu rõ chân tướng vũ trụ, chắc chắn quý vị sẽ chẳng làm chuyện sai quấy, 

chắc  chắn  sẽ  chẳng  tạo  nghiệp.  Người  hồ  đồ  tạo  nghiệp,  do  mê  hoặc  nên  tạo  nghiệp, 

người giác ngộ chẳng tạo nghiệp. Tuy giúp đỡ hết thảy chúng sanh, giúp họ phá mê khai 

ngộ; phá mê khai ngộ là nhân, lìa khổ được sướng là quả. Khổ do đâu mà có? Khổ do mê 

mà có; mê đã phá, khổ sẽ chẳng còn. Vui sướng do đâu mà có? Vui sướng là giác ngộ, 

giác ngộ bèn vui sướng, pháp hỷ sung mãn, do ngộ sẽ được vui sướng. Muốn giúp chúng 

sanh  lìa  khổ  được  vui  sướng,  dùng  phương  pháp  gì?  Dùng  phá  mê  khai  ngộ.  Dùng 

phương pháp gì để phá mê khai ngộ? Dạy học bằng thân hành, ngôn giáo! Đức Phật thị 

hiện, những gì Ngài đã giảng đều biểu diễn toàn vẹn cho quý vị thấy. Quý vị thấy Ngài 

chẳng chấp trước món ăn, lần lượt đi xin từng nhà, người ta cho gì ăn nấy, đều hoan hỷ, 

chẳng kén chọn, chẳng hề! Thường Tùy Chúng của đức Phật là một ngàn hai trăm năm 

mươi  lăm  người,  mỗi  ngày  ra  ngoài  khất  thực,  chẳng  phải  là  xin  xong  sẽ  tự  mình  ăn, 

chẳng thể vậy! Sau khi xin xong trở về, bèn để chung [những món xin được vào] một 

chỗ, thảy đều dồn chung lại, sau đấy, chính mình lại lấy từ đó ra. Vì thế nói:  “Nhất bát 

 thiên gia phạn”  (Một bát, cơm ngàn nhà), quý vị ăn một bát cơm đúng là xin từ một ngàn 

nhà bên ngoài, dồn chung lại, trộn lẫn rồi lại chia ra, đó là  “lợi hòa đồng quân” . Chẳng 

phải là quý vị xin được món ăn ngon thì hôm nay sẽ ăn ngon lành lắm, kẻ khác chẳng xin 

được món ngon, sẽ chẳng được nếm món ngon, mà là trộn chung với nhau! 

Đức  Phật  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy,  nay  chúng  ta  biết:  Một  ngàn  hai  trăm  năm 

mươi lăm vị đệ tử của Ngài đều là những vị đại Bồ Tát tái lai, Giống như diễn tuồng, 

Thích Ca Mâu Ni Phật đóng vai chính, họ đóng những vai phụ, thảy đều là tới thị hiện, 

đến hát vở tuồng này biểu diễn cho chúng ta xem, giúp chúng ta giác ngộ. Các Ngài mới 

thật sự là giai cấp vô sản, Thích Ca Mâu Ni Phật suốt đời chẳng dựng một ngôi chùa 

miếu nào, vậy thì Tăng đoàn ở nơi đâu? Ở ngoài đồng, trong rừng, dưới cội cây. Quý vị 

hãy suy nghĩ, tư tưởng của Thích Ca Mâu Ni Phật cũng vô cùng sống động, chúng ta nói 

là Ngài hết sức hiện đại hóa, chẳng câu thúc chút nào! Quý vị thấy quốc vương, đại thần, 

trưởng  giả,  cư  sĩ,  chính  họ  có  hoa  viên,  có  biệt  thự,  mời  Ngài  đến  cúng  dường,  thỉnh 

Ngài tới giảng kinh, Ngài cũng đồng ý, cũng tiếp nhận. Nổi tiếng nhất là Trúc Lâm Tinh 

Xá (Kalandaka Venuvana), Kỳ  Thụ Cấp Cô Độc Viên (Jetavana Vihara), thời gian đức 

Phật trụ tại những nơi ấy cũng khá dài; nhưng sau khi giảng hết một bài kinh lớn, Ngài 

rời khỏi, vật trở về chủ cũ. Nói theo cách bây giờ, Ngài chỉ tiếp nhận quyền sử dụng, 

chẳng cần tới quyền sở hữu. Quyền sở hữu vẫn thuộc về chủ nhân các vị, Ngài không cần 

sẽ giao lại. Lúc đức Phật nhập diệt là ở trong rừng, chẳng ở trong nhà! Vì vậy, chúng ta 

quan sát cặn kẽ, suy ngẫm ý nghĩa này, đúng là sắc thân ở trong thế gian này cũng chẳng 

nhiễm mảy trần, chẳng sở hữu một thứ gì, ba y một bát, ngày ăn một bữa Ngọ, ngủ dưới 

cội cây, đắc đại tự tại, thật sự an lạc. 

Tập 20  409 



Hiện thời, người ta gọi Phật giáo là tôn  giáo, Thích Ca Mâu Ni Phật nghe như vậy 

cũng thở dài, oan uổng! Phật giáo chẳng phải là tôn giáo, Phật giáo và tôn giáo chẳng 

dính dáng gì với nhau, làm sao có thể nói Phật giáo là tôn giáo? Ngài suốt đời giáo học! 

Từ kinh điển, nếu chúng ta quan sát cẩn thận, liễu giải Phật, nói theo cách bây giờ, đức 

Phật là một nhà giáo dục văn hóa xã hội đa nguyên chánh cống. Suốt đời Ngài biểu diễn 

cho chúng ta thấy [tấm gương của] một người có nghĩa vụ làm công tác giáo dục văn hóa 

xã hội đa nguyên. Đức Phật dạy học chẳng phân biệt quốc tịch, chủng tộc, tôn giáo. Từ 

kinh điển, chúng ta thấy có nhiều người Bà La Môn giáo, hay thuộc các tôn giáo khác ở 

Ấn  Độ,  theo  Thích Ca  Mâu  Ni  Phật học  tập.  Dạy  dỗ  không phân  biệt,  Ngài  chẳng  cự 

tuyệt, cũng không buộc quý vị thay đổi, tín ngưỡng hay tôn giáo nào, Ngài thảy đều hoan 

nghênh. Chúng ta phải học tập điều này. Đức Phật dạy này nọ, cách dạy như thế nào? 

Nhân Giới sanh Định, nhân Định khai Huệ, đấy là tổng cương lãnh giáo học của Phật. 

Đầu tiên, dạy quý vị trì giới, trì giới là gì? Giữ quy củ, nghe lời, khiến cho cái tâm của 

quý vị định. Nói “định” là phiền não, tập khí thảy đều buông xuống, tâm bèn định. Sau 

khi  tâm  định  bèn  khai  trí  huệ.  Do  vậy,  tâm  định  rồi  thì  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền,  tâm 

thanh tịnh sanh trí huệ. Cái tâm phập phều, chao động sẽ sanh phiền não, người Hoa gọi 

[cái tâm ấy] là  “tâm phù khí táo”  (bộp chộp, vội vàng),  “tâm phù khí táo”  sanh phiền 

não,  tâm  thanh  tịnh  sanh  trí  huệ.  Vì  vậy,  tu  hành  bước  đầu  tiên  là  phải  đạt  được  tâm 

thanh tịnh. Người đạt được cái tâm thanh tịnh, nói theo Phật pháp là đã đạt được học vị 

thứ nhất, tức A La Hán. A La Hán đoạn Kiến Tư phiền não, tâm thanh tịnh, đấy là học vị 

đầu tiên. Sau đó, tiếp tục nỗ lực, phân biệt cũng buông xuống. Công phu của bậc A La 

Hán  là  buông  chấp  trước  xuống.  Chấp  trước  là  Kiến  Tư  phiền  não.  Kinh  Đại  Thừa 

thường gọi “phân biệt” là Trần Sa phiền não, trần sa là tỷ dụ nhằm ví von “số nhiều”. 

Đoạn Trần Sa phiền não là chẳng phân biệt, chẳng phân biệt hết thảy các pháp thế gian 

và xuất thế gian, chẳng có tâm phân biệt. Hiểu rõ ràng cảnh giới trước mặt, đó là Huệ; 

chẳng phân biệt là Định. Định này cao hơn Định của A La Hán; vì vậy, danh xưng của 

học vị này là Bồ Tát, cao hơn A La Hán. Tới cuối cùng, trong giai đoạn cuối cùng, bèn 

chẳng khởi tâm, chẳng động niệm, đó là đoạn sạch vọng tưởng, đoạn vô thỉ vô minh. Vô 

thỉ vô minh là khởi tâm động niệm. Sau khi đoạn sạch, mười pháp giới chẳng còn. Đạt 

đến cảnh giới A La Hán, lục đạo chẳng còn, vượt thoát lục đạo; khi đạt đến cảnh giới 

Phật, mười pháp giới chẳng còn, lúc đó, Nhất Chân pháp giới hiện tiền, đó là cõi Thật 

Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai. 

Chúng ta thấy trong kinh điển, Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu thế giới Cực Lạc và 

thế giới Hoa Tạng. Cư dân trong các thế giới ấy đúng là “trường sinh bất lão”, thọ mạng 

là vô lượng thọ, con người chẳng có hiện tượng lão hóa, hoàn toàn đúng là hình tướng trẻ 

trung, chẳng có tướng già nua. Hoa, cỏ, cây cối xanh tươi mãi mãi, chẳng giống như nơi 

này Xuân sanh, Hạ trưởng, chẳng có hiện tượng ấy, chẳng có tướng biến hóa ấy,  mà là 

41 Tập 20 

0 



vĩnh hằng. Thật sự có thế giới ấy. Trong kinh điển, đức Phật đã giảng đạo lý đó, chúng ta 

hiểu rõ, minh bạch, có lý luận để có thể dựa vào. Vì sao người trong thế giới ấy chẳng 

lão hóa? Vì họ chẳng có phân biệt, chấp trước. Vì sao người trong thế gian này bị lão 

hóa? Có phân biệt, chấp trước. Hoa, cỏ, cây cối vì sao Xuân sanh, Hạ trưởng? Chúng 

cũng có phân biệt, chấp trước, hoa, cỏ, cây cối có [phân biệt, chấp trước]; núi, sông, đại 

địa thành, trụ, hoại, không, vì sao? Núi, sông, đại địa cũng có phân biệt, chấp trước, Ngũ 

Uẩn mà! Thí nghiệm trên nước của tiến sĩ Giang Bổn Thắng đã chứng tỏ rất rõ ràng, quý 

vị thấy nước có thể thấy, nghe, lại còn hiểu ý nghĩ con người. Chúng ta tán thán, ca ngợi 

nó, nó sẽ biểu hiện sự kết tinh vô cùng đẹp đẽ, đáp ứng chúng ta. Chúng ta chửi bới, chán 

ghét nó, nó phản ứng [bằng cách kết tinh] rất xấu xí. Nước có phân biệt, chấp trước. Hiện 

thời, khoa học còn tiến một bước nữa, phát hiện nước còn có ký ức. Có ký ức sẽ phiền 

lắm! Nếu quý vị xử tệ đối với nó, nó sẽ trả thù quý vị. Hiện thời, khoa học kỹ thuật phát 

triển, chúng ta phá hoại hoàn cảnh sanh thái thiên nhiên, thiên nhiên có ký ức, nó oán 

hận, sẽ trả thù chúng ta. Vì vậy, núi lửa bùng nổ, động đất, đó là thiên nhiên báo thù, 

chẳng phải là chuyện thần thoại. Vì vậy, đối với tin tức này, chúng tôi mong có CD/DVD 

cho mọi người xem, thấy nước có ký ức, nước là một đại biểu [của toàn bộ thiên nhiên]. 

Tất cả hiện tượng vật chất, nay đã được khoa học chứng tỏ, đúng như lời đức Phật đã nói, 

thảy đều có Ngũ Uẩn, đều có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Thức là ký ức, Thọ là cảm nhận, 

Tưởng là phân biệt, Hành là chấp trước, Thức là vô thỉ vô minh, những vọng tưởng nó 

đều có hết. Động vật biểu hiện [Ngũ Uẩn] rất rõ rệt, khoáng vật biểu hiện chẳng rõ ràng, 

phải thông qua thí nghiệm khoa học để chứng tỏ. Ngay cả đối với núi, đá, bùn, đất, chúng 

ta cũng chớ nên đắc tội, huống chi cây, cối, hoa, cỏ, huống hồ hết thảy động vật! Vì vậy, 

khoa học kỹ thuật càng ngày càng phát triển, ngày càng chứng thực những điều đức Phật 

đã dạy trong kinh. Đây là chuyện tốt, chúng ta chẳng thể không tin! 

Vì vậy, chớ nên chấp trước hết thảy các hiện tượng là có, mà cũng đừng chấp trước 

chúng  là  không!  Có  hay  không  đều  chẳng  thể  được!  Trong  giảng  đường,  chúng  tôi 

thường dùng điện ảnh để tỷ dụ, dùng TV làm tỷ dụ. Nay chúng ta học tập, có thể nói là 

đại đa số đồng học đều cùng nhau học tập qua Internet, hay truyền hình vệ tinh. Internet 

thì  quý  vị  có  thể  thấy  cùng  lúc;  truyền  hình  vệ  tinh  phát  sóng,  đại  khái  phải  sau  một 

tháng, vì vẫn còn phải chế tác [băng đĩa], in chữ phụ đề lên phim. Nói tới Thật Tướng 

của các pháp, quý vị hãy quan sát cẩn thận màn hình TV của chúng ta, chân tướng là gì? 

Chúng ta hãy sánh ví màn hình như tự tánh, Thật Tướng vô tướng, đúng là vô tướng! 

Quý vị chẳng thể nói nó thật sự chẳng có, vặn  đúng đài, sắc tướng bèn hiện tiền, hiện 

tượng  này  chúng  ta  đều  biết,  bày  ra  trước  mắt  mỗi  ngày.  Sắc  tướng  hiện  tiền,  quý  vị 

chẳng thể nói nó là có, vì sao? Quý vị tắt TV đi, nó chẳng còn nữa! Đổi sang băng tần 

khác, sẽ đổi sang hình ảnh khác, đổi băng tần giống như mười pháp giới. Phật pháp nói 

chân và vọng, vọng là có thể biến. Sắc tướng trên màn hình có thể biến, sanh diệt trong 

từng sát-na, Di Lặc Bồ Tát nói một cái khảy ngón tay có ba mươi hai ức trăm ngàn niệm. 

Tập 20  411 



Mỗi một niệm đều có sắc tướng, đều có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Lúc mê gọi là Thọ, 

Tưởng,  Hành,  Thức.  Khi  giác  ngộ,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  chẳng  có,  biến  đổi,  biến 

thành gì? Biến thành Chân, kiến văn giác tri, đấy là trí huệ và đức tướng trong tự tánh, 

nhưng nó chẳng hiện tiền, quả thật là có. Do vậy, quý vị chẳng thể nói nó là không! 



Chúng ta dùng màn hình làm tỷ dụ, tắt máy đi, quý vị chẳng thể nói trong ấy chẳng 

có sắc tướng. Mở trúng băng tần, sắc tướng hiện tiền, quý vị chẳng thể nói nó là thật sự 

có, tình hình trong toàn thể vũ trụ rất giống như vậy! Nếu quý vị hiểu những đại đạo lý 

này, mỗi ngày mở TV, xem TV bằng cách nhìn này, xem lâu ngày sẽ khai ngộ, cùng một 

đạo lý! Trong quá khứ, chuyện này đúng là khó hiểu! Đối với các bậc tổ sư đại đức thời 

cổ đọc kinh Phật mà có thể khai ngộ, chúng  ta bội phục năm vóc sát đất. Hiện tại, có 

những công cụ khoa học nhiều ngần ấy bày ra trước mặt chúng ta, những thứ tương tự 

ngày càng nhiều, nên dễ hiểu, nhưng các Ngài chẳng có những thứ ấy, làm thế nào để 

hiểu? Từ chỗ này, từ màn hình TV, quý vị bèn nhập pháp môn Bất Nhị, Có và Không bất 

nhị,  Không  và  Hữu  bất  nhị.  Màn  hình  là  không,  sắc  tướng  trong  mỗi  băng  tần  là  có, 

Không và Hữu bất nhị. Tâm Kinh dạy:  “Sắc tức thị Không, Không tức thị Sắc; Sắc bất dị 

 Không, Không bất dị Sắc” , quý vị hoàn toàn thấy được, chúng là một, chẳng hai. Đấy là 

triết học tối cao. Nếu nhìn từ duyên khởi, đấy là khoa học tối cao. Khởi nguyên của vũ 

trụ, khởi nguyên của vạn vật, khởi nguyên của sanh mạng, nhà Phật nói y báo và chánh 

báo trang nghiêm từ đâu mà có, quý vị đều hiểu rõ ràng, đều minh bạch, hoàn toàn trở về 

tự tánh. Trở về tự tánh là thành Phật, sự giáo học của Phật đã viên mãn, [học trò (chúng 

sanh được hóa độ) đã] tốt nghiệp rồi! 



Chúng ta xem câu cuối cùng:  “Yếu chi, ly nhất thiết tướng, tức nhất thiết pháp. Ly 

 cố vô tướng, tức cố vô bất tướng, bất đắc dĩ cưỡng danh Thật Tướng”  (Nói tóm lại, lìa 

hết  thảy  tướng  tức  là  hết  thảy  pháp.  Do  lìa  nên  vô  tướng,  do  “tức”  nên  chẳng  phải  là 

không có tướng, bất đắc dĩ cưỡng gọi là Thật Tướng). Nói Thật Tướng với quý vị thì 

Thật Tướng có thật hay chăng? Nếu quý vị chấp trước là trật rồi, đây là danh từ thuật 

ngữ, là một thứ phương tiện dạy học nhằm làm cho quý vị ngộ nhập những điều trên đây, 

quý vị đừng nên chấp trước thật sự có Thật Tướng. Thật sự có Thật Tướng? Tìm Thật 

Tướng chẳng được! Vì vậy, điều khẩn yếu là “chúng ta lìa hết thảy tướng sẽ chính là hết 

thảy các pháp”. Chỉ cần quý vị rời khỏi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, sẽ thấy chân 

tướng.  Hết thảy  các pháp, giống như  chúng  ta  coi  TV,  chỉ  cần tách lìa  khởi tâm  động 

niệm, phân biệt, chấp trước, quý vị sẽ thấy chân tướng, chẳng bị những hình ảnh trên TV 

nhiễu loạn, chẳng bị nó xoay chuyển. Quý vị bị hình ảnh xoay chuyển tức là tâm quý vị 

chẳng làm chủ được, có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đã bị nó xoay chuyển, bị nó 

quấy nhiễu. Nếu quý vị chẳng có khởi tâm động niệm, chẳng có phân biệt, chấp trước, sẽ 

có thể chuyển nó, nó chẳng thể chuyển quý vị.  “Nhược năng chuyển cảnh, tắc đồng Như 

41 Tập 20 

2 



 Lai”  (nếu có thể chuyển cảnh, sẽ giống với Như Lai), ta chẳng bị cảnh giới bên ngoài 

xoay chuyển, vì sao? Liễu giải rồi! Giống như kinh Đại Bát Nhã sáu trăm quyển, Thích 

Ca Mâu Ni Phật giảng kinh Bát Nhã hai mươi hai năm, điều này chư vị đồng học đều 

biết. Khởi đầu, lúc vừa mới thành đạo, [đức Phật] bèn giảng Hoa Nghiêm. Hoa Nghiêm 

giảng trong Định; vì vậy, Tiểu Thừa chẳng thừa nhận, không tin, đức Phật giảng trong 

Định mà! Tiểu Thừa chỉ thừa nhận đức Thế Tôn sau khi thành đạo độ năm vị tỳ-kheo tại 

Lộc Dã Uyển, đó là khởi đầu của sự nghiệp giáo học, họ thừa nhận chuyện này, chẳng 

thừa nhận Hoa Nghiêm. Đức Phật giảng A Hàm mười hai năm, Phương Đẳng tám năm, 

Bát  Nhã hai  mươi  hai năm,  Pháp  Hoa tám  năm,  [tổng  cộng]  bốn  mươi  chín năm,  thời 

gian giảng Bát Nhã dài nhất. Bát Nhã tổng kết lại là gì? Là bảo quý vị:   “Hết thảy các 

 pháp vô sở hữu, rốt ráo không, chẳng thể được” , đó là chân tướng. 



Làm thế nào để thấy chân tướng này? Đó là lìa hết thảy tướng chính là hết thảy các 

pháp. Quý vị lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, sẽ thấy được, sẽ thấy chân tướng của 

hết thảy các pháp. “Ly” và “tức” là một, chẳng hai. Quý vị thật sự ngộ điều này, thật sự 

thụ  dụng.  Do  “lìa”  nên  vô  tướng,  tâm  trong  sạch,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác, 

chẳng có dấu vết pháp thế gian và xuất thế gian. Do “tức” nên chẳng phải là không có 

tướng. “Tức” và “ly” chẳng hai, chân và vọng đồng thời. Giống như màn hình TV chẳng 

phải là chân và vọng đồng thời ư? Chẳng phải là “ly” và “tức” chẳng hai ư? Màn hình là 

chân, sắc tướng là vọng, chân và vọng nhất thể, chân và vọng chẳng hai, phải liễu giải rõ 

ràng điều này. Chân ở đâu? Chân ở trong vọng, là lục đạo mười pháp giới, chân ở trong 

ấy, vọng ở đâu? Vọng ở trong chân; băng tần và sắc tướng đều ở trên màn hình, màn 

hình là chân. [Phải nói như vậy] quý vị mới thật sự liễu giải chân tướng; vì vậy, bất đắc 

dĩ nói “Thật Tướng”, quý vị chớ  nên chấp trước danh từ Thật Tướng này. Trong Khởi 

Tín Luận, Mã Minh Bồ Tát dạy chúng ta: Đọc kinh đừng chấp trước tướng văn tự, văn tự 

là công cụ, là phương pháp, chẳng phải là mục đích, mục đích là khai ngộ. Nếu quý vị 

chấp trước, sẽ  chẳng  khai ngộ. Chớ  nên chấp tướng văn  tự, nghe  giảng  thì  sao?  Nghe 

giảng đừng nên chấp trước tướng ngôn thuyết, văn tự là phù hiệu của ngôn thuyết, chớ 

nên  chấp  trước.  Điều  thứ  hai,  Ngài  dạy  chúng  ta  đừng  nên  chấp  trước  tướng  danh  tự. 

Danh từ thuật ngữ là giả lập, chẳng thật. Những thứ ấy có thể hướng dẫn quý vị, đừng 

nên chấp trước! Giống như những tấm biển chỉ đường, chúng ta muốn đến Bắc Kinh, con 

đường này là xa lộ cao tốc (Express way), bên đường có tấm biển ghi “Bắc Kinh”. Tấm 

biển ấy chẳng phải là Bắc Kinh, nó là tướng danh tự. Quý vị chiếu theo phương hướng 

đó  mà  đi,  chớ nên  chấp  trước tấm  biển  thì  mới  có thể  tới  Bắc  Kinh.  Nếu quý vị chấp 

trước Bắc Kinh ở ngay nơi ấy, lầm rồi! Chớ nên chấp trước danh từ thuật ngữ! Điều thứ 

ba, chớ nên chấp trước tướng tâm duyên. Đọc kinh, ta nghĩ điều này có nghĩa là gì, vừa 

nghĩ bèn trật, chớ nên suy tưởng, vì sao? Chẳng có ý nghĩa gì. Quý vị suy nghĩ [một ý 

nghĩa nào] thì đấy là ý nghĩa của chính quý vị, chẳng thể là ý nghĩa của Phật. Chớ nên 

suy tưởng thì quý vị mới có thể hiểu nghĩa chân thật. Nghĩa chân thật là gì? Thưa quý vị, 

Tập 20  413 



là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh giác. Sau khi khôi phục, sau khi đạt được, 

không gì chẳng biết, không gì chẳng thể. Người ta chẳng hỏi quý vị thì tâm địa trong 

sạch, chẳng [nhận thấy chính mình] biết một thứ gì, đó là  “Bát Nhã vô tri” . Người khác 

đến thỉnh giáo quý vị, lúc kẻ ấy hỏi quý vị, quý vị bèn ứng đối lưu loát,  “không gì chẳng 

 biết” . Không gì chẳng biết do đâu mà có? Từ vô tri mà có, vô tri là tự tánh, tự tánh khởi 

tác dụng, pháp thế gian và xuất thế gian đều chẳng lìa khỏi tự tánh, vì vậy, kiến tánh sẽ 

viên mãn. Huệ Năng đại sư kiến tánh, Ngài có biết những điều do Thích Ca Mâu Ni Phật 

đã giảng hay  không?  Biết toàn  bộ,  chẳng  cần  học,  [những điều  ấy]  đều từ  tự tánh  lưu 

xuất. Hết thảy các kinh do mười phương hết thảy chư Phật Như Lai đã nói, Huệ Năng đại 

sư có biết hay không? Đều biết, chẳng thiếu một điều gì! Vì vậy, kinh Phật được gọi là 

 “nội học” , chẳng phải là hướng ngoại. Hướng ngoại sẽ cầu chẳng được. Cái cầu được do 

hướng ngoại là tri thức, chẳng phải là trí huệ; hướng nội sẽ cầu được trí huệ, chẳng phải 

là tri thức. Trí huệ có thể giải quyết vấn đề, tri thức giải quyết vấn đề mang tánh chất cục 

bộ, hạn chế; lại còn có hậu quả, trí huệ chẳng giống như vậy. Chúng ta chớ nên không 

hiểu rõ ràng điều này! 



Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  dưới:   “Khả  kiến  Thật  Tướng  nãi  ngô  nhân  đương  tiền 

 nhất  niệm  tâm  tánh  chi  cưỡng  danh”   (có  thể  thấy  Thật  Tướng  chính  là  tên  gọi  miễn 

cưỡng  của  một  niệm  tâm  tánh  hiện  tiền  của  chúng  ta),  “cưỡng  danh”   là  miễn  cưỡng 

dùng danh từ này, chớ nên nghĩ là thật, chúng ta ngàn vạn phần chớ nên coi nó là thật. 

 “Danh khả danh, phi thường danh”  (cái tên có thể gọi ra thì chẳng phải là cái tên thường 

hằng), Lão Tử nói:  “Đạo khả đạo, phi thường đạo”  (cái đạo có thể diễn tả sẽ chẳng phải 

là cái đạo thường hằng). Thứ chân thật sẽ chẳng thể diễn tả được, chắc chắn là lìa ngôn 

ngữ, văn tự. Vì vậy, đây là bất đắc dĩ, miễn cưỡng thành lập một danh tướng.  “Ngô nhân 

 nhất niệm tâm chi tánh, cưỡng danh vi tự tánh”  (Một niệm tâm tánh của chúng ta cưỡng 

gọi là tự tánh). Tất cả những danh từ thuật ngữ này đều là bất đắc dĩ phải dùng nó, dùng 

nó để làm gì? Nhằm dạy học thuận tiện. Hễ chấp trước sẽ trật, hễ chấp trước thì sao? 

Kinh Phật biến thành Phật học, biến thành một thứ học thuật thế gian. Kinh Phật vốn là 

gì? Kinh Phật vốn là tự tánh, hễ chấp trước sẽ trật, lầm rồi, hễ phân biệt sẽ hỏng bét. Đây 

là  chỗ  khó  khăn  trong  Phật  học.  Nếu  quý  vị  thật  sự  hiểu  thì  đây  cũng  là  chỗ  dễ  dàng 

trong Phật học, thật sự quá dễ! Quý vị đến trường để học hành, trong đại học hiện thời 

ước  chừng  có  mấy  trăm  khoa  hệ,  một  khoa  học  bốn  năm,  mười  khoa  hệ  là  bốn  mươi 

năm,  một trăm khoa hệ là bốn trăm năm, quý vị học suốt một ngàn năm vẫn chưa tốt 

nghiệp, chẳng có cách nào học xong! Sau khi học xong thì như thế nào? Vẫn chẳng thông 

một tí nào hết! Nếu quý vị thật sự hiểu khuôn phép Phật pháp này, sẽ dễ dàng, tốn mấy 

năm thật sự y giáo phụng hành, vọng tưởng, chấp trước thảy đều buông xuống, đều tách 

rời.  Quý  vị  thấy:  Buông  chấp  trước  xuống,  chứng  A  La  Hán;  buông  phân  biệt  xuống, 

41 Tập 20 

4 



thành Bồ Tát; buông khởi tâm động niệm xuống, quý vị thành Phật. Toàn bộ trí huệ và 

đức tướng trong tự tánh đều hiện ra, không điều gì chẳng thông, không gì chẳng thể! 



Chư vị phải nhớ: Lúc Huệ Năng đại sư minh tâm kiến tánh, Ngài hai mươi bốn 

tuổi, chẳng có chuyện thế gian hay xuất thế gian nào Ngài không biết! Tuy Ngài không 

biết chữ, quý vị cầm một quyển sách đọc cho Ngài nghe, Ngài bèn giảng cho quý vị nghe 

trong sách ấy nói điều gì, giảng chẳng trật một tí nào! Trí huệ đã mở mang, từ tự tánh lưu 

xuất, chẳng do học được! Vì vậy, Phật pháp chẳng phải tôn giáo, nhưng bản thân Phật 

pháp xưng là Tông Giáo, [tức là] Tông Môn và Giáo Hạ [nói gộp chung lại], hoàn toàn 

chẳng liên can gì đến hàm ý trong [thuật ngữ]  “tôn giáo”  trong hiện thời. Tông Môn hay 

Giáo Hạ là do dùng phương pháp giáo học khác nhau. Thiền Tông chẳng dùng sách giáo 

khoa, hoàn toàn dùng phương pháp tham cứu, trong ấy, có rất nhiều phương pháp. Quý 

vị phải  nhớ:  Tham  cứu  là lìa  tâm  ý  thức,  quyết định  không dùng tâm  ý  thức,  cũng  có 

nghĩa  là  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm,  chẳng  phân  biệt,  chẳng  chấp  trước,  huấn 

luyện điều này, khiến cho quý vị khôi phục cái tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh vốn sẵn 

có, khôi phục cái tâm thanh tịnh; sau đấy, tiến thêm một bước nữa là khôi phục tâm bình 

đẳng. Thanh tịnh, bình đẳng, sau đấy nhất định khai ngộ, khai ngộ là giác. Thanh tịnh là 

công phu và cảnh giới của A La Hán và Bích Chi Phật. Tâm bình đẳng là cảnh giới của 

Bồ Tát. Chẳng khởi tâm, chẳng động niệm sẽ khai ngộ, đại triệt, đại ngộ. Ngộ rồi khởi tu, 

sau khi giác ngộ, quay lại đọc kinh. Người ấy đã khai ngộ, tuyệt vời! 



Chúng ta thấy vị cổ đại đức trong Phật môn là Long Thọ Bồ Tát của Ấn Độ được 

Trung Quốc rất tôn kính. Tám tông phái Đại Thừa Trung Quốc đều công nhận Long Thọ 

là Sơ Tổ, Long Thọ là Tổ Sư của tám tông, các tông đều tôn trọng Ngài. Trong truyện ký 

dường như có một đoạn như thế này: Thuở lão nhân gia tại thế, Ngài học hết thảy các 

kinh giáo do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm, nay chúng ta gọi là 

Đại Tạng Kinh, Ngài học xong những kinh điển ấy, trong bao lâu? Ba tháng! Ba tháng 

học xong toàn bộ những gì Thích Ca Mâu Ni Phật đã giảng trong bốn mươi chín năm. Có 

thể như thế ư? Có thể chứ! Chúng tôi tin tưởng, vì sao? Từ Đàn Kinh, chúng ta thấy được 

một đoạn tin tức. Đó là thiền sư Pháp Đạt thọ trì kinh Pháp Hoa, niệm được ba ngàn biến 

kinh Pháp Hoa. Chúng tôi tin niệm ba ngàn biến phải mất mười năm! Kinh Pháp Hoa rất 

dài, mỗi ngày niệm một bộ, mất thời gian mười năm. Sư tới Tào Khê gặp Lục Tổ, khi lễ 

bái, đầu chẳng sát đất. Khi lễ ba lạy, tổ Huệ Năng thấy rất rõ ràng: Đầu chẳng chấm đất. 

Sau khi Sư bái xong, đứng dậy, Huệ Năng đại sư hỏi Sư: “Ông lễ bái đầu chẳng sát đất, 

nhất định có điều gì đáng để kiêu ngạo, ông hãy nói cho ta nghe”. Sư thưa: “Đã tụng kinh 

Pháp  Hoa  ba  ngàn  biến”.  Lục  Tổ  gật  đầu:  “Kinh  Pháp  Hoa  giảng  những  gì?”  Sư  nói 

không được, thỉnh giáo ngược lại Lục Tổ! Lục Tổ nói: “Ta chưa nghe kinh này”. Đương 

nhiên Ngài chẳng thể xem, không biết chữ, chẳng xem sách. Tổ nói: “Nếu ông niệm ba 

ngàn lần thì hãy đọc cho ta nghe”. Kinh Pháp Hoa tổng cộng hai mươi tám phẩm, Sư 

Tập 20  415 



niệm tới phẩm thứ hai là phẩm Phương Tiện, niệm tới phẩm thứ hai, Huệ Năng đại sư 

nghe: “Được rồi! Chẳng cần niệm nữa, ta đã hiểu rõ toàn bộ”. Học theo cách giống như 

vậy, một bộ Đại Tạng Kinh có thể học trong ba tháng, chắc chắn học xong, không cần 

phải xem toàn vẹn. Coi mấy trang đã hiểu toàn bộ. Giảng đại ý kinh Pháp Hoa cho Sư 

nghe, Sư liền khai ngộ. Sau khi khai ngộ lại lễ bái, dập đầu sát đất, thiền sư Pháp Đạt là 

như  vậy  đấy!  Từ  một  đoạn  tin  tức  này,  chúng  ta  liễu  giải,  vốn  là   “ngộ  hậu  khởi  tu”  

nhanh chóng dường ấy, vừa nhìn liền hiểu rõ, vừa nghe liền hiểu rõ, không cần nghe hết! 



Vì vậy, chúng ta biết lúc ấy Long Thọ Bồ Tát chứng đắc Sơ Địa, phải biết đấy là 

Biệt Giáo, còn trong Viên Giáo là Sơ Trụ, đã vượt thoát mười pháp giới, là Pháp Thân 

Bồ Tát. Vì vậy, gọi là   “ngộ hậu khởi tu” , đó là phương pháp của Thiền Tông. Đây là 

pháp của người thượng thượng căn, chẳng dành cho người thường, người thường chẳng 

tu được! Lúc tôi mới học Phật, ba vị thầy của tôi cảnh cáo tôi: Chẳng cho phép tôi đọc 

Đàn Kinh. Họ nói: “Chớ nên học theo Huệ Năng, chắc chắn là học không được, chúng ta 

chẳng phải là căn tánh ấy”. [Căn cơ] bình thường là căn tánh thượng trung hạ, thật sự là 

ngay cả thượng căn chúng ta vẫn chưa đạt được, mà là căn tánh trung hạ, vẫn phải thật 

thà làm theo từng bước, giống như đi học, lớp Một, lớp Hai, lớp Ba, dần dần trèo lên cao. 

Ngài Huệ Năng một bước lên trời; [còn chúng ta bắt chước Ngài] lên không được sẽ tan 

thân, nát xương, xong luôn! Vì vậy, nhất định phải hiểu căn tánh của chính mình. Căn 

tánh  trung  hạ,  chỉ  cần  quý  vị  giùi  mài  kinh  giáo,  chẳng  buông  bỏ,  hiểu  phương  pháp. 

Phương pháp ấy vẫn là một môn thâm nhập, trường thời huân tu, vì sao? Tương ứng với 

Giới, Định, Huệ, chớ nên có tâm tham, thứ gì ta cũng đều phải học, quảng học đa văn, 

hỏng rồi! Đó là gì? Đó là pháp thế gian, quý vị phân tâm, vọng niệm nhiều quá! Những 

thứ trong Phật pháp nhằm tu tâm thanh tịnh, vọng niệm chẳng tương ứng với tâm thanh 

tịnh79[4].  Vì  vậy,  chỉ  học  một  môn.  Một  môn  thì  quý  vị  chẳng  có  vọng  tưởng,  [tuân 

theo] quy củ, cung kính học một môn, quyết định tuân thủ giáo huấn của Mã Minh Bồ 

Tát trong Khởi Tín Luận. Ta học một bộ kinh này, chẳng chấp tướng văn tự, chẳng chấp 

tướng  danh  tự  (danh  từ  thuật ngữ),  chẳng  chấp  tướng  tâm  duyên.  Mỗi  ngày  niệm  như 

vậy, niệm từ đầu đến đuôi một bộ kinh này. Do vậy, kinh Đại Thừa rất có hiệu quả, như 

ngài Pháp Đạt cũng rất lỗi lạc. Quý vị thấy Ngài niệm một bộ kinh Pháp Hoa mười năm, 

có thể thấy tâm Ngài đã định. Nếu tâm Ngài chưa định, Huệ Năng đại sư giảng cho Ngài 

mấy câu, Ngài có thể khai ngộ được chăng? Vì sao nay chúng ta đọc Đàn Kinh chẳng 

khai ngộ, mà Ngài khai ngộ? Người ta có mười năm Pháp Hoa tam-muội làm cơ sở, nên 

vừa giảng bèn khai ngộ. 



 79[4]  Ý  nói  các  pháp  môn  trong  Phật  ph|p  đều  nhằm  tu  thanh  tịnh,  nhưng  nếu  h{nh  giả 

 tham cầu học c{ng nhiều ph|p môn c{ng tốt, tưởng đó l{ quảng học đa văn, thật ra l{ vọng 

 niệm, vọng niệm chẳng tương ứng với t}m thanh tịnh! 

41 Tập 20 

6 





Do  vậy,  phương  pháp  học  tập  của  Trung  Quốc  rất  phi  phàm,  người  ngoại  quốc 

nằm mộng cũng nghĩ không ra, trí huệ do như vậy mà có! Tại Trung Quốc, Nho, Thích, 

Đạo  đều  dùng  phương  pháp  này.  Phật  pháp  coi  trọng  khai  ngộ,  Nho  và  Đạo  cũng  coi 

trọng, đều nói tới Thiền Định. Trước đây, trong trường tư thục, thầy coi trọng điều gì nơi 

trò? Ngộ tánh, chớ nên chướng ngại ngộ tánh của trò. Trò học đồng thời rất nhiều thứ sẽ 

chẳng có ngộ tánh, cái mà trò học được là tri thức, chẳng khai ngộ. Phương pháp này thật 

sự chỉ có tại Cổ Ấn Độ và Trung Quốc, trong các quốc gia khác rất ít, chưa hề nghe nói 

tới. Một môn thâm nhập, trường thời huân tu, huân thành gì? Huân thành tam-muội. Nếu 

chúng ta mỗi ngày niệm kinh Vô Lượng Thọ, kinh văn của kinh Vô Lượng Thọ chẳng 

dài, người thật sự tu hành trong một ngày có thể đọc mười biến hay chín biến, mỗi lần là 

bốn mươi phút, đại khái mỗi ngày mất tám giờ. Niệm kinh là gì? Tu Định, chẳng khác gì 

tham Thiền của Thiền Tông. Họ dùng phương pháp tham cứu để tu Định, chúng ta dùng 

phương pháp đọc kinh để tu Định. Dùng phương pháp Niệm Phật cũng có thể tu Định. 

Nói chung, tám vạn bốn ngàn pháp môn là tám vạn bốn ngàn phương pháp tu Định khác 

biệt. Quý vị phải dựa theo quy củ này để làm, chớ nên tam tâm nhị ý, một  môn thâm 

nhập, sau một thời gian lâu dài sẽ định, định tới một trình độ nhất định, tự nhiên sẽ khai 

ngộ. Sau khi đã ngộ, lại học hết thảy kinh giáo rất dễ dàng, vừa xem liền hiểu rõ, chướng 

ngại gì cũng chẳng có, đó là gì? Trí huệ khai rồi! Giáo Hạ khai trí huệ, có tiểu ngộ, có đại 

ngộ, có đại triệt đại ngộ. Tích lũy tiểu ngộ biến thành đại ngộ, tích lũy đại ngộ biến thành 

đại triệt đại ngộ. Đó gọi là   “tiệm tu” , [tức là] từng bước một nâng cao lên. Người căn 

tánh trung hạ có thể làm được. Vì vậy, thầy tôi dạy tôi đi theo con đường này, tôi cũng 

rất nghe lời; nhưng Đàn Kinh tôi vẫn đọc, tôi vẫn hết sức hoan hỷ; vì trong hoàn cảnh 

này, cả đời tôi chẳng có đạo tràng, chẳng có chùa chiền. Học hội của chúng ta là do các 

cư sĩ tại Hương Cảng phát tâm tạo dựng, họ có đổng sự hội (board of directors) quản lý, 

đây cũng chẳng phải là chỗ của tôi. Cả đời này, ở đâu có duyên tìm tôi, tôi liền đến đó. 

Lúc đi, nói chung là tùy duyên, họ thích nghe kinh gì, đến bảo tôi phải giảng kinh ấy, gần 

như tôi đều đáp ứng. Vì vậy, cả đời này, giảng kinh luận cũng rất nhiều, nói chung là 

mấy chục bộ. Tôi cũng mong hoàn toàn giống như cổ nhân một môn thâm nhập, nhưng 

chẳng có duyên ấy. Nếu có phước báo rất lớn, quý vị mới có thể làm được. Chẳng có đại 

phước báo sẽ không được. Đến mọi nơi kết duyên, nói chung là nghe lệnh người khác, 

hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức; nhưng pháp mà bản thân tôi học là Niệm Phật, 

niệm Phật chẳng gián đoạn. 



Ở đây nói tới  “nhất niệm tâm” , chúng ta hiểu rõ nhất niệm tâm.  “Nhất niệm”  ấy 

chính là vô thỉ vô minh, nó cũng là tự tánh. Vì vậy, theo Pháp Tướng Duy Thức, A Lại 

Da là chân vọng hòa hợp, một nửa chân, một nửa vọng. Chúng ta dùng màn hình TV làm 

tỷ dụ, đó chính là hiện tượng này. Quý vị thấy màn hình là thật, hiện tượng trong ấy là 

vọng, chân vọng hòa hợp. Vọng là A Lại Da, chân là khi chẳng có hết thảy các tướng, đó 

là tánh, là tự tánh. Vì vậy, nhất niệm tâm tánh, cưỡng gọi là tự tánh. Chân tánh chẳng 

Tập 20  417 



phải là vật chất, mà cũng chẳng phải là tinh thần. Do chẳng phải là vật chất, ngũ căn của 

chúng ta duyên chẳng được;  mắt, tai,  mũi, lưỡi, thân chẳng duyên được nó. Nó chẳng 

phải là tinh thần; vì vậy, ý thức của chúng ta chẳng duyên được nó. Miễn cưỡng gọi tên, 

đặt cho nó một tên gọi là Tự Tánh. Nó có rất nhiều [danh xưng], đức Phật gọi nó là Chân 

Như, Bổn Tánh, Pháp Tánh, rất nhiều danh từ, nhưng đều là cùng một chuyện. Đối với 

chuyện này, đức Phật nói ra rất nhiều danh từ; đấy cũng là phương tiện dạy học thiện xảo 

nhằm  bảo  quý  vị  chớ  nên  chấp  trước,  chỉ  cần  hiểu  ý  nghĩa  này  là  được  rồi,  chớ  nên 

nghiêm túc chấp trước. Danh tướng chẳng khẩn yếu, chẳng  có quan hệ, kiến tánh mới 

thật sự là trọng yếu. 

 “Nhị Tổ mịch tâm bất khả đắc, tức thị „an tâm cánh‟, đản bất khả ngôn kỳ vô”  (Nhị 

Tổ tìm tâm chẳng thể được, chính là „tâm đã an rồi‟, nhưng chẳng thể nói tâm là không). 

Trong câu chuyện này, Nhị Tổ là ngài Huệ Khả thuộc Thiền Tông. Đạt Ma Tổ Sư tới 

Trung Quốc truyền pháp môn Thiền này, ở Trung Quốc, Ngài được coi là Sơ Tổ; Huệ 

Khả đại sư là truyền nhân của Ngài, minh tâm kiến tánh trong hội của Ngài. Câu chuyện 

này các đồng tu học Phật đều biết. Đạt Ma Tổ Sư giống như bế quan tại chùa Thiếu Lâm, 

vì sao? Chẳng gặp người có căn tánh như vậy để truyền pháp; vì vậy, Ngài chỉ đành tự 

mình bế quan nhập định, chờ người truyền pháp. Đợi rất nhiều năm, có một người xuất 

gia như thế hướng về Ngài cầu pháp, tâm địa rất kiền thành, rất cung kính thầy. Vì vậy, 

chư vị phải biết: Điều kiện trọng yếu nhất của truyền nhân là “tôn sư, trọng đạo”. Quý vị 

chẳng tôn trọng thầy, chẳng tôn trọng điều mình sẽ học, Phật, Bồ Tát truyền cho quý vị, 

vô ích! Quý vị chẳng có cách nào tiếp nhận. Tuyệt đối chẳng phải là thầy mong quý vị 

phải tôn trọng Ngài, không phải! Vị thầy nào [mong được quý vị tôn trọng] sẽ chẳng phải 

là chân thiện tri thức, mà là kẻ còn ham danh. Chẳng phải vậy! [Tôn trọng thầy tức là] 

tâm quý vị chân thành cầu đạo. Ấn Quang đại sư nói:   “Một phần thành kính được một 

 phần lợi ích, mười phần thành kính được mười phần lợi ích” . Tâm thành kính của quý vị 

được biểu hiện qua điều này, thầy thấy tâm quý vị mười phần thành kính, thầy sẽ chẳng 

bỏ quý vị. Một vị thầy cả đời chẳng có gì khác, mong muốn gặp được một học trò giỏi để 

có  thể  truyền  đạo  của  mình.  Đó  là  như  người  Trung  Quốc thường nói:   “Bất  hiếu  hữu 

 tam,  vô  hậu  vi  đại”   (Bất  hiếu  có  ba  điều,  không  có  người  kế  tục  là  điều  bất  hiếu  lớn 

nhất). Hậu nhân của thầy là người truyền pháp. Điều này hết sức trọng yếu! 



Huệ Khả mười phần thành kính, mùa Đông trời đổ tuyết, Sư ở ngoài cửa, Đạt Ma 

Tổ Sư nhập định bên trong, Sư ở ngoài cửa, [tức là] đứng ở ngoài cửa, tuyết phủ đến đầu 

gối, có thể thấy là trời đổ tuyết rất lâu, tuyết đóng dầy như thế, vẫn chẳng bỏ đi, một mực 

đứng ở đó. Đạt Ma Tổ Sư biết, nhìn Sư hỏi, hình như Sư quỳ gối ở nơi đó, Tổ hỏi: “Ông 

đến cầu điều gì?” Sư thưa: “Tâm con chẳng an, xin đại sư an tâm cho con”. Đạt Ma Tổ 

Sư nói:  “Ông lấy cái tâm ra đây, ta sẽ an nó thay cho ông” . Nay chúng ta thấy rất nhiều 

41 Tập 20 

8 



tượng Đạt Ma giơ một tay ra, đó là ý nghĩa này! Quý vị lấy tâm ra, ta sẽ thay quý vị an 

nó. Huệ Khả tìm mãi, tìm không được, tâm rốt cuộc ở đâu? Kinh Lăng Nghiêm bảy chỗ 

gạn tâm, thật sự chẳng tìm được! Huệ Khả bèn thưa:  “Tìm tâm trọn chẳng thể được” , nói 

lời ấy, con chẳng tìm được tâm ở chỗ nào cả! Đạt Ma Tổ Sư trả lời:  “Ta đã an cái tâm 

 của ông rồi!”  Một câu nói này của Ngài đã đánh thức Huệ Khả, Ngài bèn khai ngộ. Chư 

vị phải hiểu: Tâm người ta đạt tới thanh tịnh; vì vậy, sau khi được chỉ điểm liền bình 

đẳng. Tâm bình đẳng là Phật tâm, tâm Lục Độ là Bồ Tát tâm, tâm bình đẳng là Phật tâm, 

Ngài lập tức khai ngộ. Vì vậy, tìm tâm trọn chẳng thể được! Quý vị chẳng thể nói không 

có tâm. Nếu nói “tìm tâm chẳng thể được”, bèn hiểu “như vậy là chẳng có tâm”, trật mất 

rồi! Nếu ở chỗ này, quý vị đưa ra câu trả lời như thế này: “Chẳng phải là không có tâm 

ư?” Quý vị đã rơi vào hầm vô minh rồi, vĩnh viễn chẳng khai ngộ. Phật pháp vĩnh viễn là 

sống  động,  ở  nơi  đâu?  Ngay  chính  lúc  này,  từ  đầu  đến  cuối  ngay  trong  một  niệm  ấy; 

nhưng  một  niệm  ấy  chẳng  thể  được,  một  niệm  ấy  là  gì  vậy?  Trôi  qua  rất  nhanh!  Khi 

phàm phu chúng ta dấy lên một niệm, Di Lặc Bồ Tát đã giảng một [thô] niệm (một niệm 

mà chúng ta có thể nhận biết) có tới ba mươi hai ức trăm ngàn [tế] niệm. Chính là một 

niệm ấy, tuy một niệm chẳng thể được, chẳng thể nói nó là không! 



 “Lục Tổ vân: „Hà kỳ tự tánh năng sanh vạn pháp‟, diệc bất năng chấp vi hữu”  

(Lục Tổ nói: “Nào ngờ tự tánh có thể sanh vạn pháp”, vẫn chẳng thể chấp là có). Đối với 

“vũ trụ” như chúng ta nói hiện thời, nhà Phật gọi nó là “vạn pháp”, hay “pháp giới”. Y 

báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới có thể sanh ra vạn pháp. Tuy y báo 

và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới bày ra trước mặt, quý vị chẳng thể nói 

nó là có. Thân thể hiện thời của chúng ta, đồng tu đạo hữu đông như thế cùng ngồi một 

chỗ, chẳng thể nói nó là có, đấy là cảnh giới. Người ta hỏi chúng ta có hay không? Chúng 

ta trả lời có, vì sao? Quý vị có phân biệt, có chấp trước, khi tôi và quý vị ở chung một 

chỗ, tôi cũng có phân biệt, cũng có chấp trước, nên chúng ta mới có thể trò chuyện, trao 

đổi với nhau. Nếu tôi nói “chẳng có”, quý vị sẽ coi tôi là dị loại, rắc rối to! Vì vậy, chư 

Phật, Bồ Tát thị hiện trong thế gian này, phải hòa quang đồng trần cùng hết thảy chúng 

sanh. Đức Phật thuyết pháp, đã giảng rất rõ ràng, Ngài dựa vào gì? Nhị Đế! Đức Phật 

dựa vào Nhị Đế để giảng kinh, thuyết pháp cho hết thảy chúng sanh. Nhị Đế: Thứ nhất là 

Tục Đế, là sự hiểu biết và lý giải thông thường của chúng sanh. Thuận theo những gì 

chúng sanh hiểu rõ, nói với quý vị hiếu, đễ, trung, tín, quý vị hiểu ngay. Nói Ngũ Luân, 

Ngũ Thường, quý vị hiểu liền, đó là gì? Thế Tục Đế (Tục Đế). Tới khi cảnh giới của quý 

vị đã nâng lên cao hơn, bèn giảng Chân Đế. Đạt Ma và Nhị Tổ nói về lẽ chân, quả thật, 

chúng ta nghe chẳng hiểu, rành rành là có, sao quý vị nói chẳng có? Đúng là chẳng  có, 

nhưng chúng ta hiểu lầm, tưởng là thật sự có. Phật cũng chẳng tranh cãi với chúng ta, 

quý vị nói có thì có, quý vị nói không thì không! Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công 

đức, giúp quý vị nâng cao lên từ từ. Đây là phương pháp áp dụng cho tuyệt đại đa số mọi 

người! 

Tập 20  419 





Quý vị thấy Đạt Ma Tổ Sư ở Trung Quốc nhiều năm như vậy, độ được một người 

là Huệ Khả; Huệ Khả cũng độ một người, suốt đời chỉ độ được một người là Tăng Xán, 

mãi  cho  đến  Huệ  Năng, suốt  thời  Ngũ  Đại80[5]  đều là đơn truyền.  Ngũ  Tổ  Nhẫn hòa 

thượng cũng là độ một người. Huệ Năng đại sư Lục Tổ độ bốn mươi ba người, chưa có 

tiền lệ trong lịch sử. Ngài dạy bốn mươi ba người đều đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh, đúng là trước và sau Ngài chẳng hề có trường hợp nào giống như vậy! Sau thời Lục 

Tổ chẳng có tình hình này, thầy chỉ dạy được đôi ba người khai ngộ, dường như tối đa 

được năm người, nhiều hơn nữa chẳng có! Có thể thấy chuyện này khó khăn lắm! Trong 

thời đại hiện tại, có ai khai ngộ hay không? Xưa kia, tôi sang Hương Cảng giảng kinh 

vào năm một ngàn chín trăm bảy mươi bảy (1977), nơi tôi giảng kinh là Trung Hoa Phật 

Giáo Đồ Thư Quán của lão pháp sư Đàm Hư trên đường Giới Hạn (Boundary Street), lần 

đó giảng kinh Lăng Nghiêm. Tôi nghe băng thâu âm lời khai thị lão pháp sư Đàm Hư 

trong  Phật  Thất,  vì  khi tôi đến  đó, lão  hòa  thượng đã vãng sanh  mấy  năm  rồi,  ba bốn 

năm, chẳng được gặp mặt. Trong lời khai thị, Sư bảo, cả đời Ngài đã từng gặp người đắc 

Định, tức là đắc Thiền Định trong Thiền Tông, Ngài đã thấy, cũng từng nghe nói, nhưng 

khai ngộ thì không chỉ chưa hề thấy, mà cũng chưa hề nghe nói tới. Nên biết lúc Đàm lão 

pháp sư nói [lời ấy], Ngài đã chín mươi tuổi. 



Gần đây nhất, đại khái là hai mươi năm trước, tôi quen biết lão cư sĩ Hoàng Niệm 

Tổ. Lúc lão nhân gia còn sống, mỗi năm tôi sang Bắc Kinh tối thiểu hai lượt để gặp cụ. 

Hai người chúng tôi đều học bản kinh này, tức bản hội tập của lão cư sĩ Hạ Liên Cư, 

không ai giảng bản này. Tôi ở hải ngoại giảng bản này, cụ ở trong nước giảng bản này, 

trong nước cũng chẳng có người thứ hai giảng. Vì vậy, hai người chúng tôi gặp nhau rất 

hợp ý. Cụ bảo tôi: Cụ học Thiền, cũng như học Mật, đều có thành tựu khá. Cụ bảo tôi: 

Trong thời đại hiện tiền này, căn tánh Thiền và Mật đều chẳng có. Ngay cả tham Thiền 

đắc định còn chẳng thấy; học Mật, tam mật tương ứng, tức thân thành Phật cũng chẳng 

có! Cụ nói từ nay về sau, có thể thành tựu trong Phật pháp chỉ có niệm Phật. Thầy của cụ 



 80[5] Ngũ Đại l{ giai đoạn lịch sử từ năm 907 đến năm 979, trải qua năm triều đại chính l{ 

 Hậu Lương (907-923, do Ch}u Hoảng tức Ch}u Ôn s|ng lập), Hậu Đường (923-937, do Lý 

 Tồn Úc s|ng lập), Hậu Tấn (936-947, do Thạch Kính Đường s|ng lập), Hậu H|n (947-951, do 

 Lưu Trí Viễn s|ng lập), v{ Hậu Ch}u (951-960, do Qu|ch Oai s|ng lập). Trong giai đoạn n{y, 

 ngo{i năm vương quốc chính nói trên, có tất cả mười vương quốc được s|ng lập v{ diệt vong 

 trong một thời gian ngắn nên sử thường gọi chung l{ Ngũ Đại Thập Quốc. Mười nước ấy l{ 

 Ngô (904-937, do Dương H{nh Mật s|ng lập), Nam Đường (937-975, do Lý Biện s|ng lập), 

 Ngô Việt (907-978, do Tiền Liêu s|ng lập), Sở (897-951, do M~ Ân s|ng lập), M}n (909-945, 

 do Vương Thẩm Tri), Nam H|n (917-971, do Lưu Nghiễm s|ng lập), Tiền Thục (907-925, do 

 Vương Kiến s|ng lập), Hậu Thục (934-965, do Mạnh Tri Tường s|ng lập), Nam Bình (còn gọi 

 l{ Kinh Nam hay Bắc Sở, 924-963, do Cao Quý Hưng s|ng lập) v{ Bắc H|n (951-979, do Lưu 

 M}n s|ng lập). 

42 Tập 20 

0 



là lão cư sĩ Hạ Liên Cư cũng từng học Thiền, cũng từng học Mật, lúc mất bèn niệm Phật 

cầu sanh Tịnh Độ, Hoàng lão cư sĩ cũng giống như thế. Lúc cụ ngã bệnh, đã cho tôi biết, 

mỗi ngày niệm mười bốn vạn câu Phật hiệu, đúng là buông xuống vạn duyên, những điều 

đã học trong cuộc đời cũng đều buông xuống, một câu Phật hiệu đưa cụ đi vãng sanh. 

Đây là đại thiện tri thức thị hiện, hiện thân thuyết pháp cho chúng ta biết pháp gì sẽ có 

thể thành tựu, do pháp này sẽ có thể thành tựu. 



Nhất  là  trong  hiện  thời,  xã  hội  động  loạn,  tai  nạn  liên  tiếp  xảy  ra,  người  bình 

thường chẳng còn kiêng dè mà bàn nói tai nạn. Trước đây, trong các cuộc gặp gỡ quốc tế, 

chẳng hề bàn chuyện tai nạn. Năm nay, tôi ở Úc, trong cuộc phỏng vấn năm tôn giáo, hết 

thảy mọi người đều bàn vấn đề này. Vài hôm trước, đài truyền hình Phượng Hoàng cũng 

phỏng vấn tôi về đề tài này, có thể thấy hết thảy mọi người rất coi trọng [chuyện  này]. 

Chúng tôi giảng kinh Hoa Nghiêm chưa xong, đã giảng đến bốn ngàn giờ, nhưng cũng vì 

xã hội hiện tại cần thiết, tạm ngưng kinh Hoa Nghiêm, giảng kinh Vô Lượng Thọ một lần 

nữa, phối hợp giữa quốc nội và Đài Loan, nơi khác tổ chức Tam Thời Hệ Niệm một trăm 

thất, đều đem công đức của những chuyện này hồi hướng cho Trung Quốc, cho nơi này, 

cho toàn bộ thế giới, mong rằng do công đức này, tai nạn có thể giảm nhẹ, chậm xảy ra. 

Muốn hoàn toàn hóa giải, sợ rằng sức chúng ta chưa làm được! Vì vậy, chúng ta đồng 

tâm hiệp lực làm chuyện này, tôi giảng bộ đại kinh này để phối hợp với họ. Giảng kinh 

này viên mãn, tôi lại giảng tiếp kinh Hoa Nghiêm. Đây là nhân duyên giảng kinh lần này. 





Chúng ta xem đoạn tiếp theo:  “Cái ly tứ cú, tuyệt bách phi, phi tư lượng, phân biệt 

 chi sở năng giải”  (Ấy là vì lìa tứ cú, dứt bách phi, chẳng thể do suy lường, phân biệt mà 

hòng hiểu được).  “Tứ cú”  là có, không, cũng có cũng không, chẳng phải có chẳng phải 

không, bốn câu này. Những điều này đều nói về tâm phàm phu của chúng ta, tâm phàm 

phu quả thật là tâm luân hồi; trong tâm luân hồi, phân biệt, chấp trước nghiêm trọng nhất. 

Nay chúng ta biết: Trong Thật Tướng của các pháp, Có và Không đều chẳng có. Có và 

Không là đối lập. “Cũng có, cũng không” và “chẳng phải có, chẳng phải không” đều là 

hý luận, Phật pháp gọi [những điều đó là] hý luận. Hý luận chẳng có ý nghĩa chân thật. 

Những gì gọi là “chẳng có nghĩa chân thật”? Trái nghịch chân tướng sự thật. Lời này là 

thật, tuyệt đối chẳng giả; nhưng lời như vậy người tu lâu có thể hiểu, kẻ mới học sẽ khá 

khó hiểu. Người nào có thể hoàn toàn tiếp nhận, chẳng hoài nghi? Phải là người thượng 

căn trong Phật pháp; nhưng căn tánh có thể nâng cao lên nhờ huân tu. Chúng ta là kẻ hạ 

căn, chẳng sao hết! Chỉ cần tuân thủ giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, [điều này] khiến 

cho chúng tôi nhớ đến một câu ngạn ngữ của Trung Quốc:   “Bất thính lão nhân ngôn, 

 ngật khuy tại nhãn tiền”  (chẳng nghe lời người già, bị thua thiệt trước mắt), lão nhân là 

ai? Chư Phật, Bồ Tát là lão nhân, cổ thánh tiên hiền là lão nhân. Tôi có lý do để tin văn 

hóa Trung Quốc chẳng phải chỉ là năm ngàn năm, văn hóa Cổ Ấn Độ truy ngược về thời 

Tập 20  421 



đại Bà La Môn là hơn một vạn năm, Trung Quốc trọn chẳng thua kém họ. Chúng ta nói 

[văn hóa Trung Quốc có lịch sử] năm ngàn năm là gì? Vì thời đại thượng cổ chẳng có 

văn tự, chẳng có ghi chép, đều dựa vào truyền khẩu, từ đời này truyền sang đời kia; Ấn 

Độ vẫn là như vậy, vì họ không coi trọng lịch sử, còn người Trung Quốc coi trọng ghi 

chép lịch sử. Do đó, Khổng phu tử nói bản thân lão nhân gia  “thuật lại chứ không trước 

 tác, tin tưởng, chuộng cổ” . Tôi cảm thấy hai câu ấy của Luận Ngữ vô cùng quan trọng, 

đó là gì? Tu học thành tựu nhờ vào đâu? Thái độ tu học. Câu này nói rõ cả đời Khổng Tử 

chẳng sáng tạo, chẳng phát minh, chẳng có gì lỗi lạc, những gì Ngài học, tu, dạy, truyền 

lại, hết thảy đều là của cổ thánh tiên hiền. Trong Luận Ngữ có rất nhiều câu tôi tin là từ 

cả ngàn vạn năm trước truyền lại, lão nhân gia thâu thập, hệ thống hóa, chỉnh lý, dùng 

văn tự ghi lại lời cổ thánh tiên hiền để lưu truyền hậu thế. Vì vậy, nói: Đại Thành Chí 

Thánh Tiên Sư đã  “tập đại thành” . Công đức này vô lượng, vô biên, chẳng có văn tự của 

Ngài ghi chép, những thứ được truyền lại cũng rất ít, đây là cống hiến lớn nhất của Ngài 

đối với người đời sau. 



Chúng ta nên có thái độ này, thái độ này của Phu Tử là tâm thanh tịnh, chẳng tự tư 

tự lợi, chẳng vì tiếng tăm, lợi dưỡng. Ngài yêu thích những giáo huấn của cổ nhân, nói 

cách  khác,  Ngài  ưa  chuộng  thánh  nhân,  Ngài  là  thánh  nhân.  Nếu  Ngài  chẳng  phải  là 

thánh nhân, làm sao có thể ưa thích thánh nhân? Giống như năm mươi ba lần tham học 

trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  Thiện  Tài  đồng  tử  tham  phỏng  tỳ-kheo  Cát  Tường  Vân.  Tỳ-

kheo Cát Tường Vân là Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo, chính Ngài đã chứng đắc. Nếu 

Ngài chẳng phải là Sơ Trụ, sẽ chẳng thấy Sơ Trụ; chẳng phải là Sơ Địa sẽ chẳng thấy Sơ 

Địa. Khổng Tử có thể thấy, hiểu nghĩa chân thật trong những giáo huấn của thánh nhân, 

Ngài đã đạt tới cảnh giới ấy. Đã đạt thì dùng những giáo huấn của người khác là được 

rồi, cần gì phải dùng của chính mình! Nêu gương tốt cho người đời sau; đó là chính xác, 

chúng ta phải nên học theo điều này! Vì vậy, tôi giảng bộ kinh này, lần này là lần thứ 

mười một, phương pháp sử dụng trong lần thứ mười một khác hẳn, giảng bản chú giải 

của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ; đây là  “thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu cổ” , chẳng có gì của 

chính mình, cớ gì cứ phải của chính mình! Hoàng lão cư sĩ chú giải, tôi đồng ý, chẳng 

phải là giống hệt như của chính mình ư? Cớ gì cứ phải nêu ra những thứ của chính mình? 

Nêu ra những thứ hay đẹp của người khác, mong muốn hết thảy mọi người học tôn trọng 

cổ  thánh  tiên  hiền,  sẽ  có  đại  lợi  ích!  Chẳng  tạo  tiếng  tăm,  lợi  dưỡng  cho  chính  mình, 

chẳng làm chuyện tự tư tự lợi, khiến cho tâm của chính mình được khôi phục sự thanh 

tịnh, chẳng nhiễm mảy trần! 



Lìa tứ cú, tuyệt bách phi, được tổng kết ngay sau đó,  “phi tư lượng phân biệt chi 

 sở năng giải”  (chẳng phải là suy lường, phân biệt mà hòng hiểu được). Chúng ta dùng 

tâm ý thức, tâm ý thức chính là nghiên cứu trong hiện thời, nghiên cứu là gì? Dùng thức 

42 Tập 20 

2 



thứ sáu (ý thức) để phân biệt, dùng thức thứ bảy để chấp trước. Có thể nghiên cứu những 

thứ chân thật hay chăng? Chẳng thể nào! Đấy là chỗ khác biệt giữa khoa học và truyền 

thống Trung Quốc. Truyền thống Trung Quốc có thể kiến tánh, có thể khôi phục trí huệ 

trong tự tánh, khoa học không làm được, vì sao không làm được? Khoa học dùng tâm ý 

thức. Dùng tâm ý thức sẽ đạt được tri thức, chẳng phải là trí huệ, hai chuyện [khác nhau]. 

Cổ Ấn Độ và Trung Quốc cổ xưa coi trọng trí huệ, tri thức là hạng nhì. Hai mươi lăm bộ 

sử là tri thức, mười ba kinh81[6] là trí huệ. Tri thức có thể dùng làm tài liệu tham khảo, 

nhưng quyết sách, quyết đoán nhất định phải là trí huệ. Vì vậy, Trung Quốc mấy ngàn 

năm ổn định là có đạo lý. Những thứ của tổ tiên thật sự tốt đẹp, nếu chúng ta coi thường 

sẽ là đại bất hiếu, [tổ tiên] lưu lại những thứ quá tốt như vậy, sao lại hời hợt coi thường? 



Tiếp theo là  “linh minh đỗng triệt, trạm tịch thường hằng” . Đã hết thời gian rồi, 

ngày hôm nay chúng ta học tới đây, ngày mai chúng ta sẽ học tập tiếp câu này. Nghĩa lý 

trong đoạn này rất sâu, chúng ta phải chú tâm cùng nhau học tập trong lần tới. À! Ngày 

hôm nay học tới đây! 



 81[6] Thoạt đầu, Trung Hoa chỉ coi hai mươi bốn bộ sử được coi l{ s|ch lịch sử chính thống, 

 đến năm 1921, tổng thống Từ Thế Xương hạ lệnh đưa thêm T}n Nguyên Sử (do Kha Thiệu 

 Mẫn biên soạn) v{o danh s|ch ấy nên mới có hai mươi lăm bộ sử. Về sau, ngoại trừ tại Đ{i 

 Loan vẫn chấp nhận quy định n{y, c|c nơi kh|c thay thế T}n Nguyên Sử bằng Thanh Sử Cảo 

 (do Triệu Nhĩ Tốn chủ biên). Hai mươi bốn bộ sử truyền thống l{ Sử Ký (do Tư M~ Thiên biên 

 soạn dưới thời Đông H|n), H|n Thư (do Ban Cố biên soạn), Hậu H|n Thư (do Phạm Việp biên 

 soạn),  Tam  Quốc  Chí  (do  Trần  Thọ  biên  soạn),  Tấn  Thư  (do  Phòng  Huyền  Linh  chủ  biên), 

 Tống Thư (do Trầm Ước biên soạn), Nam Tề Thư (do Tiêu Tử Hiển biên soạn), Lương Thư 

 (do Diêu Tư Liêm biên soạn), Trần Thư (do Diêu Tư Liêm soạn), Ngụy Thư (do Ngụy Th}u 

 soạn), Bắc Tề Thư (do Lý B|ch Dược soạn), Ch}u Thư (do Lệnh Hồ Đức Ph}n chủ biên), Tùy 

 Thư (do Ngụy Trưng chủ biên), Nam Sử (Lý Diên Thọ biên soạn), Bắc Sử (Lý Diên Thọ biên 

 soạn), Cựu Đường Thư (do Lưu Hú chủ biên), T}n Đường Thư (do Âu Dương Tu biên soạn), 

 Cựu Ngũ Đại Sử (Tiết Cư Ch|nh chủ biên), T}n Ngũ Đại Sử (Âu Dương Tu biên soạn), Tống 

 Sử, Liêu Sử, Kim Sử (ba bộ n{y đều do Tho|t Tho|t chủ biên), Nguyên Sử (do Tống Liêm biên 

 soạn), v{ Minh Sử (do Trương Đình Ngọc biên soạn). 

 Thập Tam Kinh l{ mười ba bộ kinh điển chủ yếu của Nho gia m{ c|c sĩ tử Trung Hoa kể từ 

 đời Tống bắt buộc phải học nếu muốn đỗ đạt, gồm kinh Thi, kinh Thư, Lễ Ký, Ch}u Dịch, Tả 

 Truyện (Tả Thị Xu}n Thu l{ bộ biên niên sử nhằm chú giải kinh Xu}n Thu do Tả Kh}u Minh 

 biên soạn), Công Dương Truyện (chú giải kinh Xu}n Thu do Công Dương Cao người nước Tề 

 biên soạn), Cốc Lương Truyện (chú giải kinh Xu}n Thu do Cốc Lương Tử biên soạn), Ch}u Lễ 

 (tương truyền do Ch}u Công biên soạn, viết về c|ch tổ chức quan chế đời Ch}u), Nghi Lễ (ghi 

 chép c|c thứ nghi lễ đời Ch}u), Luận Ngữ (ghi chép lời dạy của Khổng Tử), Hiếu Kinh (ghi 

 chép lời Khổng Tử dạy Tăng S}m về đạo hiếu), Nhĩ Nh~ (bộ từ điển đầu tiên của Trung Hoa, 

 không rõ t|c giả) v{ Mạnh Tử (s|ch ghi lại tư tưởng, quan điểm của Mạnh Tử, thường được 

 tin l{ do chính Mạnh Tử biên soạn, v{ do c|c học trò của ông như Vạn Chương, Công Tôn Sửu 

 v.v... chỉnh lý). 

Tập 20  423 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa  

Tập 21 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Kinh 

Vô Lượng Thọ Giải, trang mười chín, dòng thứ sáu đếm từ dưới lên, xem câu này 

từ trang sau. Chúng ta đọc kinh văn:  “Linh minh đỗng triệt, trạm tịch thường hằng. 

 Cô  minh  lịch  lịch,  bỉnh  hách  hư  không.  Linh  quang  độc  diệu,  huýnh  thoát  căn 

 trần”  (Linh minh đỗng triệt, trạm tịch thường hằng, riêng sáng vằng vặc, rạng ngời 

hư không, linh quang độc diệu, thoát sạch căn trần), chúng ta xem tới chỗ này. Mấy 

câu này do cổ đại đức tán thán, miêu tả tự tánh. Thật ra, chẳng có cách nào diễn tả 

tự  tánh,  nói  cách  nào  cũng  chẳng  trọn  vẹn,  chỉ  có  thể  nói  được  một  phần  rất  ít. 

Tổng hợp cách nói của nhiều vị cổ đức, chúng ta có thể lãnh hội đôi chút, tổ sư bảo 

chúng ta: Chuyện này phải đích thân chứng thì mới có thể hiểu rõ, đó gọi là:  “Như 

 nhân ẩm thủy, lãnh noãn tự tri”  (như người uống nước, nóng lạnh tự biết); quý vị 

chưa chứng đắc, nói kiểu nào, dù là Phật nói, hay Bồ Tát nói, [đối với quý vị] cũng 

đều  rất  khó hiểu,  [vì]  nó  chẳng  phải  là  cảnh  giới  của  chúng ta.  Trong  đoạn  này, 

cũng giảng rất rõ ràng, đó chính là Lý Thể của vạn hữu trong vũ trụ, tất cả hết thảy 

các pháp đều từ chỗ này biến hiện ra.Vì vậy, nó có thể sanh, có thể hiện, A Lại Da 

là có thể biến (năng biến). Cái “có thể sanh, có thể hiện” sẽ nhất định là đã có A 

Lại Da. Nếu không có A Lại Da, sẽ chẳng thể “có sanh, có hiện”. Cõi Thường Tịch 

Quang  được  nói  trong  Tịnh  Tông  chính  là  tự  tánh,  chữ  “đại  quang  minh 

 tạng”  cũng nhằm hình dung tánh thể này. Nó chẳng phải là hiện tượng vật chất, mà 

cũng chẳng phải  là hiện  tượng tinh thần. Chẳng phải  là hiện  tượng vật  chất, nên 

năm căn mắt, tai, mũi, lưỡi, thân của chúng ta chẳng có cách nào tiếp xúc nó. Nó 

chẳng phải là vật chất, nhưng cũng chẳng phải là hiện tượng tinh thần, nên chúng 

ta  tư  duy,  tưởng  tượng  chẳng  được.  Vì  vậy,  trong  kinh  Phật  thường  dùng  bốn 

chữ  “bất khả tư nghị” ,  “tư”  (思) là tư duy, quý vị nghĩ không ra. Tư duy có giới 

hạn, tuy nó có công năng rất lớn, đấy là thức thứ sáu, kinh dạy chúng ta: Đối với 

42 Tập 21 

4 



bên ngoài, tư duy có thể duyên tới hư không, pháp giới; đối với bên trong, nó có 

thể duyên tới A Lại Da, nhưng chẳng thể duyên tự tánh. Vì vậy, nhất định phải là 

đích thân chứng thì mới có thể biết. Đến khi nào sẽ có thể chứng đắc? Kinh dạy 

chúng ta: Từ Bát Địa trở lên. Có tất cả năm mươi mốt giai tầng Bồ Tát, giống như 

chúng ta đi học, lớp Một, lớp Hai, [có tất cả] năm mươi mốt lớp. Phải đạt tới Bát 

Địa, Bát Địa rất cao, cao nhất là Thập Địa Bồ Tát. Đệ Bát Địa đã thấy, kiến tánh. 

Nói  “kiến tánh”  tức là đã thật sự thấy. Nếu nói theo nghĩa rộng, Sơ Trụ trong Viên 

Giáo đã thấy rồi. Sau khi thấy, hãy còn có tập khí vô thỉ vô minh chưa đoạn! Tuy 

tập khí chẳng chướng ngại sự, tức là nói trong tự tánh vốn sẵn đủ trí huệ, đức năng, 

tướng hảo, nó chẳng bị chướng ngại. Có thể nói: Những điều này sau khi được thấu 

lộ, sẽ chẳng khác gì Phật quả rốt ráo, đó là vũ trụ thuở tối sơ được bắt nguồn như 

thế nào. Họ biết [những điều ấy] là do thầy nói, chứ họ chưa đích thân chứng được. 

Đạt tới Bát Địa sẽ đích thân chứng; vị ấy chứng đắc giống hệt như thầy đã giảng, 

chẳng khác nhau. Khi ấy là đích thân chứng đắc. Câu thứ nhất:  “Linh minh đỗng 

 triệt,  trạm  tịch  thường  hằng”  nói  về  tác  dụng  của  nó  (tự  tánh).  Nay  chúng  ta 

gọi  “linh”  là  “cảm ứng” ; đối với sự cảm ứng tột bậc vi tế, tự tánh đều có thể hiểu 

được, biết rõ ràng, rành rẽ sự cảm ứng ấy. Nó khởi tác dụng ra sao? Tác dụng là 

đối với những dao động vô cùng vi tế trong trọn khắp pháp giới, hư không giới, nó 

đều có thể hiểu rõ. Các khoa học gia hiện thời cũng phát hiện, họ nói trong thế gian 

này không có vật chất, tất cả hết thảy các hiện tượng đều là hiện tượng dao động, 

các khoa học gia cận đại đã nói như vậy. Phật pháp bảo khởi nguyên của vũ trụ là 

một hiện tượng dao động vô cùng vi tế! Trong Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận 

Hoàn  Nguyên  Quán,  Hiền  Thủ  quốc  sư  đã  giảng  rất  rõ  ràng.  Trong  sách  ấy,  ba 

đoạn đầu quả thật [nhằm giải thích] hai câu này: Từ Nhất Thể khởi Nhị Dụng, Nhị 

Dụng là hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần sanh khởi. 

Khi sanh khởi, tác dụng gồm ba điều: 

1) Thứ nhất là  “châu biến pháp giới”  (trọn khắp pháp giới),  “đỗng triệt”  (洞徹

) là trọn khắp pháp giới.  “Linh minh đỗng triệt”  là trọn khắp pháp giới hư không 

giới nó đều hoàn toàn biết, nó có tác dụng ấy! Hiện tượng vật chất cũng như vậy, 

mà hiện tượng tinh thần vẫn như vậy. Nói theo Phật pháp, hiện tượng vật chất và 

hiện tượng tinh thần dung hợp với nhau; tuy là hai thứ, nhưng chúng chẳng tách 

rời! Trong khi chúng ta học tập vấn đề này, dùng điện ảnh hiện thời để làm tỷ dụ, 

đặc biệt là TV, vì trong hiện tại, gia đình nào cũng hầu như hằng ngày chẳng rời 

khỏi TV. Tôi tỷ dụ màn hình như tự tánh, các hình ảnh trong TV ví như các hiện 

tượng dao động sanh khởi, tức là hiện tượng tinh thần và vật chất vĩnh viễn chẳng 

Tập 21  425 



thể tách lìa tự tánh. Hễ tách lìa thì chúng (các hiện tượng vật chất và tinh thần) sẽ 

không còn nữa, chúng ắt phải hiển thị trên màn hình. Không có màn hình, chúng 

chẳng thể hiển thị. Màn hình là chân tánh; những hình tượng ấy là huyễn tướng. 

Một đằng là chân, một đằng là vọng. Chân là gì? Tướng được hiện trên màn hình 

sanh diệt trong từng sát-na. Nó có sanh diệt nên là hư huyễn, chẳng thật sự tồn tại. 

Màn hình là vĩnh hằng, vĩnh hằng không thay đổi, đó là Chân. Nhưng quý vị phải 

hiểu: Chân vọng bất nhị, chân vọng nhất thể, diệu dụng ở chỗ này. Khi nó khởi ra 

tác dụng thì sự dao động ấy đúng là trọn khắp pháp giới. 

2) Loại thứ hai là  “xuất sanh vô tận” . Trong tự tánh có A Lại Da. A Lại Da là 

thức biến. A Lại Da là cái thức năng biến (có thể biến), hết thảy các hiện tượng là 

sở biến (cái được biến hiện). Y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp 

giới là sở biến. Năng và Sở bất nhị, năng biến và sở biến là một, không hai. A Lại 

Da ở đâu? A Lại Da ở trong Tướng Phần, trong Kiến Phần và Tướng Phần đều có, 

đều chẳng tách rời. Nghiệp Tướng, Chuyển Tướng, Cảnh Giới Tướng tuy một mà 

ba, tuy ba mà một, quyết định chẳng thể độc lập. Vì thế, gọi là hư huyễn, huyễn 

tướng, mộng, huyễn, bọt, bóng. Bất luận dưới trạng thái nào, Thể của chúng đều 

là  “trạm  tịch  thường  hằng” ,  “trạm”  (湛)  là  thanh  tịnh,  “tịch”  (寂)  là  tịch  diệt. 

Chúng ta dùng cương lãnh tu học trong tựa đề kinh này để nói sẽ dễ hiểu: Trạm là 

thanh tịnh, Tịch là bình đẳng, Thường Hằng là vĩnh hằng bất biến. Những chữ này 

nhằm miêu tả tự tánh và sự khởi tác dụng của tự tánh. Thể, Tướng và Dụng như 

kinh Hoa Nghiêm đã giảng đều thuộc trong một câu này (trạm tịch thường hằng). 

Vì vậy, câu này quả thật chẳng dễ hiểu cho lắm! 

Tiếp  theo  là  “cô  minh  lịch  lịch”  (riêng  sáng  vằng  vặc)  cũng  là  hình 

dung.  “Cô”  (孤: một mình) là chỉ có tự tánh, thực sự chỉ có tự tánh là bất sanh, bất 

diệt, chẳng có đối lập, chẳng có tương đối. Hễ khởi lên tác dụng thì có tương đối, 

quý vị thấy tinh thần và vật chất là tương đối. Tuy tương đối, chúng dung hợp với 

nhau, trong tinh thần có vật chất, trong vật chất có tinh thần. Hôm qua, có một vị 

đồng học tìm được trên mạng Internet, hôm nay đã làm thành DVD, tối qua tôi có 

xem một chút, hình như [đoạn phim ấy] dài bốn mươi lăm phút. Đó là báo cáo gần 

đây nhất của một nhà khoa học Mỹ đang khảo sát, nghiên cứu nhằm chứng tỏ nước 

có ký ức. Nếu sau khi phát hiện này được xác nhận, trong Vật Lý Học sẽ dấy lên 

một cuộc cách mạng rất lớn, cách mạng gì vậy? Hiện thời, chúng ta nói khoáng vật 

chẳng phải là sinh vật, nhưng nghiễm nhiên là trong ấy có thấy, nghe, hay, biết, lại 

còn có ký ức. Có ký ức thì có thể báo thù hay không? Chúng ta xử tệ với nó, nó có 

42 Tập 21 

6 



báo thù hay không? Nếu có báo thù sẽ phiền lắm. Ngày nay, chúng ta phá hoại núi, 

sông, đại địa trên địa cầu, phá hoại chúng. Nếu chúng ghi hận, sẽ báo thù; chúng nó 

sẽ báo thù bằng động đất, bằng thiên tai, rất đáng sợ! Do vậy, trong kinh giáo, đức 

Phật một mực dạy chúng ta hãy “cung kính hết thảy”. Trong Phật pháp nói tới luân 

lý, luân lý là nói về quan hệ. Người thế gian chúng ta nói tới luân lý thì chỉ nói về 

quan hệ giữa con người, Ngũ Luân là quan hệ cha con, quan hệ vợ chồng, quan hệ 

vua tôi, quan hệ anh em, quan hệ bằng hữu, nói tới những mối quan hệ này. Nhưng 

quan hệ được giảng trong Phật pháp không chỉ là quan hệ giữa con người với nhau, 

mà còn là quan hệ giữa con người và hết thảy động vật, Phật pháp giảng khá nhiều 

quan hệ!  Quan hệ giữa con người và các chiều  không gian khác nhau, trong các 

chiều không gian khác biệt lại có sinh vật, còn có mối quan hệ giữa con người và 

hoa cỏ cây cối, đó là quan hệ với thực vật, quan hệ giữa con người và núi, sông, đại 

địa, quan hệ giữa con người với trọn khắp pháp giới hư không giới, luân lý được 

giảng hết sức rộng! 

Sau khi đã biết quan hệ, đức Phật sẽ dạy cho chúng ta một tâm thái: Cung kính 

hết thảy! Quý vị thấy sám nghi trong Phật pháp vừa mở đầu bèn:  “Nhất tâm đảnh 

 lễ,  nhất  thiết  cung  kính”  (nhất  tâm  đảnh  lễ,  hết  thảy  cung  kính).  Chúng  ta  cung 

kính hoa, cỏ, cây cối, cung kính núi, sông, cung kính vạn pháp trong vũ trụ, không 

có gì chẳng dùng tâm cung kính. Nguyện thứ nhất của Phổ Hiền Bồ Tát là  “lễ kính 

 chư Phật” , bao gồm quan hệ luân lý được giảng trong nhà Phật. Đối xử tử tế với 

vạn vật, hoa, cỏ, cây cối, chúng nó có Thọ, Tưởng, Hành, Thức; trong những năm 

qua, chúng tôi cũng chứng thực chuyện này. Chúng tôi trồng trọt rau dưa, cây ăn 

trái đều có cảm ứng, chúng ta khởi tâm động niệm chúng nó sẽ biết, đều có cảm 

ứng. Chúng tôi đối xử tử tế với chúng, chúng cũng báo đáp rất tốt đẹp: Lá đặc biệt 

xanh, hoa đặc biệt thơm, quả đặc biệt ngọt, chúng nó báo đáp đấy! Nếu những loài 

chim nhỏ, trùng nhỏ muốn ăn những loài rau dưa, hoa quả ấy, chúng tôi ước định 

với chúng nó, chúng tôi cũng chiếu cố chúng nó, chúng nó cũng chiếu cố chúng 

tôi. Do vậy, vườn rau của chúng tôi nhất định chừa ra một khu nhỏ, khu ấy chuyên 

dành cho tiểu trùng ăn. Chúng đến đó ăn, chẳng quấy nhiễu những nơi khác. Cây 

ăn trái cũng vậy, chúng tôi chỉ định mấy cây chuyên dành cho các loài chim nhỏ, 

chim  tới  ăn  trái  cây,  sẽ  ăn  trên  mấy  cây  ấy.  Nếu  cây  không  được  chỉ  định  sẵn, 

chúng nó chẳng quấy nhiễu. Do  chúng tôi đối xử hết  sức tốt đẹp với những loài 

trùng nhỏ, chim nhỏ ấy, đôi bên tôn trọng lẫn nhau, chiếu cố lẫn nhau, cho nên hoa 

quả chẳng cần thuốc sát trùng. Thuốc sát trùng có hại, khi chim nhỏ ăn vào sẽ mắc 

bệnh, con người ăn vào lâu ngày cũng sanh bệnh, bản thân trái cây cũng bị biến 

chất. Vì thế, chớ nên dùng những thứ ấy! Không chỉ chớ nên dùng thuốc sát trùng, 

Tập 21  427 



mà phân hóa học cũng chớ nên dùng. Chúng ta chẳng cần đến những thứ ấy, dùng 

thiện tâm đối đãi những tiểu động vật và hoa, cỏ, cây cối, sẽ thấy đặc biệt tốt đẹp. 

Những nông phu lân cận đến thăm nông trường của chúng tôi  đều vô cùng kinh 

ngạc: Các vị dùng phương pháp gì mà trồng tốt đẹp ngần ấy? Tôi bảo họ, tôi dùng 

phương pháp Niệm Phật để trồng. Trong vườn rau, vườn cây ăn quả, chúng tôi đặt 

máy niệm Phật, suốt hai mươi bốn giờ phát ra Phật hiệu “A Di Đà Phật” cho cây 

cối nghe. Chúng tôi chỉ dùng A Di Đà Phật để trồng trọt, những năm qua trồng trọt 

rất thành công! Vậy thì quý vị hãy nói, đó là đạo lý gì? Ở đây nói  “linh minh đỗng 

 triệt, trạm tịch thường hằng”  chính là đạo lý và nguyên lý ấy, nó chẳng lìa tự tánh, 

từ trong tự tánh biến hiện. Do vậy, chúng ta tùy thuận Tánh Đức thì thứ gì cũng tốt 

đẹp, trái nghịch Tánh Đức sẽ xảy ra phiền phức liền! Khoa học kỹ thuật trái nghịch 

Tánh Đức, có thể trồng trọt quả, hạt to đùng, nhưng chẳng ngọt, chẳng có mùi vị 

gì, thoạt nhìn ngon lành lắm,  ăn vào chẳng có mùi  vị  gì! Đó  là gì? Đấy là thiên 

nhiên báo thù, chúng ta đừng nên đối đãi với chúng như thế! 

Mấy  câu  tiếp  theo  đều  là  tán  thán:  “Bỉnh  hách  hư  không”  (rạng  ngời  hư 

không). Đây là tán thán  “hàm dung Không Hữu”  (dung chứa Không và Có) trong 

ba thứ trọn khắp [như sách Hoàn Nguyên Quán đã nói]; đấy cũng là như nhà Phật 

thường nói:  “Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”  (tâm bao trùm hư không, lượng 

trọn khắp các cõi có số lượng nhiều như cát), chẳng có ngằn mé.  “Linh quang độc 

 diệu,  huýnh thoát  căn  trần”  (linh quang riêng chiếu, vượt thoát  căn trần), đây là 

đặc biệt nói với người tu hành, người tu hành hãy nên làm như thế.  “Linh quang 

 độc diệu”  là nói về trí huệ, trí huệ viên mãn. Trí huệ viên mãn do đâu mà có? Quý 

vị có thể buông căn trần xuống, trí huệ và đức tướng trong tự tánh thảy đều hiện 

ra,  “căn”  là lục căn,  “trần”  là lục trần. Thật ra, ở đây vẫn nói về lục thức; nói cách 

khác, chớ nên chấp tướng! Căn và trần là hiện tượng vật chất. Lục thức: Trong căn 

trần bao gồm thức. Căn, trần, thức hợp thành mười tám giới. Thức là hiện tượng 

tâm lý. Hiện tượng vật chất và hiện tượng tâm lý thảy đều phải buông xuống, vì 

sao? Chúng là giả.  “Linh quang độc diệu”  là chân, linh quang độc diệu là trí huệ 

Bát  Nhã  sẵn  có  trong  tự  tánh,  vạn  đức,  vạn  năng.  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  đức 

Phật  đã  dạy:  “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  trí  huệ  và  đức  tướng  của  Như  Lai” . 

Chữ  “linh quang”  chỉ điều ấy, chỉ cần quý vị buông phân biệt, chấp trước xuống, 

nó sẽ hiển hiện.  “Cố Liên Trì đại sư tán viết: Đại tai chân thể, bất khả đắc nhi tư 

 nghị giả, kỳ duy tự tánh dư”  (Vì thế, Liên Trì đại sư ca ngợi: “Lớn thay chân thể! 

Chẳng thể nghĩ bàn thì chỉ có mỗi tự tánh mà thôi”). Những câu này đều nhằm tán 

thán tự tánh. Tự tánh cũng là bất đắc dĩ, gượng đặt tên là “tự tánh”, như trong phần 

42 Tập 21 

8 



trước đã nói: Ngay cả cái tên  “tự tánh”  cũng đừng nên chấp trước; hễ quý vị chấp 

trước thì cũng trật rồi! 

Đoạn tiếp theo là:  “Thật Tướng chi chỉ, như thượng thô minh”  (Tông chỉ của 

Thật  Tướng  đã  được  giảng  thô  thiển  như  trên  đây),  tông chỉ  của  Thật  Tướng  đã 

được giảng đại khái trong đoạn trước. Hết thảy các kinh Đại Thừa đều căn cứ trên 

Thật  Tướng  của  các  pháp  để  nói,  đấy là  chân  tướng  của  hết  thảy  các  pháp.  Đức 

Phật giảng kinh căn cứ vào đâu? Căn cứ trên chân tướng của hết thảy các pháp để 

nói. Nói những gì? Những gì Phật nói cũng chẳng rời khỏi chân tướng của hết thảy 

các pháp. Chúng ta có thể nói: Thích Ca Mâu Ni Phật, thậm chí hết thảy kinh giáo 

do mười phương ba đời hết thảy chư Phật Như Lai đã nói, đều nhằm giảng những 

gì? Thật Tướng của chư pháp. Nếu dùng một câu đơn giản, gần gũi để nói thì là 

“giảng về chân tướng của vũ trụ vạn pháp”, giảng về điều ấy. Tiếp đó, lại nói về 

bản kinh này:  “Chí ư bổn kinh thể tánh”  (còn như Thể Tánh của kinh này), đối với 

bộ kinh Vô Lượng Thọ này,  “hà đắc xưng vi Thật Tướng da?”  (cớ sao gọi là Thật 

Tướng), cũng có thể gọi là Thật Tướng ư?  “Hạ thân kỳ thuyết” , [nghĩa là] tiếp đó 

bèn nói rõ, quả đúng như vậy! “Thế Thân Bồ Tát”, ngài Thế Thân (Vasubandhu) 

còn  gọi  là  Thiên  Thân,  trong  Vãng  Sanh  Luận  có  mấy  câu  như  thế  này:  “Trang 

 nghiêm Phật độ công đức thành tựu, trang nghiêm Phật công đức thành tựu, trang 

 nghiêm  Bồ  Tát  công  đức  thành  tựu,  thử  tam  chủng  thành  tựu  nguyện  tâm  trang 

 nghiêm,  ưng  tri” (trang  nghiêm  cõi  Phật  công  đức  thành  tựu,  trang  nghiêm  Phật 

công đức thành tựu, trang nghiêm Bồ Tát công đức thành tựu. Nên biết...). Ba thứ 

thành tựu ấy là thành tựu trong Tây Phương Cực Lạc thế giới: Phật độ (cõi nước 

Phật) là y báo, Phật, Bồ Tát là chánh báo. Phật là buông toàn bộ vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước xuống. Bồ Tát là đang buông xuống, chưa buông sạch sành sanh, 

chưa triệt để, đấy là Bồ Tát. Bồ Tát (Boddhisattva) là tiếng Phạn, Huyền Trang đại 

sư giải thích, dịch sang nghĩa tiếng Hán là Giác Hữu Tình. Hữu Tình (Sattva) là 

còn  có  tình  thức,  tình  thức  chưa  đoạn,  nhưng  đã  giác  ngộ.  Phật  thì  sao?  Phật  là 

Giác, dùng một chữ này là được rồi, phía sau chẳng có Hữu Tình. Phật thật sự giác 

ngộ  viên  mãn  rốt  ráo;  Bồ  Tát  tuy  giác  ngộ,  nhưng  tình  thức  chưa  đoạn,  Huyền 

Trang  đại  sư  dịch  theo  cách  ấy.  Chúng  ta  gọi  những  bản  dịch  trước  thời  Huyền 

Trang đại sư là Cổ Dịch, cổ đại đức dịch chữ Bồ Tát thành Đại Đạo Tâm Chúng 

Sanh, Đại Đạo Tâm là Giác, Chúng Sanh là Hữu Tình, cũng dịch rất hay! Quả thật 

là từ Huyền Trang đại sư trở đi, dùng cách gọi Bồ Tát là Giác Hữu Tình khá nhiều! 

Ba thứ thành tựu này là y báo và chánh báo trang nghiêm. Quý vị thấy thầy là 

một vị Phật trang nghiêm, đó là công đức của thầy đã thành tựu, Bồ Tát là học trò. 

Tập 21  429 



Do  vậy,  trong  thế  giới  Tây  Phương,  trong  thế  giới  Hoa  Tạng,  chúng  ta  chỉ  nhìn 

thấy người trong các thế giới ấy gồm hai loại người: Một là Phật, hai là Bồ Tát. Trừ 

hai loại này ra, dường như kinh chẳng nói tới ai khác. Nếu chúng ta quan sát cẩn 

thận thế giới ấy, sẽ thấy thế giới ấy giống như gì? Thế giới ấy là trường học. Trong 

trường học, chỉ có thầy và học trò, không có tổ chức chánh phủ nào! Trong thế giới 

Cực Lạc chẳng nói có quốc vương, trước nay chưa hề nói. Thế giới Hoa Tạng cũng 

không có một thiên vương nào! Do vậy, những tổ chức như trong thế gian chúng ta 

chỉ trong lục đạo mới có, bốn thánh pháp giới chẳng có. Trong lục đạo bèn có, Sắc 

Giới thiên có Đại Phạm Vương (Brahma), Sơ Thiền Thiên có Ma Hê Thủ La Thiên 

Vương (Maheśvara), Tứ Thiền Thiên; trong Vô Sắc Giới không có! Vô Sắc Giới 

không có hiện tượng vật chất, chỉ có tinh thần. Nay chúng ta nói tới Duy Vật và 

Duy Tâm, thì Tứ Thiền và Tứ Không [có thể tạm hiểu là tương ứng với Duy Vật và 

Duy Tâm]. Tứ  Không Thiên  là duy tâm, người nơi ấy chẳng có nhục thể, tức là 

chẳng có hiện tượng vật  chất. Do  vậy, họ cũng chẳng cần sống trong cung điện, 

chẳng cần! Chúng ta gọi họ là “linh giới”, hoàn toàn là hiện tượng tinh thần. Nếu 

không có nhục thể thì là u linh; nhưng trong vật chất, nhất định có hiện tượng tinh 

thần. Trên thực tế, trong hiện tượng tinh thần vẫn có hiện tượng vật chất, nhưng 

chúng  ta  chẳng  thấy  hiện  tượng  vật  chất  ấy,  Phật,  Bồ  Tát  thấy  được,  A  La  Hán 

cũng thấy được. Đấy là nói rõ tinh thần và vật chất vĩnh viễn chẳng tách rời. Trong 

sắc  có  hiển  sắc  và  bất  hiển  sắc,  nhà  Phật  gọi  [bất  hiển  sắc]  là  Vô  Biểu  Sắc 

(Avijñapti-rūpa). Thật ra, loại sắc này đối với chúng ta cũng chẳng khó hiểu. Mỗi 

người chúng ta đều có kinh nghiệm nằm mộng, trong mộng có sắc hay không? Có 

sắc  tướng,  chính  mình  nhìn  thấy  sắc  tướng  ấy  rõ  ràng,  nhưng  người  khác  chẳng 

nhìn thấy, đó là Vô Biểu Sắc. Chúng ta tưởng tượng, nghĩ đến Bắc Kinh, nghĩ đến 

Cố Cung, Cố Cung bèn hiện tướng ngay trong óc, chính chúng ta nghĩ đến rất rõ 

ràng, chúng ta biết, nhưng khi ta nghĩ, người khác chẳng biết. Thế  nhưng đối với 

người có công phu, quý vị nghĩ gì, hiện ra tướng gì, người ấy sẽ thấy, nhưng người 

thường chẳng thể thấy. Điều này chứng tỏ vật chất và tinh thần vĩnh viễn chẳng thể 

tách rời. Nói duy tâm hay duy vật đều chẳng thỏa đáng, chúng là một Thể, chẳng 

thể chia thành hai phương diện. Chia thành hai phương diện là trật rồi! Giống như 

hiện  thời  chúng  ta  nói  đến  TV,  màn  hình  TV  và  sắc  tướng  chẳng  phải  là  một 

chuyện, nhưng chúng là nhất thể. Quý vị chẳng có cách nào tách rời chúng; hễ tách 

rời sẽ chẳng có. Câu tiếp theo rất quan trọng, phải nên biết, quý vị cần phải biết: 

 “Lược thuyết nhập nhất pháp cú cố”  (nói đại lược [thì ba thứ trang nghiêm ấy] 

đều gồm trong một pháp cú), pháp cú gì vậy? Tiếp đó, sách có giải thích:  “Nhất 

43 Tập 21 

0 



 pháp cú giả, vị thanh tịnh cú”  (một pháp cú là thanh tịnh cú). Thanh tịnh cú (câu 

thanh  tịnh)  là  gì?  “Thanh  tịnh  cú  giả,  vị  chân  thật  trí  huệ  vô  vi  Pháp  Thân 

 cố”  (Thanh  tịnh  cú  là  “Pháp  Thân  vô  vi  trí  huệ  chân  thật”).  Nói  rõ  ràng,  trí  huệ 

chân thật vốn trọn đủ trong tự tánh của chúng ta, đấy cũng là như trong kinh giáo, 

đức  Phật  thường  nói  “kiến,  văn,  giác,  tri” ,  có  thể  thấy,  có  thể  nghe,  có  thể  cảm 

nhận, có thể biết. Đã thế, trong kiến văn giác tri chắc chắn chẳng nẩy sanh sai lầm, 

vì sao? Nó là tánh đức, là trí huệ chân thật. Khi giác ngộ, người ấy chẳng lấy thân 

này làm thân, thân này là sắc thân, là nhục thân, người ấy chẳng coi cái thân này 

làm thân [chân thật], biết thân này là giả, nên lấy Pháp làm thân. Pháp là gì? Toàn 

thể vũ trụ. Trong Phật pháp nói hết thảy vạn vật trọn khắp pháp giới hư không giới 

thảy đều là thân, do tự tánh biến hiện ra. Thân thể này của chúng ta vẫn là tự tánh, 

chẳng lìa khỏi tự tánh, giống như chúng ta xem TV, tất cả sắc tướng chẳng thể rời 

khỏi màn hình. Pháp Thân là gì? Màn hình là Pháp Thân, hết thảy các tướng được 

hiện trong màn hình đều là Pháp Thân, không có gì chẳng phải là Pháp Thân. Sau 

khi  chúng  ta  hiểu  rõ  thân  này  chính  là  Pháp  Thân,  cũng  là  một  trong  các  Pháp 

Thân. Tất cả hết thảy thân động vật đều là Pháp Thân, là một, không hai với ta, quả 

thật là một Thể. Chúng ta khởi tâm động niệm, mỗi thân ấy đều nhận được tin tức, 

mỗi cá nhân khởi tâm động niệm đều có thể giao thoa lẫn nhau, vô cùng nhạy bén, 

chẳng sai lầm tí nào! Cho đến cây cối, hoa, cỏ, núi, sông, đại địa, vô lượng vô số 

tinh cầu, tinh hệ trong vũ trụ, chẳng có gì không liên quan mật thiết với nhau, trao 

đổi khít khao với nhau trong từng sát-na. Nhà Phật dùng cái lưới làm tỷ dụ, tức là 

lưới trời của Đế Thích Thiên, giao thoa như vậy. Do vậy, theo vũ trụ quan của nhà 

Phật,  vũ  trụ  là  một  Thể,  có  quan  hệ  mật  thiết  như  vậy,  đấy  là  Pháp  Thân.  Pháp 

Thân vô vi, nhưng không gì chẳng làm. “Vô vi” là nói về tự tánh, “không gì chẳng 

làm” là nói về A Lại Da. A Lại Da là vọng tâm, tự tánh là chân tâm, chân vọng bất 

nhị. Vì thế, điều này khác với triết học! Thời đầu Dân Quốc, Âu Dương Cánh Vô 

đại sư 82[1] trong bài phát biểu nhân dịp giảng diễn lần thứ tư tại đại học Trung Sơn,  khi  ấy  cũng  gây  chấn  động  trong  giới  học  thuật.  Ông  ta  nói:  “Phật  pháp 

 chẳng phải là tôn giáo, chẳng phải là triết học, mà là nhu cầu tất yếu trong hiện 

 thời” , nêu ra một lập luận như thế. Chẳng phải là tôn giáo thì chúng ta chẳng bàn 

tới, vì sao chẳng phải là triết học? Triết học có Năng và Sở (chủ thể và khách thể, 



 82[1] Xin  lưu ý l{ Âu Dương C|nh Vô l{ một triết gia, một nh{ Phật học tại gia, chứ không phải l{ tăng sĩ. Hòa Thượng Tịnh Không dùng chữ “đại sư” ở đ}y theo c|ch dùng phổ biến 

 của  người  Hoa  để  gọi  một  chuyên  gia  h{ng  đầu  về  một  l~nh  vực  n{o  đó.  Chẳng  hạn,  cụ 

 Chương Th|i Viêm được gọi l{ Quốc Học đại sư, Tề Bạch Thạch được gọi l{ Thư Ph|p đại sư. 

Tập 21  431 



chủ quan và khách quan), Phật pháp tuy nói đến Năng và Sở, nhưng Năng và Sở là 

một, chẳng hai. Do vậy, đấy chẳng phải là phạm trù triết học (Category) 83[2], nên chẳng thể bảo Phật giáo là triết học được! Vậy thì nên nói là gì? Phật pháp là Phật 

pháp, không thể dùng danh từ nào khác để thay thế! Đó là cách nói của Âu Dương 

đại sư, chúng ta nghe xong cũng cảm thấy rất có lý, ông ta nói Phật giáo là nhu cần 

tất yếu trong hiện thời, câu nói này hết sức nói thẳng vào trọng tâm! 

Do vậy, vô vi là Thể, hữu vi là Dụng. Vô vi là thanh tịnh, tịch diệt; hữu vi là cái 

thứ  hai  trong  ba  thứ  “trọn  khắp”  (tam  chủng  châu  biến)  [được  nói  trong  Hoàn 

Nguyên Quán]: “Xuất sanh vô tận” . Sau khi chúng ta hiểu rõ chân tướng, dùng tâm 

thái gì để đối ứng?  “Hàm dung Có và Không” . Tâm lượng của quý vị vốn to như 

vậy, hết thảy đều có thể bao dung. Bao dung thì sẽ chẳng so đo, đúng là  “tâm bao 

 thái hư, lượng châu sa giới” , vốn là như vậy, mỗi mỗi đều là như vậy.  “Thử luận 

 trực hiển Sự Lý vô ngại chi Nhất Chân pháp giới. Tức Sự nhi chân, đương tướng 

 tức đạo”  (Luận này đã hiển thị trực tiếp Nhất Chân pháp giới Sự Lý vô ngại, do 

chính từ Sự mà nhập Chân, ngay nơi tướng chính là đạo). Đây là nói về chư Phật, 

Bồ Tát và hoàn cảnh sống của họ trong thế giới Cực Lạc, nay chúng ta gọi đó là vũ 

trụ.  Cụ  Hoàng  vô  cùng  tán  thán  mấy  câu  này  của  Thế  Thân  Bồ  Tát  trong  Vãng 

Sanh Luận. Khi chúng tôi gặp mặt, cụ cũng thường nhắc tới, cũng thường trích dẫn 

mấy  câu  này  để  chỉ  rõ  thế  giới  Cực  Lạc  là  Nhất  Chân  pháp  giới  Sự  Lý  vô 

ngại.  “Tức Sự nhi chân” , Sự là Tướng, Chân là Tánh, Tánh Tướng bất nhị, Tánh 

Tướng như một.  “Đương tướng tức đạo” , Đạo là nói về Tánh, Tướng là nói về Sự. 

Hai câu này (tức  “tức Sự nhi Chân”  và  “đương tướng tức đạo” ) có ý nghĩa tương 

đồng.  “Cực  Lạc  thế  giới  chủng  chủng  y  chánh  trang  nghiêm,  nhất  nhất  giai  thị 

 chân  thật  trí  huệ  vô  vi  Pháp  Thân”  (Các  thứ  y  báo  và  chánh  báo  trang  nghiêm 

trong thế giới Cực Lạc, mỗi thứ đều là Pháp Thân vô vi trí huệ chân thật). Ở đây, 

cụ Hoàng đã giảng ý nghĩa lời nói của Thiên Thân Bồ Tát theo Lý,  “chân thật”  là 

tự tánh,  “trí huệ”  là Bát Nhã,  “vô vi”  là Đức, Pháp Thân là Tướng, chúng là nhất 

thể.  “Nhất nhất tức thị Thật Tướng”  (mỗi mỗi chính là Thật Tướng). Pháp vốn là 

như vậy, tự tánh là Thật Tướng, Bát Nhã là Thật Tướng, Đức cũng là Thật Tướng, 



 83[2]  Có  thể  hiểu  sơ  lược  như  thế  n{y:  Phạm  trù  l{  c|ch  ph}n  loại  những  kh|i  niệm  trong triết học, người ta sắp xếp những kh|i niệm có cùng một số đặc điểm tiêu biểu v{ quy luật 

 ph|t triển th{nh từng loại, xem xét quan hệ giữa những kh|i niệm ấy với kh|i niệm kh|c. Do 

 vậy, phạm trù có thể hiểu l{ một c|ch hệ thống hóa tư tưởng, x|c định phạm vi của những 

 kh|i niệm, nghiên cứu sự tương t|c giữa c|c kh|i niệm với nhau. 

43 Tập 21 

2 



Tướng cũng là Thật Tướng.  “Cố vân bổn kinh dĩ Thật Tướng vi Thể dã”  (Vì thế 

nói: Kinh này lấy Thật Tướng làm Thể vậy). Đây là nói theo Vãng Sanh Luận của 

Thiên Thân Bồ Tát. 

Tiếp theo đó:  “Minh Cừ Am đại sư viết: „Quỳnh  lâm ngọc chiểu”  (Cừ Am đại 

sư đời Minh nói: “Rừng quỳnh, ao ngọc”),  “quỳnh lâm”  là cây báu trong thế giới 

Tây Phương,  “ngọc chiểu”  là ao sen.  Trong Đại  Bổn lẫn Tiểu  Bổn chúng ta đều 

thấy  điều  này.  “Trực  hiển  ư  tâm  nguyên”  (hiển  hiện  trực  tiếp  nguồn  tâm),  “tâm 

 nguyên”  là tự tánh.  “Thọ lượng, quang minh, toàn chương ư tự tánh”  (thọ lượng, 

quang minh, phô bày trọn vẹn tự tánh), thọ lượng là đức, quang minh là trí, phô 

bày  trọn  vẹn  tự tánh,  thảy  đều  là  tự  tánh  viên  mãn  thấu  lộ,  chúng  ta  thường  nói 

là  “tự  tánh  phóng  quang,  quang  minh  biến  chiếu”  (tự  tánh  tỏa  ánh  sáng,  quang 

minh chiếu khắp) chính là nói đến ý nghĩa này.  “Chương”  là “chương hiển” (彰顯

: phô bày rõ rệt). Trong bộ Viên Trung Sao, U Khê đại sư cũng nói đến ý nghĩa này 

giống như vậy:  “Quỳnh lâm, ngọc chiểu, thọ lượng, quang minh, cố nhất thiết chư 

 pháp chi tướng dã, nhiên tắc trực hiển ư tâm nguyên, toàn chương ư tự tánh, cố hà 

 tướng chi khả đắc tai”  (Rừng quỳnh, ao ngọc, thọ lượng, quang minh vốn là tướng 

của hết thảy các pháp, nên chúng đã hiển lộ trực tiếp nguồn tâm, phô bày trọn vẹn 

tự tánh thì có tướng nào để đạt được?). Tướng chính là phi tướng, phi tướng chính 

là tướng, đấy là giáo pháp Đại Thừa đến chung cực nhập pháp môn Bất Nhị. Nhập 

pháp  môn  Bất  Nhị  tức  là  như  đức  Phật  thường  chỉ  dạy  chúng  ta  “chớ  khởi tâm, 

đừng  động  niệm,  chẳng  phân  biệt,  chẳng  chấp  trước”,  quý  vị  sẽ  khế  nhập.  Làm 

được “chẳng phân biệt, chẳng chấp trước” thì vẫn chưa được, vẫn chưa nhập pháp 

môn Bất Nhị. Nhập pháp môn Bất Nhị là Pháp Thân Bồ Tát, theo như kinh Hoa 

Nghiêm đã giảng, đó là bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên! Buông phân biệt, chấp 

trước xuống, nhưng còn có khởi tâm động niệm, quý vị vẫn chưa thoát khỏi mười 

pháp  giới.  Chưa  ra  khỏi  mười  pháp  giới,  quý  vị  sẽ  chẳng  có  cách  nào  khế  nhập 

cảnh giới Bất Nhị. Đấy là một giới hạn rất lớn, là ranh giới giữa phàm và thánh. 

Vượt thoát mười pháp giới bèn minh tâm kiến tánh, chúng ta thường nói là “thành 

 Phật”.  Cư  sĩ  Giang  Vị  Nông  chú giải kinh  Kim  Cang,  trong bộ  Kim  Cang  Kinh 

Giảng Nghĩa của chính ông, đã giảng về chư Phật Như Lai. Quý vị thấy ông giải 

thích chữ  “chư Phật”  chẳng phải là nhiều vị Phật, mà  “chư Phật”  là bốn mươi hai 

tầng cấp, tức Thập Trụ, những địa vị ấy đều thuộc Viên Giáo, [ngoài] Thập Trụ [ra, 

còn có]  Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập  Địa, Đẳng Giác, Diệu  Giác.  Ông ta 

giải thích “chư Phật Như Lai”  là bốn mươi hai địa vị chư Phật Như Lai. Minh tâm 

kiến  tánh  bèn  thành  Phật,  minh  tâm  kiến  tánh  là  đã  buông  khởi  tâm  động  niệm 

Tập 21  433 



xuống, chẳng khởi tâm, chẳng động niệm, đương nhiên chẳng có phân biệt, chấp 

trước. 

Trong  cảnh  giới  này,  vì  sao  còn  có  bốn  mươi  hai  tầng  cấp?  Không  khởi  tâm, 

không động niệm, cớ sao vẫn còn có tầng cấp? Có tầng cấp thì chẳng phải là có 

khởi tâm động niệm ư? Chẳng khởi tâm,  chẳng động niệm, đức Phật  nói  có bốn 

mươi hai tầng cấp. Chúng ta có thể hiểu: Bốn mươi hai tầng cấp ấy chẳng thể nói là 

có, mà cũng chẳng thể nói là không có, chẳng phải có, chẳng phải không. Nếu quý 

vị nói có thì do chẳng khởi tâm động niệm, lấy đâu ra bốn mươi hai tầng cấp? Quý 

vị nói chúng là không có, thì họ (các vị Pháp Thân Bồ Tát) chưa đoạn tập khí vô 

minh. Không khởi tâm, không động niệm là đoạn vô minh; vô minh đã đoạn rồi, 

nhưng còn có tập khí vô minh. Tập khí vô minh có dầy hay mỏng khác nhau, nên 

vừa mới đoạn vô minh, tập khí còn rất nồng, sau đó, [cảnh giới] càng cao lên, [tập 

khí vô minh] càng nhạt bớt. Chữ  “tập khí”  cũng chẳng dễ hiểu, nên cổ đức dùng 

bình rượu làm tỷ dụ, tỷ dụ này rất hay! Bình đựng đầy rượu, đổ sạch đi, đổ hết, lau 

chùi sạch bóng bên trong, một giọt cũng chẳng còn, thật sự chẳng có tí rượu nào, 

nhưng  vẫn  ngửi  thấy  mùi.  Đó  gọi  là  Tập  Khí.  Mùi  vị  ấy  không  lau  mất  được, 

nhưng nó cũng chẳng trở ngại Sự. Quý vị đem thứ khác đựng trong đó cũng chẳng 

ngại Sự. Tập khí ấy sau một thời gian lâu dài sẽ tự nhiên chẳng còn. Do vậy, trong 


cõi Thật Báo, họ dụng công đoạn tập khí ấy, chẳng có cách nào khác, nên gọi là Vô 

Công Dụng Đạo. Trong ấy, chớ nên có một tí ý niệm nào! Hễ quý vị khởi niệm sẽ 

đọa lạc, vậy là không được rồi! Vì thế, người ấy chắc chắn chẳng khởi tâm, không 

động niệm. Khi ấy, phiền não đã đoạn hết, chẳng cần phải dụng công đoạn phiền 

não. Lúc đó, tâm từ bi trong tự tánh hiện tiền, kẻ ấy đã đạt được chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi trong tự tánh, các Tánh Đức xuất hiện, người ấy 

và hết thảy chúng sanh trong trọn pháp giới hư không giới sanh khởi sự cảm ứng 

đạo giao, chúng sanh có cảm, người ấy bèn ứng. 

Hàng Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo có năng lực này: Nên dùng thân Phật để 

độ, bèn hiện thân Phật để nói pháp. Như trong phẩm Quán Thế Âm Phổ Môn [của 

kinh Pháp Hoa] đã nói về ba mươi hai ứng thân [của Quán Thế Âm Bồ Tát]: Nên 

dùng thân gì để độ được, bèn hiện thân ấy. Bản thân Phật, Bồ Tát chẳng có ý nghĩ 

“ta phải hiện thân gì”, [nếu các Ngài có ý nghĩ như vậy] thì sẽ là phàm phu. Các 

Ngài không có Ngã, Ngã của các Ngài là Pháp Thân, chứ không có một cái Ngã 

đơn độc, không có ý niệm ấy! Pháp Thân ở nơi đâu? Pháp Thân trọn khắp pháp 

giới hư không giới, không chỗ nào chẳng tồn tại, không lúc nào chẳng hiện diện, 

43 Tập 21 

4 



một niệm của chúng ta bèn khởi cảm ứng. Do vậy, có bốn loại cảm ứng, chắc chắn 

có cảm ứng. Có khi có cảm ứng, nhưng bản thân chúng ta nghiệp chướng quá nặng 

nên chẳng thể thấy được, nhưng thật sự có cảm ứng. Biết chân tướng sự thật này, 

sẽ biết: Trong hết thảy chỗ, hết thảy lúc, chớ nên có ý niệm bất thiện. Đừng nghĩ 

không  ai  biết!  Dấy  lên  một  niệm  bất  thiện,  chư  Phật,  Bồ  Tát  với  số  lượng  chẳng 

biết nhiều hơn số người trên địa cầu bao nhiêu lần, các Ngài đều biết. Không chỉ 

chư Phật, Bồ Tát biết, mà như trong mấy đoạn trước chúng tôi cũng đã nói rất rõ 

ràng, tất cả vật chất đều có kiến văn giác tri, chúng đều biết! Ở nơi đây, chúng ta 

khởi tâm động niệm, bàn ghế có biết hay không? Biết. Vì sao? Hết thảy vật chất 

đều có Thọ, Tưởng, Hành, Thức, ý niệm dấy lên, chúng bèn cảm nhận, chúng cũng 

có thể suy nghĩ! 

Trong sách Hoàn Nguyên Quán đã giảng chuyện này rất rõ ràng, rất minh bạch, 

nhỏ đến mức độ nào? Nhà Phật nói “vi trần”. Ba thứ châu biến (trọn khắp) trong 

Hoàn  Nguyên  Quán  đều  lấy  một  vi  trần  làm  tỷ  dụ.  Một  hạt  vi  trần,  nhục  nhãn 

chẳng thể thấy, khoa học hiện thời gọi nó là nguyên tử, điện tử, hạt cơ bản, năng 

lượng của một hạt vi trần như thế trọn khắp pháp giới. Sau khi mê, năng lượng ấy 

biến thành Thọ, Tưởng, Hành, Thức, trong tự tánh, nó được gọi là kiến văn giác tri. 

Trong  A  Lại  Da,  chúng  được  gọi  là  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức;  Thọ  là  năm  thức 

trước,  Tưởng  là  thức  thứ  sáu,  Hành  là  thức  thứ  bảy,  cái  cuối  cùng  là  A  Lại  Da 

Thức. Thức trong “Thọ, Tưởng, Hành, Thức” chính là A Lại Da Thức. A Lại Da 

Thức là năng lượng, hai thức thứ sáu và thứ bảy là phân biệt và chấp trước, nay 

chúng  ta  gọi  chúng  là  “thông  tin”.  Năm  thức  đầu  là  do  vật  chất  khởi  tác  dụng, 

chúng có Thọ. Năm thức đầu là Thọ, chúng có thể tiếp nhận, có năng lực tiếp nhận. 

Vì thế, mỗi hạt cơ bản đều có Thọ, Tưởng, Hành, Thức; thân thể của chúng ta do 

bao nhiêu hạt cơ bản hợp thành, mỗi hạt cơ bản đều có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. 

Trong kinh, đức Phật thường nói một sợi lông trên thân con người, nói theo y báo, 

tức là nói theo phương diện vật chất, mỗi vi trần đều có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. 

Vì thế, các nhà khoa học hiện thời dùng nước làm thí nghiệm, [nhận thấy] nước có 

thể thấy, nghe, hiểu được ý nghĩ của con người, nó có cảm nhận, có Thọ, Tưởng, 

Hành. Hiện thời, họ còn thí nghiệm thấy nó có ký ức, ký ức ấy là Thức. A Lại Da 

Thức chứa đựng chủng tử, ký ức ấy chính là  Thức khởi tác dụng, nó có toàn bộ 

Thọ, Tưởng, Hành, Thức, thảy đều trọn đủ. Đây chính là nói trong vật chất có đủ 

tâm pháp. Nhà Phật nói Ngũ Uẩn thì Sắc là hiện tượng vật chất, Thọ, Tưởng, Hành, 

Thức là hiện tượng tâm lý, bất luận trong vật thể nào cũng đều có, nhưng quý vị 

chẳng nhận biết. Vì thế, Phật pháp quả thật là phi thường! Tới khi nào mới có thể 

nhận biết hiện tượng này? Nói thông thường thì là khi đã đại triệt đại ngộ, minh 

Tập 21  435 



tâm kiến tánh sẽ trông thấy hiện tượng này, triệt để hiểu rõ, trông thấy duyên khởi 

của vũ trụ. Duyên khởi của vũ trụ là lúc nào? Ngay trong lúc này, chẳng có quá 

khứ lẫn vị lai, mà là một niệm ngay trong lúc này! Thời gian và không gian là giả, 

là ảo giác. Trong Phật pháp, thời gian và không gian được gọi là Bất Tương Ứng 

Hành Pháp. Nói theo cách bây giờ, Bất Tương Ứng Hành Pháp là khái niệm trừu 

tượng, không có sự thật, [duyên khởi vũ trụ là] ngay lập tức. 

Hai câu kế tiếp là:  “Thử chánh vô tướng bất tướng”  (đấy chính là vô tướng mà 

chẳng phải là không có tướng), vô tướng nhưng chẳng phải là không có tướng, câu 

này có ý nghĩa như vậy!  “Tướng nhi vô tướng chi chánh thể”  (cái chánh thể tuy có 

tướng nhưng là vô tướng), đó là Thật Tướng. Điều này nêu rõ đức Phật nói kinh Vô 

Lượng Thọ cũng là dựa trên Thật Tướng để nói.  “Cái ngô nhân tâm tánh, lượng 

 đồng  pháp  giới,  linh  minh  đỗng  triệt,  trạm  tịch  thường  hằng,  thụ  cùng  tam  tế, 

 hoành biến thập phương. Cực Lạc quốc độ, phi tại tâm ngoại. Bách giới thiên như, 

 giai ngã bổn cụ”  (ấy là vì tâm tánh của chúng ta lượng bằng pháp giới, linh minh 

đỗng triệt, trạm tịch thường hằng, theo chiều dọc cùng tận ba đời, theo chiều ngang 

trọn khắp mười phương. Cõi nước Cực Lạc chẳng phải ở ngoài tâm, bách giới thiên 

như ta đều sẵn đủ). Đây là chân tướng sự thật. Tâm tánh của chúng ta lượng đồng 

pháp giới, pháp giới (tức là vũ trụ) không có ngằn mé, vì sao? Tâm tánh không có 

ngằn  mé.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  đã  nói  hai  câu:  “Kỳ  đại  vô  ngoại,  kỳ  tiểu  vô 

 nội”  (không có gì lớn mà ra ngoài được, không có gì nhỏ nhoi chẳng gồm trong), 

[đó là] người Trung Quốc miêu tả tâm tánh. Do vậy, tôi nói tổ tiên của chúng ta là 

Phật, Bồ Tát tái lai, tuyệt đối chẳng phải là giả, họ nói hoàn toàn giống như Phật, 

quý vị hãy suy nghĩ hai câu nói ấy:  “Kỳ đại vô ngoại, kỳ tiểu vô nội” , quyết định 

chẳng có ngằn mé, quý vị tìm ngằn mé chẳng ra! Các nhà khoa học và vật lý học 

hiện thời bảo: Vũ trụ mênh mông, chẳng có cái gì to lớn vượt ra khỏi nó, Lượng Tử 

Lực Học (Quantum Mechanics) nói về  “kỳ tiểu vô nội” , nghiên cứu hai cực đoan 

này! Nghiên cứu cách nào đi nữa, vẫn chẳng có cách nào vượt khỏi những gì kinh 

điển đã nói, vì sao? Nhờ vào các máy móc, nhờ vào toán học đều chẳng có cách 

nào, đều là còn có giới hạn. Vì sao đức Phật biết? Đức Phật chứng đắc bằng Thiền 

Định. Khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước Ngài thảy đều buông xuống; sau 

khi  buông xuống, chân tướng ấy bèn rõ ràng, hiện  tiền. Sau đấy  mới hiểu: Khởi 

tâm động niệm là vô thỉ vô minh phiền não. Dùng từ ngữ này rất hay, vô thỉ vô 

minh  phiền  não,  nó  chẳng  có  khởi  đầu,  vì  sao?  Nhất  niệm,  đó  là  nhất  niệm  [vô 

minh]. Chúng ta bị phiền phức vì sau một niệm lại có một niệm khác tiếp nối, sanh 

ra tướng tương tục (tướng tiếp nối). Nếu nhất niệm là giác ngộ, tướng tương tục sẽ 

43 Tập 21 

6 



chẳng sanh, ngay lập tức Thường Tịch Quang hiện tiền. Do vậy, vấn đề chẳng có 

trước hay sau, quả thật là  “đương hạ nhất niệm”  (một niệm ngay trong hiện tại), 

quý vị chẳng nắm bắt niệm ấy được, nó quá nhanh. Trong một giây có bao nhiêu 

niệm? Nếu khảy ngón tay năm lần [trong một giây], sẽ là một ngàn sáu trăm triệu, 

làm sao quý vị có thể nắm bắt được? Do nó là giả, chẳng phải là thật, nên chẳng 

cần phải quan tâm, hễ bận tâm là trật rồi! Bận tâm sẽ sanh phiền não, quý vị bèn 

đọa vào vô minh, hết thảy đều buông xuống là đúng, chân tâm sẽ hiện tiền. Trong 

chân tâm có vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, nhà Phật gọi [những điều ấy] là 

công  đức,  vô  lượng  công  đức  trang  nghiêm,  trang  nghiêm  là tướng  hảo.  Vì  thế, 

lượng đồng pháp giới. 

Pháp giới, nói theo những cái nhỏ nhoi thì chẳng điều nhỏ nhặt nào không bao 

gồm. Nhà Phật nói trong vi trần có thế giới. Trong vi trần có thế giới, nhưng vi trần 

chẳng phình to, thế giới chẳng rút nhỏ, chúng bình đẳng như nhau! Phổ Hiền Bồ 

Tát có thể tiến nhập thế giới trong một vi trần để lễ Phật, cúng dường, nghe kinh, 

Phổ Hiền Bồ Tát có năng lực ấy. Vì sao Phổ Hiền Bồ Tát có năng lực ấy? Phổ Hiền 

Bồ Tát trở về tự tánh; bởi lẽ, mỗi nguyện trong mười đại nguyện vương của Ngài 

đều tương ứng viên mãn với tự tánh, Ngài có năng lực vào thế giới trong vi trần để 

lễ Phật, tham học. Chúng ta phải hiểu: Bên trong thế giới ở trong vi trần ấy lại có vi 

trần, trong vi trần ấy lại có thế giới, trùng trùng vô tận, đấy là Pháp Tánh. Do vậy, 

nhà Phật thường nói:  “Rộng không ngằn mé, sâu không có đáy”  là nói đến đạo lý 

này. Không có [ngăn ngại, giới hạn]! Không có đáy. Pháp Tánh vốn là như thế, vốn 

là như vậy.  “Linh minh đỗng triệt, trạm tịch thường hằng” , là nói về tác dụng [của 

Pháp Tánh].  “Thụ cùng tam tế, hoành biến thập phương”  (theo chiều dọc cùng tột 

ba đời, theo chiều ngang trọn khắp mười phương),  “thụ”  (豎) là nói đến  “tam tế”  (

三際),  tức  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai;  một  đằng  nói  về  thời  gian,  một  đằng  nói  về 

không  gian.  “Hoành  biến  thập  phương”  là  nói  về  không  gian.  “Trọn  khắp  thời 

 gian và không gian”  là nói về tự tánh. Sau đấy, lại nói với quý vị:  “Cực Lạc quốc 

 độ,  phi  tại  tâm  ngoại”  (cõi  nước  Cực  Lạc  chẳng  ở  ngoài  tâm),  do  tự  tánh 

biến.  “Bách giới thiên như, giai ngã bổn cụ”  (bách giới thiên như đều là thứ ta vốn 

sẵn có) là nói về toàn thể vũ trụ.  “Thiên như”  chính là mười món Như Thị được nói 

trong kinh Pháp Hoa, ngài Thiên Thai triển khai Thập Như  Thị thành Thiên Như 

(một ngàn món như thị) 84[3]. Triển khai mười pháp giới, mỗi pháp giới đều trọn 



 84[3] Thi ên Như l{ phối hợp b|ch giới với mười món như thị m{ th{nh. S|ch Ph|p Hoa Huyền Nghĩa giảng: “Mỗi ph|p giới có mười như thị, mười ph|p giới trọn đủ một trăm như thị. Lại 

 nữa, trong mỗi ph|p giới có chín ph|p giới kia, cho nên một trăm ph|p giới có ng{n món 

Tập 21  437 



đủ  mười  pháp  giới,  nên  [mười  nhân  mười]  thành  “bách  giới” .  Đấy  là  nói  tới  vô 

lượng vô biên thế giới trong toàn thể vũ trụ. Những điều được nói trong các phẩm 

Hoa Tạng Thế Giới và Thế Giới Thành Tựu của kinh Hoa Nghiêm đã giảng trọn 

hết tám chữ ấy, đều là những thứ vốn sẵn trọn đủ trong tự tánh. 

Kế đó là lời kết luận, quý vị hiểu ngay:  “Tâm tịnh tắc Phật độ tịnh, độ tịnh tức 

 ngã tâm tịnh”  (Tâm tịnh ắt cõi Phật tịnh, cõi tịnh thì tâm ta tịnh). Nếu hiện thời 

chúng ta muốn giải quyết  vấn đề của địa cầu, cứu vớt địa cầu bằng cách nào ư? 

[Vận dụng] hai câu ấy là đủ rồi, tâm chúng ta tịnh, địa cầu sẽ thanh tịnh; địa cầu 

thanh tịnh, chứng tỏ tâm chúng ta thanh tịnh, vì chúng có cùng một Thể; cho nên 

cảm ứng hết sức nhạy bén. Ngày nay chúng ta phá hoại địa cầu, quý vị có phá hoại 

địa cầu hay không? Có! Ta phá hoại địa cầu khi nào? Mỗi ngày quý vị nghĩ đến 

tham, sân, si, mạn, mỗi ngày nghĩ tổn người lợi mình, chính là quý vị phá hoại địa 

cầu. Quý vị vì tự tư tự lợi mà tạo tiếng tăm, lợi dưỡng, tham cầu hưởng thụ ngũ dục 

lục trần, những điều ấy đều là sai lầm, tâm hạnh bất thiện tức là phá hoại địa cầu. 

Nói gần gũi hơn một chút, quý vị phá hoại thân của chính mình, thân thể này là tiểu 

vũ trụ, bên ngoài là đại vũ trụ. Tư tưởng bất thiện khiến cho thân thể quý vị chẳng 

khỏe mạnh, thật đấy! Chẳng giả tí nào! Thân thể con người là một cỗ máy; nếu quý 

vị biết quý trọng cỗ máy ấy, sẽ có thể sử dụng bao lâu? Trước kia, thầy tôi là lão cư 

sĩ Lý Bỉnh Nam cho tôi biết, thầy tinh thông Trung Y, y học rất cao minh, cụ bảo 

tôi [nếu bảo dưỡng thân thể đúng mực], tối thiểu phải sử dụng hai trăm năm. Quý 

vị không sống tới hai trăm năm là do chính mình đã làm hư hỏng [thân thể]. Do 

vậy, chúng ta thấy đạo lý này trong kinh Phật:  “Tâm tịnh, ắt cõi Phật thanh tịnh” . 

Nếu chúng ta chỉ dùng cái tâm thanh tịnh, chắc chắn thân thể này có thể sống đến 

hai trăm tuổi, mà còn có thể nhiều hơn nữa. Trung Quốc có cụ Bành Tổ 85[4] sống như thị”. Mười món Như Thị được nói trong phẩm Phương Tiện kinh Ph|p Hoa như sau: “Chỉ 

 có Phật v{ Phật mới có thể thấu hiểu rốt r|o Thật Tướng của c|c ph|p, tức l{ c|c ph|p như 

 thị tướng, như thị t|nh, như thị thể, như thị lực, như thị t|c, như thị nh}n, như thị duyên, 

 như thị quả, như thị b|o, như thị cứu c|nh bổn mạt.. ” 

 85[4]  B{nh Tổ, tên thật l{ Tiễn, còn gọi l{ Tiễn Khanh, chắt của Chuyên Húc (một trong Ngũ 

 Đế, người được coi l{ có công s|ng chế lịch ph|p, thiên văn, quy định người có quan hệ huyết 

 thống không được lấy nhau v.v.. ). Do được vua Nghiêu phong cho th|i ấp ở đất B{nh, nên gọi 

 l{ B{nh Khanh. B{nh Tổ được coi l{ thủy tổ của những người mang họ B{nh. Ông giữ chức 

 Thủ Tạng từ đời vua Nghiêu trải c|c đời Hạ, Thương, Ch}u. Theo truyền thuyết, do qu| thọ, 

 B{nh Tổ lấy vợ bốn mươi chín lần, sanh được năm mươi bốn người con. Đạo gi|o coi ông l{ 

43 Tập 21 

8 



tám trăm tuổi. Kẻ bình phàm chúng ta chẳng dám tin [chuyện ấy], có phải là truyền 

thuyết hay chăng? Nếu chiếu theo kinh Phật để nói thì [Bành Tổ sống đến tám trăm 

tuổi] là chuyện có thể xảy ra! 

Thích Ca Mâu Ni Phật có một vị đệ tử vẫn còn ở trên thế gian, chưa nhập diệt, 

ai vậy? Tôn giả Đại Ca Diếp. Ngài phải đợi Di Lặc Bồ Tát đến thế gian này thị 

hiện thành Phật, đem y bát của Thích Ca Mâu Ni Phật trao cho Di Lặc Phật. Ngài 

làm  đại  biểu,  cho  nên  phải  lưu  lại  thân  thể  trên  thế  gian.  Phải  lưu  lại  bao  nhiêu 

năm? Phải lưu lại mấy chục ức năm. Có thể hay chăng? Có thể chứ! Hết thảy các 

pháp sanh từ tâm tưởng. Nhìn từ chỗ này, Bành Tổ tám trăm tuổi quá dễ dàng, có 

trở thành vấn đề hay chăng? Không thành vấn đề! Vì vậy, thọ mạng của chúng ta 

dài  hay  ngắn  do  chính  tay  ta  thao  túng,  chẳng  do  người khác,  phải  biết  điều  gì? 

Tâm tịnh là trọng yếu, tâm thanh tịnh chẳng thể có ô nhiễm!  Nghĩa là nhất định 

phải buông vọng tưởng, chấp trước xuống, đối với hết thảy các pháp thế gian và 

xuất thế gian chẳng chấp trước nữa, tâm thanh tịnh hiện tiền; chẳng còn phân biệt 

nữa,  tâm  bình  đẳng  hiện  tiền.  Có  phân  biệt  sẽ  bất  bình  đẳng;  có  chấp  trước  sẽ 

chẳng  thanh  tịnh.  Tựa  đề  kinh  ghi  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác” ,  thật  sự  đạt 

tới  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”  sẽ  tự  nhiên  khai  ngộ!  Đấy  là  đại  triệt  đại  ngộ, 

minh tâm kiến tánh. Do vậy, khởi tâm động niệm của chúng ta có quan hệ mật thiết 

với thân thể của chúng ta, mà cũng có quan hệ mật thiết với hoàn cảnh, cũng có 

quan hệ mật thiết với núi, sông, đại địa. Biết mối quan hệ này, biết chân tướng sự 

thật này, chúng ta sẽ biết: Chúng ta có thể cứu địa cầu này, có thể hóa giải tai nạn 

này, phương pháp là dùng “thanh tịnh, bình đẳng, giác”. Chính mình phải nghiêm 

túc học tập, lại còn phải giảng cho người khác nghe, vì sao? Người khác có cộng 

nghiệp với chúng ta, nhiều người có cái tâm thanh tịnh bình đẳng, tai nạn sẽ chẳng 

xảy ra, chẳng có! Vì thế, người giác ngộ, sau khi giác ngộ chỉ có một sứ mạng là 

giáo  học,  giúp  đỡ  kẻ  chưa  giác  ngộ,  chuyện  là  như  thế  đấy.  Trừ  chuyện  này  ra, 

chẳng có chuyện gì khác! 

 “Hà hữu nhất pháp, tại ngã tâm ngoại”  (há có pháp nào ở ngoài tâm ta), tổ sư 

đại đức thường nói:  “Tâm ngoại vô pháp, pháp ngoại vô tâm”  (ngoài tâm chẳng có 

pháp,  ngoài  pháp  chẳng  có  tâm),  tâm  là  tự  tánh,  không  có  một  pháp  nào  ở  ngoài 



 một vị tiên, những t|c phẩm như  B{nh Tổ  Dưỡng Sanh Kinh, B{nh Tổ Nhiếp Sanh Dưỡng 

 T|nh Luận do hậu nh}n biên soạn rồi g|n cho ông. 

  

Tập 21  439 



tâm.  “Bổn kinh sở thuyên, trực hiển bổn tâm, toàn chương tự tánh. Đương tướng 

 tức đạo, vô phi Thật Tướng”  (Những điều được nói trong kinh này nhằm chỉ thẳng 

cái  tâm,  phô  bày  trọn  vẹn  tự  tánh.  Từ  ngay  nơi  Tướng  chính  là  Đạo,  không  gì 

chẳng phải là Thật Tướng) ,  mấy câu này nói rất hay! Đức Phật nói kinh Vô Lượng 

Thọ, nói ra bộ kinh này, các vị tổ sư đại đức thuở xưa đã giới thiệu cho chúng ta 

biết:  Thuở đức Thế Tôn tại thế, Ngài đã nhiều lần  tuyên giảng bộ kinh  này. Hết 

thảy các kinh chỉ được đức Phật giảng một lần, chẳng giảng lần thứ hai, chỉ mình 

kinh Vô Lượng Thọ được giảng rất nhiều lần, những dấu vết hiện thời cho thấy tối 

thiểu kinh này được giảng ba lần! Nhưng kinh Vô Lượng Thọ từ đời Hán tới đời 

Tống, trong tám trăm năm ấy, tổng cộng được phiên dịch mười hai lần, tức là vốn 

có mười hai bản dịch. Rất đáng tiếc trong mười hai bản dịch ấy, có bảy bản bị thất 

truyền. Trong mục lục của Đại Tạng Kinh thì có [ghi tựa đề những bản dịch ấy], 

nhưng kinhkhông còn. Thất truyền bảy loại, còn giữ được năm loại. Năm loại ấy 

trong Đại Tạng Kinh đều có. Năm bản ấy sai khác rất lớn; nếu là bản gốc chỉ có 

một, chẳng thể nào có sai biệt lớn như vậy, mà phải là như thường nói:  “Đại đồng 

 tiểu dị” . Quý vị nói kinh Kim Cang có sáu bản dịch khác nhau, quý vị hãy xem kỹ 

trong  Đại  Tạng  Kinh,  [sáu  bản  ấy]  đại  đồng tiểu dị.  Trong kinh  Vô  Lượng Thọ, 

phần quan trọng nhất là bổn nguyện tức là lời phát nguyện của A Di Đà Phật, hiện 

thời trong năm bản ấy,  có hai bản ghi bốn mươi tám nguyện, có hai  bản ghi hai 

mươi bốn nguyện, bản dịch đời Tống là bản cuối cùng, ghi ba mươi sáu nguyện, 

khi phiên dịch chắc chắn không thể nào có sai lầm được! Do vậy, cổ đại đức dựa 

vào điều này mà phán đoán: Tối thiểu đức Phật cũng giảng ba lần, tuy bảy bản thất 

truyền chẳng thấy, nhưng điều này đã chứng tỏ [kinh này được] tuyên giảng nhiều 

lần.  Tuyên  giảng  nhiều  lần,  nhất  định  có  dụng  ý,  đó  là  pháp  môn  này  quá  trọng 

yếu! Pháp môn này thật sự lợi ích chúng sanh, cũng có thể nói là trong hết thảy các 

kinh do đức Thế Tôn đã nói trong bốn mươi chín năm, kinh này trọng yếu nhất. Do 

vậy, lão nhân gia tuyên giảng nhiều lần. 

Chúng ta phải hiểu  “đương tương tức đạo, vô phi Thật Tướng”  là cảnh giới gì? 

Sơ  Trụ  trong  Viên  Giáo,  hay  Sơ  Địa  trong  Biệt  Giáo  bèn  nhập  cảnh  giới  này. 

Tướng  là  gì?  Hiện  tượng.  Từ  ngay  nơi  hiện  tượng  (hình  tướng  được  hiện)  ấy, 

chúng ta hiểu tự tánh, tướng do tự tánh biến. Cổ nhân nói:  “Dùng vàng làm đồ vật, 

 món nào cũng đều là vàng” , thấy các món đồ liền biết chúng là vàng; vàng và đồ 

vật chẳng thể tách rời. Tánh ở nơi đâu? Chúng ta đọc ngữ lục của Thiền Tông, tuy 

đọc không hiểu, nhưng thấy lão hòa thượng trắc nghiệm học trò, coi trò khai ngộ là 

ngộ như thế nào? Làm như thế nào? Thuận tay lấy một thứ gì đó để so sánh, [ấn 

44 Tập 21 

0 



chứng]:  “Chẳng  sai!  Trò  thật  sự  giác  ngộ”.  Chẳng lấy  vật  gì,  duỗi  một  ngón  tay 

cũng được! Từ ngay nơi tướng chính là đạo, thầy bèn ấn chứng cho trò, người này 

thật  sự  khai  ngộ,  thật  sự  khế  nhập,  đó  là  hiện  tiền,  chẳng  rời  khỏi  khoảnh  khắc 

trong hiện tại, không gì chẳng phải là Thật Tướng. Thật sự ngộ nhập, tâm thái hoàn 

toàn khác biệt, chẳng có phiền não! Thưa quý vị, đoạn vô minh phiền não thì mới 

kiến tánh; chẳng đoạn sẽ chẳng thể kiến tánh. Đoạn vô minh phiền não, quý vị liền 

biết phân biệt lẫn chấp trước đều chẳng có. Từ vô minh sanh ra phân biệt, từ phân 

biệt sanh ra chấp trước! Khi đã đoạn cội rễ, toàn bộ cành lá chẳng còn, sanh ra gì? 

Sanh ra trí huệ, trí huệ viên mãn. Kẻ thật sự kiến tánh, bất luận hỏi kẻ ấy vấn đề gì, 

người ấy đều có thể nói rõ ràng, rành rẽ. Người ấy chẳng học, mà chẳng cần phải 

học, vì sao? Chẳng lìa tự tánh, trí huệ, thần thông, đạo lực hiện tiền viên mãn. Hễ 

khai ngộ sẽ bình đẳng với thầy, thầy bảo trò:  “Nhữ như thị, ngã diệc như thị”  (ông 

như thế mà ta cũng như thế), bình đẳng! Tánh Đức hoàn toàn lưu lộ, chẳng có tăng 

giảm; vì thế, kim Phật giống như cổ Phật tái lai. 

Thanh  Lương  đại  sư  khi  giảng  tựa  đề  kinh  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm  đã  nói  một 

câu: Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh, thuyết pháp trong bốn mươi chín năm, hết 

thảy các kinh mà Ngài đã nói đều do cổ Phật đã nói, Phật Thích Ca chẳng nói kinh 

nhiều hơn cổ Phật một chữ! Chúng ta có thể tin tưởng [điều này] hay chăng? Trước 

đức Phật Thích Ca, chẳng nghe nói tới một vị nào, về sau, đức Phật dạy chúng ta: 

Ngài là vị Phật thứ tư trong Hiền Kiếp. Nhưng thời gian mỗi vị Phật xuất thế rất 

ngắn, thời gian không có Phật rất dài, cớ sao [kinh do Phật Thích Ca đã nói chính 

là kinh do] cổ Phật đã nói? Ngài kiến tánh, cổ Phật cũng kiến tánh, kiến tánh bèn là 

Phật Phật đạo đồng. Nếu là đạo đồng thì quý vị có thể nói những lời do bản thân 

đức Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói chính là lời giảng của cổ Phật; cũng có thể nói 

như thế này: Những gì cổ Phật đã giảng chính là lời giảng của Thích Ca Mâu Ni 

Phật, các  Ngài là  một, không hai. Mê  mới có  một, hai;  khi  ngộ, chẳng còn nữa! 

Tướng được biểu thị ấy rất hay, hình tướng được biểu thị trở về Tánh Đức, chẳng 

có chính mình, giống như Khổng lão phu tử đã biểu thị cho chúng ta thấy, lẽ nào 

Ngài chẳng phải là Phật, Bồ Tát!  “Thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu cổ”  (thuật lại chứ 

không  trước  tác,  tin  tưởng,  chuộng  cổ),  Ngài  khai  ngộ,  cổ  nhân  cũng  khai  ngộ, 

những thứ của cổ nhân chính là của Ngài, những thứ của Ngài cũng là của cổ nhân. 

Ngài không nói tới chính mình, Ngài nói hết thảy những thứ của ta toàn là của cổ 

nhân, phá trừ cái tâm ngạo mạn của chúng sanh, dụng ý ấy quá tuyệt! Dụng ý ấy có 

công đức chân thật, hiện thân thuyết pháp. Chúng sanh chưa buông những phiền 

não, tham, sân, si, mạn này xuống được, đức Thế Tôn hiển thị thái độ ấy, Khổng 

Tử giảng những điều này, nếu chúng ta hiểu ý Ngài hãy nên cảm ơn, Ngài chỉ dạy 

Tập 21  441 



chúng ta khiến cho chúng ta triệt để buông tham, sân, si, mạn xuống, chính mình 

khiêm tốn, tôn trọng người khác, tự tha bất nhị. Từ trong khiêm tốn mới hiển lộ 

Tánh Đức; từ lễ tán, hiển lộ đức hạnh và trí huệ chân thật trong tự tánh. Các Ngài 

hiện thân thuyết pháp nhằm dạy chúng ta, chúng ta phải nên thấu hiểu. 

Tiếp đó:  “Như Di Đà Yếu Giải vân, Thật Tướng vô nhị, diệc vô bất nhị”  (như 

sách Di Đà Yếu Giải nói: “Thật Tướng không hai, mà cũng chẳng phải là không 

hai”), vô nhị là nói theo Thể. “Không phải là chẳng hai” là nói theo tác dụng.  “Thị 

 cố cử thể tác y, tác chánh, tác pháp, tác báo, tác tự, tác tha, nãi chí năng thuyết, sở 

 thuyết, năng độ, sở độ, năng tín, sở tín, năng nguyện, sở nguyện, năng trì, sở trì, 

 năng  sanh,  sở  sanh,  năng  tán,  sở  tán,  vô  phi  Thật  Tướng  chánh  ấn  chi  sở  ấn 

 dã”  (Vì thế, dùng toàn bộ cái Thể để làm y báo, chánh báo, Pháp Thân, Báo Thân, 

làm tự, làm tha, cho đến người nói (Thích  Ca Mâu Ni Phật), cái  được nói (pháp 

được  nói),  người  hóa  độ  (Phật),  kẻ  được  hóa  độ  (chúng  sanh),  người  tin  tưởng, 

pháp được tin tưởng, người phát nguyện (hành nhân tu Tịnh Độ), điều được phát 

nguyện  (nguyện  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc),  người  trì  (hành  nhân  Tịnh  Độ), 

pháp được trì (danh hiệu A Di Đà Phật), kẻ sanh về, cõi nước được sanh về, người 

khen ngợi, cái được khen ngợi (pháp môn Tịnh Độ, thế giới Cực Lạc, A Di Đà Phật 

v.v...), không gì chẳng được Thật Tướng Chánh Ấn in vào). Hai câu đầu nói nhiều 

ngần ấy! Thật Tướng vô nhị, mà cũng chẳng phải là bất nhị; vì thế,  “cử thể”  tức là 

toàn bộ Thể biến hiện những gì? Biến hiện ra y báo hoặc chánh báo. Đối với  “y, 

 chánh”  ở đây, chúng ta nhất định phải có khái niệm rất rõ ràng! Chánh báo là gì? 

Chánh báo là chính mình, y báo là hoàn cảnh sống  của chúng ta. Do vậy, chư vị 

nhất định phải hiểu chánh báo; nếu quý vị nói chánh báo là hết thảy mọi người, trật 

rồi!  Chánh báo là chính  mình, là một  người, ngoài  ta ra, đều là hoàn cảnh sống, 

những người khác thuộc về hoàn cảnh nhân sự của ta! Trong hoàn  cảnh có hoàn 

cảnh  nhân  sự,  hoàn  cảnh  vật  chất,  hoàn  cảnh  tự  nhiên,  hoàn  toàn  thuộc  về  hoàn 

cảnh. Hoàn cảnh đều là y báo, chánh báo chỉ có một bản thân ta! Thân Thích Ca 

Mâu Ni Phật là chánh báo của Ngài, thân ta là chánh báo của ta. Nếu nói theo phía 

ta,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  y  báo  của  ta.  Nói  theo  phía  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật, 

chúng ta là y báo của Ngài. Do vậy, phải hiểu thật rõ quan niệm này: Chánh báo là 

một mình ta.  “Tác Pháp, tác Báo” : Pháp là Pháp Thân, Báo là Báo Thân;  “tác tự, 

 tác tha” : Bất luận như thế nào, đều là một tự tánh, hoàn toàn do một tự tánh biến 

hiện. Giống như gì? Giống như y báo và chánh báo hiện ra trong giấc mộng. Điều 

này chẳng dễ hiểu, tự tánh của ta biến hiện ra như thế nào? Cớ sao ta có thể biến 

hiện người khác? Biến hiện người nhiều dường ấy? Trong những người ấy còn có 

44 Tập 21 

2 



oan gia đối đầu, còn có những cư xử chẳng vui lòng, vì sao có chuyện này? Giống 

như nằm mộng, quý vị thấy: Có lần nào nằm mộng mà trong mộng chẳng có chính 

mình? Quý vị có thể tìm được lần nào nằm mộng mà không có chính mình? Không 

có chính mình, sẽ không thể nằm mộng! Trong mộng nhất định có chính mình, quý 

vị mộng thấy rất nhiều người, mộng thấy núi, sông, đại địa, đó đều là y báo. Người 

bình phàm chúng ta đều có kinh nghiệm, đấy là tâm ý thức khởi tác dụng. Thế giới 

hiện tiền của chúng ta do tự tánh khởi tác dụng, thật ra, trong mộng vẫn chẳng lìa 

khỏi tự tánh. Truy cứu căn nguyên vẫn là tự tánh, hết thảy đều do tự tánh hiện. 

Tiếp đó là nói tới  “năng thuyết, sở thuyết” . Người có thể nói pháp (năng thuyết 

pháp) chính là Phật, sở thuyết pháp (pháp được nói) là kinh điển. Có thể độ chúng 

sanh là Phật, Bồ Tát; sở độ (kẻ được độ) là hết thảy chúng sanh. Năng tín, sở tín là 

chính mình; năng nguyện, sở nguyện cũng là chính mình. Chính mình phát nguyện 

là năng nguyện, chúng ta mong muốn nguyện của ta được thỏa. Những điều tiếp 

theo đều có Năng và Sở, Năng và Sở là một, không hai, bất nhị là Thật Tướng. Câu 

cuối  cùng:  “Vô  phi  Thật  Tướng  chánh  ấn  chi  sở  ấn  dã”  (không  gì  chẳng  được 

chánh ấn Thật Tướng in vào). Do vậy, nhất định phải chú tâm thấu hiểu: Những 

câu đức Phật đã nói đều là lời chân thật, đều nhằm giảng về Thật Tướng của các 

pháp. Nếu chúng ta nhận biết, khẳng định những điều ấy, tâm quý vị sẽ định, trong 

tâm sẽ chẳng khởi tâm động niệm, bèn khế nhập cảnh giới. Tuy “chẳng khởi tâm, 

không động niệm” quá sâu, chúng ta chưa làm được, nhưng đó là sự thật, vậy thì 

chúng ta hãy làm từ chỗ nông cạn, dễ dàng, tức là: Đừng chấp trước, đừng phân 

biệt! Chấp trước là Kiến Tư phiền não, phân biệt là Trần Sa phiền não, chúng ta đổ 

công sức vào hai chỗ này; thấy sắc, nghe tiếng chẳng chấp trước, chẳng phân biệt. 

Quý vị tu gì? Chẳng chấp trước là tu tâm thanh tịnh, chẳng phân biệt là tu tâm bình 

đẳng, quý vị thật sự học. Lại thưa cùng quý vị, đó gọi là thật sự niệm Phật, chẳng 

phải  là  quý  vị  mong  cầu  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  ư?  Quý  vị  niệm 

Phật có phân biệt, có chấp trước, cũng chẳng sao, đới nghiệp vãng sanh, sanh vào 

cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  của  thế  giới  Cực  Lạc.  Nếu  quý  vị  chẳng  chấp  trước, 

niệm Phật sẽ vãng sanh vào cõi Phương Tiện Hữu Dư. Nếu quý vị chẳng phân biệt, 

chúc  mừng  quý  vị,  quý  vị  tới  thế  giới  Cực  Lạc  sanh  vào  cõi  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm. Vì sao? Quý vị bình đẳng, tâm bình đẳng là cõi Thật Báo, tâm thanh tịnh 

là Tịnh Độ, Tịnh Độ ấy là tứ thánh pháp giới, còn gọi là cõi Phương Tiện Hữu Dư. 

Phân biệt và chấp trước đều có, tâm quý vị vẫn chưa thanh tịnh, vẫn có thể vãng 

sanh. Pháp môn này quá thù thắng; vì thế, thích hợp khắp ba căn, thâu nhiếp toàn 

bộ lợi căn lẫn độn căn, vạn người tu, vạn người về. 

Tập 21  443 



Đoạn  phiền  não  quả  thật  chẳng  dễ dàng,  đến  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  bằng 

cách nào? Đối với cõi Phàm Thánh Đồng Cư, một câu Phật hiệu có thể khống chế 

phân  biệt,  chấp  trước,  giống  như  đá  đè  cỏ,  [phân  biệt,  chấp  trước  vẫn]  có,  chưa 

đoạn, nhưng chúng nó chẳng khởi tác dụng là được rồi! Vào lúc nào? Trong một 

niệm vãng sanh, một niệm cuối cùng là một câu Phật hiệu, trong tâm vẫn là một 

câu Phật hiệu, không có ý niệm nào khác, quý vị sẽ vãng sanh. Trong một niệm 

cuối cùng, quý vị nghĩ tới chuyện khác, sẽ trở lại lục đạo, không thể vãng sanh! 

Chân  tướng  sự  thật  này  hết  sức  trọng  yếu!  Khi  quý  vị  chẳng  hiểu  rõ  ràng,  sẽ 

thường là luống uổng một đời này, nhất định phải hiểu rõ ràng! Niệm Phật trong 

lúc bình thường là gì? Lúc thường ngày giống như luyện binh, một niệm lâm chung 

là giao chiến. Do vậy, có rất nhiều người bình thường niệm Phật rất khá, niệm cả 

đời, nhưng khi lâm chung không xong, vì còn vướng mắc chưa buông xuống được, 

tôi đã thấy rồi! Lúc tôi mới xuất gia, tại chùa Lâm Tế thuộc Viên Sơn, Đài Bắc, có 

một  lão  cư  sĩ  lớn  tuổi  hơn  tôi,  học  Phật  lâu  hơn  tôi.  Trong  chùa  ấy  có  hội  niệm 

Phật,  cụ  làm  Duy  Na,  hướng  dẫn  đại  chúng  niệm  Phật,  tới  cuối  cùng,  cụ  chẳng 

vãng  sanh.  Khi  lâm  chung,  mọi  người trợ  niệm  cho  cụ,  cụ  bảo  mọi  người:  “Các 

ngươi đừng niệm Phật tiễn ta, ta không thích!”, lại luân hồi! Cho đến lúc ấy, không 

thể làm chủ chính mình, tập khí vô minh phiền não quá nặng, cũng là như chúng 

tôi  hay  nói  là  “không  buông  xuống  được!”  Vì  thế,  buông  xuống  là  phải  buông 

xuống trong hiện tại, chớ nên đợi đến ngày mai hay năm sau, [nếu không], sẽ phiền 

phức lớn. Chúng tôi bình thường rất tôn kính vị lão cư sĩ ấy, niệm Phật rất giỏi, quý 

vị thấy cụ có thể làm Duy Na hướng dẫn đại chúng, nhưng một chiêu cuối cùng cụ 

làm không được, chẳng thật  sự  buông xuống. Do vậy,  “do thượng khả  kiến toàn 

 kinh hốt luân tại nhất Thật Tướng trung” (do những điều trên đây, có thể thấy toàn 

bộ bản kinh gồm trọn trong Thật Tướng). Chữ  “hốt luân”  (囫圇) có nghĩa là “hoàn 

toàn, hoàn mỹ, hoàn chỉnh”. Toàn bộ từng câu từng chữ trong kinh đều thuộc trong 

Thật Tướng, lời này là thật.  “Cố vân dĩ Thật Tướng vi Thể Tánh dã”  (cho nên nói 

lấy Thật Tướng làm Thể  Tánh [của kinh này]), nói  những  điều  này, chẳng có gì 

khác,  khiến  cho  chúng ta  tin  tưởng  đức  Phật  nói  bộ  kinh này  có  căn  cứ  lý  luận, 

chẳng phải là tùy tiện nói; một mực từ trong tự tánh tự nhiên lưu lộ, nói như vậy 

cũng hợp lý! 

Trong đoạn cuối cùng, nêu kinh văn trong kinh này để chứng minh:  “Hựu bổn 

 kinh Đức Tuân Phổ Hiền phẩm vân, khai hóa, hiển thị chân thật chi tế”  (hơn nữa, 

phẩm Đức Tuân Phổ Hiền trong kinh này có nói:  “Khai hóa, hiển thị Chân Thật 

Tế”).  Chân  Thật  Tế  là  tự  tánh;  khai  thị,  giáo  hóa  chúng  sanh  về  Chân  Thật 

44 Tập 21 

4 



Tế.  “Đại Giáo Duyên Khởi phẩm vân: Dục chửng quần manh, huệ dĩ chân thật chi 

 lợi”  (Phẩm Đại Giáo Duyên Khởi nói: “Muốn cứu vớt quần manh, ban cho cái lợi 

chân  thật”).  Đức  Phật  nói  kinh  này,  “quần  manh”  (群萌)  là  hết  thảy  chúng  sanh, 

đức Phật giúp đỡ hết thảy chúng sanh, giúp họ lìa khổ được vui. Lìa khổ được vui 

nói đến chỗ rốt ráo là: Nếu quý vị chẳng rời khỏi lục đạo luân hồi, sẽ chẳng có cách 

nào thật sự lìa khổ. Tôi giúp quý vị sanh lên trời, sau khi quý vị hưởng hết phước 

trời, vẫn phải đọa lạc; đấy chẳng phải là rốt ráo. Giúp quý vị thoát ly lục đạo luân 

hồi, quý vị chẳng thoát khỏi mười pháp giới, sẽ chẳng có chân lạc. Vì thế, đức Phật 

giúp đỡ chúng sanh, thật sự chỉ có một mục tiêu: Giúp quý vị thoát ly mười pháp 

giới, vãng sanh Nhất Chân pháp giới, vấn đề này mới thực sự được giải quyết. Thật 

Báo Trang Nghiêm cũng là Nhất Chân pháp giới, cư dân nơi ấy không chỉ chẳng có 

phân biệt, chấp trước, mà ngay cả khởi tâm động niệm cũng đều không có, đó là 

thế giới gì? Thế giới Phật. Đến thế giới ấy, đều thật sự thành Phật, chẳng khởi tâm, 

chẳng động niệm, họ có thể cảm ứng đạo giao cùng hết thảy chúng sanh trọn khắp 

pháp  giới  hư  không  giới.  Cảm  ứng  đạo  giao  thì  họ  có  khởi  tâm  động  niệm  hay 

không? Không có. Chẳng khởi tâm động niệm, làm sao có thể cảm ứng đạo giao? 

Chúng tôi lúc mới học Phật có nỗi nghi hoặc này, nghi hoặc suốt mấy chục năm. 

Chúng tôi đến thỉnh giáo các vị lão hòa thượng, đại đức, họ cũng chẳng giảng rõ 

ràng. Học tập vài chục năm mới từ từ thông hiểu, đấy là do Tánh Đức trong tự tánh 

chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Tánh  Đức  là  Thường  Tịch  Quang,  trong  ấy  cái  gì  cũng  đều 

không có, chính là như Huệ Năng đại sư đã nói năm câu:  “Nào ngờ tự tánh, vốn tự 

 trọn  đủ”.  Câu  này  nói  rõ  ràng,  nhưng  trước  kia  chúng  tôi  không  hiểu,  nghe  mà 

chẳng  hiểu  ý  nghĩa  này:  Trong  tự  tánh,  thứ  gì  cũng  trọn  đủ,  chẳng  có  gì  khiếm 

khuyết. Y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới thảy đều ở trong 

ấy, nhưng nó chẳng hiển lộ. Giống như màn hình TV, chúng ta không mở máy thì 

chỉ thấy một màn hình [trống trơn], trong ấy thứ gì cũng chẳng có! Lúc ấy, quý vị 

chẳng thể nói là nó không có; khi quý vị nhấn nút, chẳng phải là [hình ảnh] bèn 

xuất hiện ư? Nó ở trong cảnh giới ấy, cho nên thứ gì cũng đều chẳng có. 

Khi ứng thì chư Phật, Bồ Tát có thể hiện hay chăng? Khi ứng thì sẽ hiện. Hiện 

như thế nào? Cảm ứng. Ai nhấn nút? Người cảm “đã nhấn nút”, chư Phật, Bồ Tát 

bèn tự nhiên ứng, các Ngài chẳng khởi tâm động niệm. Người cảm cầu Phật, Bồ 

Tát gia hộ, cho nên một niệm tâm ấy là Cảm, khi các Ngài ứng bèn vô tâm, giống 

như  tỷ  dụ  của  chúng  ta  trong  hiện  tại.  Nói  thật  ra,  chỉ  có  thể  tỷ  dụ  phảng  phất, 

chẳng có cách nào tỷ dụ khít khao, không thể [kiếm được tỷ dụ vừa khớp]. Giống 

như làm thí nghiệm trên nước, nước là khoáng vật, chúng ta đối với nước khởi lên 

Tập 21  445 



ý niệm: “Ta ưa thích ngươi, ta yêu mến ngươi”, nước sẽ tiếp nhận, phản ứng bằng 

cách  kết  tinh  rất  đẹp  đẽ  cho  chúng  ta  thấy.  Chúng  ta  truyền  cho  nó  một  ý  niệm 

khác: “Tao chán ghét mày, tao hận mày”, nó bèn truyền tin tức trở lại bằng cách 

kết tinh rất xấu xí cho quý vị thấy. Nó có khởi tâm động niệm hay chăng? Nước có 

khởi tâm động niệm hay chăng? Không có! Nó hiểu bằng cách nào? Thuở xưa, đức 

Phật đã dùng chuông trống làm tỷ dụ. Ngài nói quý vị gõ chuông, cố ý gõ chuông, 

nó sẽ ngân vang. Quý vị gõ mạnh, âm thanh sẽ to; gõ nhẹ, âm thanh nhỏ, chuông 

có  khởi  tâm  động niệm  hay  chăng?  Nó  có  phân  biệt,  chấp  trước  hay  không?  Tự 

tánh cảm ứng giống như chuông trống, quả thật chẳng khởi tâm động niệm, chẳng 

có phân biệt, chấp trước, gõ mạnh kêu to, gõ nhẹ kêu bé, thật sự chẳng khởi tâm 

động niệm. Vì sao? Do có đạo lý này: Do trong tự tánh có kiến văn giác tri, nó là 

bất sanh, bất diệt. Thọ, Tưởng, Hành, Thức có sanh diệt. Hễ mê thì từ tự tánh biến 

thành  A  Lại  Da,  bèn  có  Thọ,  Tưởng, Hành,  Thức.  Trong  tương  lai,  chuyển thức 

thành  trí,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  bèn  chẳng  có.  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành, Thức 

đều không có, trở về tự tánh. Điều này quả thật chẳng dễ hiểu lắm, nhưng nó là 

chân tướng sự thật, các tướng được hiện toàn là huyễn tướng, ngàn vạn phần chớ 

nghĩ nó là thật. Hễ tưởng là thật thì quý vị đã trật rồi. Coi nó là thật thì sao? Coi các 

hiện tướng là thật sẽ tạo nghiệp. Nghiệp có nhiễm nghiệp, có tịnh nghiệp, có thiện 

nghiệp, có ác nghiệp, quả báo khác biệt. Do vậy, đối với hết thảy chúng sanh, đúng 

là đức Phật đã ban cho hết thảy chúng sanh lợi ích chân thật; chân thật là gì? Khiến 

cho quý vị minh tâm kiến tánh, trở về tự tánh. 

Trong  phẩm  Tích  Công  Lũy  Đức  có  một  câu  như  thế  này:  “Trụ  Chân  Thật 

 Huệ, dũng mãnh tinh tấn, nhất hướng chuyên chí trang nghiêm diệu độ”  (trụ Chân 

Thật  Huệ,  dũng  mãnh  tinh  tấn,  một  mực  chuyên  dốc  chí  trang  nghiêm  cõi  nước 

mầu nhiệm). Ở đây nêu ra rất hay, nói ra ba thứ chân thật:  “Chân thật chi tế, chân 

 thật  chi  lợi, trụ chân thật huệ” , nói đến  ba thứ chân thật. Chỉ  có trụ trong Chân 

Thật Huệ thì mới có thể dũng mãnh tinh tấn. Chân Thật Huệ là gì? Là Thích Ca 

Mâu Ni Phật giảng bộ kinh Vô Lượng Thọ này. Kinh Vô Lượng Thọ dạy quý vị 

phương pháp  “nhất hướng chuyên niệm” , dạy chúng ta phương pháp tu học để trở 

về tự tánh, phương pháp đại triệt đại ngộ, phương pháp thoát ly lục đạo, mười pháp 

giới, phương pháp vãng sanh cõi Thật Báo Trang Nghiêm, [tức là] tám chữ  “phát 

 Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm”.  Người thật sự làm, sẽ như Liên Trì đại sư 

đã nói:  “Tam Tạng thập nhị bộ, nhượng cấp tha nhân ngộ”  (Tam Tạng mười hai 

bộ, nhường cho người khác ngộ). Nay ta hiểu rõ, hiểu ý nghĩa thật sự của đức Thế 

Tôn, đó là chân thật nghĩa, ta chẳng còn kiếm lấy những nỗi phiền phức nữa, đó 

44 Tập 21 

6 



là  “trụ Chân Thật Huệ” . Bao lâu sẽ có thể thành công? Tối đa là ba năm, thật đấy, 

chẳng giả tí nào! Ba năm sẽ đắc Niệm Phật tam-muội, có thể vãng sanh. [Điều này 

được]  chứng  tỏ  trong  Vãng  Sanh  Truyện,  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục,  quý  vị  hãy 

đọc, trong ấy, gần như quá nửa là người ta [niệm Phật] ba năm bèn vãng sanh. Do 

vậy, trong quá khứ có một vị pháp sư hỏi tôi, vị này cũng đã mất, tức là pháp sư 

Đức Dung, hình như Sư đã qua đời chẳng ít năm, tuổi tác cũng xấp xỉ tôi. Sư từng 

hỏi  tôi  một  câu.  Sư  nói:  “Có  đúng  là  những  người  được  chép  trong  Vãng  Sanh 

Truyện thọ mạng chỉ còn vừa đúng ba năm, sau ba năm, thọ mạng đã hết nên họ 

phải ra đi?” Tôi nghe hỏi như vậy, không cho cách nghĩ ấy là đúng, đâu có chuyện 

phù hợp khít khao như vậy? Hai, ba người thì có lẽ còn có thể, chứ đông như thế, 

mấy  trăm người, làm sao có thể có chuyện như vậy được? Chuyện ấy chẳng thể 

xảy ra. Cớ sao họ niệm ba năm bèn vãng sanh? Khẳng định là tròn ba năm, người 

ấy đã tu được công phu thành phiến, bèn từ bỏ tuổi thọ. Công phu thành phiến tốt 

đẹp, chúng ta có thể chia công phu thành phiến thành ba bậc, chín phẩm. Thượng 

Phẩm vãng sanh ra đi tự tại, muốn đi bèn đi, ta có thọ mạng nhưng chẳng cần tới, 

ta sang thế giới Cực Lạc, thân cận A Di Đà Phật, đến bên kia để tu hành, thật sự đi 

được 

Mấy năm trước, cư sĩ Hoàng Trung Xương ở Thâm Quyến, ba mươi mấy tuổi, 

còn rất trẻ, đã làm thí nghiệm: Bế quan niệm Phật ba năm, xem thử có thể vãng 

sanh hay chăng? Ông ta niệm hai  năm  mười tháng, còn thiếu  hai  tháng nữa mới 

viên mãn mà đã đi, thật sự chẳng giả tí nào! Chẳng cần [thọ mạng] nữa, thế gian 

này, quá khổ. Độ chúng sanh như thế nào? Cuộc biểu diễn ấy của ông ta nhằm độ 

chúng sanh, chẳng dạy bằng lời lẽ (ngôn giáo), mà dùng thân giáo, nêu gương cho 

quý vị thấy. Trong Tam Chuyển Pháp Luân, cách này gọi là Thị Chuyển, [tức là] 

thị hiện tấm gương cho quý vị nhìn vào, thật sự, chẳng phải là giả. Những trường 

hợp  như  vậy  quá  nhiều.  Đấy  là  “trụ  Chân  Thật  Huệ” ,  thâm  nhập  một  môn.  Đạt 

được công phu này, tam-muội là Định, chắc chắn Định sanh trí huệ, trí huệ sanh từ 

tâm thanh tịnh, tâm chẳng thanh tịnh sẽ sanh phiền não, tâm thanh tịnh sanh trí huệ. 

Trong Tịnh Tông, đạt được công phu như thế, một là vãng sanh Cực Lạc thế giới, 

hai là ở lại thế giới này hòng độ chúng sanh. Ở lại thế giới này thì cũng có thể nói 

là người ấy có nhiệm vụ: Mang thêm mấy người nữa về thế giới Cực Lạc. Chính 

mình vãng sanh thì lúc nào cũng đều có thể đi, đến đi tự do, muốn đi lúc nào bèn đi 

lúc ấy, chẳng vướng mắc tí nào! Người ấy trụ trong thế gian này mới thật sự là chịu 

khổ thay cho chúng sanh. Nếu người ấy chẳng trụ trong thế giới này, sẽ chẳng thể 

giúp đỡ người khác. Người ấy ở trong thế giới này, đúng là bốn đức đã được nói 

trong sách Hoàn Nguyên Quán:  “Tùy duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc, nhu hòa 

Tập 21  447 



 chất trực, đại chúng sanh khổ”  (tùy duyên diệu dụng, oai nghi có chừng mực, mềm 

mỏng, chân thật, thẳng thắn, chịu khổ thay cho chúng sanh). Người ấy làm những 

điều này, chịu khổ thay cho chúng sanh. Có phải là thật sự chịu khổ thay cho chúng 

sanh hay chăng? Chẳng phải! Người ấy thị hiện tướng trạng ấy. Vì sao? Tâm người 

ấy thanh tịnh, chẳng có phân biệt, chấp trước, làm sao có khổ được! Do vậy, trong 

tâm người ấy rất tự tại, giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, đều là thị hiện. Thích Ca 

Mâu Ni Phật tam y nhất bát, đêm ngủ dưới cội cây, Ngài sung sướng lắm! Nhưng 

chúng  ta  thấy  rất  khổ,  vì  sao?  Chúng  ta  chịu  không  nổi.  Phật  có  thể  chịu  được, 

Ngài  là  thân  kim  cang  bất  hoại,  cho  nên  ở  trong  ấy,  Ngài  có  niềm  vui,  pháp  hỷ 

sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Hôm nay lại hết thời gian rồi, ngày mai chúng 

ta sẽ học tập tiếp, hôm nay giảng tới đây. 





44 Tập 21 

8 



Tập 22 

   Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Tôi vừa mới xem một tờ 

truyền đơn, nghe nói tờ truyền đơn này đã lưu hành trên Internet khá lâu! Tôi đọc 

một đoạn cho mọi người nghe nhé:  “[Tờ truyền đơn này] đến từ lão pháp sư Tịnh 

 Không. Sau khi tai nạn bộc phát tại Tứ Xuyên, Miến Điện, gần đây tai nạn lại bộc 

 phát càng nghiêm trọng hơn. Cả thế giới bị ôn dịch, có thể hơn trăm vạn người bị 

 chết, so với tai nạn tại Tứ Xuyên và Miến Điện trong thời gần đây càng đáng sợ 

 hơn. Hiện thời đã có mấy quốc gia như Đại Hàn, Ấn Độ đã bắt  đầu [xảy ra tai 

 nạn]”.  Tôi chẳng biết chuyện này, mà cũng chẳng biết ai đã viết [như vậy], chuyện 

này tôi không hiểu. Đoạn tiếp theo viết: “Pháp sư Tịnh Không kêu gọi các đồng tu 

 trên thế giới bắt đầu từ tám giờ rưỡi mỗi tối, niệm tụng thánh hiệu Nam-mô Quán 

 Thế Âm Bồ Tát một ngàn câu suốt một tuần để hồi hướng cho chúng sanh trên cả 

 thế giới tiêu tai miễn nạn, lìa khổ được vui, quốc thái dân an, mưa hòa, gió thuận. 

 Xin quý vị sau khi nhận được tin tức này bèn báo cho càng nhiều nhân sĩ thiện tâm 

 biết, công đức vô lượng” . Câu sau cùng là do người viết truyền đơn thêm vào. Tôi 

kêu gọi đồng học Tịnh Tông trên toàn cầu niệm Quán Thế Âm Bồ Tát hòng tiêu tai 

miễn nạn cho thế giới, tôi đã nói điều này, đoạn ấy tôi đã nói, nhưng câu trước và 

câu cuối cùng, tôi chẳng biết đến. Những gì tôi nói đã được đài truyền hình vệ tinh 

Hoa Tạng phát sóng. Mặt sau tờ truyền đơn có toa thuốc của Quán Thế Âm Bồ Tát, 

đối với toa thuốc ấy, tôi không biết Trung Y, có thể nhờ các thầy thuốc Bắc xét coi 

có hiệu  quả hay không? Chuyện này thận trọng một  chút  sẽ tốt  hơn. Tai  nạn rất 

nhiều, nhất là trong thời gian gần đây nhất, hình như hôm nay tại Đài Loan lại bị 

động đất, còn có núi lở. Nhiều năm qua, tôi thường khuyên lơn các đồng tu phải 

nghiêm  túc  học  mười  sáu  chữ:  “Phóng  hạ  tự  tư  tự  lợi,  phóng  hạ  danh  văn,  lợi 

 dưỡng,  phóng  hạ  đối  ngũ  dục  lục  trần  hưởng  thụ,  phóng  hạ  tham,  sân,  si, 

 mạn”  (Buông tự tư tự lợi xuống, buông tiếng tăm, lợi dưỡng xuống, buông hưởng 

thụ ngũ dục lục trần xuống, buông tham, sân, si, mạn xuống). Tâm thái của chúng 

ta đoan chánh sẽ khiến cho thân tâm khỏe mạnh, mang lại hạnh phúc cho gia đình, 

mang lại thuận lợi trong sự nghiệp, mang lại an định hòa bình cho xã hội, đưa đến 

Tập 22  449 



sự đối xử hòa thuận trên thế giới, tôi thường nói những điều này. Tai nạn chẳng 

đáng sợ, chúng ta đoan chánh tâm hạnh sẽ có thể hóa giải tai nạn, trong kinh, đức 

Phật  thường  dạy  chúng  ta:  “Tướng  do  tâm  sanh,  cảnh  chuyển  theo  tâm” .  Trong 

giáo pháp Đại Thừa nói rất nhiều, đối với những lý luận ấy, chúng ta có mức độ 

khá hiểu biết. Do vậy, chúng ta công nhận hai câu nói ấy của đức Phật, chỉ cần sửa 

đổi tâm thái của chúng ta cho đúng, sẽ có thể hóa giải tai nạn. Vì thế, rất nhiều thứ 

được lưu truyền mượn danh nghĩa của tôi, tôi chẳng biết rõ lắm! Trong quá khứ, 

cục trưởng cục Tôn Giáo Quốc Gia là ông Diệp đã từng cho tôi biết. Ông ta đến 

Hương Cảng phỏng vấn. Trong thời gian phỏng vấn, có một hôm mời tôi dùng bữa 

sáng tại khách sạn, ông ta bảo: “Trong nước có những kẻ giả mạo danh nghĩa pháp 

sư để làm những chuyện bất thiện, pháp sư có biết những chuyện đó hay không?” 

Tôi nói tôi thật sự không biết. Ông ta bảo: “Chuyện này sẽ do quốc gia xử lý”. Tôi 

nói tôi rất cảm ơn. Do vậy, ở đây, tôi nói kèm thêm chuyện này cùng mọi người. 

Tờ truyền đơn này không có khuyết điểm gì to lớn, toàn là khuyến thiện, nhưng lời 

khuyến thiện và toa thuốc của Quán Âm Bồ Tát chúng tôi chẳng biết tới, toa thuốc 

Quán Âm Bồ Tát do đâu mà có? Tôi hoàn toàn không biết. Quý vị liễu giải là được 

rồi, cám ơn mọi người. 

Nay  chúng  ta  bắt  đầu  xem  kinh,  xin  coi  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Giải  trang  hai 

mươi, dòng thứ hai từ dưới đếm lên, coi từ giữa câu:  “Tích Công Lũy Đức phẩm 

 vân: Trụ Chân Thật Huệ, dũng mãnh tinh tấn, nhất hướng chuyên chí trang nghiêm 

 diệu độ”  (Phẩm Tích Công Lũy Đức có nói: “Trụ Chân Thật Huệ, dũng mãnh tinh 

tấn, một  mực  chuyên dốc chí  trang nghiêm  cõi  nước mầu nhiệm”). Câu đầu tiên 

này hết sức trọng yếu! Quý vị thấy chư Phật Như Lai chỉ dạy chúng ta trí huệ chân 

thật, điều này quan trọng lắm! Trí huệ chân thật ở đâu? Trí huệ chân thật chẳng ở 

bên ngoài, mà sẵn có trong tự tánh của chúng ta, lại còn viên mãn, hết thảy chúng 

sanh đều có. Trong kinh Hoa Nghiêm, đức Phật đã nói rõ ràng:  “Hết thảy chúng 

 sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” . Trong quá khứ, đối với câu nói 

này, trình độ hiểu biết của chúng tôi như sau: Nói  “hết thảy chúng sanh”  thì đại 

khái là người, tối đa là động vật, chúng tôi hiểu như vậy. Hiện thời, chúng tôi hiểu 

sâu đậm hơn, vì “chúng sanh” được nói trong Phật giáo vốn có nghĩa là “các hiện 

tượng do các duyên hòa hợp  mà sanh khởi” thì gọi  là “chúng sanh”. Định nghĩa 

này  bao  gồm  tất  cả  các  hiện  tượng,  có  hiện  tượng  nào  chẳng  do  các  duyên  hòa 

hợp? Kinh thường nói động vật là Tứ Đại, Ngũ Uẩn, đó là các duyên hòa hợp. Nay 

chúng ta đã biết: Thực vật cũng do các duyên hòa hợp, bộ phận vật chất của thực 

vật là Sắc pháp, hiện thời thực vật cũng có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. 

45 Tập 22 

0 



Mười năm gần đây, chúng tôi ở Úc. Tại Úc, chúng tôi có một vườn rau rất lớn, 

trong vườn rau trồng rất nhiều loại rau, đại khái có từ mười mấy tới hai mươi loại, 

do chính chúng tôi chăm bón. Chúng tôi chăm bón những thứ rau ấy, còn có cây ăn 

quả,  trong  bốn  năm  qua,  chúng  tôi  còn  trồng  trúc,  cho  nên  năm  nay,  thu  được 

hoạch măng trúc rất ngon, chúng tôi cũng chẳng thiếu thức ăn. Chúng tôi chuyện 

trò với những loài thực vật ấy, nhận thấy chúng nó có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. 

Chuyện trò rất tốt đẹp, hỗ trợ hợp tác. Đối với khoáng vật, chúng ta chẳng có cách 

nào  thí  nghiệm!  Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  của  Nhật  Bản  đã  làm  thí  nghiệm  trên 

nước, phát hiện nước có “kiến, văn, giác, tri”, nó có thể thấy, nghe, hiểu được ý 

nghĩ của con người. Mấy bữa gần đây, tôi đã xem một đĩa DVD [do một đồng tu] 

hạ tải (download) từ Internet, đặc biệt đưa cho tôi xem. Khoa học gia Mỹ đã phát 

hiện  nước  có  ký  ức,  ký  ức  là  thức.  Nói  cách  khác,  khoáng  vật  có  Thọ,  Tưởng, 

Hành, Thức. Phạm vi ấy to lắm! Đức Phật nói “thân Ngũ Uẩn” bao gồm tất cả các 

hiện tượng trong trọn khắp pháp giới hư không giới, bất luận hiện tượng tinh thần 

hay hiện tượng vật chất. Tinh thần và vật chất vĩnh viễn chẳng tách rời, trong phần 

trước, tôi đã từng thưa bày cùng quý vị điều này. Trong vật chất có Thọ, Tưởng, 

Hành, Thức; Thọ, Tưởng, Hành, Thức là tinh thần, trên phương diện tinh thần có 

Vô Biểu Sắc, nó chẳng phải là không có sắc. Chúng ta nằm mộng, trong mộng có 

sắc; chúng ta tưởng tượng, trong tưởng tượng có sắc pháp. Do vậy, nói thật ra, Vô 

Sắc Giới Thiên vẫn có sắc, sắc của họ là Vô Biểu Sắc, người bình thường chúng ta 

chẳng  thấy,  nhưng  Phật,  Bồ  Tát  có  thể  trông  thấy,  A  La  Hán  có  thể  trông  thấy, 

những người có công phu đều có thể trông thấy. Do vậy,  “trụ Chân Thật Huệ”  có 

ý nghĩa rất rộng. Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai, 

một hạt bụi, một giọt nước, hoặc như kinh nói một sợi lông, một vi trần, đều trọn 

đủ trí huệ và đức tướng của Như Lai. Chúng ta hiểu như vậy thì mới là chân thật 

nghĩa của Như Lai, chẳng giới hạn trong động vật, động vật có phạm vi quá nhỏ. 

 “Trụ”  (住) là an trụ. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, tạo tác, tự hành, hóa tha; 

tự hành là trong cuộc sống hằng ngày của chính chúng ta, hóa tha là ảnh hưởng hết 

thảy chúng sanh chung quanh;  đó là Trụ,  toàn là trí  huệ chân thật. Đương nhiên 

người bình phàm chúng ta chẳng làm được câu này, vì sao? Chúng ta mê tự tánh, 

tức là mê Chân Thật Huệ. Thật ra, Chân Thật Huệ vẫn khởi tác dụng, khi mê bèn 

khởi tác dụng gì? Khởi phiền não. Do vậy, phải hiểu, kinh dạy  “phiền não tức Bồ 

 Đề” , phiền  não và Bồ Đề là cùng một  chuyện. Hễ giác ngộ, phiền não liền biến 

thành trí huệ; mê thì trí huệ biến thành phiền não. Quý vị thấy: Do chúng ta mê hay 

ngộ bèn có thể biến hóa những thứ được sanh bởi tự tánh! Giác ngộ sẽ sanh ra thứ 

Tập 22  451 



tốt nhất, trí huệ viên mãn. Nếu mê thì trí huệ biến thành vô lượng vô biên phiền 

não. Do vậy có thể biết: Phật, Bồ Tát trụ Chân Thật Huệ, hiện thân thuyết pháp dạy 

bảo chúng ta, chúng ta và các Ngài có cùng một tự tánh, chẳng hai, chẳng khác. 

Các Ngài trụ Chân Thật Huệ như thế nào? Buông khởi tâm động niệm, phân biệt, 

chấp trước xuống, trí huệ chân thật bèn hiện tiền. So với các Ngài, chúng ta khởi 

tâm động niệm, có phân biệt, chấp trước, những thứ này được gọi là “phiền não”. 

Trong pháp Đại Thừa, khởi tâm động niệm gọi là Vô Minh phiền não, phân biệt là 

Trần Sa phiền não, chấp trước là Kiến Tư phiền não.  “Kiến”  là kiến giải,  “Tư”  là 

tư tưởng. [Kiến Tư  phiền  não] là trong kiến  giải và tư tưởng của quý vị  có kèm 

theo các phiền não. Phiền não vô lượng vô biên, nhằm nói cho thuận tiện, đức Phật 

đã chia phiền não thành ba loại lớn. Buông những thứ ấy xuống, trí huệ bèn hiện 

tiền. Quý vị thấy: Buông phiền não xuống, phiền não bèn khôi phục nguyên trạng, 

nguyên trạng (tình trạng vốn có) của nó là trí huệ. Phiền não là gì? Phiền não là 

tình  trạng  [trí  huệ  đang]  bị  bệnh  (ý  nói:  Bị  biến  chất,  bị  ô  nhiễm  bởi  phân  biệt, 

vọng tưởng). Chúng ta khởi lên ý niệm, trật rồi! Trong tự tánh chẳng có khởi tâm 

động  niệm,  không  có  phân  biệt,  chấp  trước;  do  vậy,  những  tướng  được  hiển  lộ 

đúng  mực  [của  tự  tánh]  sẽ  là  trí  huệ,  đức  năng,  tướng  hảo,  đó  là  bình  thường. 

Trong kinh giáo, đức Phật nói tới Nhất Chân pháp giới, hoặc cõi Thật Báo của chư 

Phật  Như  Lai,  đó  là  bình  thường.  Mười  pháp  giới  thì  sao?  Không  bình  thường. 

Mười  pháp  giới  từ  Phật  cho  đến  địa  ngục,  mỗi  tầng  sau  nghiêm  trọng  hơn  tầng 

trước, nghiêm trọng nhất không chi hơn địa ngục, tầng này nghiêm trọng nhất, mê 

sâu nhất. Trong địa ngục, cũng có rất nhiều chủng loại, cũng có [mê hoặc] sâu hay 

cạn khác nhau. Chỗ mê sâu nhất gọi là A Tỳ địa ngục, mê nặng nề! Do vậy, đức 

Phật hóa độ chúng sanh, nguyên tắc là gì? Giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngộ. 

Họ chẳng mê hoặc, sẽ giác ngộ, bệnh thái (tình trạng bệnh tật) hoàn toàn khôi phục 

bình thường, sẽ được an vui. Do vậy, đức Phật giáo hóa chúng sanh, giúp đỡ chúng 

sanh, hoàn toàn dùng giáo dục, chúng ta phải hiểu điều này. 

Do vậy, chúng tôi thường nghĩ, mà cũng thường nhắc nhở mọi người: Tổ tiên 

chúng ta, cổ thánh tiên hiền, thật sự đều là Phật, Bồ Tát tái lai. Những gì họ dạy 

bảo chúng ta chẳng khác gì kinh Phật. Tổ tiên dạy chúng ta:  “Kiến quốc, quân dân, 

 giáo học vi tiên”  (kiến thiết đất nước, cai trị dân chúng, giáo học làm đầu), giáo 

học! Quý vị chỉ cần thực hiện tốt giáo học, vấn đề gì cũng đều được giải quyết, hãy 

thực hiện tốt việc giáo dục. Giáo dục là dạy những gì? Dạy luân lý, dạy đạo đức, 

dạy nhân quả, đấy là giáo dục phổ thông, cần phải được học tập phổ biến. Còn có 

một  số  ít  người  tiến  cao  hơn  nữa,  đó  là  giáo  dục  khoa  học,  giáo  dục  triết  học, 

45 Tập 22 

2 



những điều ấy nhằm giúp đỡ quý vị nâng cao linh tánh, nhưng cũng đều xếp giáo 

dục vào vị trí bậc nhất. Phật pháp cũng giống như thế. Bậc đại thánh đại hiền vĩ đại 

nhất trong thế gian và xuất thế gian, nói theo Phật pháp, toàn là Phật, Bồ Tát; nói 

cách khác, đều là những người tiến hành công tác giáo dục. Tại  Trung Quốc, cổ 

thánh tiên hiền cũng có vị tham gia chính trường, như Nghiêu, Thuấn, Vũ, Thang 

nắm quyền chính trị từ ngôi vua, nhưng cũng có vị chuyên môn tiến hành giáo dục 

như  Khổng  Tử,  Mạnh  Tử,  cũng  là  suốt  đời  dạy  học.  Khổng  Tử  tuy  chu  du  các 

nước, mong được một chức quan nhỏ nhoi để thực hiện hoài bão của Ngài, nhưng 

trong lúc chu du các nước, học trò theo Ngài, rất nhiều người chẳng rời thầy, mỗi 

ngày đều học tập, giống như Tăng đoàn của Thích Ca Mâu Ni Phật, bất quá tăng 

đoàn của Khổng Tử chẳng có quy mô to như Thích Ca Mâu Ni Phật, nhưng đều 

là tiến  hành  công  tác  giáo  dục.  Khổng Tử  chu  du  các  nước,  cảm  thấy  tuổi  tác  đã 

cao, tuy gặp rất nhiều chư hầu, chẳng ai muốn dùng Ngài, tới lúc ấy, mới bỏ cách 

nghĩ ấy, trở về nhà, chuyên môn tiến hành công tác giáo học. Khi đó, lão nhân gia 

đã sáu mươi tám tuổi, mất năm bảy mươi ba tuổi, cho nên toàn bộ tinh thần chuyên 

chú vào dạy học chỉ là năm năm. Thích Ca Mâu Ni Phật toàn tâm toàn ý dạy học 

bốn mươi chín năm, trong các vị cổ thánh tiên hiền, thời gian dạy học dài nhất là 

Thích Ca Mâu Ni Phật, đấy là dũng mãnh tinh tấn. 

Chúng ta cầu trí huệ, học Phật là học trí huệ, là đào bới, khơi lên trí huệ trong 

tự  tánh,  giống  như  khai  quật  kho  báu  từ  trong  hầm  mỏ.  “Khai  quật”  là  buông 

xuống. Buông xuống những chấp trước đối với hết thảy các pháp thế gian và xuất 

thế  gian,  trí  huệ  sẽ  bắt  đầu  hiện  bày,  bắt  đầu  trào  ra  ngoài,  [tuy  vậy,  trí  huệ  ấy] 

chưa  nhiều  lắm,  trong  Phật  pháp  gọi  là  A  La  Hán.  A  La  Hán  đắc  Chánh  Giác, 

Chánh Giác là trí huệ. Tiếp tục buông xuống không ngừng. Tôi thưa với các đồng 

học, buông tự tư tự lợi xuống, buông tiếng tăm, lợi dưỡng xuống, buông tham, sân, 

si, mạn xuống, buông ngũ dục lục trần xuống, sẽ đạt đến giai đoạn nào? Thưa quý 

vị, sẽ đạt tới cửa ngõ của Phật giáo, nhưng chưa tiến vào. Chư vị phải biết: Chớ 

nên tưởng rằng ta buông xuống nhiều ngần ấy, bèn nghĩ chính mình ghê gớm lắm, 

mới đến ngoài cửa mà thôi, chưa vào cửa! Bước vào cửa, cần phải dùng tiêu chuẩn 

của Phật. Do vậy, tôi nói tới phương tiện nhằm giúp đỡ quý vị tiến đến trước cửa, 

sau đấy, chính quý vị lại phải bước vào. Thật sự tiến vào cửa, sẽ là như trong kinh 

thường nói: Đối với Kiến Tư phiền não, phải đoạn sạch Kiến Hoặc, quý vị có rất 

nhiều cách nhìn sai trái phải bỏ đi. Cách nhìn sai lầm rất nhiều, đức Phật đã quy 

nạp thành năm loại. Loại thứ nhất là Thân Kiến, hãy buông xuống, biết thân chẳng 

phải là chính mình, thân là gì? Thân là cái  mà ta có, chẳng phải là ta, phải xoay 

chuyển quan niệm sai lầm này. Y phục chẳng phải là ta, mà là cái thuộc về ta, thân 

Tập 22  453 



thể giống như quần áo, là cái ta vốn có, chẳng phải là ta. Do vậy, cái thân dùng vài 

chục năm đã trục trặc, lại thay một thân khác, giống như quần áo mặc dơ, quý vị rất 

vui vẻ cởi ra, đổi lấy một bộ mới. Sau khi đột phá cái ải này, quý vị sẽ chẳng sợ hãi 

sanh tử, thay một bộ quần áo mới mà thôi! Chẳng sợ hãi, thưa quý vị, y phục càng 

thay  càng  đẹp  đẽ  hơn,  càng  thay  càng  tốt  hơn.  Tham  sống  sợ  chết  thì  càng  thay 

càng tệ hơn! Phật có ân đức rất lớn đối với chúng ta. Chúng ta liễu giải chân tướng, 

thân chẳng phải là chính mình, chớ nên vì thân này khởi tham, sân, si, mạn; [nếu 

khởi lên] là trật rồi, nó chẳng phải là chính mình. 

Thứ hai là phải buông bỏ đối lập, danh từ Phật giáo [gọi đối lập] là Biên Kiến, 

nhị biên (hai bên, tức có không, đúng sai, thiện ác v.v...), nay chúng ta nói là  “đối 

 lập” , mọi người dễ hiểu. Đối lập là căn nguyên của tất cả phiền não tội nghiệt, vì 

trong  vũ  trụ,  trong  Pháp  Tánh  chẳng  có  đối  lập,  tìm  không  ra  đối  lập!  Hết  thảy 

chúng sanh trong toàn thể vũ trụ và chính mình là nhất thể, nhất thể mà quý vị chia 

thành đối lập thì trật mất rồi! Chẳng thể phân chia. Vì thế, kinh Kim Cang vừa mở 

đầu  liền  dạy:  “Vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả 

 tướng” , bốn câu này nói rất hay, lìa tứ tướng, nó là một chỉnh thể (entirety), nhất 

thể! Làm sao quý vị có thể phân chia được? Đâu có đạo lý ấy! Do vậy, chúng ta 

phải học chẳng đối lập với hết thảy mọi người, họ đối lập với ta, nhưng ta và họ 

chẳng đối lập, vì sao? Họ mê, chưa giác ngộ. Nay ta đã hiểu rõ, giác ngộ;  nếu ta 

đối lập với các vị, chẳng phải là lại mê hay sao? Do vậy, không có đối lập. Chẳng 

đối lập với người khác, chẳng đối lập với sự, mà cũng chẳng đối lập với hết thảy 

vạn vật, đối với núi, sông, đại địa cũng không đối lập, vì sao? Nhất thể, chúng là y 

báo của ta, đều do tự tánh biến hiện, giống như trong Hoàn Nguyên Quán đã giảng: 

Từ nhất thể khởi nhị dụng. Tuy khởi nhị dụng, nhưng nhị dụng vẫn là nhất thể, nhị 

mà bất nhị. Vì thế, Tánh và Tướng như nhau, Tánh và Tướng bất nhị, cách nhìn 

này là chính xác. 

Điều  buông  xuống  thứ  ba  là  Thành  Kiến.  Thành  Kiến  là  gì?  Tự  cho  mình  là 

đúng. Người Hoa thường nói: “Kẻ nào đó có thành kiến rất sâu”. Thành Kiến là gì? 

Thành Kiến là chấp trước. Thành Kiến có hai loại: Một là Thành Kiến nơi nhân, 

hai là Thành Kiến nơi quả trong lục đạo. Chúng sanh trong lục đạo đều rất chấp 

trước, đây là loại chấp trước nghiêm trọng, tự cho mình là đúng, đấy là sai lầm. Vì 

sao sai lầm? Trong kinh, đức Phật thường nói:  “Phàm những gì có hình tướng đều 

 là hư vọng” ; nếu đã hiểu hết thảy hiện tượng đều là hư vọng, mà cũng chẳng chân 

thật, sẽ chẳng có thành kiến. Không có thành kiến  mới có thể tùy duyên, tùy hỷ 

45 Tập 22 

4 



công  đức.  “Hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức” .  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  có 

thành kiến, còn hết thảy chúng sanh, quý vị nói như  thế nào mới là tốt theo kiểu 

nào đi nữa, Phật cũng đều có thể tùy thuận, chẳng ép buộc quý vị một tí nào! Quý 

vị làm lành, sanh lên thiên đường; quý vị tạo ác bèn đọa địa ngục, Phật biết rất rõ 

ràng, nhưng Phật chẳng ngăn trở quý vị, vì sao? Quý vị thích làm như vậy thì còn 

cách nào nữa? Tới khi nào quý vị thật sự giác ngộ, hướng về Phật thỉnh giáo, Ngài 

sẽ dạy quý vị. Quý vị chẳng hướng về Ngài thỉnh giáo, Ngài chẳng dạy quý vị, vì 

sao? Dạy thì quý vị chẳng chịu tiếp nhận, tạo tội nghiệp. Đó là trí huệ chân thật. Trí 

huệ chân thật hiển thị, đó là đức năng chân thật, tướng hảo chân thật sẽ tự nhiên 

hiển thị. 

 “Dũng  mãnh  tinh  tấn” ,  đoạn  kinh  văn  này  nhằm  miêu  tả  A  Di  Đà  Phật  khi 

đang tu nhân, chúng ta phải học tập, học theo A Di Đà Phật. Trong cuộc sống hằng 

ngày, chúng ta khởi tâm động niệm có phải là trí huệ hay chăng? Là trí huệ hay là 

tình  thức?  Tình  thức  là  phiền  não,  “tình”  là  Mạt  Na  thức,  “thức”  là  A  Lại  Da. 

Trong kinh Phật đã giảng rất rõ ràng, tình là gì? Tình là Ngã Kiến, ngã ái, ngã si, 

ngã  mạn,  đấy  là  tình.  Trong  kinh  Đại  Thừa  thường  nói  là  “tham,  sân,  si,  ngã”, 

“ngã” ở sau tham, sân, si, còn có “mạn”. Tham, sân, si mạn là bốn đại phiền não 

thường nương theo [A Lại  Da], đó là “tình chấp” (chấp trước nơi tình  thức). Do 

vậy,  nếu  chẳng  dùng  trí  huệ,  sẽ  biến  thành  tình  chấp,  chắc  chắn  sẽ  là  như  vậy. 

Dũng mãnh tinh tấn, muốn tìm lại tự tánh, muốn tìm lại trí huệ. Một mực như vậy, 

quý vị  nhìn theo  một  phương  hướng,  chuyên  môn  trang  nghiêm  cõi  nước  nhiệm 

mầu, cõi nước nhiệm mầu chính là thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc do nguyện 

lực của A Di Đà Phật biến hiện, thật sự là hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng. Thế 

giới Cực Lạc từ tâm tưởng của A Di Đà Phật mà xuất hiện. Chúng ta có tưởng ra 

một thế giới hay chăng? Cũng tưởng ra, quả địa cầu là một thế giới do tâm tưởng 

của chúng ta sanh ra. Nếu tâm chúng ta chẳng tưởng, sẽ chẳng có địa cầu, thật đấy, 

chẳng giả đâu! 

Kế đó là lời giải thích, Hoàng lão cư sĩ giải thích:  “Chân thật chi tế giả”  (Chân 

Thật Tế là...), Chân Thật Tế là gì?  “Chân Như Thật Tướng chi bổn tế dã”  (căn cội 

của Chân Như Thật Tướng). Chân là Chân Như, Thật là Thật Tướng, Tế là bổn tế 

(cội rễ, giới hạn), cũng có nghĩa là Chân Như Thật Tướng,  “tế”  (際) là giới hạn, 

là  “biên tế”  (ranh giới), giới hạn ấy có hay chăng? Chẳng có, không có ngằn mé! 

Không  có  gì  to  lớn  có  thể  vượt  ra  ngoài  được,  trong  giáo  học  của  Phật,  điều  đó 

được gọi là Chân Thật Tế.  “Thử tức bổn kinh chi sở khai thị giả dã”  (đấy chính là 

điều được khai thị trong bản kinh này). Đây là nói rõ bộ kinh này giảng điều gì? 

Tập 22  455 



Giảng về Chân Thật Tế, giảng chân tướng này, không gì to lớn lọt ra ngoài, không 

gì  nhỏ nhặt  chẳng được bao gồm. Đấy là biên  tế; chẳng  ngoài, chẳng trong; đấy 

là  “biên  tế” ,  nó  không  có  biên  tế.  “Cực  Lạc  diệu  độ  nãi  chân  thật  trí  huệ  chi  sở 

 trang  nghiêm  thành  tựu  giả”  (cõi  nước  mầu  nhiệm  Cực  Lạc  được  trang  nghiêm 

thành tựu bởi trí huệ chân thật). Câu này quan trọng lắm! Vì sao chúng ta phải cầu 

sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới? A Di Đà Phật mở một trường học tại đó. 

Thế giới Cực Lạc là một đại học Phật giáo, cũng có thể nói là một đại học về Chân 

Thật  Tế.  Chúng  sanh  trong  mười  pháp  giới  thuộc  mười  phương  thế  giới,  mười 

phương thế giới đều có mười pháp giới, mười pháp giới là mê, chẳng giác, những 

chúng sanh ấy đã giác ngộ, mong quay đầu, nhưng tìm không ra phương pháp, nhất 

là chẳng tìm được một phương pháp rất thỏa đáng, rất nhanh chóng. A Di Đà Phật 

ban cho chúng ta một môn phương tiện, tiếp dẫn quý vị về thế giới Cực Lạc để tấn 

tu tại đó, hết thảy điều kiện tu học bên ấy đều vô cùng hoàn thiện, đấy là  “trang 

 nghiêm  thành  tựu” .  Trong  phần  trước,  chúng  ta  thấy  ba  thứ  thành  tựu,  “trang 

 nghiêm  Phật  thành  tựu,  trang  nghiêm  Bồ  Tát  thành  tựu,  trang  nghiêm  diệu  độ 

 thành tựu” , kinh gọi ba thứ thành tựu này là ba thứ thành tựu chân thật. 

Chúng ta tập khí phiền não nặng nề, mê rất sâu, những điều đức Phật đã giảng 

trong kinh, chúng ta hiểu rõ, nhưng chưa thể làm được! Chúng ta có thể tin tưởng, 

vì sao có thể tin tưởng? Vì sau khi nghe những đạo lý ấy, chúng ta có thể khẳng 

định chúng hợp lý, chẳng phải là vô lý, nên có thể tin tưởng, có thể lý giải, nhưng 

chưa làm được. Làm chưa được do chưa bỏ xuống được! Thật đấy, chẳng giả đâu! 

Buông xuống sẽ có thể khế nhập, bèn nhập cảnh giới, như tôi vừa mới nói: Đi tới 

cửa ngõ, nếu quý vị chẳng buông ba thứ ấy xuống, sẽ chẳng tiến vào được! Quý vị 

buông Thân Kiến xuống, buông Biên Kiến xuống, buông Thành Kiến xuống, mới 

có thể tiến vào. Quý vị chẳng buông xuống, sẽ không tiến vào được! Hễ tiến vào, 

thưa quý vị, sẽ gọi là thánh nhân, chẳng gọi là phàm phu; trong Tiểu Thừa là Tu Đà 

Hoàn, Sơ Quả; trong Đại Thừa thì như kinh Hoa Nghiêm đã dạy: Bồ Tát thuộc địa 

vị Thập Tín chứng đắc Sơ Tín, quý vị thấy tầng thứ nhất là Sơ Tín. Thập Tín giống 

như Tiểu Học trong Phật giáo, học lớp Một Tiểu Học, trường học này có mười lớp, 

từ lớp Một đến lớp Mười, quý vị vừa mới vào lớp Một, trở thành thánh nhân. Khác 

với phàm phu ở chỗ nào? Quý vị chỉ cần tiến nhập lớp Một của ngôi trường ấy, 

chắc  chắn  chẳng  đọa  trong  tam  ác  đạo.  Tuy  chưa  thoát  khỏi  lục  đạo,  bảo  đảm 

chẳng đọa tam đồ. Không gian học tập của quý vị là bảy lần sanh trong cõi trời hay 

nhân gian, chắc chắn sẽ thoát ly lục đạo luân hồi, đạt được sự bảo đảm ấy, đó là Vị 

Bất Thoái trong ba thứ Bất Thoái, [tức là] địa vị của quý vị chẳng thoái chuyển. 

45 Tập 22 

6 



Nhà Phật nói ba thứ Bất Thoái, quý vị đạt được loại thứ nhất (Vị Bất Thoái). Loại 

thứ  hai  là  Hạnh  Bất  Thoái,  tức  là  Bồ  Tát.  Loại  thứ  ba  là  Niệm  Bất  Thoái,  đó  là 

Pháp Thân đại sĩ, hoặc là Phật, chứ Bồ Tát vẫn chưa làm được. Do vậy, ba tầng lớp 

này chính là cảnh giới dần dần được nâng cao lên. 

A  Di  Đà  Phật  kiến  lập  thế  giới  Cực  Lạc  nhằm  giúp  đỡ  chúng  ta  là  những  kẻ 

thiếu năng lực đoạn phiền não, chỉ cần chuyên niệm A Di Đà Phật, quý vị có thể 

vãng sanh. Đối với A Di Đà Phật, chỉ nên chú tâm niệm, chớ nên phân biệt. A Di 

Đà Phật có ý nghĩa rất rộng, A là Vô, Di Đà là Lượng, đấy là tiếng Phạn, chẳng 

phải là không thể dịch nghĩa, có thể dịch nghĩa, nhưng do tôn trọng nên chẳng dịch. 

[A Di Đà] là vô lượng. Phật thì sao? Phật là giác ngộ. [A Di Đà Phật là] vô lượng 

giác, vô lượng giác là gì? Là danh hiệu của trí huệ Bát Nhã có sẵn trong tự tánh. 

Nếu quý vị chẳng phân biệt, chẳng chấp trước, niệm Phật hiệu là niệm tự tánh, đó 

là  “tự tánh Di Đà” . Mỗi ngày niệm tự tánh, tự tánh phóng quang, tự tánh bèn hiển 

lộ. Chẳng phải là hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng ư? Đạo lý như thế đó! Do 

vậy, niệm Phật thấy Phật, lúc lâm chung, A Di Đà Phật, Quán Âm, Thế Chí đến 

tiếp dẫn quý vị, đó là gì? Toàn là tự tánh biến, tự tánh Di Đà, tự tánh Quán Thế 

Âm, tự tánh Đại Thế Chí, ngay cả Tây Phương Tịnh Độ cũng là duy tâm Tịnh Độ, 

do Chân Như bổn tánh của chính mình hiện ra. Quý vị hiểu rõ đạo lý này, liễu giải 

chân tướng sự thật, sẽ nắm chắc niệm Phật vãng sanh; quý vị có tín tâm, chẳng còn 

hoài nghi nữa, lẽ nào chẳng thành tựu! Do vậy, Thiện Đạo đại sư nói pháp môn này 

là  “vạn  người  tu,  vạn  người  về” ,  không  ai  chẳng  thành  tựu.  Kẻ  niệm  Phật  chẳng 

vãng sanh là ai vậy? [Thứ nhất là những kẻ] hoài nghi pháp môn này, thứ hai là 

những kẻ tu học pháp môn này nhưng tạp niệm quá nhiều. Xen tạp nên tâm chẳng 

thuần, sẽ chẳng thể tương ứng. 

Chân Thật Huệ  do đâu mà có? Do tâm thanh tịnh mà  có. Khi quý vị xen tạp, 

tâm quý vị chẳng thanh tịnh. Tâm không thanh tịnh chẳng sanh trí huệ, chỉ sanh 

phiền não. Phiền não là vọng niệm. Vọng niệm ấy niệm trước vừa diệt, niệm sau 

liền sanh, vĩnh viễn chẳng ngừng, niệm này tiếp theo niệm kia, đó là phiền não tập 

khí, những thứ ấy rất nghiêm trọng. Trong tu học pháp môn, cũng là nói chuyển 

biến những phiền não tạp niệm ấy, khôi phục trí huệ chân thật. Trí huệ chân thật 

gọi  là  Bồ  Đề,  khôi  phục  trí  huệ  chân  thật  thì  phương  pháp  niệm  Phật  này  tuyệt 

diệu! Trong tám vạn bốn ngàn phương pháp, phương pháp Niệm Phật này đơn giản 

nhất, dễ dàng nhất, ổn thỏa, thích đáng nhất, thẳng chóng nhất, cho nên chọn lựa 

pháp  môn  này  là  đại  trí  huệ!  Có  rất  nhiều  ông  già  bà  cả  chẳng  có  học  thức  gì, 

không biết chữ, quý vị dạy họ, họ bèn tin tưởng, chịu niệm, có phải là chân trí huệ 

Tập 22  457 



hay  chăng?  Đúng  là  chân  trí  huệ,  chính  họ  vẫn  chẳng  biết  [chính  mình  trọn  đủ] 

thiện  căn, phước đức, nhân duyên. Vì sao quý vị giảng cho kẻ khác  nghe, kẻ ấy 

chẳng  tin  tưởng?  Giảng  cho  phần  tử  tri  thức  cao  cấp  nghe,  họ  vẫn  không  tin,  vì 

sao? Có lắm chướng ngại, Phiền Não Chướng nặng nề, Sở Tri Chướng nặng nề, hai 

thứ chướng ấy chướng ngại họ. Chướng gì vậy? Chướng trí huệ, chướng thiện căn, 

nhân duyên của người ấy. Do vậy, chớ nên coi thường những ông già bà cả, đừng 

coi thường họ. Vì sao họ có thể tiếp nhận? Đời trước họ đã huân tập, đời này vừa 

tiếp xúc, liền sanh tâm hoan hỷ, trong đời quá khứ, trong A Lại Da có chủng tử 

Phật pháp, có thiện căn Tịnh Tông, chẳng phải là không có đạo lý! 

 “Di Đà Thế Tôn nhiếp thử diệu độ, tuyên thử diệu pháp giả, dục huệ dữ chúng 

 sanh dĩ chân thật chi lợi dã”  (Di Đà Thế Tôn nhiếp cõi mầu nhiệm này, tuyên pháp 

mầu này, muốn ban cho chúng sanh mối lợi chân thật).  A Di Đà Phật, trong Tây 

Phương Cực Lạc thế giới quả thật có vị này, Ngài ở nơi đó, tuyên dương pháp môn 

này. Pháp môn này được nói trong bộ kinh Vô Lượng Thọ. Tuyên dương pháp môn 

này  nhằm  mục  đích  ban  cho  chúng  sanh,  “huệ”  (惠)  là  bố  thí,  ban  cho  hết  thảy 

chúng sanh lợi ích chân thật. Hoàng lão cư sĩ nói:  “Thử tam chân thật”  (ba điều 

chân thật này), tức là Chân Thật Tế, trụ Chân Thật Huệ, Chân Thật Lợi Ích, ba món 

chân thật này một chính là ba, ba tức là một. Trong Chân Thật Bổn Tế, nhất định 

có Chân Thật Huệ, nhất định có Chân Thật Lợi Ích; trong Chân Thật Lợi Ích, nhất 

định có Chân Thật Tế và Chân Thật Huệ, một mà ba, tuy ba nhưng một.  “Phương 

 tiện cứu cánh, bất khả tư nghị”  (phương tiện rốt ráo, chẳng thể nghĩ bàn). Tám vạn 

bốn ngàn pháp môn đều là phương tiện môn, mà Tịnh Tông là môn phương tiện 

nhất trong các môn phương tiện, đúng là quá đơn giản, quá dễ dàng. Vì quá đơn 

giản, quá dễ dàng, nên rất nhiều người không tin, ở ngay trước mặt mà bỏ lỡ chẳng 

biết là bao nhiêu. Chúng ta chớ nên khinh dễ người khác, bản thân chúng ta trong 

nhiều đời nhiều kiếp quá khứ cũng đã ở ngay trước mặt mà bỏ lỡ chẳng biết bao 

nhiêu lần! Không có nhiều thiện căn, phước đức, nhân duyên trong quá khứ như 

vậy, dẫu đời này gặp gỡ cũng chẳng thể tin tưởng; bởi thế, pháp môn này chẳng dễ 

dàng, gọi là phương pháp khó tin, chẳng giả. 

 “Cực Lạc y chánh, Tịnh Độ pháp môn, cử Thể thị chân thật chi tế, cố vân bổn 

 kinh dĩ Thật Tướng vi thể tánh dã”  (Trọn vẹn cái Thể của y báo, chánh báo của cõi 

Cực Lạc và pháp môn Tịnh Độ  là Chân Thật  Tế,  cho nên nói  kinh  này lấy  Thật 

Tướng làm thể tánh). Tới cuối cùng, tổng kết bộ kinh này dùng Thật Tướng làm 

Thể,  bộ  kinh  này  nói  về  Thật  Tướng  của  các  pháp.  Đối  với  y  báo  và  chánh  báo 

45 Tập 22 

8 



trong thế giới Cực Lạc, nói theo kinh thì chánh báo là A Di Đà Phật, y báo là hoàn 

cảnh cư trụ của A Di Đà Phật. Chúng ta niệm Phật vãng sanh Tây Phương Cực Lạc 

thế giới thì chánh báo là bản thân chúng ta, A Di Đà Phật là hoàn cảnh y báo của 

chúng ta. Sau khi quý vị tới thế giới Cực Lạc, mới thật sự dần dần buông khởi tâm 

động niệm, phân biệt, chấp trước xuống. Sau đấy mới biết A Di Đà Phật và chính 

mình là nhất thể, vũ trụ và chính mình là nhất thể, thế giới Cực Lạc và chính mình 

là nhất thể. Nếu trọn đủ trí huệ chân thật, chúng ta hãy nghĩ xem [thế giới] hiện tiền 

có phải là thế giới Cực Lạc hay chăng? Đúng vậy, chẳng sai chút nào! Nhưng rất 

nhiều  người  chẳng  hiểu  điều  này,  vì  sao?  Tâm  thái  chẳng  xoay  chuyển!  Quý  vị 

khởi tâm động niệm hoàn toàn tương ứng với kinh thì sẽ có thể lãnh hội: Không 

nơi nào chẳng phải là thế giới Cực Lạc. Thế giới này của chúng ta nằm trong thế 

giới Cực Lạc, vì sao? Chẳng có lớn hay nhỏ! Trong mỗi vi trần đều có thế giới, 

trong thế giới lại có vi trần, trong vi trần lại có thế giới, lẽ nào [thế giới hiện tiền] 

chẳng ở trong [thế giới Cực Lạc]? Cho tới lúc ấy, quý vị sẽ thấy A Di Đà Phật ở 

khắp mọi nơi, hết thảy y báo và chánh báo đều là A Di Đà Phật, chúc mừng quý vị, 

quý vị thành Phật. Quý vị đã thành một vị Phật rất tuyệt diệu, trở thành A Di Đà 

Phật. Chúng ta học phần Bổn Kinh Thể Tánh tới đây. 

Chúng ta xem tiếp đoạn thứ ba, tức đơn vị thứ ba [trong bộ chú giải này], Nhất 

Kinh Tông Thú, tức là [phần giảng về] Tông và Thú của bộ kinh này.  “Kinh chi sở 

 sùng thượng giả, danh chi vi Tông. Tông giả, yếu dã”  (Điều được kinh đề cao gọi 

là Tông; Tông nghĩa là trọng yếu). Chữ Yếu này có ba ý nghĩa: Chủ yếu, trọng yếu, 

và tuân theo.  “Toàn kinh chi tông chỉ”  (tông chỉ của cả bộ kinh), Tông là tông chỉ. 

Câu tiếp theo lại giảng về [ý nghĩa của] tông chỉ:  “Hựu Tông giả, tu hành chi yếu 

 kính dã”  (lại nữa, Tông là đường lối trọng yếu trong tu hành), đó là đường lối quan 

trọng. Chúng ta nói tới tông chỉ của một bộ kinh thì đó nguyên tắc chỉ đạo tu học 

tối cao, đó là Tông.  “Cố tri Tông giả, vi toàn kinh chi cương lãnh. Cương cử, mục 

 trương, lãnh đề, y thuận. Thị cố ư Biện Thể hậu, thủ ưng Minh Tông. Thể thị Lý, 

 tông thị Hành”  (Vì thế, phải biết Tông là cương lãnh của cả bản kinh. Cái lưới giơ 

lên, mắt lưới căng ra, nắm cổ áo, áo sẽ xuôi theo. Vì thế, sau phần biện định Thể, 

trước hết phải giảng rõ Tông. Thể là Lý, Tông là Hành). Ý nghĩa của hai khoa lớn 

này đều được nói rất rõ ràng, rất minh bạch. Phần trước là Biện Thể, tức phân biệt, 

biện định bản thể của kinh. Kinh Thể là căn cứ lý luận: Bộ kinh này căn cứ trên lý 

luận nào để giảng, giảng về điều gì? Trong phần trước, chúng ta đã học, kinh này 

nương vào Thật Tướng, tức chân tướng sự thật. Kinh nói những gì? Cũng là nói về 

Thật Tướng. Nay chúng ta bàn cách tu, cách học tập ra sao; vì thế, nói đến Hành, 

tức  Hành  môn.  “Thể  giả,  nãi  Tông  sở  y  chi  Thể.  Tông  giả,  tức  thị  hiển  Thể  chi 

Tập 22  459 



 Tông.  Nhị  giả  hỗ  tương  biểu  lý.  Tông  thị  hội  Thể  chi  yếu  hạnh,  cố  ưng  sùng 

 thượng”  (Thể là cái Thể để Tông nương vào; Tông là cái Tông nhằm hiển lộ Thể. 

Hai thứ này lần lượt làm trong và ngoài của nhau. Tông là hạnh trọng yếu để thấu 

hiểu Tông, cho nên cần phải đề cao). Mấy câu này nói rất hay. Thể là chỗ nương 

vào của Tông, tức là chỗ nương tựa, căn cứ của việc tu hành, đấy là Thể. Tông: 

Tông là hạnh, là nguyên tắc chỉ đạo tối cao trong tu hành, sự tu hành ấy có thể hiển 

lộ Thể, có thể hiển thị Thật Tướng trong hành vi sinh hoạt của quý vị. “Hiển thị” là 

nói tới điều gì? Trí huệ chân thật (Chân Thật Huệ), Chân Thật Tế, Chân Thật Lợi 

Ích. Nếu quý vị chẳng tu hành, ba thứ chân thật ấy sẽ chẳng thể hiển lộ. Có thể thấy 

người thật sự tu học Tịnh Tông, quý vị chú tâm quan sát, sẽ thấy tư tưởng, lời nói 

và việc làm của người ấy chắc chắn tương ứng với ba câu ấy, từ Sơ Phát Tâm cho 

đến địa vị Như Lai, dần dần nâng cao lên, dần dần mở rộng, lợi ích thù thắng ấy 

tìm ở đâu ra? Do vậy, Lý Thể chẳng thể rời khỏi sự tướng, rời khỏi sự tướng sẽ 

biến  thành  huyền  học.  Sự  tướng  mà  không  có  Lý  thì  sự  tướng  sẽ  trái  nghịch  tự 

tánh; nếu chẳng tùy thuận tự tánh sẽ là trái nghịch tự tánh. Vì thế, hai thứ ấy (Lý và 

Sự) làm trong và ngoài cho nhau: Ngoài là Sự, trong là Thật Tướng.  “Hội Thể chi 

 yếu”  (Điều quan trọng để thấu hiểu Thể), hiển Thể, như vừa mới nói, đây là một 

phương tiện trọng yếu, cho nên phải tuân theo, phải đề cao. 

Nói tới chỗ này, chúng ta hiểu văn hóa truyền thống của Trung Hoa lấy Hiếu 

làm Thể. Hiếu là gì? Hiếu là Thật Tướng. Quý vị hãy nhìn vào chữ Hiếu của Trung 

Quốc,  sở  dĩ  văn  tự  Trung  Quốc  chẳng  thể  thay  đổi  là  vì  nó  là  phù  hiệu  trí  huệ, 

khiến cho quý vị nhìn vào phù hiệu ấy sẽ hiểu được ý nghĩa của nó. Chữ Hiếu (孝) 

phía trên là Lão (老), phía dưới là Tử (子), hiển thị điều gì? Hiển thị quan hệ luân 

lý. Phía trên còn có phía trên nữa, đó là tổ tông, quá khứ  vô thỉ  (không có khởi 

đầu); đời tiếp theo còn có đời tiếp theo nữa, vị lai vô chung (không kết thúc). Vô 

thỉ vô chung là nhất thể! Do vậy, người ngoại quốc nói tới “sự cách biệt giữa các 

thế hệ”, người Hoa không có “sự cách biệt giữa các thế hệ”. Nếu có “sự cách biệt 

giữa các thế hệ”, sẽ là đại bất hiếu. Quý vị nhìn vào chữ Hiếu ấy, những ý nghĩa 

được bao hàm trong ấy dường như  cũng có ba thứ  ý vị.  Do  vậy, văn hóa  Trung 

Quốc  là  văn  hóa  Hiếu,  mở  rộng  ra  thành  Ngũ  Luân,  Ngũ  Thường,  Tứ  Duy,  Bát 

Đức. Đấy là Tông. Chúng ta nói tới Thể, nói tới Tông, lấy  “tu thân, tề gia, trị quốc, 

 bình thiên hạ”  làm Thú, tức Thú Hướng (điều để hướng về, đạt đến). Chúng ta nói 

tới Thể, Tông và Thú của toàn bộ văn hóa Trung Quốc chớ nên hiểu lầm, nó tương 

ứng với Đại Thừa Phật pháp, quý vị nói xem: Tổ tiên chẳng phải là Phật, Bồ Tát tái 

46 Tập 22 

0 



lai thì họ từ đâu đến? [Điều này được] khẳng định! Thầy Lý nói:  “Nói theo Lý thì 

 thông suốt, nhưng trên mặt Sự thiếu chứng cứ” . Nói theo Lý quả thật là hợp lý. 

 “Hương Tượng Tâm Kinh Sớ vân: Ngôn chi sở quý viết Tông, Tông chi sở quy 

 viết  Thú”  (Bản  Tâm  Kinh  Sớ  của  ngài  Hương  Tượng 86[5] có  viết:  “Điểm  được coi trọng trong lời giảng thì gọi là Tông, chỗ quy hướng của Tông gọi là Thú”), 

đây  là  giải  thích  hai  chữ  Tông  và  Thú.  “Ngôn”  là  nói  tới  Giáo,  tức  ngôn 

giáo.  “Ngôn  chi  sở  quý” :  “Quý”  là  điều  trọng  yếu  nhất  trong  sự  hướng  dẫn  giáo 

học, [điều ấy] được gọi là Tông. Tông có nghĩa như vậy. Chỗ quy hướng của Tông, 

tức là sau đấy Tông sẽ trở về đâu, điều đó được gọi là  “thú hướng” . Do vậy, Tông 

là nhân, Thú là quả; ở đây nói tới nhân quả, tu nhân chứng quả. Tôi nương theo cái 

Tông này để tu, tu đến cuối cùng sẽ đạt được gì, cái quả ấy là Thú,  “tu nhân, thú 

 quả”  (tu nhân, hướng đến quả). Tiếp đó, sách viết:  “Khuê Phong đại sư” , tức là 

ngài Tông Mật, tổ sư đời thứ năm của tông Hoa Nghiêm,  “Viên Giác Lược Sớ vân: 

 Thú giả, ý thú, thú hướng. Tức tâm ý thức sở quy thú chi xứ”  (Viên Giác Lược Sớ 

ghi: “Thú là có nghĩa là hướng đến, tức là chỗ quy hướng của tâm ý thức”), lời giải 

thích này rất rõ ràng. Thú (趣) là gì? Quy thú (歸趣), [tức là] chỗ quý vị trở về, 

hướng đến chỗ nào. Chỗ hướng về của tâm ý thức gọi là Thú Hướng.  “Khả tri, Thú 

 giả, quy thú dã. Thị cố, y kinh tông chỉ, minh kỳ sở vi, thức kỳ sở cầu, cứu kỳ sở 

 chí, danh chi vi Thú”  (Có thể biết: Thú là hướng đến, quay về. Vì thế, dựa vào tông 

chỉ của kinh để tỏ rõ việc được làm, biết điều mong cầu, thấu đạt tột cùng chỗ kinh 

sẽ đạt tới, thì gọi là Thú). Quý vị chiếu theo nguyên tắc chỉ đạo trong bộ kinh điển 

này để tu hành, biết đức Phật làm gì [khi giảng bộ kinh này], biết Ngài mong cầu 

điều gì. Việc Ngài làm là ban bố lợi ích chân thật, do điều này mà chư Phật, Bồ 

Tát,  tổ  sư  đại  đức  giảng  kinh,  diễn  giáo.  “Diễn”  ở  đây  chẳng  phải  là  “nghiên” 

trong “nghiên cứu”  87[6] mà là biểu diễn. Ngài dạy bằng cách làm ra, biểu diễn, thuyết kinh, diễn giáo, vì sao? Nhằm ban cho chúng sanh lợi ích chân thật. Người 

ta chưa hiểu rõ [cho nên phải giảng kinh, diễn giáo], sau khi đã thật sự hiểu rõ, cái 

tâm cung kính đối với Phật giáo sẽ nẩy sanh tràn trề, tự nhiên sanh khởi, tuyệt diệu 



 86[5] The o Hòa Thượng  Tịnh Không đ~ nói trong Tịnh  Độ Đại Kinh Khoa Chú, tập  19, ngài Hương Tượng chính l{ Hiền Thủ quốc sư, t|c giả bộ Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Ho{n 

 Nguyên Quán. 

 87[6] Do  chữ Diễn (yǎn) v{ Nghiên (y|n) có c|ch ph|t }m tương tự, nhất l{ chữ “nghiên gi|o” 

 (y|n ji{o: nghiên cứu gi|o ph|p) được dùng rất phổ biến, nên Hòa Thượng sợ người nghe 

 hiểu lầm Ng{i đang nói về “nghiên gi|o” thay vì “diễn gi|o”. 

Tập 22  461 



quá! Chúng ta đối với những vị Phật, Bồ Tát, tổ sư đại đức giảng kinh thuyết pháp 

chẳng có chỗ tốt đẹp gì, các Ngài ban cho chúng ta những điều lợi ích, lại còn ban 

cho chúng ta lợi ích chân thật. Chúng ta đối với các Ngài chẳng chân thật, nhưng 

các Ngài đối với chúng ta luôn chân thật. Trong thế gian tìm đâu ra người tốt lành 

dường ấy? Vậy là  quý vị  hiểu  rõ việc làm của  các  Ngài.  “Thức  kỳ  sở  cầu”  (biết 

điều mong cầu): Các Ngài cầu điều gì? Các Ngài mong mỏi quý vị khai ngộ, giúp 

quý vị phá mê khai ngộ. Sau khi ngộ, thấu đạt điều sẽ đạt tới chính là quý vị sẽ lìa 

khổ được vui. Kinh Phật dạy người ta như vậy. Vì thế, trong hết thảy các pháp thế 

gian và xuất thế gian, trừ giáo học ra, chẳng có cách nào khác có thể đạt được [mục 

đích ấy]! 

Vào thời cổ ở Trung Quốc, đế vương từ Hoàng Đế, Nghiêu, Thuấn, Vũ, Thang, 

mãi  cho  đến  đời  cuối  cùng,  có  đế  vương  nào  chẳng  tuân  theo  giáo  huấn  của  tổ 

tông? Đời đời truyền nhau, giáo học làm đầu, đều xếp giáo dục vào vị trí thứ nhất. 

Phật giáo truyền tới Trung Quốc, tiến sĩ Thang Ân Tỷ (Arnold J. Toynbee) nói rất 

hay: Người Trung Quốc tâm lượng lớn, phước lớn, có thể bao dung văn hóa khác 

biệt. Phật giáo là văn hóa Ấn Độ, truyền đến Trung Quốc, được Trung Quốc tiếp 

nhận hoàn toàn, biến thành văn hóa của chính Trung Quốc, phải có tâm lượng rất 

lớn. Chẳng bài xích! Hơn nữa, văn hóa nhà Phật từ Ấn Độ truyền đến Trung Quốc, 

quả thật đã nâng cao nền văn hóa vốn có của Trung Quốc trên một mức độ to lớn, 

vì sao? Dùng kinh Phật để giải thích thì giống như chúng tôi vừa mới nói: Văn hóa 

truyền  thống  của  Trung  Quốc  lấy  Hiếu  làm  Thể,  Luân  Thường,  Bát  Đức,  Ngũ 

Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy là Tông, tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ là Thú. 

Chúng  ta  dùng  văn  hóa  Phật  giáo  để  giải  thích,  nâng  cao  văn  hóa  truyền  thống 

của Trung Quốc, bình đẳng với Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Vô Lượng Thọ trong Phật 

pháp, làm phong phú văn hóa truyền thống Trung Quốc. Ngày nay nói tới văn hóa 

truyền thống thì Nho, Thích, Đạo là một nhà, quyết định chẳng tách rời. Nếu quý vị 

nói chẳng cần Nho, sẽ nói chẳng xuôi, chẳng có cách nào nói cho vẹn toàn được! 

Đề  cương  ấy  của  tổ  tông  chẳng  được  trình  bày  cặn  kẽ,  Phật  giáo  truyền  đến  cõi 

này, giảng giải cặn kẽ, đem kết hợp với đề cương của tổ tông liền hoàn toàn khít 

khao, quá  khó  có!  Cổ  nhân  thông  minh  hơn  con  người  hiện  thời,  có  trí  huệ  hơn 

người hiện thời. Đây là giải thích rành rẽ thế nào là Tông, thế nào là Thú. 

Kế đó, chúng ta xét tông chỉ của bộ kinh này:  “Ngụy dịch Vô Lượng Thọ Kinh 

 chi Tông Thú, cổ hữu đa giải, kỳ lệ phi nhất”  (đối với Tông và Thú của bản dịch 

kinh Vô Lượng Thọ đời Ngụy, xưa kia có nhiều cách giải thích, chẳng phải chỉ có 

46 Tập 22 

2 



một cách).  “Ngụy dịch”  là bản dịch của ngài Khang Tăng Khải (Samghavarman), 

là bản được lưu thông rộng rãi nhất trong năm bản dịch. Nguyên nhân là do chúng 

ta đọc bản dịch của ngài Khang Tăng Khải rất thuận tiện, so với các bản khác dễ 

đọc hơn. Lại nữa, lời giảng trong ấy cũng rất viên mãn, rất khó có. Vì thế, có mấy 

vị cổ đức dùng bản này để chú giải, như trong bản Gia Tường Sớ (sớ giải kinh Vô 

Lượng Thọ của ngài Gia Tường Cát Tạng) đã nói: “Thử kinh Tông Trí phàm hữu 

 nhị lệ, nhất, Di Đà tu nhân, cảm Tịnh Độ quả; nhị giả, khuyến vật (chỉ chúng sanh) 

 tu  nhân,  vãng  sanh  bỉ  độ”  (Tông  Trí  của  kinh  này  có  hai  thứ:  Một  là  Di  Đà  tu 

nhân, cảm quả Tịnh Độ. Hai là khuyên vật (chỉ chúng sanh) tu nhân, vãng sanh cõi 

ấy), đây là lời giảng về Tông Thú trong Gia Tường Sớ. Ngài nói Tông Thú có hai 

trường hợp: Thứ nhất là A Di Đà Phật tu nhân, cảm quả Tịnh Độ; đó là điều được 

giảng trong kinh. Thế giới Cực Lạc, nói thật ra là do nguyện lực của A Di Đà Phật 

thành tựu, do bốn mươi tám nguyện thành tựu. Thứ hai là  “khuyến vật” ,   “vật”  là 

chúng sanh, Ngài chẳng nói  “khuyến nhân” . Nếu nói là  “khuyến nhân”  thì chỉ có 

nhân đạo trong mười pháp giới. Nếu  “khuyến vật”  thì hết thảy mười pháp giới đều 

bao gồm, có phạm vi lớn hơn. Nhân nằm trong Vật, chẳng thể bao gồm Vật, Vật có 

thể bao gồm Nhân. Do vậy, khuyên hết thảy chúng sanh tu nhân hòng vãng sanh 

cõi ấy, đấy là Thú. Hết sức rõ rệt, câu trước là tu nhân, câu sau là hướng đến cái 

quả. Hai  tầng:  Thứ  nhất  là Phật  Di Đà tu nhân, cảm thế  giới Cực Lạc thành tựu 

viên mãn. Thế giới Cực Lạc quả thật chẳng có mảy may khiếm khuyết, do Tánh 

Đức viên mãn lưu lộ, công đức trang nghiêm. Thành tựu như thế nào? Do trí huệ; 

vì thế, trong phần trước đã nói ba thứ trí huệ trọn đủ. 

 “Hải  Đông  Nguyên  Hiểu  sư”  (sư  Nguyên  Hiểu  ở  Hải  Đông),  Hải  Đông  được 

nói ở đây nay là Hàn Quốc. Sư Nguyên Hiểu cũng du học ở Trung Quốc, sau khi 

trở về Hàn Quốc, là nhất đại cao tăng, tổ sư đại đức của Hàn Quốc. Tôi chưa đọc 

những tài liệu ấy, nhưng tôi nghĩ, sư Nguyên Hiểu sống vào thời Đường, rất có thể 

đã thân cận Thiện Đạo đại sư, vị này là một tổ sư của Tịnh Độ Tông. Bản chú giải 

của Sư có tên là [Vô Lượng Thọ Kinh] Tông Yếu, trong ấy nói như sau:  “Thử kinh 

 chánh dĩ Tịnh Độ nhân quả vi kỳ Tông Thể, nhiếp vật (chỉ chúng sanh) vãng sanh 

 dĩ vi Ý Trí”  (Kinh này lấy nhân quả Tịnh Độ làm Tông Thể, lấy nhiếp thọ chúng 

sanh vãng sanh làm Ý Trí). [Cách hiểu] của sư Nguyên Hiểu và ngài Gia Tường 

hết  sức  gần  gũi,  cùng  một  ý  nghĩa,  trong  ấy  cũng  có  hai  tầng  ý  nghĩa.  “Đàm 

 Loan” , có người cho rằng Ngài phải là tổ sư Tịnh Độ Tông, nhưng trong các vị tổ 

sư Tịnh Độ Tông không có tên của Ngài; đối với Tịnh Tông, Ngài có cống hiến hết 

sức to lớn. Ngài nói:  “Dĩ Phật danh hiệu vi kinh Thể”  (dùng danh hiệu của Phật 

làm Thể của kinh), từ đầu đến cuối chẳng rời danh hiệu, cách nói này cũng có một 

Tập 22  463 



chút hợp lý: Trong Thể bao gồm cả Tông lẫn Thú, vì do một câu danh hiệu quý vị 

có thể vãng sanh. Từ xưa tới nay, người thành tựu do chấp trì danh hiệu rất nhiều, 

một câu Phật hiệu niệm đến rốt ráo, khi vãng sanh, có thể biết trước lúc mất, chẳng 

đau khổ, không bệnh tật qua đời, bảo người chung quanh: “Phật tới tiếp dẫn”, thật 

chẳng  dễ  dàng!  Bất  luận  tu  học  pháp  môn  gì  cũng  chẳng  thể  sánh  bằng!  Nhưng 

mấu chốt của sự thành tựu ấy là ở chỗ tín nguyện, tín nguyện kiên định, nhất định 

chẳng có nghi hoặc thì sẽ có thể đạt được! Thậm chí chẳng cần phải học tập kinh 

này, mà cũng chẳng cần phải đọc, một câu Phật hiệu, chắc chắn thành  tựu. Niệm 

một câu Phật hiệu là buông xuống vạn duyên, thành tựu phẩm vị cao hay thấp hoàn 

toàn  tùy  thuộc  hành  nhân  buông  xuống  được  bao  nhiêu.  Nếu  hành  nhân  thật  sự 

giống như kinh Hoa Nghiêm đã nói, các chấp trước thế gian và xuất thế gian thảy 

đều  buông  xuống,  sẽ  sanh  vào  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư.  Nếu  người  ấy  có  thể 

buông phân biệt xuống, hết sức có khả năng sanh vào cõi Thật Báo. Sanh vào cõi 

Thật Báo thì phải buông khởi tâm động niệm xuống. Có thể buông phân biệt, chấp 

trước xuống hay chăng? Có thể, vì khi vãng sanh, Phật quang chiếu gội, nâng cao 

công phu gấp bội. Lúc lâm chung thấy Phật, Phật lực gia trì; vừa được gia trì, bao 

nhiêu công phu do quý vị tu sẽ tăng lên gấp bội, nâng cao gấp bội, cho nên sanh 

vào cõi Thật Báo. Dùng phương pháp gì để tu thành tựu? Một câu Phật hiệu! 

Trong Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư đã giảng rất hay, trong phần sau cụ Hoàng có 

trích dẫn [lời nhận định ấy]. Những vị khác, chưa ai nói điều ấy, nhưng Ngẫu Ích 

đại  sư  nói: “Có  thể  vãng  sanh  hay  không,  do  có  tín  nguyện  hay  không  quyết 

 định!”  Thật  sự  tin  tưởng,  phát  nguyện  thiết  tha,  không  một  ai  chẳng  vãng  sanh; 

phẩm vị cao hay thấp, ba bậc chín phẩm trong bốn cõi, địa vị cao hay thấp do công 

phu sâu  hay  cạn  quyết  định,  tức  là  công  phu  niệm  Phật  của  quý  vị  cạn  hay  sâu. 

Công phu là gì vậy? Quý vị buông xuống nhiều hay ít. Chúng ta hiểu đạo lý này, vì 

sao không chịu buông xuống? Không chịu buông xuống sẽ tạo thành chướng ngại 

rất lớn đối với phẩm vị vãng sanh trong thế giới Cực Lạc. Nếu quý vị có thể triệt để 

buông xuống, quả thật có thể vãng sanh trong cõi Thật Báo. Ở đây có một tin tức 

hết sức trọng yếu mà quý vị chẳng thể không biết: Quý vị tu pháp môn khác, buông 

phân biệt, chấp trước xuống, chỉ có thể sanh vào Phật pháp giới trong mười pháp 

giới, hoàn toàn chẳng có cách thoát khỏi mười pháp giới, vì sao? Quý vị chưa đoạn 

vọng tưởng, nhưng với công phu ấy trong pháp môn Tịnh Tông sẽ quyết định sanh 

vào cõi Thật Báo, vì sao? Phật tới tiếp dẫn, Phật quang vừa chiếu, công phu được 

nâng cao gấp đôi, đã nâng lên rồi. Tin tức này trọng yếu lắm! Nhanh lắm! Giống 

như nói:  Khi quý vị  đạt  tới địa vị  Thập Tín, địa vị  Đệ Thập Tín, trong chốc lát, 

46 Tập 22 

4 



Phật sẽ nâng [cảnh giới của quý vị] lên tới Sơ Trụ Bồ Tát, nâng cao trong chốc lát, 

đấy là oai thần của A Di Đà Phật gia trì, là ân huệ, ân đức của A Di Đà Phật. Do 

vậy, quý vị có thể buông chấp trước xuống, Phật có thể giúp đỡ quý vị, khi vãng 

sanh chẳng có phân biệt. Không chỉ chẳng có chấp trước, mà phân biệt cũng không 

có, được nâng cao, trong chín phẩm của bốn cõi Tịnh Độ, sẽ được nâng cao với 

một mức độ rất lớn. Chúng ta chớ nên không hiểu điều này. 

 “Thiện Ðạo sư vân”  (ngài Thiện Đạo nói), vị này là tổ sư đời thứ hai của Tịnh 

Tông chúng ta, Ngài là người đời Đường,  “Niệm Phật tam-muội vi Tông, nhất tâm 

 hồi nguyện vãng sanh Tịnh Độ vi Thể (Thể tự tức chỉ Tông Thú chi Thú)”  (Niệm 

Phật tam-muội là Tông, một lòng phát nguyện hướng về vãng sanh Tịnh Độ là Thể 

(chữ Thể ở đây chính là Thú trong Tông Thú)), hãy hiểu rõ lời chú giải này, chớ 

nên hiểu lầm ý nghĩa. Cùng một chữ, nhưng Ngài nói về điều gì, điều này rất quan 

trọng. Chữ Thể [trong lời dạy của ngài Thiện Đạo] chính là Thú trong Tông Thú, 

tức Thú Hướng. Lấy Niệm Phật tam-muội làm tông, có cùng một ý nghĩa với ngài 

Đàm Loan  “lấy danh hiệu Phật làm Thể của kinh” . Chữ Thể của ngài [Đàm Loan] 

có nghĩa là Tông, còn Thiện Đạo đại sư nói chữ Thể lại có nghĩa là Thú. Do vậy, 

chữ giống nhau, nhưng quý vị đọc đoạn văn trước và sau, sẽ biết nó chỉ điều gì. 

Dùng  Niệm  Phật  tam-muội,  tức  là  như  trong  bộ  kinh  này  đã  nói  “nhất  hướng 

 chuyên niệm” , phát Bồ Đề tâm, một mực chuyên niệm. Phát Bồ Đề tâm là buông 

xuống,  một  mực  chuyên  niệm  chính  là  Niệm  Phật  tam-muội.  Nhất  tâm  quay  về 

nguyện vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, đấy là chỗ quy túc.  “Nhật Thích 

 Quán  Triệt  Hợp  Tán  vân”  (trong  bộ  Hợp  Tán  của  sư  Thích  Quán  Triệt  người 

Nhật), tác phẩm chú giải của Sư có tên là Hợp Tán, tức Vô Lượng Thọ Kinh Hợp 

Tán.  “Thử kinh niệm Phật vi Tông, vãng sanh vi Thể (tức Thú)” , chữ Thể này cũng 

có nghĩa là Thú, cũng theo cách nói ấy.  “Nhất kinh sở tôn chuyên tại niệm Phật, cố 

 dĩ niệm Phật vi chi Tông dã. Tông chi sở thú duy tại vãng sanh, cố dĩ vãng sanh vi 

 kinh Thể (tức Thú)”  (Điều được kinh tôn trọng là chuyên niệm Phật, nên lấy niệm 

Phật làm Tông. Tông chỉ nhằm hướng đến vãng sanh, nên lấy vãng sanh làm Thể 

(tức Thú) của kinh này). Đây là một đoạn văn trong sách Hợp Tán. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  dưới:  “Tịnh  Tông  xưng  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  vi  Đại 

 Kinh, A Di Đà Kinh vi Tiểu Kinh. Cái thử nhị kinh cẩn hữu tường lược chi biệt. Cố 

 Liên Trì Sớ Sao xưng Đại Kinh vi Đại Bổn, Tiểu Kinh vi Tiểu Bổn, lương dĩ nhị giả 

 thật đồng nhất kinh dã”  (Tịnh Tông gọi kinh Vô Lượng Thọ là Đại Kinh, kinh A 

Di Đà là Tiểu Kinh. Ấy là do hai kinh chỉ khác nhau ở chỗ tường tận hay đại lược. 

Vì thế, trong bộ Sớ Sao, ngài Liên Trì gọi Đại Kinh là Đại Bổn, gọi Tiểu Kinh là 

Tập 22  465 



Tiểu Bổn do hai kinh thật sự là cùng một kinh). Những điều này là kiến thức thông 

thường trong Tịnh Tông, chúng ta cần phải biết.  “A Di Đà Kinh chi Tông Thú, diệc 

 hữu đa thuyết”  (Tông Thú của kinh A Di Đà cũng có nhiều thuyết). Vì hai kinh là 

cùng một bộ kinh, Tông Thú [của kinh A Di Đà] có thể dùng để tham khảo [nhằm 

phán định Tông Thú của kinh Vô Lượng Thọ], cũng đều là cùng một chuyện. Kế 

đó:  “Tư trạch kỳ tinh yếu giả, như Sớ Sao”  (Ở đây, chọn ra những thuyết tinh yếu, 

như  Sớ  Sao),  [Sớ Sao]  do  Liên  Trì  đại  sư  soạn,  “y  chánh thanh  tịnh,  tín nguyện 

 vãng sanh, dĩ  vi  Tông Thú”  (y báo, chánh báo thanh tịnh, tín nguyện vãng sanh, 

[lấy đó] làm Tông  Thú). Y báo và  chánh báo của Tây Phương Cực Lạc thế  giới 

không gì chẳng thanh tịnh, đấy là Tông; tín nguyện vãng sanh là Thú. Ý nghĩa sâu 

hơn một tầng, chúng ta là người tu Tịnh Độ, đối với y báo và chánh báo hiện tiền, 

phải lấy thanh tịnh làm tiêu chuẩn, tương ứng với tựa đề của bản kinh này. Tựa đề 

kinh đã dạy chúng ta phương pháp tu hành, mà cũng là tông yếu tu hành:  “Thanh 

 tịnh, bình đẳng, giác” , đấy là Nhân. Chánh báo của chúng ta, tức thân của chính 

mình phải thanh tịnh, hoàn cảnh phải thanh tịnh, thanh tịnh hoàn cảnh như thế nào? 

Thân chúng ta thanh tịnh, hoàn cảnh sẽ thanh tịnh, thân gây ảnh hưởng tới hoàn 

cảnh. Tín nguyện trì danh, cầu sanh Tịnh Độ, đấy là thật chẳng giả, lấy điều này 

làm Tông Thú.  “Viên Trung Sao vân: Dĩ tín nguyện tịnh nghiệp vi nhất kinh Tông 

 Trí”  (sách  Viên  Trung  Sao  viết:  “Lấy  tín  nguyện  tịnh  nghiệp  làm  Tông  Trí  của 

kinh”).  “Tông Trí”  là Tông Thú, tin sâu, nguyện thiết, chuyên tu Tịnh nghiệp, đấy 

là cương lãnh chỉ đạo tu học trong Tịnh Tông.  “Di Đà Yếu Giải viết” (sách Di Đà 

Yếu Giải nói), đây là bản chú giải của Ngẫu Ích đại sư,  “dĩ tín nguyện trì danh vi 

 Tông”  (lấy  tín  nguyện  trì  danh  làm  Tông).  Tin  sâu,  nguyện  thiết,  chấp  trì  danh 

hiệu, sẽ có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc. Cụ Hoàng đã trích dẫn ba bản chú giải 

kinh Di Đà, ba bản này quan trọng nhất: Bộ Sớ Sao của ngài Liên Trì, bộ Yếu Giải 

của ngài Ngẫu Ích, bộ Viên Trung Sao của pháp sư U Khê. Đại Bổn và Tiểu Bổn 

nội dung đã là nhất trí, cho nên Tông Thú cũng chẳng thể là ngoại lệ được! 

 “Tổng thượng đại tiểu nhị bổn, trung ngoại chư gia sở minh Tông Thú, giai dĩ 

 tín  nguyện  trì  danh,  vãng  sanh  Tịnh  Độ  vi  bổn.  Ư  thị,  quảng  tham  chư  gia  chi 

 thuyết, cứ bổn kinh chi văn, tiêu minh bổn kinh Tông Thú viết”  (Tổng hợp những 

thuyết về Tông Thú của Đại Bổn và Tiểu Bổn do các vị sớ giải trong ngoài nước đã 

nêu ra, do vậy, tham khảo rộng khắp các thuyết của các vị, dựa trên kinh văn của 

kinh này, nêu rõ Tông Thú của kinh này là...). Phần sau là kết luận của cụ Hoàng 

Niệm Tổ.  “Bổn kinh dĩ phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm vi Tông”  (kinh 

này lấy phát Bồ Đề tâm, một mực chuyên niệm làm Tông), đây là nguyên tắc chỉ 

46 Tập 22 

6 



đạo tu học tối cao;  “dĩ viên sanh tứ độ, kính đăng Bất Thoái vi Thú”  (lấy sanh trọn 

vẹn  trong  bốn  cõi,  nhanh  chóng  chứng  Bất  Thoái  làm  Thú),  đấy  là  quy  thú. 

Chữ  “viên sanh”  tuyệt lắm!  “Viên”  là viên mãn, đây là chỗ thù thắng của thế giới 

Cực Lạc, Di Đà trí huệ hoằng nguyện viên mãn. Vì sao? Trong nguyện thứ mười 

chín,  đã  có  nguyện  “phát  Bồ  Đề  tâm” ,  trong  ấy  có  kinh  văn  để  làm  căn  cứ  như 

vậy, sanh về thế giới Cực Lạc  “giai tác A Duy Việt Trí Bồ Tát”  (đều là Bất Thoái 

Chuyển Bồ Tát). Chữ Viên trong từ ngữ  “viên sanh”  của cụ Niệm Tổ xuất phát từ 

chỗ này. A Duy Việt Trí là Viên, điều này rất chẳng thể nghĩ bàn! Từ kinh Hoa 

Nghiêm, chúng ta đọc thấy Sơ Trụ Bồ Tát phá một phẩm vô minh, chứng một phần 

Pháp  Thân,  chứng  ba  thứ  Bất  Thoái,  ba  thứ  Bất  Thoái  thảy  đều  trọn  đủ:  Vị  Bất 

Thoái,  Hạnh  Bất  Thoái,  Niệm  Bất  Thoái,  đã  chứng  đắc,  nhưng  chưa  thể  gọi  là 

Viên. Viên chứng ba món Bất Thoái là địa vị nào? Từ Thất Địa trở lên, địa vị đã 

nâng lên cao bao nhiêu? Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, cho tới Thất Địa 

trong Thập Địa, địa vị đã nâng lên bao nhiêu? Nâng cao hơn ba mươi sáu địa vị! 

Pháp môn này được gọi là “pháp khó tin”, nói thật ra là hết sức khó tin. Quý vị 

nói: “Những vị Bồ Tát bình thường tu đến địa vị này khổ cực lắm, tốn bao nhiêu 

thời gian mới đạt tới địa vị này, làm sao có thể vừa sanh về thế giới Cực Lạc bèn 

đạt tới? Đâu có đạo lý này!” Do vậy, đức Phật nói pháp môn Tịnh Tông,  “duy Phật 

 dữ Phật phương năng cứu cánh”  (chỉ có Phật và Phật mới có thể thấu hiểu rốt ráo), 

đối với pháp môn Tịnh Độ, Đẳng Giác Bồ Tát giống như cách một lớp the ngắm 

trăng. Thời cổ chưa có thủy tinh, dùng  “la sa”  (the lượt), lượt, là, the, đoạn,  “la”  (

羅) là loại vải sa rất mịn [để che hay bịt cửa sổ], cách một lớp the để ngắm trăng, 

còn cách một tầng! Chỉ có thành Phật mới rốt ráo hiểu rõ, mới  biết là chuyện ra 

sao. Bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật chẳng thể nghĩ bàn. Do vậy, quý vị 

tới thế giới Cực Lạc, có thể hưởng thụ tức là được đãi ngộ giống như Thất Địa Bồ 

Tát, hiện thời nói là “đãi ngộ”, hưởng thụ giống như Thất Địa Bồ Tát. A Duy Việt 

Trí  Bồ  Tát  mà!  Chẳng  phải  là  hạng  Bồ  Tát  tầm  thường!  Viên  chứng  ba  thứ  Bất 

Thoái, khó có lắm! Thật chẳng dễ gì tin tưởng được! Hạ hạ phẩm vãng sanh về cõi 

Phàm Thánh Đồng Cư, tới thế giới Cực Lạc cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Chúng 

ta đọc đoạn kinh văn nói về bốn mươi tám nguyện, trọn chẳng thấy A Di Đà Phật 

bảo “hạ hạ phẩm trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư bị gạt ra ngoài”. Ngài chẳng nói 

lời này, chẳng có câu ấy, điều đó có nghĩa là hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm 

Thánh Đồng Cư cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Do vậy, thế giới Cực Lạc gọi là 

thế giới bình đẳng, thật sự bình đẳng. 

Tập 22  467 



Do vậy, trong Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư giải thích chữ A Bệ Bạt Trí trong kinh 

Di Đà chính là chữ A Duy Việt Trí trong kinh Vô Lượng Thọ. Tiếp theo câu ấy, 

Ngài nói: [Quý  vị đã] vãng sanh Tây  Phương Cực Lạc thế giới, nói quý vị là Bồ 

Tát thì phiền não tập khí chưa đoạn, một phẩm cũng chưa đoạn, vãng sanh trong 

bậc Hạ là chưa đoạn. Nói quý vị chẳng phải là Bồ Tát, thì quý vị hưởng thụ đãi ngộ 

giống như Thất Địa Bồ Tát. Do vậy, Ngẫu Ích đại sư bảo: Chẳng thể nói quý vị là 

phàm phu, cũng chẳng thể nói quý vị là Bồ Tát; mà cũng có thể nói quý vị là Bồ 

Tát, và cũng có thể nói quý vị là phàm phu. Tới thế giới Cực Lạc, thân phận là như 

vậy! [Đối với] thân phận trong thế giới Cực Lạc, nếu chính mình thật sự tu đắc A 

Duy Việt Trí sẽ chẳng cần A Di Đà Phật gia trì nữa, chính quý vị đã đạt tới chuẩn 

mức sống [của bậc thượng thiện trong cõi Cực Lạc], chẳng cần A Di Đà Phật giúp 

đỡ, chuyện này vẫn phải mất một khoảng thời gian. Đúng như Quán Kinh đã nói, 

hạ hạ phẩm vãng sanh phải tu mười hai đại kiếp, đại kiếp ấy là đại kiếp trong nhân 

gian; nhưng trong thế giới Cực Lạc, thọ mạng của quý vị là vô lượng thọ, cho nên 

mười hai đại kiếp bất quá cũng giống như mười hai ngày, rất nhanh, thời gian bên 

đó và thế giới chúng ta chẳng giống nhau. Vì vậy, đến thế giới Cực Lạc thành tựu 

đặc biệt dễ dàng. Nếu chúng ta liễu giải chẳng thấu triệt chuyện này, không hiểu rõ 

lắm, sẽ thường lầm lỡ một đời này, vì sao? Chẳng chuyên tâm tu. Hoàn toàn dồn 

hết thời gian và tinh lực của chúng ta để tu pháp môn này, sẽ thành tựu rất nhanh. 

Thật  sự  phải  buông  xuống,  chẳng  buông  xuống  sẽ  chịu  thiệt  thòi  to  lớn.  Vì  thế, 

kinh do đức Phật nói, Tam Tạng pháp sư phiên dịch, tổ sư đại đức chú giải, [các vị 

ấy] đều chẳng phải là phàm nhân. Từ chỗ này, ta thấy các vị Phật, Bồ Tát thật sự 

quan tâm, thật sự chiếu cố những chúng sanh mê hoặc, điên đảo trong lục đạo, vô 

lượng vô tận ân huệ! [Thế mà chúng sanh] chẳng biết! Có biết thì mới biết báo ân, 

tri ân mới có thể báo ân; chẳng biết ân làm sao có thể báo ân? Báo ân bằng cách 

nào? Y giáo tu hành! Có thể vãng sanh trong một đời này chính là báo ân. Hạ hạ 

phẩm vãng sanh về cõi Đồng Cư cũng là báo ân Phật, Phật hoan hỷ, chẳng cô phụ 

Phật, Tổ! Hai chữ Tông Thú nói tới đây! 

Phần tiếp theo mới nói tới Tông Thú của bản kinh này, vì chúng ta nói tỉ mỉ. 

Đoạn thứ nhất  “Giáp, thủ minh Tông”  (Một, trước hết giảng về Tông), trước hết, 

giảng nguyên tắc chỉ đạo tu hành trong bản kinh này:  “Kinh trung Tam Bối Vãng 

 Sanh phẩm trung, sở hữu thượng trung hạ tam bối vãng sanh chi nhân, mạc bất dĩ 

 phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm vi nhân”  (Trong phẩm Tam Bối Vãng 

Sanh của kinh này, tất cả những người vãng sanh trong ba bậc thượng, trung, hạ, 

không ai chẳng lấy phát Bồ Đề tâm, một mực chuyên niệm làm nhân). Đối với câu 

46 Tập 22 

8 



kinh văn này, trong phẩm Tam Bối Vãng Sanh có tất cả bốn đoạn, ba đoạn trước là 

thượng bối, trung bối, hạ bối, trong cuốn Khoa Phán, pháp sư Từ Châu đã gọi đoạn 

cuối  cùng  là  “nhất  tâm  tam  bối” .  Đoạn  ấy  giảng  điều  gì?  Nói  về  người  tu  Đại 

Thừa, chẳng chuyên tu Tịnh Độ mà tu Đại Thừa. Người tu Đại Thừa, bất luận tu 

pháp môn nào, lúc  lâm  chung, đem những gì  đã tu học hồi  hướng Tịnh Độ,  cầu 

sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, thảy đều có thể vãng sanh. A Di Đà Phật tâm 

lượng to lớn, bất luận quý vị tu pháp môn nào, chỉ cần quý vị trọn đủ điều kiện này, 

thảy đều có thể vãng sanh. Nhưng quý vị phải nhớ điều rất quan trọng là bất luận tu 

hành pháp môn nào, do vì quý vị thật sự vãng sanh, cuối cùng vẫn là tín nguyện trì 

danh, vẫn là tới cuối cùng, bất luận tu pháp môn gì, công đức ấy đều giúp quý vị 

đến thế giới Cực Lạc, tăng cao phẩm vị, tuyệt diệu thay! Quý vị phải có cái tâm 

Đại Thừa thì mới được. 

Đại Thừa là gì? Đại Thừa là tự lợi, lợi tha, đó là Đại Thừa. Chỉ nói tới tự lợi, 

chẳng nói tới lợi tha, đấy là Tiểu Thừa. Đại hay Tiểu Thừa chẳng phải do kinh điển 

sai  biệt, chẳng phải do giáo  tướng sai biệt, mà do tâm lượng của chính  mình  sai 

biệt. Hiểu rõ ý nghĩa này, chúng ta học tôn giáo khác có được chăng? Suốt đời học 

Cơ Đốc Giáo, suốt đời học Y Tư Lan Giáo (Islam, đạo Hồi), khi lâm chung, niệm 

Phật có thể vãng sanh hay chăng? Chắc chắn vãng sanh. Người ấy tu công đức đó, 

nhất định cũng nâng cao phẩm vị, phápmôn này to quá! Trong các thứ giáo học tôn 

giáo, Tịnh Tông là đa nguyên văn hóa, tôn giáo gì cũng đều bao gồm, từ kinh điển 

chúng ta có thể thấy điều này. Người đọc kinh Địa Tạng rất nhiều, quý vị xem kinh 

Địa Tạng, thấy [kinh nói tới] Bà La Môn, đọc thấy chữ “ngoại đạo”, đó là gì? Đó là 

tôn  giáo  khác,  đức  Phật  chẳng  bài  xích.  Thuở  Phật  tại  thế,  bất  luận  quý  vị  tín 

ngưỡng tôn giáo nào, đức Phật tuyệt đối chẳng bảo quý vị buông bỏ tôn giáo của 

chính mình, tu theo Ngài, không hề có! Đối với niềm tin tôn giáo, quý vị vẫn tin 

tôn  giáo  của  chính  mình,  vẫn  chiếu  theo  giáo  lý  của  quý  vị  để  tu  học,  đức  Phật 

giảng cho quý vị trí huệ. Do vậy, thuở ấy, đức Phật giáo học, chẳng phân biệt quốc 

tịch, chẳng phân biệt sắc tộc, chẳng phân biệt tôn giáo, bất luận quý vị thuộc bối 

cảnh  văn  hóa  nào,  Ngài  đều  chẳng  phản  đối,  chỉ  cần  quý  vị  tới  học  đều  hoan 

nghênh, người đến chẳng cự tuyệt, kẻ đi chẳng giữ lại, Phật dạy theo cách ấy. 

Do vậy, những gì mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã phô diễn rộng rãi, người hiện 

thời gọi là “đa nguyên văn hóa”. Trong tâm mục của Phật, Bồ Tát, tất cả hết thảy 

chúng sanh, bất đồng tôn giáo cũng thế, mà bất đồng văn hóa [cũng vậy], cũng đều 

có cùng một Thể với chính mình. Không chỉ quý vị sống trên địa cầu có cùng một 

Thể với chúng tôi, mà ở trên tinh cầu khác vẫn là một Thể. Trọn khắp pháp giới hư 

Tập 22  469 



không giới đều là một Thể, lẽ đâu còn có phân biệt? Làm sao có chấp trước? [Phân 

chia] người của chúng ta, người của bọn họ, đấy là gì? Đấy là tri kiến phàm phu, là 

cái tâm luân hồi. Tâm luân hồi học Phật cũng là tạo nghiệp luân hồi, cũng chẳng 

thoát khỏi lục đạo luân hồi, tâm lượng quá nhỏ, chớ nên không biết. Phàm phu có 

quan niệm ấy, Phật, Bồ Tát không có, người tu Tịnh Độ cũng phải nên không có. 

Đó mới là đúng, đấy gọi là Bồ Đề tâm. Bồ Đề tâm là tâm giác ngộ, đến phần sau 

chúng tôi sẽ giảng cặn kẽ. Thể của Bồ Đề tâm là chân thành tâm, sau khi giác ngộ 

sẽ có Tự Thụ Dụng và Tha Thụ Dụng. Dùng tựa đề kinh [để nói] thì là tâm thanh 

tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  chánh  giác.  “Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác”  là  Tự  Thụ 

Dụng, còn Tha Thụ Dụng là dùng tâm gì để đối đãi người khác? Đại từ, đại bi. Từ 

bi là gì? Tâm chân thành yêu thương đối với người khác. Quý vị không có Bồ Đề 

tâm, sẽ chẳng phải là một mực chuyên niệm, chẳng phải là tu Tịnh Tông. Mở đầu 

của Tịnh Tông là nguyên tắc chỉ đạo tu học tối cao này! 

Kế  đó,  cụ  trích  dẫn  rất  hay:  “Hựu  Di  Đà  đệ  thập  cửu  nguyện  viết:  Văn  ngã 

 danh hiệu, phát Bồ Đề tâm, tu chư công đức, phụng hành Lục Ba La Mật, kiên cố 

 bất thoái. Phục dĩ thiện căn hồi hướng, nguyện sanh ngã quốc. Nhất tâm niệm ngã, 

 trú dạ bất  đoạn. Lâm thọ chung thời, ngã dữ chư Bồ Tát  chúng, nghênh hiện  kỳ 

 tiền, kinh tu du gian, tức sanh ngã sát, tác A Duy Việt Trí Bồ Tát”  (Lại nguyện thứ 

mười  chín của Phật Di  Đà  là: “Nghe danh hiệu  ta, phát  Bồ Đề  tâm, tu các công 

đức,  phụng  hành  sáu  Ba  La  Mật,  kiên  cố  chẳng  lui  sụt,  lại  đem  thiện  căn  hồi 

hướng,  nguyện  sanh  về  cõi  ta.  Nhất  tâm  niệm  ta,  ngày  đêm  chẳng  dứt.  Khi  lâm 

chung, ta cùng các vị Bồ Tát đến đón trước mặt, trong khoảnh khắc sanh về cõi ta, 

thành bậc A Duy Việt Trí Bồ Tát”). Đoạn kinh văn này trọng yếu! Bốn mươi tám 

nguyện do chính A Di Đà Phật nói, Thích Ca Mâu Ni Phật thuật lại cho chúng ta 

nghe, từng câu từng chữ đều do chính A Di Đà Phật nói. Do vậy, toàn bộ phẩm thứ 

sáu  do  A  Di  Đà  Phật  nói,  còn  có  thể  hư  giả  ư?  Quý  vị  xem  nguyện  thứ  mười 

tám:  “Phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” , đấy là Tông; nguyện thứ mười 

chín là Thú Hướng, Tông Thú, sanh về thế giới Cực Lạc làm A Duy Việt Trí Bồ 

Tát. Trong nguyện mười tám, đức Phật cũng nói và cũng được cụ trích dẫn ở đây. 

Kế đó là:  “Đệ thập bát nguyện viết: Văn ngã danh hiệu, chí tâm tín nhạo, sở hữu 

 thiện căn, tâm tâm hồi hướng, nguyện sanh ngã quốc. Nãi chí thập niệm, nhược bất 

 sanh  giả,  bất  thủ  Chánh  Giác.  Duy  trừ  Ngũ  Nghịch,  phỉ  báng  chánh 

 pháp”  (nguyện thứ mười tám là: “Nghe danh hiệu ta, chí tâm tin ưa, tất cả thiện 

căn  tâm  tâm  hồi  hướng,  nguyện  sanh  về  cõi  ta.  Thậm  chí  mười  niệm  mà  chẳng 

sanh thì chẳng giữ lấy Chánh Giác. Chỉ trừ Ngũ Nghịch, phỉ báng chánh pháp”). Ở 

47 Tập 22 

0 



chỗ này, tạo tội Ngũ Nghịch có thể vãng sanh hay không? Có thể vãng sanh, chỉ 

cần quý vị chẳng hủy báng chánh pháp, quý vị có thể tin, có thể nguyện, đều có thể 

vãng sanh. Do vậy, câu cuối cùng là trọng yếu nhất, quý vị hủy báng là gì? Chẳng 

chịu tiếp nhận! Vậy là chẳng có cách nào hết. Chỉ cần quý vị chịu tiếp nhận, không 

ai chẳng vãng sanh. Do vậy, lúc lâm chung, thậm chí mười niệm, đều có thể vãng 

sanh. Những trường hợp như vậy rất nhiều, thời cổ đã được ghi chép, chúng ta hãy 

đọc Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sanh Truyện; hiện thời trong số các đồng tu 

niệm Phật, chúng tôi cũng đã thấy. 

Chính mắt tôi thấy một trường hợp là cư sĩ Châu Quảng Đại ở Mỹ. Ông này là 

người thật thà, là người tốt, suốt đời chẳng tin tôn giáo, chẳng có niềm tin tôn giáo. 

Ông ta mở một tiệm bánh mì tại Mỹ, bị bệnh ung thư. Tới thời kỳ cuối, bệnh viện 

từ chối trị liệu, bảo người nhà chở về, ông ta chẳng còn sống được mấy ngày. Khi 

ấy, người nhà cũng chẳng tin tôn giáo, nhưng lúc ông ta sắp chết mới đi cầu thần, 

mong mỏi có kỳ tích xuất hiện. Ở nơi ấy, nhằm lúc chúng tôi có một hội Phật giáo, 

tức Hoa Phủ Phật Giáo Hội, tại Washington DC. Họ tìm đến chúng tôi, có các đồng 

tu đến trợ niệm cho ông ta. Đến nơi đó, thấy tình hình ấy, bảo ông ta: Quả thật là 

không có cách nào chữa lành được, khuyên dạy ông ta đừng cầu lành bệnh, giảng 

cho  ông  ta  nghe  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  giảng  mạng  người  vô  thường, 

không nên lưu luyến thế gian này, tới thế giới Cực Lạc tốt đẹp như thế nào, giảng 

cho ông ta nghe. Sau khi nghe xong, ông ta hết sức vui vẻ, tiếp nhận, bảo vợ, con 

thơ và con gái trong nhà: “Các ngươi đừng tìm cách chữa trị, đừng cầu ta lành bệnh 

nữa. Các ngươi hãy cùng niệm Phật giúp ta vãng sanh”. Niệm ba ngày ba đêm, ông 

ta ra đi, tướng lành hết sức hiếm có, hỏa táng còn có xá-lợi. Đây là nói “lâm chung 

mười  niệm  ắt  sanh”.  Ông  ta  lúc  lâm  chung  mới  tin  tưởng,  tiếp  nhận.  Năm  sáu 

người [liên hữu] và thân nhân của ông ta, đại khái là mười mấy người, suốt ba ngày 

ba đêm thay phiên nhau trợ niệm giúp ông ta bèn thành công. Đây là một trường 

hợp chính mắt tôi thấy, lúc ra đi an tường, chẳng kinh sợ, chẳng hoảng hốt, sau khi 

mất,  thân  thể  mềm  mại.  Kinh  nói  chẳng  giả,  có  thể  nói  là  thiện  căn,  phước  đức, 

nhân duyên trong đời quá khứ thành tựu. Quả thật chẳng dễ dàng! Vừa nói, ông ta 

bèn tiếp nhận, hoan hỷ, thật sự làm theo, thật sự được thụ dụng. 

Do vậy, tiếp theo [cụ Hoàng] viết:  “Khả kiến đệ thập cửu nguyện trọng tại phát 

 Bồ Đề tâm, nhất tâm niệm ngã. Đệ thập bát nguyện trọng tại chí tâm tín nhạo, nhất 

 hướng chuyên niệm. Cố tri phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm thị Di Đà bổn 

 nguyện chi tâm tủy, toàn bộ đại kinh chi tông yếu, vãng sanh tất bị chi chánh nhân, 

 phương  tiện  độ  sanh  chi  từ  hàng,  bổn  kinh  sở  sùng,  toàn  tại  ư  thử,  tu  hành  yếu 

Tập 22  471 



 kính, duy tư tiệp yếu, cố vi bổn kinh chi tông dã”  (Có thể thấy là nguyện thứ mười 

chín  chú  trọng  “phát  Bồ  Đề  tâm,  nhất  tâm  niệm  ta”.  Nguyện  thứ  mười  tám  chú 

trọng “chí tâm tin ưa, một mực chuyên niệm”. Vì thế, biết “phát Bồ Đề tâm, một 

mực chuyên niệm” là tâm tủy của Di Đà bổn nguyện, là tông yếu của toàn bộ đại 

kinh, là chánh nhân ắt phải đủ trong vãng sanh, là thuyền Từ để làm phương tiện 

độ sanh. Điều được kinh đề cao đã hoàn toàn thuộc trong ấy. Đường tu hành trọng 

yếu, chỉ có con đường nhanh chóng, quan trọng này. Vì thế, đó là Tông của kinh 

này  vậy).  Kết  luận  khéo  lắm,  hết  thảy  đều  là  dựa  theo  nguyên  văn  trong  kinh. 

Nguyên tắc chỉ đạo tu học tối cao là  “phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” . 

Nhật  Bản  có  một  phái  cũng  tu  Tịnh  Tông,  nhưng  chỉ  chú  trọng  “nhất  hướng 

 chuyên niệm” , chẳng phát Bồ Đề tâm; vì thế gọi là Bổn Nguyện Niệm Phật. Không 

được rồi! Đã sơ sót! Chỉ giữ lấy nguyện thứ mười tám, chẳng học nguyện thứ mười 

chín. Do vậy, có những đồng tu của họ (Tịnh Độ Tông Nhật Bản) tới tìm tôi, tôi 

nói các vị sai rồi. Họ nói: “Đây cũng là do tổ sư truyền lại”. Tôi nói: “Không sai! 

Khi tổ sư  truyền lại, lúc ấy,  mỗi nguyện đều hàm nhiếp  viên  mãn bốn mươi bảy 

nguyện kia, nguyện nào cũng như thế, cho nên là đúng. Nếu quý vị chỉ [chú trọng] 

đơn độc nguyện này, những nguyện khác đều chẳng được bao gồm trong ấy, không 

được rồi, đó chẳng phải là bổn nguyện của A Di Đà Phật, nhất định phải hiểu rõ 

ràng, minh bạch. Phát Bồ Đề tâm là trọng yếu. Bồ Đề tâm là giác ngộ, Bồ Đề tâm 

mới  có  thể  buông  xuống.  Không  có  Bồ  Đề  tâm,  sẽ  chẳng  buông  xuống  được. 

Buông xuống thì nhất hướng chuyên niệm mới có thể thu được hiệu quả, mới chính 

thức tâm tâm tương ấn, cảm ứng đạo giao cùng A Di Đà Phật. Do vậy, nguyên tắc 

chỉ đạo này là chính xác. Nhân đã chánh thì đương nhiên quả cũng chánh, quyết 


định được sanh vào thế giới Cực Lạc, thân cận A Di Đà Phật. Hôm nay đã hết thời 

gian rồi, chúng ta học tập tới đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

 

phần 11 hết 

  

  

47 Tập 22 

2 



Tập 23 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Đức Phong, Trịnh Vân và Huệ Trang 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang hai mươi ba, dòng thứ năm đếm từ dưới lên, chúng ta 

đọc một đoạn văn tự: 

 “Đàm  Loan  đại  sư  Vãng  Sanh  Luận  Chú  viết:  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  tam  bối 

 vãng sanh trung, tuy hạnh hữu ưu liệt, mạc bất giai phát vô thượng Bồ Đề chi tâm. 

 Thử vô thượng Bồ Đề chi tâm, tức thị nguyện tác Phật tâm; nguyện tác Phật tâm, 

 tức thị độ chúng sanh tâm; độ chúng sanh tâm, tức nhiếp thủ chúng sanh sanh hữu 

 Phật quốc độ tâm”  (Đàm Loan đại sư đã viết trong Vãng Sanh Luận Chú: “Trong 

phần Tam Bối Vãng Sanh của kinh Vô Lượng Thọ, tuy hạnh có hơn kém, nhưng 

không ai chẳng đều phát tâm vô thượng Bồ Đề. Tâm vô thượng Bồ Đề ấy chính là 

tâm nguyện làm Phật. Tâm nguyện làm Phật chính là tâm độ chúng sanh. Tâm độ 

chúng sanh là tâm nhiếp thủ chúng sanh sanh về cõi có Phật”). Chúng ta xem tới 

đây, đây là một đoạn ngắn. Đàm Loan đại sư là một vị đại đức chú giải Vãng Sanh 

Luận trong Tịnh Độ Tam Kinh Nhất Luận, rất nhiều vị cổ đại đức cho rằng Ngài 

phải là một vị tổ sư của Tịnh Độ Tông. Nếu là tổ sư, [xếp theo niên đại] Ngài ở 

trước  ngài  Thiện  Đạo,  Ngài  có  cống  hiến  thù  thắng  đối  với  sự  tu  học  và  hoằng 

dương Tịnh Độ. Vãng Sanh Luận do Thiên Thân Bồ Tát viết, đấy là bản báo cáo 

tâm  đắc  trong  tu  học  Tịnh  Tông  của  Thiên  Thân  Bồ  Tát;  khi  truyền  tới  Trung 

Quốc, [luận ấy] trở thành điển tịch chánh yếu của Tịnh Tông, thuộc vào Tam Kinh 

Nhất Luận. Hiện thời là Ngũ Kinh Nhất  Luận, hai  thứ  ấy,  một  là do cư  sĩ  Ngụy 

Nguyên  đời  Thanh  trước  kia  đem  quyển  cuối  cùng  của  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện 

Phẩm ghép vào sau tam kinh, trở thành tứ kinh; Ấn Quang đại sư đem chương Đại 

Thế Chí Viên Thông của kinh Lăng Nghiêm ghép vào sau tứ kinh, trở thành Ngũ 

Kinh Nhất Luận, ngũ kinh là như thế đó. Kinh văn của Ngũ Kinh Nhất Luận cũng 

chẳng dài; do vậy, in Ngũ Kinh Nhất Luận thành một quyển thì vẫn là một cuốn 

sách  nhỏ,  toàn  bộ  điển  tịch  Tịnh  Tông  ở  trong  đó.  Trong  bản  chú  giải  ấy,  Đàm 

Loan đại sư nói: Trong phẩm Tam Bối Vãng Sanh của kinh Vô Lượng Thọ, kinh 

nói tuy hạnh có hơn, kém (ưu, liệt),  “hạnh”  là nói tới sự tu hành, tức là công phu 

Tập 23  473 



niệm Phật tu hành có cạn hay sâu khác nhau. Công phu sâu là ưu, công phu sâu là 

có  thể  niệm  đến  Sự  nhất  tâm,  hoặc  niệm  tới  Lý  nhất  tâm  là  công  phu  sâu,  còn 

“kém” là nói về công phu thành phiến. Thật ra, công phu thành phiến cũng có hơn 

kém khác nhau, nhưng nói chung, mức độ thấp nhất là câu Phật hiệu phải có thể 

khuất phục phiền não thì mới được, nếu chẳng thể khuất phục tức là chẳng có công 

phu!  Có  thể  chế  phục  [phiền  não]  là  công  phu  cạn  nhất.  Tuy  cạn  nhất,  vẫn  hữu 

dụng: Khi lâm chung còn có thể chế phục [phiền não], người ấy chắc chắn vãng 

sanh; nhưng một câu hết sức trọng yếu ở đây là  “phát Bồ Đề tâm” . Nếu không có 

Bồ Đề tâm, công phu dù giỏi đến mấy cũng chẳng thể vãng sanh, chúng ta phải biết 

điều này. 

Bồ Đề tâm là gì? Cụ Hoàng nói:  “Thử vô thượng Bồ Đề tâm, tức thị nguyện tác 

 Phật tâm”  (Tâm vô thượng Bồ Đề ấy chính là tâm nguyện làm Phật), câu này rất 

trọng  yếu.  Trong  Di  Đà  Yếu  Giải,  Ngẫu  Ích  đại  sư  bảo:  “Có  thể  vãng  sanh  hay 

 không,  hoàn  toàn  do  có  tín  nguyện  hay  không?  ”  Ở  đây,  nguyện  ấy  được  gọi 

là  “tâm nguyện làm Phật” , nguyện này trọng yếu! Quý vị tới Tây Phương Cực Lạc 

thế giới để làm gì? Để làm Phật, chẳng vì lẽ gì khác! Đến nơi ấy là do minh tâm 

kiến  tánh  mà  đến.  Trong  Thiền  Tông  nói “đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh, 

 kiến tánh thành Phật” , ngoài Thiền Tông ra, tám vạn bốn ngàn pháp môn, có pháp 

môn nào chẳng lấy điều này làm mục tiêu? Do vậy, trong kinh Đại Thừa, đức Phật 

đã bảo:  “Pháp môn bình đẳng, chẳng có cao thấp” , lời này là thật, vì tám vạn bốn 

ngàn pháp môn, môn nào tới cuối cùng cũng đều là minh tâm kiến tánh. Tịnh Độ 

Tông cũng không ra ngoài lệ ấy! Tịnh Độ Tông vãng sanh Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, đúng là đới nghiệp vãng sanh, chưa khai ngộ! Tới khi nào sẽ khai ngộ? 

Sau  khi  tới  thế  giới  Cực  Lạc,  gặp  A  Di  Đà  Phật,  chắc  chắn  khai  ngộ.  Cổ  nhân 

nói:  “Đản đắc kiến Di Đà, hà sầu bất khai ngộ”  (chỉ thấy Phật Di Đà, lo gì chẳng 

khai ngộ). Đấy là điều thù thắng của Tịnh Tông. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, bất 

luận một môn nào, nếu chẳng khai ngộ, hễ chưa kiến tánh, chẳng thể coi là thành 

tựu được! Riêng Tịnh Tông chỉ cần vãng sanh, dẫu phẩm vị vãng sanh kém cỏi đến 

mấy, hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Đồng Cư, đã khai ngộ hay chưa? Chưa khai 

ngộ!  Tuy  [kẻ  đới  nghiệp  vãng  sanh]  chưa  khai  ngộ;  nhưng  trong  bốn  mươi  tám 

nguyện, A Di Đà Phật đã cho chúng ta biết:  “Giai tác A Duy Việt Trí Bồ Tát”  (đều 

là A Duy Việt Trí Bồ Tát). A Duy Việt Trí Bồ Tát là đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh. Vì sao kẻ chưa đoạn phiền não, chưa khai ngộ, tới thế giới Cực Lạc bèn 

đại  triệt đại  ngộ, có trí  huệ, đức năng, thụ dụng như  vậy, đấy là chuyện như  thế 

nào?  Chúng  ta  hiểu  những  điều  ấy  đều  do bổn  nguyện và  oai  thần  của  A  Di  Đà 

47 Tập 23 

4 



Phật gia trì. Trước đó, quý vị chưa giác ngộ, chẳng sao cả! Công đức và trí huệ của 

Phật sẽ gia trì quý vị, cho nên trong Tây Phương thế giới, quý vị hưởng sự đãi ngộ 

chẳng khác Thất Địa Bồ Tát. Đây là phương pháp khó tin, trong kinh điển, đức Thế 

Tôn cũng thường nói pháp môn này  “chỉ có Phật và Phật mới có thể thấu hiểu rốt 

 ráo” .  Chỉ  có  thật  sự  thành  Phật  mới  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  vẫn 

chưa mười phần thấu triệt đạo lý ấy. Đấy là chỗ sâu mầu của pháp môn này! 

Ở đây nói  “nguyện tác Phật tâm”  (tâm nguyện làm Phật) thì tâm nguyện làm 

Phật nghĩa là gì? Lời giải thích tiếp đó hay lắm:  “Tức thị độ chúng sanh tâm”  (tức 

là  tâm  độ  chúng  sanh),  nguyện  thứ  nhất  trong  Tứ  Hoằng Thệ  Nguyện  là  “chúng 

 sanh vô biên thệ nguyện độ” . Độ chúng sanh há phải là chuyện dễ dàng? Hiện thời, 

thế gian này chúng sanh khổ đến cùng cực, xã hội động loạn, thiên tai xảy ra liên 

tiếp, hết sức dày đặc. Từ truyền thông, TV, radio, quý vị đều có thể thấy: Mỗi ngày 

đều có tai nạn. Hơn nữa, dường như tai nạn mỗi lần càng nghiêm trọng hơn. Hiện 

nay, cư dân trên toàn địa cầu dường như chẳng một người nào có cảm giác an toàn, 

quý vị nói xem chuyện này có đáng khiếp hãi hay chăng? Từ trước tới giờ chưa hề 

có! Do nguyên nhân gì? Chúng ta thấy thế giới Cực Lạc tai nạn gì cũng đều không 

có, thân tâm con người khỏe mạnh, vô lượng thọ, thân kim cang bất hoại, những 

điều này có nghĩa là: Người trong Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng có nỗi khổ 

sanh, lão, bệnh, tử. Sanh vào nơi ấy chẳng phải là thai sanh, mà là hóa sanh, tức là 

hóa  sanh  trong  hoa  sen,  chẳng  có  nỗi  khổ  sanh,  lão,  bệnh,  tử,  vô  lượng  thọ mà! 

Chẳng có nỗi  khổ vì  cầu không được (cầu bất  đắc khổ), khổ vì  yêu thương phải 

chia lìa (ái biệt ly khổ), khổ vì oán ghét mà cứ phải gặp gỡ (oán tắng hội khổ), khổ 

vì năm ấm lừng lẫy (ngũ ấm xí thịnh khổ). Đấy là Bát Khổ như trong kinh Phật đã 

dạy. Người thế gian, lục đạo phàm phu, bị tám khổ chen nhau nung nấu; trong thế 

giới Cực Lạc chẳng có tám nỗi khổ ấy, Hoại Khổ và Hành Khổ cũng chẳng có; vì 

thế, gọi là thế giới Cực Lạc. Người sanh vào nơi ấy, tức người vãng sanh cõi ấy 

đều  có  tâm  độ  chúng  sanh,  đều  phát  cái  nguyện  này:  “Chúng  sanh  vô  biên  thệ 

 nguyện độ” , giúp đỡ chúng sanh lìa khổ được vui. 

Khổ do đâu mà có? Khổ do mê hoặc mà có! Quý vị chẳng hiểu chân tướng sự 

thật, khởi tâm động niệm đều do phiền não làm chủ. Phiền não làm chủ khiến cho 

quý vị  tạo  nghiệp. Khởi tâm động niệm là ý tạo  nghiệp, ngôn ngữ  và hành vi  là 

thân khẩu tạo nghiệp. Tạo nghiệp, nghiệp có thiện và bất thiện. Thiện nghiệp thọ 

báo trong tam thiện đạo, ác nghiệp sẽ thọ báo trong tam ác đạo, khổ chẳng thể nói 

nổi, vĩnh viễn chẳng ra khỏi lục đạo luân hồi. Đó là chân khổ (nỗi khổ thật sự). 

Tập 23  475 



Lục đạo là thật, chẳng giả, ai phát hiện lục đạo trước hết? Chẳng phải là Thích 

Ca Mâu Ni Phật! [Lục đạo] đã được Bà La Môn phát  hiện từ xưa, còn sớm hơn 

Thích Ca Mâu Ni Phật tối thiểu mấy ngàn năm! Bà La Môn giáo hiện thời là Hưng 

Đô Giáo (Hinduism, Ấn Độ giáo), tôi có qua lại với họ, còn tham gia họp mặt với 

họ. Những trưởng lão [Ấn giáo] bảo tôi: Tôn giáo của họ có lịch sử lâu đến một 

vạn năm, đời đời tương truyền, tôi tin tưởng [lời ấy], người Ấn Độ không coi trọng 

lịch sử. Nghĩ lại Trung Quốc thì Trung Quốc thường nói có năm ngàn năm lịch sử, 

năm  ngàn  năm  ấy  là  nói  theo  kiểu  nào?  [Tính  từ  khi]  có  ghi  chép,  có  văn  tự  ghi 

chép. Văn tự được sáng chế vào thời Hoàng Đế, kể từ thời Hoàng Đế tới hiện đại là 

bốn  ngàn  năm  trăm  năm.  Trước  Hoàng  Đế  là  Thần  Nông,  trước  Thần  Nông  có 

Phục Hy; theo truyền thuyết, Bát Quái do Phục Hy vẽ ra. Trong khoảng thời gian 

ấy, từ Thần Nông đến Hoàng Đế là năm trăm năm, từ Thần Nông tới Phục Hy cũng 

là năm trăm năm, [tổng cộng] là một ngàn năm. Trước khi Trung Quốc chính thức 

sử dụng văn tự là một ngàn năm, đã bắt đầu có những phù hiệu [để đánh dấu những 

sự  kiện  quan  trọng],  những  thứ  Giáp  Cốt  Văn 88[1] được  khai  quật  đã  chứng  tỏ 

điều này. Do vậy, Trung Quốc dùng phù hiệu để ghi chép, đích xác là có thể hơn 

năm ngàn năm. Trước năm ngàn năm, ngay cả những phù hiệu ấy cũng không có, 

nhưng  có  nhân  loại  hay  chăng?  Đương  nhiên  là  có!  Đã  thế,  người  thông  minh 

chẳng ít. Tinh hoa của văn hóa truyền thống Trung Quốc do cổ thánh tiên hiền lưu 

lại,  Khổng  phu  tử  biên  tập,  hệ  thống  hóa  lại  mà  thôi.  Lão  nhân  gia  nói  hết  sức 

thành  thật,  cả  đời  Ngài  “thuật  nhi  bất  tác,  tín  nhi  hiếu  cổ”  (thuật  lại  chứ  không 

trước tác, tin tưởng, chuộng cổ). Con người hiện thời phải nên học tập điều này! Từ 

thái độ ấy, quý vị thấy lão nhân gia khiêm hư, cung kính. Hai câu này cho thấy: Sở 

học, sở tu, sở giáo, sở truyền suốt  một đời Phu Tử  chẳng phải  là những  thứ của 

chính Ngài, chính Ngài cả đời chẳng sáng tạo, chẳng phát minh, hết thảy đều do cổ 

thánh tiên hiền lưu lại, bất quá Ngài chỉ dùng văn tự để ghi chép hòng lưu truyền 

hậu thế. Chúng tôi tin rằng trong Luận Ngữ có nhiều câu là do cổ thánh tiên hiền từ 

ngàn vạn năm trước truyền lại. Thích Ca Mâu Ni Phật cũng không ngoại lệ, Thanh 

Lương đại sư nói: Hết thảy các kinh do đức Phật đã nói trong bốn mươi chín năm 



 88[1]  Gi|p Cốt Văn, nói đầy đủ l{ Quy Gi|p Thú Cốt Văn (văn tự trên mai rùa xương thú thời Ân Thương. Đ}y l{ hình thức văn tự sớm nhất của Trung Quốc, l{ thủy tổ của chữ H|n hiện 

 thời. Gi|p Cốt Văn được ph|t hiện tại di chỉ Ân Khư (An Dương, H{ Nam)., xương thú vật), 

 chủ yếu chỉ những ghi chép, lời bói to|n được khắc trên yếm rùa, mai rùa, xương thú thời Ân 

 Thương. Đ}y l{ hình thức văn tự sớm nhất của Trung Quốc, l{ thủy tổ của chữ H|n hiện thời. 

 Gi|p Cốt Văn được ph|t hiện tại di chỉ Ân Khư (An Dương, H{ Nam). 

47 Tập 23 

6 



đều do cổ Phật đã nói. Ngài Thanh Lương nói: Đức Thế Tôn từng bảo Ngài chẳng 

thêm  một  chữ  nào  vào  các  kinh  do  cổ  Phật  đã  nói,  thái  độ  còn  nghiêm  cẩn  hơn 

Khổng Tử. Thánh nhân Đông phương và Tây phương đã nêu gương cho chúng ta. 

Hiện  nay,  chúng  ta  thường  nghĩ  phải  sáng  tạo,  phải  phát  minh,  phải  trội  hơn 

người khác, quan niệm ấy là gì? Quan niệm ấy là phiền não! Tham, sân, si,  mạn, 

nghi,  quý  vị  xem  người  đó  đã  phạm  bao  nhiêu  chữ  trong  mấy  chữ  ấy?  Chẳng 

khiêm nhượng như cổ nhân. Phu Tử ôn hòa, hiền từ, cung kính, tiết kiệm, nhường 

nhịn, chắc chắn chẳng tranh danh, đoạt lợi, tự mình có kiến giải giống như cổ nhân, 

bèn nói những điều cổ nhân đã nói, chẳng nói những điều của chính mình, đó là 

đức hạnh, tích đức. Chẳng ham tiếng tăm, lợi dưỡng, đấy là điều kiện căn bản của 

học vấn, đức hạnh thế gian và xuất thế gian. Do vậy, Phổ Hiền Bồ Tát dạy chúng ta 

mười cương lãnh tu học, thứ nhất là  “lễ kính chư Phật” . Kinh Mân Côi  của đạo 

Thiên Chúa có tất cả mười lăm đoạn, đoạn thứ nhất bảo chúng ta hãy học tập đức 

khiêm  tốn  của  Đức  Mẹ  Maria.  Quý  vị  mở  sách  Lễ  Ký  ra  xem,  câu  đầu  tiên 

là  “Khúc Lễ viết, vô bất kính”  (Khúc Lễ nói: “Không gì chẳng kính”). Thánh nhân 

thế gian và xuất thế gian dạy chúng ta học từ đâu? Học từ khiêm tốn. Người Trung 

Quốc nói tới Lễ, tinh thần của Lễ là  “tự ty, tôn nhân” , [tức là] chính mình khiêm 

tốn, tôn trọng người khác, đó là Lễ. Chính mình làm cho người khác thấy, họ tiếp 

xúc sẽ cảm động, học tập theo quý vị, lúc ấy mới là “độ chúng sanh”. Thánh nhân 

thế gian và xuất thế gian  “độ”  là giáo hóa, chỉ dạy người khác, cách dạy ra sao? 

Trước hết, [chính mình] phải làm, thân hành, ngôn giáo. Thân hành được xếp hàng 

đầu,  đó  là  giáo  dục  người  khác  bằng  hành  động  gương  mẫu,  ta  phải  làm  được 

[những điều ta dạy]. Người khác trông thấy, mong học theo, họ nêu câu hỏi, quý vị 

lại dùng ngôn ngữ để chỉ dạy. Nhất định phải là trước hết [chính mình] làm được. 

Chúng ta phải giúp chúng sanh làm được rốt ráo viên mãn trong một đời này, 

điều này khó lắm. Chính chúng ta muốn làm tới mức viên mãn còn chưa dễ dàng, 

huống  hồ  người khác?  Nhưng  A  Di  Đà  Phật,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  mở  cho 

chúng ta một pháp môn phương tiện, đó là pháp môn Tịnh Độ. Pháp môn này tu 

như  thế  nào?  Quý  vị  hãy  xem,  “nhiếp  thủ  chúng  sanh  sanh  hữu  Phật  quốc  độ 

 tâm”  (tâm nhiếp thủ chúng sanh sanh vào cõi nước có Phật). A Di Đà Phật ở trong 

cõi nước Tây Phương, quốc độ này do Ngài kiến lập, chúng ta có thể tin tưởng hay 

chăng? Nếu quý vị có thể khế nhập Đại Thừa đôi chút, quý vị sẽ tin tưởng, do đạo 

lý  nào?  Hết  thảy  các  pháp  sanh  từ  tâm  tưởng!  Trong  tương  lai,  từ  bộ  kinh  này, 

chúng ta cũng có thể thấy: Trong ấy, nói đến lịch sử của Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, thế giới ấy thành tựu như thế nào, khi giảng đến chỗ ấy, chúng tôi sẽ lại báo 

Tập 23  477 



cáo tỉ mỉ  cùng mọi người. Chúng ta liễu giải lịch sử, sanh tâm cảm ơn A Di Đà 

Phật,  Ngài  kiến  lập  thế  giới  Tây  Phương,  tiếp  dẫn  lục  đạo  chúng  sanh  trong  hết 

thảy các cõi Phật trọn khắp pháp giới hư không giới. Người thuộc tứ thánh pháp 

giới  dễ  độ,  chúng  sanh  trong  lục  đạo  chẳng  dễ  độ,  họ  chưa  thể  đoạn  phiền  não. 

Tiếp dẫn những chúng sanh ấy đến thế giới Cực Lạc, nói theo cách bây giờ sẽ là 

“di dân”. Nơi này hoàn cảnh học tập chẳng tốt đẹp, chướng duyên rất nhiều; thế 

giới Cực Lạc là hoàn cảnh học tập hết sức tốt đẹp, điều kiện học tập bên ấy thứ gì 

cũng đều trọn đủ. Có thầy giỏi, có hoàn cảnh tốt đẹp, bạn học tốt lành, trong hoàn 

cảnh ấy, tập khí phiền não của chúng ta đều bất tri bất giác bị đào thải sạch; điều 

này hết  sức khó có, hết  sức thù thắng.  “Hữu Phật  quốc độ”  (Cõi nước có Phật): 

Trên thế giới này chẳng có Phật, thời gian Thích Ca Mâu Ni Phật trụ thế rất ngắn! 

Từ lúc Ngài giáng sanh cho đến khi nhập diệt là tám mươi năm, từ lúc Phật khai 

ngộ tới khi [hoàn tất sự nghiệp] dạy học là bốn mươi chín năm. Ngài khai ngộ năm 

ba mươi tuổi, bắt đầu dạy học từ năm ba mươi tuổi, bảy mươi chín tuổi viên tịch, 

người Trung Quốc nói theo kiểu hư tuế 89[2] là tám mươi tuổi. Nói theo cách của người ngoại quốc thì Phật vừa đúng bảy mươi chín tuổi. A Di Đà Phật thường trụ 

trong  thế  giới  ấy,  chúng  sanh  thọ  vô  lượng,  Phật  cũng  thọ  vô  lượng.  Không  chỉ 

riêng A Di Đà Phật giáo hóa ở bên ấy, mà mười phương chư Phật cũng thường đến 

nơi ấy để giảng kinh, giáo học. A Di Đà Phật mở trường, mười phương chư Phật 

tới đó với thân phận giáo thụ, tức là dùng thân phận của một vị thầy để đến nơi ấy. 

A Di Đà Phật cũng có hai vị trợ thủ là Quán Thế Âm Bồ Tát và Đại Thế Chí Bồ 

Tát. Hai vị trợ thủ của Phật, một vị chủ trì Hạnh môn, một vị chủ trì Giải môn: Đại 

Thế Chí Bồ Tát chủ trì Giải môn, giảng kinh, dạy học. Quán Thế Âm Bồ Tát chủ 

trì Hạnh môn, chỉ đạo quý vị thật sự tu tập như thế nào, chúng ta nói là “thật sự 

hành”. Do vậy, tiến bộ hết sức vô cùng nhanh chóng, đây là lý do vì sao chúng ta 

phải chọn lựa pháp môn này. Chọn lựa pháp môn khác sẽ không được ư? Đúng là 

không được! Do chúng ta chưa buông phiền não tập khí xuống được, nên mới chọn 

lựa pháp môn này. 

Chúng ta lại đọc tiếp,  “thị cố nguyện sanh bỉ An Lạc Tịnh Độ giả, yếu phát vô 

 thượng Bồ Đề tâm dã. Nhược nhân bất phát vô thượng Bồ Đề tâm, đản văn bỉ quốc 

 độ thọ lạc vô gián, vị lạc cố nguyện sanh, diệc đương bất đắc vãng sanh dã”  (vì 

thế, kẻ nguyện sanh về cõi An Lạc Tịnh Độ kia, phải phát vô thượng Bồ Đề tâm. 



 89[2]  Hư tuế: Ta thường gọi l{ “tuổi ta”, tức l{ tính luôn năm sinh l{ một tuổi, chứ không đợi đến ng{y sinh nhật năm sau. 

47 Tập 23 

8 



Nếu  ai  chẳng  phát  vô  thượng  Bồ  Đề  tâm,  chỉ  nghe  trong  cõi  kia  hưởng  sự  vui 

chẳng gián đoạn, vì [ham chuộng] vui sướng mà nguyện vãng sanh, cũng chẳng thể 

vãng sanh). Chúng ta phải nhớ kỹ câu này, nghe nói cõi nước ấy quá tốt đẹp, nhưng 

ta chẳng phát tâm độ chúng sanh, chỉ vì thế gian này quá khổ sở, ta đến đó hưởng 

lạc, thế giới ấy quá tốt  đẹp, vô cùng hâm  mộ, như  vậy thì  có thể vãng sanh hay 

chăng? Chẳng thể vãng sanh!  Vì chẳng tương ứng  với bổn nguyện của A Di Đà 

Phật, mà cũng chẳng tương ứng với nguyện vọng của tất cả những người đã vãng 

sanh thế giới Cực Lạc; do vậy, quý vị không đi được. Đây là nói về tầm quan trọng 

của nguyện thứ mười chín của A Di Đà Phật, trọng yếu hơn bất cứ điều gì khác, 

chẳng thể xem nhẹ! Nguyện mười tám là  “mười niệm ắt sanh” , nguyện mười chín 

là  “phát Bồ Đề tâm” . Bồ Đề tâm là gì? Kinh Quán Vô Lượng Thọ dạy Bồ Đề tâm 

có ba ý nghĩa. Thứ nhất là chí thành tâm, đây là Thể của Bồ Đề tâm, chân thành. 

Thứ hai là thâm tâm, tức tâm sâu hay cạn. Thâm tâm là Tự Thụ Dụng. Trong tựa đề 

kinh  nói  tới  thanh  tịnh  tâm,  bình  đẳng  tâm  và  giác  tâm.  Ba  món  này  là  Tự  Thụ 

Dụng Bồ Đề tâm. Nói cách khác, chính mình hằng ngày tu hành, cũng có nghĩa là 

trong  cuộc  sống,  trong  công  việc,  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật,  đều  phải  dùng  tâm 

“thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”,  đấy  là  Tự  Thụ  Dụng.  Tâm  thứ  ba  nhằm  dành  cho 

người khác, chúng ta dùng tâm gì để đối đãi người khác? Hồi hướng phát nguyện 

tâm. Hồi hướng phát nguyện là đại từ đại bi, giúp hết thảy chúng sanh nhận biết 

Tịnh Độ, liễu giải Tịnh Độ, và cũng phát tâm cầu sanh Tịnh Độ giống như chúng 

ta. Đó gọi là hồi hướng phát nguyện tâm. Ba tâm này là một tâm, chẳng phải là nói 

có ba tâm, mà chúng là một tâm, nhất tâm. [Nói ba tâm là nói tới] Thể và Dụng của 

một tâm, trong Dụng lại chia thành hai loại: Tự Thụ Dụng và Tha Thụ Dụng. Phàm 

là người tu Tịnh Độ, nếu không có ba tâm ấy, dẫu niệm Phật hiệu giỏi giang cách 

mấy, vẫn chẳng thể vãng sanh! Phải ghi nhớ điều này! Ở đây, nói rất rõ ràng: Nếu 

chẳng phát  Bồ Đề tâm, sẽ không thể vãng sanh, có thể thấy phát  tâm trọng yếu. 

Ngẫu Ích đại sư nói rất hay: Có thể vãng sanh hay không được quyết định bởi có 

tín nguyện hay không! Quý vị có tin Tịnh Độ hay không? Quý vị có phát Bồ Đề 

tâm hay chăng? Chỉ cần quý vị tin tưởng Tịnh Độ, phát Bồ Đề tâm, chắc chắn được 

vãng sanh. Công phu niệm Phật sâu hay cạn [quyết định] phẩm vị sanh về thế giới 

Cực Lạc của quý vị, phẩm vị  cao hay  thấp khác nhau. Công phu niệm Phật  sâu, 

phẩm vị sẽ cao; công phu kém hơn một chút, phẩm vị sẽ thấp. Trong hai thứ này, 

thứ nào trọng yếu? Phát tâm trọng yếu. Thật sự phát tâm, cổ đại đức bảo: Mỗi ngày 

quý vị tu pháp Thập Niệm là được rồi. Cả đời chẳng gián đoạn, sáng tối mỗi ngày, 

buổi  sáng  thức  dậy  bèn  niệm  Phật  mười  tiếng,  buổi  tối  đi  ngủ  niệm  Phật  mười 

tiếng, mỗi ngày chẳng gián đoạn, cả đời chẳng gián đoạn, đấy là  “tịnh niệm tiếp 

Tập 23  479 



 nối” . Quý vị thấy pháp môn này dễ lắm, đơn giản lắm, đúng như Thiện Đạo đại sư 

nói: “Vạn người tu, vạn  về” , chẳng sót một ai! 

Xem đoạn tiếp theo:  “Hựu An Lạc Tập viết, y Thiên Thân Tịnh Độ Luận”  (Lại 

nữa,  sách  An  Lạc  Tập  ghi:  “Dựa  theo  Tịnh  Độ  Luận  của  Thiên  Thân  Bồ  Tát”), 

[Tịnh  Độ  Luận]  là  Vãng  Sanh  Luận,  trong  ấy  nói,  “phàm  dục  phát  tâm  hội  vô 

 thượng Bồ Đề giả, hữu kỳ nhị nghĩa”  (phàm muốn phát tâm hiểu vô thượng Bồ Đề 

thì có hai ý nghĩa), giảng vô thượng Bồ Đề rõ ràng hơn.  “Tiên tu ly tam chủng dữ 

 Bồ  Đề  môn  tương  vi  pháp”  (trước  hết,  phải  lìa  ba thứ  pháp  trái  nghịch  Bồ  Đề 

môn). Ba pháp trái nghịch ấy sẽ chướng ngại quý vị phát Bồ Đề tâm. Chỉ cần quý 

vị có cái tâm ấy, sẽ chẳng thể phát Bồ Đề tâm. Do vậy, quý vị phải tách rời chúng, 

buông  chúng xuống.  “Nhị  giả,  tu tri  tam  chủng thuận  Bồ Đề  môn  pháp”  (Hai  là 

cần biết ba pháp thuận Bồ Đề môn), còn có phương pháp tùy thuận Bồ Đề môn. 

Tiếp đó, sách giảng:  “Hà đẳng vi tam? Y trí huệ môn, bất cầu tự lạc, viễn ly ngã 

 tâm tham trước tự thân cố”  (Ba pháp ấy là gì? Nương theo trí huệ môn, chẳng cầu 

vui sướng cho riêng mình, vì xa lìa cái tâm chấp ngã, tham đắm thân mình), đây là 

điều thứ nhất. Nói cách khác, quý vị cầu vui sướng cho riêng mình, cầu hưởng thụ 

ngũ dục lục trần thế gian, chấp trước thân thể này, chấp thân tướng này là ta, không 

buông  xuống  được,  sẽ  chẳng  thể  phát  Bồ  Đề  tâm.  Bồ  Đề  tâm  ắt  phải  vong  ngã. 

Trong kinh Kim Cang, đức Phật nói bốn câu:  “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô 

 chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng” . Bồ Đề tâm sẽ phát khởi. 

Bởi lẽ, Ngã Chấp là chướng ngại nghiêm trọng nhất, khởi tâm động niệm  đều 

nghĩ đến mình, chuyện này rất phiền phức. Có thể chuyển ý niệm hay không, khởi 

tâm  động  niệm  đều  nghĩ  tới  người  khác,  nghĩ  tới  xã  hội,  nghĩ  đến  những  chúng 

sanh khổ nạn, chúng ta làm thế nào để giúp đỡ họ? Quý vị nói ta chẳng có năng lực 

giúp đỡ họ, đó là giả, quý vị đã hoàn toàn sai rồi! Ta dùng năng lực gì? Chỉ cần ta 

học đàng hoàng, học theo gương tốt, nêu gương tốt là ta đã giúp xã hội, giúp đỡ hết 

thảy chúng sanh. Chúng sanh cầu vui sướng cho riêng mình, ta không cầu, chúng 

sanh niệm niệm vì chính mình, ta niệm niệm vì người khác. Làm được [những điều 

ấy], chẳng phải là không làm được. Điều này cần đến trí huệ, người có trí huệ sẽ 

làm được. Kẻ thiếu trí huệ, tự tư tự lợi, tạo tiếng tăm, lợi dưỡng, tham cầu hưởng 

thụ ngũ dục lục trần, chẳng lìa khỏi tham, sân, si, mạn, người như vậy chẳng thoát 

khỏi  lục  đạo  luân  hồi.  Dẫu  niệm  Phật  cũng  chẳng  thể  vãng  sanh,  người  ấy  kết 

duyên với Phật, kết thiện duyên, nhưng đời này chẳng thể vãng sanh! Vì thế, đây là 

điều kiện tiên quyết, trong cuộc sống hết thảy tùy duyên, trọn chẳng so đo! 

48 Tập 23 

0 



Thứ  hai  là  “y  từ  bi  môn” ,  “môn”  là  pháp  môn,  tức  là  phương  pháp  tu 

hành,  “bạt nhất thiết chúng sanh khổ, viễn ly vô an chúng sanh tâm cố”  (dẹp khổ 

cho hết thảy chúng sanh, xa lìa cái tâm khiến cho chúng sanh chẳng yên ổn). Câu 

cuối  cùng  này  quan  trọng,  chớ  nên  khiến  cho  tâm  chúng  sanh  bất  an,  làm  cho 

chúng sanh tâm bất an sẽ trái nghịch Bồ Đề tâm. Đây là “tâm dẹp khổ”, thấy chúng 

sanh có khổ nạn phải giúp đỡ họ. Nỗi khổ lớn nhất là gì? Tâm tình bất an, điều này 

rất đau khổ, vọng niệm quá nhiều, lo được, lo mất. Chúng ta thấy tình hình giống 

như vậy trong xã hội này có nhiều hay không? Mọi nơi đều như vậy. Nhất là trong 

xã hội cận đại này, giáo học luân lý, đạo đức, nhân quả đều không có, con người 

học gì? Học tham lam, biển dục vô biên! Tâm tham bành trướng, bành trướng tới 

cuối cùng, [sẽ như] đức Phật đã dạy trong kinh Lăng Nghiêm, tâm tham cảm ứng 

nước, nước biển dâng lên, nhấn chìm toàn bộ lục địa trên mặt địa cầu. Đấy là kết 

quả tâm tham bành trướng tới cuối cùng. Chúng tôi  ở Mỹ, thấy họ vẽ bản đồ thế 

giới tương lai, băng ở Nam Cực và Bắc Cực hoàn toàn tan chảy, các nhà khoa học 

bảo nước biển sẽ dâng lên cao hơn năm mươi mét, những gì có độ cao dưới năm 

mươi  mét  trong  hiện  thời  đều  bị  nhấn  chìm.  Các  khoa  học  gia  biết  điều  này,  và 

cũng công nhận đó là chuyện rất có thể xảy ra, không có cách nào giải quyết vấn đề 

này. Nhiệt độ địa cầu không ngừng tăng lên. Nhiệt độ tăng lên là do sân khuể, nước 

biển dâng trào là do tham lam, đấy là đại tai nạn trên địa cầu. Xảy ra như thế nào? 

Do tham, sân, si của nhân loại trên địa cầu gây ra. Trong tâm kiêu căng, ngạo mạn, 

bất bình, tạo thành động đất, ngu si tạo thành phong tai. Có đạo lý hay chăng? Có 

đạo lý! 

Đạo lý giảng trong kinh Phật quá sâu, rất khó có; hiện thời các khoa học gia đã 

chứng tỏ, hiện thời có căn cứ khoa học. Theo Đại Thừa Phật pháp, toàn thể vũ trụ 

là  một  thể  hữu  cơ  (organism),  sống  động,  toàn  bộ  vũ  trụ  sống  động.  Nói  từ  chỗ 

nào? Phật pháp nói một vi trần, nay chúng ta gọi vi trần là nguyên tử, điện tử, hay 

hạt  cơ  bản,  đấy  là  những  vật  chất  nhỏ  nhất.  Vật  chất  là  Sắc,  sau  Sắc  có  Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức, nhà Phật gọi chúng là Ngũ Uẩn. Dẫu là một hạt cơ bản, nhỏ 

hơn nguyên tử và điện tử, thân thể chúng ta do một đống những hạt cơ bản tổng 

hợp thành, mỗi hạt cơ bản đều có Thọ, Tưởng, Hành, Thức, trong Phật pháp nói là 

A Lại Da. Pháp Tướng Tông nói trong vũ trụ cái gì cũng không có, chỉ là Thức, 

nên nói là Duy Thức, điều ấy là thật. Thức là gì? Thức do tinh thần và vật chất hỗn 

hợp  thành.  Quý  vị  nói  tới  con  người  chúng  ta,  mọi  người  sẽ  dễ  hiểu,  năm  thức 

trước  của  chúng  ta,  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân  có  cảm  thụ,  có  năng  lực  tiếp  nhận. 

Thức thứ sáu là tư tưởng, phân biệt; thức thứ bảy là chấp trước. A Lại Da là ký ức, 

giống như một cái kho ký ức. Trong những năm qua, tiến sĩ Giang Bổn Thắng của 

Tập 23  481 



Nhật Bản phát hiện, ông ta làm thí nghiệm với nước suốt mười mấy năm, nước là 

khoáng vật, nhưng nước có thể thấy, nghe, hiểu được ý nghĩ con người, nó có phản 

ứng. Điều này chứng tỏ nước là một thể hữu cơ. Gần đây, lại có một tin tức do các 

đồng học hạ tải (download) [từ Internet] đưa cho tôi, tôi mới đọc một lần, một lần 

chưa được! Phải đọc cả mười mấy lượt, ấn tượng mới có thể khắc sâu. Họ nói nước 

còn có ký ức, ký ức là A Lại Da thức, điều này chứng tỏ: Trong hạt cơ bản có đầy 

đủ Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Cả vũ trụ là sống động, bất luận vật chất hiện 

tượng gì cũng đều do các hạt cơ bản hợp thành. Trong mỗi hạt cơ bản đều có đủ 

Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức.  Sắc  là  vật  chất,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  là  tác 

dụng của nó, là tâm pháp. 

Do  vậy,  chúng  tôi  nghĩ:  Thân  thể  này  của  chúng  ta  do  bao  nhiêu  nguyên  tử, 

điện tử tổng hợp thành? Nếu hỏi các khoa học gia về con số ấy, con số ấy quá lớn! 

Mỗi  nguyên  tử,  mỗi  hạt  cơ  bản  đều  có  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức,  tổng  hợp 

thành một cá nhân, toàn bộ cũng là cùng một Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Phân 

tích đến mức vi tế, vẫn là Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Có Thọ, Tưởng, Hành, 

Thức, chúng ta khởi tâm động niệm thì núi, sông, đại địa biết, cây cối, hoa, cỏ biết, 

hiện tượng tự nhiên đều biết. Chúng ta khởi lên thiện niệm, chúng nó sẽ có đáp trả 

tốt lành; khởi lên ác niệm, nó sẽ có đáp trả bất thiện. Hiện thời, cư dân trên địa cầu 

khởi lên toàn ý niệm tham, sân, si, mạn, nghi, toàn là tổn người lợi mình, cho nên 

địa cầu có lắm tai nạn. Vì sao Tây Phương Cực Lạc thế giới tốt đẹp dường ấy? Cư 

dân nơi đó hằng ngày được A Di Đà Phật giáo hóa, chỉ dạy, hết thảy chư Phật, Bồ 

Tát đều tới đó dạy học, cho nên người nơi ấy, không ai có ác niệm, lại càng chẳng 

có một ai mang hành vi bất thiện. Do vậy, cõi ấy [toàn là] tin tức tốt lành, cây cối, 

hoa, cỏ, núi, sông, đại địa thảy đều tốt đẹp, chẳng có gì bất hảo, kinh Đại Thừa gọi 

điều này là  “cảnh chuyển theo tâm” . Trong các đồng học chúng ta cũng có người 

thật sự lạy Phật cầu phước, hỏi khi có những tai nạn ấy thì dùng phương pháp gì để 

hóa giải tai nạn? Nghe nói  Phật, Bồ Tát  chỉ  có bốn chữ  “giảng kinh, giáo học” . 

Quý vị nói xem có lý hay không? Tây Phương Cực Lạc thế giới vốn là mỗi ngày 

đều giảng kinh, giáo học chẳng gián đoạn. 

Mấy  năm trước,  chúng  tôi  làm  thí  nghiệm  tại  Thang  Trì,  chứng  tỏ  điều  gì? 

Nhân dân được giáo hóa bèn tốt đẹp. Chỉ cần con người chuyển biến ý niệm, chẳng 

còn  tạo  ác,  niệm  niệm  tương  ứng  với  Tánh  Đức.  Tại  Trung  Quốc,  cổ  thánh  tiên 

hiền dạy chúng ta: Có thể tương ứng với hiếu đạo, tương ứng với Ngũ Luân, tương 

ứng với Ngũ Thường, tương ứng với Tứ Duy, Bát Đức, giáo dục trí huệ, giáo dục 

48 Tập 23 

2 



từ bi, trên thế giới này tai nạn gì cũng đều chẳng có. Còn bản thân quý vị thì sao? 

Bệnh tật gì cũng chẳng có, mỗi năm tuổi cao hơn, nhưng năm nào cũng khỏe mạnh, 

chắc  chắn không già yếu.  Do  nguyên nhân gì? Tướng chuyển theo tâm, tâm của 

quý vị thiện lương, đạo lý ở chỗ này. Cảnh chuyển theo tâm; đối với hoàn cảnh thì 

đại hoàn cảnh là địa cầu, nếu hướng ra ngoài thì đại hoàn cảnh là Thái Dương Hệ, 

Ngân Hà Hệ đều là hoàn cảnh sống của chúng ta. Ý niệm tốt đẹp thì toàn bộ đều tốt 

đẹp.  Ý  niệm  bất  hảo,  mọi  chuyện  đều  xảy  ra.  Nếu  tinh  cầu  chệch  khỏi  quỹ  đạo, 

đúng là đại tai nạn, chẳng phải là tai nạn nhỏ nhoi. Có thể là khiến cho tinh cầu 

chẳng bị chệch khỏi quỹ đạo hay không? Có thể! Chỉ cần trở về luân lý, đạo đức, 

sẽ không xảy ra vấn đề. Những điều này đều là thật, quý vị hãy tin tưởng, phải tin 

tưởng lời  “lão nhân”  mới được. Phật, Bồ Tát là lão nhân, Khổng Tử, Mạnh Tử là 

lão nhân, các Ngài chẳng lừa người, vì sao? Các Ngài tiếng tăm, lợi dưỡng gì cũng 

chẳng cần. Nhất là Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện, quý vị thấy Ngài sống quá đơn 

giản, ba y, một bát, giữa trưa ăn một bữa, ngủ dưới gốc cây, tiếng tăm, lợi dưỡng gì 

cũng chẳng dính đến. Vì lẽ nào Ngài lừa quý vị? Chẳng có lý do nào cả! Quý vị tin 

tưởng, sẽ có phước, y giáo phụng hành, sẽ vượt thoát, linh tánh được nâng cao. Do 

vậy, ở chỗ nào cũng đều khiến cho hết thảy chúng sanh sanh tâm hoan hỷ. 

Xem  tiếp  điều  thứ  ba:  “Tam  giả  phương  tiện  môn,  lân  mẫn  nhất  thiết  chúng 

 sanh tâm, viễn ly cung kính cúng dường tự thân tâm cố”  (Ba là phương tiện môn, 

tâm thương xót hết thảy chúng sanh, tâm xa lìa cung kính cúng dường thân mình). 

Sau  đó  là  một  câu  tổng  kết,  “thị  danh  viễn  ly  tam  chủng  Bồ  Đề  môn  tương  vi 

 pháp”  (đó gọi là xa lìa ba pháp trái nghịch Bồ Đề môn). Người thế gian chúng ta 

háo danh, mong được người khác cung kính, cúng dường, chớ nên có ý niệm này! 

Vì sao? Trong tự tánh không có [những thứ ấy], tự tánh là thanh tịnh, chẳng nhiễm 

mảy trần. Quý vị có những thứ ấy, sẽ chẳng đạt được tâm thanh tịnh. Tâm thanh 

tịnh không đạt được thì tâm bình đẳng chẳng đạt được. Thưa quý vị, trong tựa đề 

kinh có nói “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, đó là ba cái nhân. Tâm thanh tịnh là A 

La  Hán,  tâm  bình  đẳng  là  Bồ  Tát,  giác  là  Phật,  thành  Phật.  Tâm  chưa  đạt  được 

thanh tịnh thì là phàm phu, vẫn phải luân hồi trong lục đạo. Người khác hủy báng, 

quý vị có bực tức hay không? Quý vị nổi cáu, tâm sẽ không thanh tịnh. Người khác 

khen ngợi, quý vị có vui vẻ hay không? Hễ khoan khoái, tâm lại chẳng thanh tịnh 

rồi! Do vậy, trong thuận cảnh chẳng có tâm tham luyến, trong nghịch cảnh chẳng 

có tâm oán hận, tâm của quý vị mới thanh tịnh. Đó gọi là tu hành thật sự, chẳng bị 

cảnh giới xoay chuyển. Tu trong cuộc sống, tu trong công việc, tu trong xử sự, đãi 

người, tiếp vật, ai nấy đều là Phật, Bồ Tát, nơi nào cũng đều là đạo tràng của Phật, 

lẽ đâu quý vị chẳng thành Phật? Chắc chắn quý vị thành tựu. Trong quá khứ, chúng 

Tập 23  483 



ta học kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng tử thành tựu như thế nào? Thành tựu như 

vậy đó, phải học điều này, đúng là tuyệt diệu! Đạo tràng ở nơi đâu? Không chỗ nào 

chẳng phải là đạo tràng. Phật, Bồ Tát ở nơi đâu? Hết thảy chúng sanh đều là Phật, 

Bồ Tát, đều giúp quý vị tiến cao hơn, vấn đề là quý vị có hiểu hay không? Do vậy, 

trong giáo pháp Đại Thừa, tổ sư đại đức thường hỏi kẻ khác, hỏi học trò:  “Ngươi 

 có hiểu hay không?  ”  Nếu hiểu sẽ thành công. 

Ở đây, chúng ta cùng nhau học tập trong một thời gian rất lâu, tôi thường dùng 

TV, dùng màn hình của máy TV [làm tỷ dụ], nếu quý vị hiểu, mỗi ngày xem TV 

đều thành Phật. TV đã trình bày điều gì? Không và Có chẳng hai. Màn hình TV là 

Không, cái gì cũng chẳng có! Băng tần TV là có, băng tần và màn hình không có 

cách nào phân chia, chẳng hai! Chúng là hai  chuyện,  màn hình là màn hình, sắc 

tướng trong màn hình là sắc tướng, là hai chuyện, nhưng khi mở TV thì băng tần 

hiện ra sắc tướng, quý vị có thể tách rời chúng hay chăng? Chẳng tách được!  “Sắc 

 tức là Không, Không tức là Sắc. Sắc chẳng khác Không, Không chẳng khác Sắc” , 

đấy chẳng phải là Tâm Kinh ư? Vì thế, quý vị biết xem thì biết xem là tu hành, là 

nhập pháp môn Bất Nhị, có thể nhập pháp môn Bất Nhị bèn thành Phật. Đừng bị 

cảnh giới xoay chuyển thì quý vị mới có thể chuyển cảnh giới. Kinh Lăng Nghiêm 

nói:  “Nhược  năng  chuyển  cảnh,  tắc  đồng  Như  Lai” (nếu  có  thể  chuyển  cảnh,  sẽ 

giống Như Lai). Trong cuộc sống của chúng ta, từ sáng đến tối đều là cảnh giới, 

trong cảnh giới phải làm chủ, đừng bị cảnh giới xoay chuyển. Thuận cảnh, quý vị 

khởi tâm tham, sanh tâm hoan hỷ, vui thích, trật rồi! Gặp nghịch cảnh bèn sanh oán 

hận, sanh [ý niệm] báo thù, trật rồi! Vì sao? Phàm những gì có hình tướng đều là 

hư vọng, chẳng có gì là thật. Đức Phật nói “hiện tướng” (tướng được biến hiện) là 

giả, vì sao là giả ? Nó biến hóa trong từng sát-na, vĩnh viễn chẳng ngừng. Hơn nữa, 

từ trước đến nay, chưa có hai hiện tướng nào tương đồng, biến đổi trong từng sát-

na. Di Lặc Bồ Tát đã dạy chúng ta chân tướng sự thật: Trong một khảy ngón tay có 

ba  mươi  hai  ức  trăm  ngàn  niệm,  niệm  niệm  thành  hình,  hình  đều  có  thức.  Nay 

chúng ta gọi cái “thành hình” ấy là hạt cơ bản. Trong mỗi niệm đều tạo ra hạt cơ 

bản; nhưng trong mỗi hạt cơ bản đều có Thọ, Tưởng, Hành, Thức,  “hình đều có 

 thức”!  Đấy là nói  cội  nguồn của vạn vật  trong vũ trụ. Nếu quý vị  liễu giải chân 

tướng sự thật, sẽ tự nhiên chẳng động tâm trong hết thảy cảnh giới. Chẳng khởi tâm 

động niệm là cảnh giới Phật. Khởi tâm động niệm, nhưng không có phân biệt, chấp 

trước, đó là cảnh giới Bồ Tát. Khởi tâm động niệm, còn có phân biệt, nhưng chẳng 

chấp trước, là cảnh giới A La Hán. Nếu khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước 

thảy đều có, đấy cảnh giới của chúng sanh trong lục đạo. 

48 Tập 23 

4 



Chúng ta làm thế nào để nâng cao cảnh giới? Từ lục đạo phàm phu nâng lên A 

La Hán, tâm thanh tịnh; nâng lên tới Bồ Tát, tâm bình đẳng; nâng lên tới Phật, đại 

triệt đại ngộ, giác rồi! Đấy là học Phật, những gì quý vị đạt được [trong học Phật] 

là vĩnh hằng. Đấy là thật, chẳng giả. Nếu là giả thì lời Thích Ca Mâu Ni Phật là giả, 

làm sao có thể lưu truyền hơn hai ngàn năm trăm năm? Đức Thế Tôn nói rất cặn 

kẽ, pháp vận của Ngài là một vạn hai ngàn năm, hiện thời vẫn chưa đến ba ngàn 

năm, sau này còn có chín ngàn năm nữa. Do vậy, đối với [những dự báo về] ngày 

tận thế, thế giới sẽ không có ngày tận thế, địa cầu sẽ tồn tại; nhưng con người có 

thể tồn tại hay không? Điều này cũng rất khó nói! Địa cầu sẽ tồn tại, con người sẽ 

chẳng hoàn toàn bị tiêu diệt trên thế giới này, [nhân loại hoàn toàn diệt vong] là 

chuyện chẳng thể xảy ra. Tuy trên thế giới có tai nạn, một phần nhân loại bị chết, 

nhưng vẫn còn có một phần tồn tại trên thế gian này. Dẫu cho pháp của Thích Ca 

Mâu Ni Phật bị diệt, kinh Pháp Diệt Tận đã nói rất rõ ràng, thế giới này vẫn tồn tại. 

Khi pháp vận của Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng còn, Địa Tạng Vương Bồ Tát sẽ 

thay Phật giáo hóa chúng sanh. Dùng phương pháp gì  để giáo hóa? Dạy về hiếu. 

Địa Tạng Bồ Tát là hiếu tử, kinh Địa Tạng giảng về  “hiếu thân, tôn sư”  (hiếu thảo 

cha mẹ, tôn kính thầy). Hai điều ấy có thể cứu chúng sanh, giúp chúng sanh lìa khổ 

được vui, hiếu thân tôn sư! Mãi cho đến khi vị Phật kế tiếp xuất  thế, vị Phật thứ 

năm là Di Lặc Bồ Tát tới thế gian này làm Phật, khi ấy, Phật pháp lại hưng vượng. 

Do vậy, thế giới này là liên tục, chẳng bị tiêu mất. Hiện tại, trên thế gian này rất 

nhiều người kẻ nói tới ngày tận thế, nhưng chẳng phải là ngày diệt vong, thế giới 

có  tai  nạn  là  thật.  Do  vậy,  phải  học  kinh  giáo.  Ở  đây,  trong  kinh  giáo,  quả  thật 

không  chỉ  là  triết  học  tối  cao,  khi  tôi  học  Phật,  tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ  giới 

thiệu, kinh Phật là triết học tối cao. Chúng tôi học lâu như thế, tôi học Phật tới năm 

nay là năm mươi chín năm, sang năm là sáu mươi năm, vừa đúng một giáp, tôi phát 

hiện trong kinh Phật không chỉ có triết học cao cấp, mà còn có khoa học cao cấp. 

Khoa học lẫn triết học hiện đại đều chẳng thể sánh bằng kinh Phật. Hết sức đáng 

tiếc, những khoa học gia, triết học gia không có cách nào tiếp xúc Phật pháp, vì sao 

chẳng tiếp xúc? Do có những ngộ nhận to lớn, ngỡ Phật giáo là tôn giáo, mê tín, 

chẳng muốn tiếp xúc. Tổn thất ấy rất lớn, nếu họ tiếp xúc, tôi tin tưởng sự nghiên 

cứu của họ sẽ được nâng cao trên một mức độ lớn. Quý vị nói xem: Hiện thời đã 

phát hiện, khoa học gia cho biết, nước có ký ức, nếu khoa học thật sự chứng thực 

điều này, Vật Lý Học hiện đại phải thay đổi quan điểm hoàn toàn. Quý vị thấy: Đối 

với sự phát hiện ấy, từ ba ngàn năm trước, trong kinh Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật 

đã giảng rất tỉ mỉ, nay quý vị mới phát hiện, chậm trễ ba ngàn năm! 

Tập 23  485 



Đối với ba thứ vi phạm này, chúng ta phải biết: Viễn ly, điều thứ nhất là  “viễn 

 ly ngã tâm tham trước tự thân”  (xa lìa tâm chấp ngã, tham đắm thân mình), thứ hai 

là  “viễn ly vô an chúng sanh tâm”  (xa lìa cái tâm khiến cho chúng sanh chẳng an 

ổn),  thứ  ba  là  “viễn  ly  cung  kính  cúng  dường  tự  thân  tâm”  (xa  lìa  cái  tâm  cung 

kính, cúng dường thân mình). Đó là điều kiện căn bản của niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ.  Nếu  chúng  ta  phạm  những  điều  ấy,  tới  khi  lâm  chung  chẳng  thể  vãng  sanh, 

cũng chớ nên trách pháp môn chẳng linh, trật rồi! Hãy trách chính mình, chính quý 

vị  khởi  tâm  động  niệm  chẳng  tương  ứng.  Tiếp  theo  là  nói  về  thuận  Bồ  Đề 

môn.  “Thuận Bồ Đề môn giả, Bồ Tát viễn ly như thị tam chủng Bồ Đề môn tương 

 vi pháp, tức đắc tam chủng tùy thuận Bồ Đề môn pháp”  (Thuận Bồ Đề môn là Bồ 

Tát xa lìa ba món trái nghịch Bồ Đề môn như thế, sẽ đắc ba môn tùy thuận Bồ Đề). 

Tiếp  đó,  cũng  nói:  “Hà  đẳng  vi  tam?”  (Những  gì  là  ba),  thứ  nhất  là  “vô  nhiễm 

 thanh tịnh tâm” . Tâm thanh tịnh chẳng ô nhiễm, tâm ô nhiễm sẽ chẳng thanh tịnh. 

Thứ  gì  ô nhiễm? Chúng tôi  nói  thô  thiển một  chút, tôi  chẳng dùng kinh  Phật, vì 

kinh Phật quá sâu, cũng chẳng dễ hiểu; nhưng kinh Phật mới thật sự hữu dụng, vì 

những  gì  kinh  nói  chính  là  tiêu  chuẩn.  Tôi  nói  tiêu  chuẩn  thấp  hơn  [tiêu  chuẩn 

trong] kinh Phật một chút, tôi thường nói mười sáu chữ  “buông xuống tự tư tự lợi, 

 buông  xuống  tiếng  tăm  lợi  dưỡng,  buông  xuống  ngũ  dục  lục  trần,  buông  xuống 

 tham, sân, si, mạn” . Đấy là cảnh giới gì? Đến cửa ngõ nhà Phật, nhưng chưa vào 

cửa. Phải biết là: Đấy là đã đến cửa. Đã đến cửa, phải nâng cao [cảnh giới] hơn nữa 

là vào cửa thì ba thứ thuận Bồ Đề tâm này quý vị sẽ có thể làm được. Do vậy, tôi 

nói  tới  “tiền phương tiện”, nay  chúng ta  mỗi  ngày đều phải  làm, phải  luyện tập, 

phải nỗ lực. Tích cực thực hiện, khởi tâm động niệm đừng nghĩ tới chính mình, khi 

khởi tâm động niệm hãy nghĩ đến người khác. Tôi thường dạy người khác hãy nghĩ 

tới hai chuyện: Chánh pháp của Thích  Ca Như Lai tồn tại lâu dài, chúng ta phải 

báo ân Phật. Thứ hai là phải nghĩ đến chúng sanh khổ nạn, chúng ta nên làm như 

thế nào để giúp đỡ họ. Để giúp đỡ họ, Phật, Bồ Tát nói “giảng kinh giáo học chính 

là giúp đỡ họ”, thật sự giúp đỡ. 

Từ chỗ này, chúng ta thấu hiểu thật sâu: Giáo dục tôn giáo rất quan trọng. Kinh 

điển của mỗi tôn giáo đúng là quý báu, trong ấy, giảng những gì? Không gì chẳng 

phải là luân lý, đạo đức, nhân quả, triết học, khoa học, hết thảy đều giảng về nội 

dung  này,  chỉ  cần  chúng  ta  cùng  nhau  học  tập,  sẽ  hiểu  rõ. Thời  cổ,  giao  thông 

chẳng thuận tiện, chẳng cần nói xa xôi gì, ngay trong thời kỳ Kháng Chiến, tức lúc 

Đệ Nhị Thế Chiến, nước Trung Hoa vẫn rất lạc hậu. Khi ấy, rất lạc hậu, giao thông 

rất bất tiện, lữ hành đều là bộ hành, không có xe cộ. Lữ hành thì phương tiện giao 

48 Tập 23 

6 



thông thuận tiện nhất là thuyền nhỏ, thuyền mành, thuyền buồm. Trong tám năm 

Kháng Chiến, tôi đi mười tỉnh, gần như cũng đi hai vạn dặm đường, chỉ đi bằng hai 

chân. Truyền thông không có; do vậy, bao nhiêu người ở một thôn trang, ngay cả 

một tòa thành cũng chưa hề vào, đến già chết vẫn chưa lui tới. Hoàn cảnh xã hội là 

như vậy, chẳng giống như hiện thời. Hiện thời, giao thông thuận tiện, mở đường 

cao tốc, xe cộ nhiều, thông tin phát triển, trên khắp thế giới, một chút chuyện xảy 

ra ở đâu, cả thế giới biết ngay lập tức. Do đức Phật ở trong xã hội đóng kín trước 

đây, nên kinh Phật nói: “Nên dùng thân gì để hóa độ bèn hiện thân ấy”. Trong các 

sắc dân bất đồng, văn hóa bất đồng, khu vực bất đồng, Phật hiện thân thuyết pháp, 

hiện các thân khác nhau, thật ra là một chuyện. Xã hội hiện tại biến đổi, cả địa cầu 

biến thành làng địa cầu, thật vậy! Quý vị đi giáp vòng địa cầu mất hai ngày, tình 

trạng như vậy đó! Trong tình trạng ấy, chư Phật, Bồ Tát, hết thảy các vị thần, trong 

quá  khứ  truyền  giáo  tại  các  địa  phương,  nay  cũng  phải  dung hội  thành nhất  thể. 

Nếu không, sẽ kèn cựa, phân biệt, chấp trước. Vì thế, tôn giáo phải đoàn kết, phải 

biến thành một nhà. Ta biết trong tôn giáo nói đến một chân thần. Trong quá khứ, 

một vị chân thần có vô lượng vô biên hóa thân, phân thân, nay địa cầu biến thành 

một nhà, các phân thân ấy cũng phải biến thành một thân thì mới chẳng đến nỗi 

nẩy sanh đối lập, mâu thuẫn, xung đột, xã hội sẽ an định. Đây là một đại công tác 

cần kíp bức thiết trong lúc này, nhất định phải thực hiện tốt, phải nỗ lực thực hiện 

công  tác  giáo  dục  tôn  giáo.  Cũng  như  phải  giáo  dục  luân  lý,  luân  lý  là  nói  tới 

những mối quan hệ: Quan hệ giữa con người với nhau, quan hệ giữa con người và 

hoàn cảnh tự nhiên. Đạo đức là làm thế nào để giữ gìn tốt đẹp những mối quan hệ 

ấy; đấy là đạo đức. Nhân quả càng quan trọng hơn, thiện nhân, thiện quả, ác nhân, 

ác báo, chẳng giả tí nào. Ngoài ra, có một số ít người trong Phật pháp gọi là người 

thượng căn, hoặc thượng thượng căn mong mỏi nâng cao cảnh giới, trong tôn giáo 

có khoa học, có triết học, giúp họ nâng cao hơn. 

 “Vô nhiễm thanh tịnh tâm, bất vị tự thân cầu an lạc cố”  (tâm vô nhiễm thanh 

tịnh, chẳng nhằm cầu an lạc cho bản thân). Thưa các đồng học, chẳng cầu an lạc 

cho chính mình, sẽ là chân an lạc. Cầu an lạc cho tự thân sẽ thật sự có phiền não. 

Thật đấy, chẳng giả đâu! Vì sao? Có ngã thì có phiền não, có tham, sân, si, mạn; 

chẳng vì chính mình, vô ngã sẽ chẳng có phiền não. Đây là một cửa ải trong Phật 

pháp.  Chúng  ta  không  có  cách  nào  làm  được  vô  ngã,  vì  thế,  tôi  dạy  người  khác 

thực hiện bằng cách buông tự tư tự lợi xuống. Vẫn có Ngã, nhưng ta buông tự tư tự 

lợi xuống, khởi tâm động niệm nghĩ tới người khác, chẳng nghĩ tới chính mình. Ta 

chưa buông xuống, phải buông xuống thì mới thật sự nhập Phật pháp. Do vậy, tôi 

nói tôi chỉ dẫn người khác đến cửa ngõ!  “Bồ Đề thị vô nhiễm thanh tịnh xứ, nhược 

Tập 23  487 



 vị tự thân cầu lạc, tức vi Bồ Đề môn. Thị cố, vô nhiễm thanh tịnh tâm thị thuận Bồ 

 Đề môn”  (Bồ Đề là chỗ vô nhiễm thanh tịnh. Nếu vì chính mình mà cầu an vui, tức 

là trái nghịch Bồ Đề môn. Vì thế, tâm vô nhiễm thanh tịnh là thuận Bồ Đề môn). 

Bồ Đề là trí huệ chân thật, vô vi Pháp Thân, Vãng Sanh Luận nói như vậy! Câu này 

có  ý  nghĩa hoàn  toàn  giống với  một  câu  do  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã nói  trong 

kinh Hoa Nghiêm, đức Phật nói bằng cách khác:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí 

 huệ  và  đức  tướng  của  Như  Lai” .  Như  Lai  là  tự  tánh,  trong  tự  tánh  của  hết  thảy 

chúng sanh  có  trí  huệ  viên  mãn;  vì  sao  trí  huệ  ấy  chẳng  tỏ  lộ?  Vì  hiện  thời tâm 

chúng ta có ô nhiễm, nên nó không thể tỏ lộ được! Nếu tâm thanh tịnh, trí huệ sẽ tỏ 

lộ. Bồ Đề là trí huệ; chỉ cần quý vị không có ô nhiễm, trí huệ sẽ lộ ra. Trong tự tánh 

vốn có trí huệ, chẳng phải do học được, mà cũng không do tu thành, trong tự tánh 

vốn sẵn có. Không chỉ có trí huệ, mà còn có đức năng, tướng hảo, thứ gì cũng trọn 

đủ, thứ gì quý vị cũng chẳng cần phải cầu! Chỉ cần trừ sạch những chướng ngại, 

thảy đều buông xuống, toàn bộ trí huệ, đức năng, tướng hảo của quý vị hiện tiền, 

có hình dạng ra sao? Quý vị thấy thế giới Cực Lạc và thế giới Hoa Tạng là như vậy 

đó!  Đâu  cần  phải  cực  nhọc  dường  ấy?  Ở  nơi  đây  cuộc  sống  khổ  quá.  Tới  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, quý vị chẳng cần vàng, bạc, của cải; vì sao? Người ta 

dùng vàng ròng để lót đất, quý vị cần vàng để làm gì? Trong Tây Phương Cực Lạc 

thế giới, châu báu là vật liệu xây dựng nhà cửa, dựng nhà, lát tường. Trong thế gian 

này, mọi người thấy châu báu rất hiếm lạ, vì sao? Quá ít! Sang bên ấy, [châu báu] 

quá nhiều, lấy chẳng hết, dùng chẳng cạn, quý vị cần chúng để làm gì? Nói theo thế 

giới này, quý nhất chính là gì? Là không khí, con người thiếu không khí trong năm 

phút sẽ chẳng thể sống sót. Ai tham không khí? Có ai tích cóp không khí như bảo 

bối? Không khí còn quan trọng hơn vàng, bạc, châu báu. Trong Tây Phương Cực 

Lạc thế giới, tài nguyên quá phong phú, sau khi tiếp xúc, thứ gì cũng chẳng màng. 

Quý vị còn cảm thấy những thứ ấy thừa thãi, phiền phức, cần chúng để làm gì! Do 

vậy, tâm thanh tịnh sanh ra trí huệ. 

Thứ  hai,  “an  thanh  tịnh  tâm” .  An  ổn  tương  ứng  với  tâm  thanh  tịnh,  tâm  an, 

thân an, cũng phải giúp cho hết thảy chúng sanh thân tâm yên ổn. Chúng ta nghĩ tới 

chính mình, mà cũng phải nghĩ tới người khác, chính chúng ta mong đạt được thì 

cũng phải giúp người khác đạt được. An như thế nào? Buông xuống liền yên ổn. 

Nếu quý vị chẳng buông xuống, thân tâm vĩnh viễn chẳng thể yên ổn. Buông ngũ 

dục lục trần xuống, đấy là bên ngoài, cảnh giới bên ngoài phải buông xuống, bên 

trong phải buông tham, sân, si, mạn xuống, tâm liền yên ổn. Sống trong thế gian 

này, hết  thảy tùy duyên, chẳng phan duyên, thứ gì  cũng đều tốt, chẳng có gì bất 

48 Tập 23 

8 



hảo, quý vị sống vui sướng lắm, tự tại lắm! Đức Phật dạy chúng ta tùy duyên, đừng 

phan duyên;  phan duyên là chính mình nghĩ  nhất  định  phải  như  thế nào đó, như 

vậy  thì  quý  vị  sẽ  bị  khổ.  Hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức,  sẽ  có  vui 

sướng.  “Vị  bạt  nhất  thiết  chúng  sanh  khổ  cố”  (vì  dẹp  khổ  cho  hết  thảy  chúng 

sanh), giúp hết thảy chúng sanh lìa khổ được vui, nêu gương cho người khác thấy, 

thân hành, thân phải làm được [rồi mới] ngôn giáo. Do vậy, chúng ta thấy bậc đại 

thánh đại hiền xưa nay trong ngoài nước, các Ngài đã chọn nghề nghiệp gì trong 

một đời? Dạy học, dạy chữ. Thời cổ, người đọc sách bèn theo đuổi sự nghiệp dạy 

học. Nếu đỗ đạt, họ sẽ ra làm quan. Thi không đậu, sẽ theo nghề dạy học. Thuở ấy, 

tuy dạy học rất thanh bần, gọi là  “cùng tú tài”  (tú tài nghèo túng), hết sức vất vả, 

điều kiện sinh hoạt vật chất rất tệ, nhưng địa vị xã hội rất cao. Vì sao? Người ấy 

chăm sóc thế hệ kế tiếp, tận  lực tiến hành, những  gì  được nói  trong Đệ Tử  Quy 

hiện thời, người ấy đều làm được. Cảm Ứng Thiên người ấy thực hiện được. Quý 

vị thấy những gì Liễu Phàm Tứ Huấn đã nói, quý vị đều hiểu. Người ấy thật sự làm 

được, nêu gương rất tốt trong xã hội, biết đủ, thường an vui, tạo thành một phong 

khí rất tốt đẹp trong xã hội. Con người không có tâm tham, xã hội sẽ yên ổn, nơi ấy 

sẽ chẳng có tai nạn. Do vậy, tuy những người ấy thoạt nhìn chẳng có gì nổi bật, 

nhưng đã cống hiến rất lớn đối với xã hội. Nghề thứ hai được xã hội tôn trọng là 

thầy  thuốc.  Ở  Trung  Quốc,  vào  thuở  trước,  một  là  dạy  học,  được  gọi  là  Phu  Tử, 

thời cổ gọi họ là Phu Tử, tức là thầy; thứ hai là thầy thuốc, thầy lang, được mọi 

người  tôn  trọng.  Thầy  lang  giúp  đỡ  bệnh  nhân  chẳng  đòi  hỏi  tiền  bạc,  ông  ta  là 

người cứu mạng, làm sao có thể đòi tiền? Bệnh chữa lành rồi, tùy theo gia cảnh mà 

quý vị tặng một chút lễ vật báo đáp, chứ thầy lang chẳng thể chủ động đòi hỏi. Gia 

cảnh quý vị khá hơn sẽ tặng nhiều hơn một chút; hoàn cảnh khó khăn, tặng ít một 

chút. Nếu thật sự rất khó khăn, ngay cả thuốc men thầy lang đều biếu không. Do 

vậy, [thầy lang] được mọi người tôn kính. Không giống như hiện thời, hiện nay chỉ 

mong cầu lợi lộc. Tôi nghe nói ở bệnh viện, bệnh nhân bệnh nặng vẫn ở ngoài cửa, 

lúc không có tiền sẽ chẳng được chữa trị, quá khác biệt so với y đạo thời cổ! Hiện 

nay có y mà chẳng có đạo; trước đây là có y, có đạo. Hiện nay còn có một chuyện, 

nghe  nói  kẻ  làm  thầy  mở  lớp  dạy  thêm  để  kiếm  rất  nhiều  tiền.  Dạy  trong  nhà 

trường, giữ lại phân nửa chẳng giảng, giữ lại kiến thức để ép các ngươi nhất định 

phải  đi  học thêm với ta, ta sẽ giảng bổ sung phân nửa còn lại;  đó là  muốn kiếm 

tiền, mở “tiệm dạy chữ!” Do vậy, lẽ nào thế gian này chẳng có tai nạn? Ngay cả hai 

hạng người này mà còn chẳng giữ vững [phẩm chất], đều bị ô nhiễm nghiêm trọng. 

Trước kia, hai hạng người này chẳng bị ô nhiễm, thật sự thanh tịnh, được người ta 

tôn kính. 

Tập 23  489 



Vì thế, xã hội động loạn, tai nạn liên tiếp xảy ra, là có đạo lý, có nguyên nhân, 

chúng  ta  phải  nên  tìm  ra  những  nguyên  nhân  ấy,  làm  thế  nào  để  tiêu  trừ  những 

nguyên nhân đó, thế gian này sẽ được an định. Hết thảy đều phải thực hiện từ chính 

mình. Cổ thánh tiên hiền dạy chúng ta:  “Hành hữu bất đắc, phản cầu chư kỷ”  (làm 

không  được  thì  phải  quay  lại  xét  mình),  không  nên  cầu  người  khác.  Cầu  người 

khác, tuyệt đối sẽ làm không được, quý vị sẽ thất vọng, phải làm từ chính mình. 

Chính mình nghiêm túc thực hiện, sẽ có hiệu quả, thật sự làm sẽ có hiệu quả. Từ 

bản thân chúng ta sẽ ảnh hưởng cả nhà, từ một nhà ảnh hưởng tới thân thích, bè 

bạn, láng giềng, làng xóm. Tại Úc, chúng tôi thành lập một Tịnh Tông học viện rất 

nhỏ, quy mô rất nhỏ, mười năm rồi. Qua mười năm, thành tựu sơ bộ là ảnh hưởng 

đến thành phố. Thành phố ấy có mười vạn người, là một thành phố nhỏ, phong khí 

của  thành  phố  nhỏ ấy  tốt  hẳn  lên.  Mỗi  ngày  đều  làm,  làm  mười  năm.  Năm  nay, 

chúng tôi đã nghĩ muốn thực hiện đa nguyên văn hóa, đoàn kết tôn giáo. Cách làm 

ra sao? Làm từ nhà của chúng tôi. Chúng tôi là Phật giáo, tôi mời mục sư Cơ Đốc 

Giáo,  linh  mục  Thiên  Chúa  giáo,  thầy  cả 90[3] đạo  Hồi,  chính  thức  mời  họ  làm giáo  sư, mời họ giảng cho chúng ta nghe kinh Cổ Lan (Koran) 91[4], giảng Tân Cựu Ước. Tôi còn mời một trưởng lão Do Thái Giáo, ông ta nhận lời, tôi mời ông 

ta giảng sáu trăm điều giới luật của đạo Do Thái. Chúng ta học kinh điển Phật giáo 

và cũng học kinh điển của tôn giáo khác, như thế sẽ hóa giải sự hiểu lầm, chẳng có 

đối lập, chẳng có xung đột, đó là biện pháp căn bản để hóa giải xung đột. Tôi tin 

tưởng học viện của chúng ta tiến hành một đôi ba năm, chúng ta học tốt đẹp, tôi tin 

các tôn giáo khác sẽ bị cảm động. Chúng ta học những thứ của họ, những thứ của 

họ chúng ta đều biết, nhưng họ không biết Phật giáo; binh pháp nói:  “Tri kỷ tri bỉ, 



 90[3]  Nguyên văn l{ A Hoanh (阿訇 ), đ}y l{ phiên }m của chữ Akhoond (Akhund, Akhwand), một từ ngữ có gốc từ tiếng Ba Tư, thường sử dụng tại Iran, A Phú H~n, Azerbaijan v{ trong 

 cộng đồng Hồi tộc (Dungans) tại Trung Hoa. Akhoond tương ứng với chữ Imam trong tiếng 

 Ả Rập. Akhoond giữ vai trò hướng dẫn cầu nguyện, cử h{nh nghi lễ tôn gi|o, dạy học trong 

 c|c  trường  Hồi  gi|o.  Điều  đ|ng  ngạc  nhiên  l{  hiện  thời  tại  Iran,  quê  hương  của  từ  ngữ 

 Akhoond, từ Akhoond được coi như một từ ngữ mang nặng tính chất xúc phạm để chỉ những 

 gi|o sĩ đạo đức giả, kém cỏi, dốt n|t, bại hoại! 

 91[4]  Koran (Quran, Qur’an, Alcoran, al-Qur’ān) l{ kinh th|nh của đạo Hồi, được coi l{ lời dạy trực  tiếp  từ  Thượng  Đế  được  thiên  sứ  Jibril  (Gabriel)  truyền  cho  tiên  tri  Mahomed  trong 

 vòng hai mươi ba năm kể từ năm 610 trước Công Nguyên khi Mohamed tròn 40 tuổi. Koran 

 được biên tập bởi Caliph Abu Bakr một thời gian ngắn sau khi Mohamed chết. Truyền thống 

 đạo Hồi tin Mohamed được trao truyền kinh Koran tại hang Hira trong vùng núi hoang. 

49 Tập 23 

0 



 bách chiến bách thắng”  (biết mình, biết người, trăm trận trăm thắng). Tôi tin tưởng 

trong tương lai họ đều phải học tập như vậy. Phong khí này khởi lên, tốt lắm, các 

tôn giáo trên thế giới là một nhà, hóa giải xung đột, giúp ích cho xã hội yên ổn, thế 

giới hòa bình rất lớn. Do vậy, cơ sở tôn giáo, tự viện am đường Phật giáo, những 

giáo đường của các tôn giáo khác, mỗi ngày đều phải giảng kinh, giảng đạo, mỗi 

ngày các đồng tu cùng nhau học tập, cùng nhau chia sẻ tâm đắc, phong khí trở nên 

tốt đẹp! Hiện nay, chúng ta dùng phương tiện truyền thông, dùng Internet, dùng vệ 

tinh truyền bá ra ngoài, để các đồng học hữu duyên trên thế giới cùng nhau chia sẻ. 

Ai là người hữu duyên? Chịu mở TV lên nghe đều là người có duyên. 

Thứ ba là  “lạc thanh tịnh tâm” , chữ 樂 cũng có thể đọc là Nhạo, nó có hai âm 

đọc, nó có hai cách đọc: 

- Đọc là Nhạo, có nghĩa là yêu thích. 

- Đọc là Lạc, có nghĩa là vui sướng. 

 “Dục linh nhất thiết chúng sanh đắc đại Bồ Đề cố, nhiếp thủ chúng sanh sanh 

 bỉ quốc độ cố. Bồ Đề thị tất cánh thường lạc xứ, nhược bất linh nhất thiết chúng 

 sanh đắc tất cánh thường lạc giả, tắc vi Bồ Đề môn”  (vì muốn làm cho hết thảy 

chúng  sanh  đắc  đại  Bồ  Đề,  nhiếp  thủ  chúng  sanh  sanh  về  cõi  ấy.  Bồ  Đề  là  chỗ 

thường vui rốt ráo. Nếu chẳng làm cho hết thảy chúng sanh được thường lạc rốt 

ráo, tức là trái nghịch Bồ Đề môn). Phải có cái tâm này, ưa thích, vui vẻ, mong mỏi 

hết thảy chúng sanh lìa khổ được vui, lìa khổ rốt ráo, được vui rốt ráo. Lìa khổ rốt 

ráo là hết thảy các đau khổ đều xa lìa, vĩnh viễn chẳng còn nữa! Tâm ấy to lớn, đó 

là tâm của Phật, Bồ Tát; tâm Phật, Bồ Tát phổ độ hết thảy chúng sanh. Quý vị ở 

trong lục đạo, dẫu chỉ dạy quý vị, giúp quý vị nỗ lực tu thiện, quý vị sanh lên trời 

[vẫn chưa phải là lìa khổ được vui rốt ráo]. Thiện có lớn hay nhỏ khác nhau. Trong 

Tứ Huấn dành cho gia đình, tiên sinh Liễu Phàm đã giảng thiện có tám thứ, giảng 

rất tỉ mỉ. Quả báo khác nhau, có [điều thiện khiến cho người hành] được phú quý 

trong nhân gian, có người hưởng thiện quả trong Dục Giới, Dục Giới có sáu tầng 

trời 92[5],  phước báo khác nhau. Lên cao hơn còn có Sắc Giới Thiên, còn có Vô Sắc Giới Thiên, hưởng phước trời, nhân gian chẳng có cách gì so sánh được. Có 



 92[5]  S|u tầng trời trong Dục Giới l{ Tứ Vương Thiên, Đao Lợi Thiên, Diễm Ma Thiên, Đ}u Suất Thiên, Hóa Tự Tại Thiên, Tha Hóa Tự Tại Thiên. 

  

Tập 23  491 



phải là rốt ráo hay không? Không phải là rốt ráo, vì sao? [Chúng sanh] trong lục 

đạo đều có thọ mạng. Thọ mạng dài nhất chính là Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ 

Thiên thuộc Vô Sắc Giới Thiên, đức Phật dạy: Người nơi ấy thọ mạng dài tám vạn 

đại kiếp. Một đại kiếp là một lần thế giới thành, trụ, hoại, không, thời gian dài như 

thế đó! Thọ mạng tính bằng con số thiên văn như vậy. Tám vạn đại kiếp là [thời 

gian] tinh hệ, tức Thái Dương Hệ này thành, trụ, hoại, không tám vạn lần, nhưng 

đến lần thứ tám vạn thì sao? Đến lúc ấy, quý vị sẽ đọa lạc, chẳng thoát khỏi luân 

hồi, nghiệp bất thiện lại hiện tiền, chẳng biết sẽ đọa vào đâu. Do vậy, chẳng phải là 

rốt ráo! 

Thật sự có thể giúp quý vị vượt thoát lục đạo luân hồi là sanh vào tứ thánh pháp 

giới, tứ thánh pháp giới là Tịnh Độ, thọ mạng rất dài, nhưng chưa thể kiến tánh. 

Chưa thể trở về tự tánh, vẫn đau khổ! Nhưng người ấy hoàn toàn chẳng có những 

nỗi khổ trong lục đạo, hoàn toàn chẳng có tam khổ hay bát khổ. Vẫn chưa thể nói 

là người ấy được an vui rốt ráo, an vui rốt ráo nhất định phải là giúp người ấy thành 

Phật, cũng là giúp cho người ấy đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh thì mới thật 

sự giải quyết vấn đề; nhưng chuyện này há phải là chuyện dễ dàng ư? Pháp môn 

Tịnh Tông thù thắng [ở chỗ] quý vị có thể thành tựu trong một đời, chẳng cần nâng 

cao lên từng tầng một, [tiến từ từ từng bậc] khổ lắm, phiền phức lắm! Ngay trong 

một đời này, từ trong loài người bèn vượt thoát, chẳng cần phải trải qua sáu tầng 

trời Dục Giới, mười tám tầng trời Sắc Giới, chẳng cần thiết! Từ trong nhân gian 

thoát ra, đó là  “hoành siêu”  (vượt thoát theo chiều ngang), có thể thành tựu trong 

một đời. Đấy là nói chư Phật, Bồ Tát  “dục linh nhất thiết chúng sanh đắc đại Bồ 

 Đề cố, nhiếp thủ chúng sanh sanh bỉ quốc độ”  (vì muốn làm cho hết thảy chúng 

sanh đắc đại Bồ Đề, nhiếp thủ chúng sanh sanh về cõi ấy),  “cõi ấy”  chính là Tây 

Phương Cực Lạc thế giới. Quý vị thấy Thích Ca Mâu Ni Phật là như vậy, suốt đời 

giảng  kinh,  thuyết  pháp  bốn  mươi  chín  năm,  nói  rất  nhiều  kinh,  nói  rất  nhiều  lý 

luận, rất nhiều phương pháp, vì sao? Chúng sanh căn tánh khác nhau. Giống như 

ăn món gì đó, khẩu vị [mỗi người] khác nhau, có người thích ăn ngọt, có kẻ ưa ăn 

cay. Đức Phật đại khai phương tiện môn, quý vị mong điều gì, Ngài bèn giúp quý 

vị điều ấy, thật sự khó có! Nhưng môn rốt ráo chính môn [niệm Phật] này sẽ giúp 

cho quý vị đạt được sự vui rốt ráo. 

Thuở tại thế, đức Thế Tôn nhiều lần tuyên giảng bộ kinh này, quý vị bèn hiểu 

rõ đạo lý này. Chẳng phải là giảng một lần! Đọc các bản dịch, [chúng ta thấy rõ] tối 

thiểu Ngài giảng ba lần. Vì sao? Nếu là một lần, nguyên bản là một bộ kinh, dẫu 

49 Tập 23 

2 



được dịch rất nhiều lượt, nhất định là đại đồng tiểu dị, chẳng sai biệt rất lớn, nhưng 

năm bản dịch kinh này sai khác quá lớn; do vậy, cổ đại đức phán đoán tối thiểu là 

giảng  ba  lần.  Chúng  ta  biết  tại  Trung  Quốc,  bộ  kinh  này  được  phiên  dịch  nhiều 

nhất, có tất cả mười hai bản dịch, nhưng bảy bản bị thất truyền, tìm không được. 

Trong  [mục  lục  của]  Đại  Tạng  Kinh  có  ghi  chép,  có ghi tựa  đề  kinh,  tuy  có  ghi 

chép, nhưng sách thì tìm không được. Nếu tìm được, còn có thể là thấy những chỗ 

khác  nhau,  sai  biệt  rất  lớn  so  với  năm  bản  dịch  trong  hiện  tại,  [đủ  để  chứng  tỏ] 

không phải chỉ có ba lần [tuyên giảng]. Vì sao? Chúng ta hiểu ý nghĩa này sẽ thấu 

hiểu: Đức Phật  nhiếp thủ chúng sanh,  mà cũng là giúp A Di Đà Phật  chiêu  sinh 

(chọn học trò). A Di Đà Phật giống như một vị hiệu trưởng, trường học được lập 

bên  cõi  kia  (cõi  Cực  Lạc),  mười  phương  chư  Phật  đều  thay  A  Di Đà  Phật  chiêu 

sinh: Nếu muốn thật sự thành tựu viên mãn trong một đời, hãy đến nơi ấy. Vì thế, 

Tây Phương Cực Lạc thế giới là trường học, thiết bị của người ta rất tốt, hết thảy 

đều tề chỉnh, hoàn bị. Quý vị chẳng thể tới đó rồi [ở lì nơi đó] chẳng đi, đâu ra thể 

thống gì! Đó là trường học, chẳng phải là nhà của quý vị. Nếu quý vị nghĩ đó là 

quê nhà của mình, sau khi đến được đó, sẽ vĩnh viễn chẳng rời khỏi, có ý niệm ấy 

sẽ chẳng đến được, cõi ấy chẳng thâu nhận quý vị! Nhất định là đến học, sau khi 

học xong, phải  vào  mười pháp giới, vào trong lục đạo của hết thảy  các cõi  Phật 

trọn khắp pháp giới hư không giới để giúp chúng sanh, đến đó dạy học. Ở bên đó 

(cõi Cực Lạc) là bồi dưỡng, huấn luyện, nhất định bồi dưỡng, huấn luyện quý vị 

chứng đắc vô thượng Bồ Đề, đó cũng là Phật quả rốt ráo. Sau đấy, quý vị mới rời 

khỏi, đến các nơi giáo hóa chúng sanh. Khi ấy, quý vị thật sự tìm được nhà, nhà ở 

nơi đâu? Trọn khắp pháp giới hư không giới là nhà của chính mình. Tất cả hết thảy 

chúng sanh và chính mình là một Thể, quý vị sẽ tự nhiên giúp những chúng sanh 

mê hoặc, điên đảo trở về tự tánh. 

Trở về tự tánh, có ảnh hưởng đến chính mình hay chăng? Thưa quý vị, chẳng 

hề ảnh hưởng mảy may, vì sao? Người ấy thật sự giác ngộ, chẳng bị ô nhiễm. Ngày 

nay, chúng ta bị ảnh hưởng là do công phu chẳng đủ, cảnh giới hiện tiền bèn chẳng 

chống đỡ được! Quý vị nói giáo dục luân lý, giáo dục đạo đức khá lắm, nhưng gặp 

phải danh vọng cao sang, lợi lộc trọng hậu, sẽ cầm lòng không được, biết rõ mà 

vẫn cố phạm, vẫn khởi tâm tham. Chẳng dễ dàng! Thật sự giác ngộ, biết những thứ 

ấy  là  giả!  Danh  vọng  cao  sang,  bảo  quý  vị  làm  Tổng  Thống,  có  muốn  làm  hay 

không?  Chẳng  làm!  Thời  cổ,  bảo  quý  vị  làm  hoàng  đế,  bèn  trốn  cho  thật  xa.  Vì 

sao? Vì hiểu nhân quả, biết địa vị ấy chẳng dễ làm! Nếu làm chẳng tốt, trong tương 

lai sẽ bị ác báo, quý vị giữ chức vị này nhất định phải làm tốt. Làm tốt cũng chẳng 

có công, vì sao? Quý vị phải làm những chuyện cần nên làm; nếu làm không tốt, 

Tập 23  493 



nhất định bị đọa lạc, chẳng phải là chuyện dễ dàng! Lợi lộc trọng hậu, quý vị có 

phước báo lớn dường ấy hay chăng? Nếu quý vị chẳng có phước báo ấy, hễ của cải 

đưa  đến  thì  [đồng  thời]  tai  nạn  cũng  xảy  đến,  do  không  có  phước  to  như  vậy! 

Phước  do  quý  vị  tu  trong  kiếp  trước,  chính  mình  nhất  định  phải  hiểu  điều  này, 

[điều gì chính mình] chẳng đáng nên đạt được thì nhất định chẳng cầu; người ta 

cho quý vị, quý vị cũng đừng cần tới. Cho quý vị tức là họa hại [đưa đến], quý vị 

có dám muốn hay chăng? Có trí huệ, hiểu nhân quả thì tiếng tăm, lợi dưỡng bày ra 

trước mặt vẫn như như bất động, chẳng khởi tâm động niệm, đó là đúng! 

Gần  đây,  có  một  đồng  học  tặng  cho  một  quyển  sách,  trong  ấy  nói  Khải  Tát 

(Caesar) xứ La Mã phái một đạo quân hơn mười vạn người xâm lược Trung Quốc. 

Quý vị  thấy từ La  Mã, thuở ấy, theo  đường bộ có kỵ binh, nhưng  chẳng phải  là 

mười vạn người đều cưỡi ngựa. Vì vậy, họ thay phiên nhau cưỡi ngựa, phân nửa đi 

bộ, còn phân nửa kia cưỡi ngựa. Quý vị nghĩ xem: Từ La Mã tới Trung Quốc, còn 

phải xuyên qua rừng rậm, còn phải băng qua đại sa mạc, quý vị nói xem gian khổ 

chừng nào! Vì vậy, mười vạn người đến Trung Quốc, gần như là bệnh tật hay chết, 

quá  nửa  chẳng  còn,  đánh  vài  trận  cũng  chết  không  ít  người.  Do  vậy,  đến  Trung 

Quốc, quân số chẳng đông, cuối cùng toàn bộ đoàn quân bị thất trận, đều chết ở 

tỉnh  Cam  Túc,  Trung  Quốc.  Cuốn  sách  ấy  kể  câu  chuyện  này.  Linh  hồn  những 

người ấy chẳng tiêu tan, đoàn quân ấy vẫn còn, đó là quỷ, không phải là người, khổ 

chẳng thể nói nổi, khổ chết được! Họ gặp Bồ Tát, Bồ Tát thương xót bọn họ, mỗi 

mồng Một, ngày Rằm đều cho họ ăn, bố thí họ. Ngài bảo họ: “Trung Quốc chẳng 

phải  là  chỗ  của  quý  vị,  đến  làm  gì?”  Câu  này  có  ý  nghĩa  rất  quan  trọng!  Trong 

mạng quý vị không có cuộc đất này, nhưng quý vị đến nơi này, nên toàn quân bị 

diệt, [đất này] chẳng phải của quý vị mà! Điều này nói rõ: Dùng thủ đoạn chiến 

tranh để chiếm được, vẫn là do trong mạng quý vị sẵn có, quý vị nói có phải là oan 

uổng hay không? Tôi lập tức nghĩ đến chuyện người Nhật xâm lược Trung Quốc, 

đánh nhau tám năm, cuối cùng đầu hàng. Trung Quốc chẳng phải của họ, họ chẳng 

có  phước  báo  ấy!  Mới  hiểu  cổ  nhân  nói: “Nhất  ẩm,  nhất  trác,  mạc  phi  tiền 

 định”  (một miếng ăn, một hớp uống, không gì chẳng do định sẵn). Nếu trong mạng 

không có, dùng phương pháp gì quý vị cũng đều chẳng đoạt được, đều chẳng đạt 

được. Trong mạng có, quý vị chẳng cần phương pháp nào, mà đến lúc, nó sẽ được 

đưa  tới.  Cầu  gì?  Không  cần  cầu,  tâm  định  rồi,  hãy  khéo  tu  đức.  Quý  vị  thật  sự 

mong cầu, cầu của cải, cầu công danh, cầu phú quý,  “Phật thị môn trung, hữu cầu 

 tất ứng”  (trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng) Phật dạy chúng ta cách cầu như thế 

nào? Bố thí. Quý vị mong có được của cải, hãy tu Tài Bố Thí, càng thí càng nhiều. 

49 Tập 23 

4 



Quý vị  muốn được thông minh, trí huệ, hãy tu Pháp Bố Thí. Quý vị  mong khỏe 

mạnh, trường thọ, hãy tu Vô Úy Bố Thí. 

Thuở  tôi  còn  trẻ,  vận  mạng  rất  khổ.  Thầy  bói  xem  tướng  nói  cái  kho  tài  sản 

[trong  mạng  tôi]  rỗng  tuếch,  mạng  gì  vậy?  Gọi  là  “số  ăn  mày”,  bần  tiện  đến  tột 

bậc,  “tiện”  (賤) là không có địa vị, bần (貧) là không có tài sản. Học Phật, được 

biết Chương Gia đại sư. Chương Gia đại sư dạy tôi tu, đời quá khứ chẳng tu, hiện 

tại tu vẫn kịp! Khi đó, tôi hai mươi mấy tuổi, cách tu ra sao? Tu ba thứ bố thí. Tôi 

thưa với lão nhân gia: “Con không có tiền”. Khi đó, một tháng chỉ kiếm được mấy 

chục đồng, gắng gượng sống qua ngày, lấy tiền đâu để bố thí? Ngài hỏi tôi: “Một 

cắc có hay không?” “Một cắc thì có thể được ạ!” “Một đồng có được hay chăng?” 

“Vẫn miễn cưỡng thì cũng được”. “Anh hãy bỏ ra một cắc, một đồng để bố thí, thật 

sự làm”. Tôi thật sự nghe lời, từ đây bắt đầu tích cực tu, thật sự có hiệu quả; về sau, 

thâu nhập mỗi năm một tốt hơn, tốt hơn thì sao? Đều đem bố thí để thay đổi vận 

mạng trong một đời. [Theo tướng số], tôi chỉ thọ bốn mươi lăm tuổi, đến năm nay 

tôi  tám  mươi tư tuổi, sống lâu  [hơn  số mạng] bốn mươi năm, tôi  cũng chẳng ưa 

thích tí nào. Sống lâu để làm gì? Để thay chúng sanh làm việc nhiều hơn. Chẳng vì 

chính mình, sống rất tự tại, sống rất hạnh phúc; nếu vì chính mình thì đã sớm hết 

đời rồi. Tôi có hai vị đồng học, cùng tuổi, vận mạng giống nhau, cùng tuổi, cũng 

đều xuất gia, [nhưng họ] chẳng phát tâm độ chúng sanh. Tôi được thầy dạy phát cái 

tâm ấy. Chương Gia đại sư dạy, thầy Lý thành tựu. Năm bốn mươi lăm tuổi, tôi 

nhớ kỹ vào khoảng tháng Hai hay tháng Ba, pháp sư Pháp Dung ra đi; tháng Năm, 

thầy Minh Diễn mất, tháng Bảy tôi ngã bệnh, tôi biết vận hạn đã tới rồi. Tôi cũng 

chẳng cầu trường thọ, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, niệm một tháng, hết bệnh; sau 

đấy chẳng còn đổ bệnh nữa. Thật đấy, chẳng giả,  “trong cửa Phật, có cầu ắt ứng” , 

cầu đúng lý, đúng pháp, không có ai chẳng có cảm ứng như thế. Hôm nay đã hết 

thời gian rồi, chúng ta học tập tới chỗ này. 

  

  

Tập 23  495 



Tập 24 

   Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Trịnh Lộc, Huệ Trang và Đức Phong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang thứ hai mươi bốn, dòng thứ tư, chúng ta xem từ câu 

đầu tiên. 

 “Thuận Bồ Đề môn giả, Bồ Tát viễn ly như thị tam chủng Bồ Đề môn tương vi 

 pháp, tức đắc tam chủng tùy thuận Bồ Đề môn pháp”  (Thuận Bồ Đề môn: Bồ Tát 

xa lìa ba pháp trái nghịch Bồ Đề như thế, liền đắc ba pháp tùy thuận Bồ Đề môn). 

Phía trước câu này sót một chữ, tức chữ  “nhị” , vì trong đoạn thứ nhất thuộc phần 

trước đã ghi: “Tiên tu ly tam chủng dữ Bồ Đề môn tương vi pháp”  (trước hết, cần 

phải  lìa  ba  pháp  trái  nghịch  Bồ  Đề  môn)  đã  nói  xong.  Ở  chỗ  này  sẽ  giảng 

về  “thuận Bồ Đề môn” ; thuận Bồ Đề môn cũng có ba điều, tiếp đó, sách viết:  “Hà 

 đẳng vi tam:  Nhất giả, vô nhiễm thanh tịnh tâm, bất vị tự thân cầu an lạc cố. Bồ Đề 

 thị vô nhiễm thanh tịnh xứ, nhược vị tự thân cầu lạc, tức vi Bồ Đề môn, thị cố vô 

 nhiễm thanh tịnh tâm thị thuận Bồ Đề môn”  (Những gì là ba? Một là tâm vô nhiễm 

thanh tịnh, chẳng cầu an lạc cho chính mình. Bồ Đề là chỗ vô nhiễm thanh tịnh. 

Nếu cầu vui sướng cho bản thân chính là trái nghịch Bồ Đề môn. Vì thế, tâm vô 

nhiễm  thanh  tịnh  là  Bồ  Đề  môn).  Đề  mục  của  đoạn  lớn  này  là  Nhất  Kinh  Tông 

Thú, nếu nói theo cách bây giờ, sẽ là y theo nguyên tắc chỉ đạo tu học tối cao của 

bộ kinh này. Nguyên tắc chỉ đạo này đã được nêu chung trong phần trước:  “Phát 

 Bồ  Đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm” ,  đấy  là  nguyên  tắc  chỉ  đạo  tu  học  tối  cao 

trong Tịnh Tông. Ở đây, vì chúng ta nói chi tiết: Đắc thanh tịnh tâm như thế nào? 

Đặc biệt là trong tựa đề của bộ kinh này, nửa sau nói “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, 

nêu ra cương lĩnh tu hành. Có Tông, đó là tông chỉ, tức tông chỉ tu học của bộ kinh 

này. “Thú” là quả, ta chiếu theo phương pháp này để tu, trong tương lai sẽ đắc quả 

báo ra sao. Cái  quả nằm ngay trong nửa trước của tựa đề kinh. Quý vị đạt  được 

điều gì? Đạt được  “Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm” , quý vị thấy quả báo 

này thù thắng lắm! Trong kinh Hoa Nghiêm, Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói:  “Hết 

49 Tập 24 

6 



 thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng Như Lai” , ai nấy đều có, vốn sẵn có. 

Do vậy, giáo pháp Đại Thừa thường nói:  “Hết thảy chúng sanh vốn là Phật”  . 

Nhất định phải hiểu rõ ý nghĩa này của đức Phật, chẳng phải là mê tín. Phật là 

tiếng Ấn Độ, người Ấn Độ gọi là Phật, người Trung Quốc gọi là thánh nhân. Do 

vậy, Phật và thánh nhân có cùng một ý nghĩa. Chữ  “thánh nhân”  của Trung Quốc 

nên  giảng  như  thế  nào?  Thánh  (聖)  là  thông  đạt,  hiểu  rõ  chân  tướng  của  vũ  trụ 

nhân sinh, đó là  “thánh” . Chữ Phật trong tiếng Ấn Độ nghĩa là Giác, cũng là hoàn 

toàn giác ngộ, hiểu rõ chân tướng của nhân sinh và vũ trụ; đúng là có cùng một ý 

nghĩa. Phật giáo truyền tới Trung Quốc, chữ này được dịch âm. Nói thật ra là có 

thể dùng chữ Thánh của tiếng Hán để dịch. Có những [đoạn kinh văn] trong Phật 

pháp, [gọi Phật] là Đại Thánh, điều này rất thích hợp với khẩu vị của người Hoa, 

Đại Thánh Thích Ca Mâu Ni. Vì thế, quý vị hiểu rõ văn tự, sẽ chẳng nói Phật giáo 

là mê tín. Quý vị chẳng hiểu ý nghĩa, tưởng Phật là thần, Bồ Tát là thần, La Hán là 

thần, hoàn toàn sai lầm! Trong Phật giáo, Phật, Bồ Tát, A La Hán là những danh 

xưng học vị: Phật là tối cao, người Trung Quốc gọi là Thánh. Cấp thấp hơn thánh 

nhân là hiền nhân, cấp thấp nhất là quân tử. Trong Phật pháp cũng có ba đẳng cấp, 

tối cao là Phật Đà, thứ nhì là Bồ Tát, kém hơn nữa là A La Hán. Ba danh xưng học 

vị, chớ nên không hiểu rõ! 

Sự giáo học của Phật nhằm mục tiêu cuối cùng, tột bậc là dạy chúng ta trở về tự 

tánh, vì sao? Tự tánh viên mãn. Tổ tiên dạy chúng ta: Bổn tánh vốn lành, Phật gọi 

là tự tánh, còn gọi là bổn tánh. Hai câu đầu tiên trong Tam Tự Kinh là:  “Nhân chi 

 sơ, tánh bổn thiện”  (tánh con người thoạt đầu vốn lành), quý vị làm thế nào để trở 

về bổn thiện thì sự giáo học này sẽ đạt được! Vì sao chẳng thấy bổn thiện? Vì quý 

vị có tập tánh bất thiện. Tam Tự Kinh nói rất rõ ràng:  “Tánh tương cận, tập tương 

 viễn”  (Tánh thì gần giống nhau, do được giáo dục mà trở thành khác xa). Tánh của 

mọi người đều như nhau, đều là chí thiện. Thiện ấy chẳng phải là thiện trong thiện 

ác, phải hiểu rõ: Thiện ấy là danh từ nhằm ca ngợi nó quá hoàn mỹ, chẳng có một 

chút khiếm khuyết nào. Trong tự tánh có vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, vô 

lượng tướng hảo, nay chúng ta nói tới tướng hảo là nói tới phước báo, vô lượng 

phước báo mà chính quý vị vốn có, vì sao mất đi? Nay ở trong thế gian này, chúng 

ta  thấy  trí  huệ  bất  bình  đẳng,  đức  hạnh  cũng  chẳng  bình  đẳng,  phước  báo  cũng 

không bình đẳng, do duyên cớ nào? Do nghiệp chướng của chính quý vị có dầy hay 

mỏng khác nhau. Nghiệp chướng dầy, thông minh, trí huệ kém sút; nghiệp chướng 

mỏng,  thông  minh  trí  huệ  hơn  một  chút.  Do  vậy,  trí  huệ  và  đức  tướng  đều  như 

Tập 24  497 



nhau, nhưng vì phiền não có dày, mỏng, cạn, sâu khác nhau, cho nên lộ ra chẳng 

giống nhau. 

Giáo học của Phật Đà chẳng có gì khác, nhằm dạy chúng ta xa lìa tập khí phiền 

não, buông xuống, thảy đều buông xuống, quý vị sẽ thành Phật, sẽ hoàn toàn khôi 

phục. Phiền não tập khí vô lượng vô biên, Thích Ca Mâu Ni Phật quy nạp thành ba 

loại lớn, nhằm mục đích dễ nói hơn, dễ giảng hơn trong khi dạy học. Mỗi loại đều 

là vô lượng vô biên, chẳng thể tính đếm được: 

-  Loại  thứ  nhất  gọi  là  Vô  Minh  phiền  não,  kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  loại  này  là 

vọng tưởng, còn trong giáo pháp Đại Thừa gọi nó là Vô Minh phiền não; đây là 

một loại. 

-  Loại  thứ  hai  là  Trần  Sa  phiền  não.  Trần  Sa  là  tỷ  dụ  các  phiền  não  ấy  nhiều 

như bụi, cát; trong kinh  Hoa Nghiêm,  chúng được gọi là phân biệt. Vì thế, phân 

biệt là phiền não, tức Trần Sa phiền não. 

- Loại lớn thứ ba gọi là Kiến Tư phiền não. Kiến là kiến giải của quý vị sai lầm, 

Tư là tư tưởng, quý vị nghĩ trật rồi, nghĩ sai chân tướng sự thật rồi, thấy sai rồi. 

Điều này gọi là Kiến Tư phiền não. Kinh Hoa Nghiêm gọi loại này là chấp trước, 

chấp trước là Kiến Tư phiền não. 

Quý vị có thể buông chấp trước xuống, sẽ chứng quả A La Hán, được gọi là bậc 

A La Hán, đã đạt được học vị thứ nhất, chẳng chấp trước hết thảy các pháp thế gian 

và xuất thế gian. Nếu tiến hơn một bước nữa, không chỉ chẳng chấp trước, mà phân 

biệt cũng không có, quý vị là Bồ Tát, đạt được học vị thứ hai. Học vị tối cao là lục 

căn đối với cảnh giới lục trần chẳng khởi tâm, không động niệm, đấy là chẳng có 

Vô Minh phiền não. Vô Minh phiền não là khởi tâm động niệm; chẳng khởi tâm, 

không  động  niệm,  quý  vị  sẽ  thành  Phật,  đạt  được  học  vị  tối  cao.  Đó  là  ba  danh 

xưng học vị. 

Do  vậy,  các  đồng  học  nhất  định  phải  biết,  hiện  nay  Phật  giáo  biến  thành 

tôn giáo, chúng ta đều là tội nhân đối với Thích Ca Mâu Ni Phật, cớ sao hai ngàn 

năm trăm năm sau khi lão nhân gia [nhập diệt], giáo học đã biến thành tôn giáo? 

Chúng ta phải biết: Chúng ta chẳng trọn hết trách nhiệm. Thuở tại thế, Thích Ca 

Mâu Ni Phật chẳng dính líu gì đến tôn giáo, mười chín tuổi cầu học, tham học, ba 

mươi tuổi khai ngộ. Khổng lão phu tử cũng thế, mười lăm tuổi dốc chí học hành, 

ba mươi tuổi hoàn tất. Thánh nhân Đông Phương và Tây Phương có rất nhiều chỗ 

49 Tập 24 

8 



tương đồng; nhưng sau khi khai ngộ, đức Thế Tôn liền giáo học, suốt đời làm công 

tác  này.  Thân  hành,  ngôn giáo,  Ngài  thật  sự  làm  được,  làm  được  toàn  bộ  những 

điều Ngài đã giảng. Nếu Ngài làm không được, sẽ chẳng nói; hễ nói ra, đều thật sự 

làm được, nêu gương tốt cho mọi người chúng ta. Dạy bao lâu? Dạy suốt cả đời, 

bảy mươi chín tuổi viên tịch. Vì thế, trong kinh giáo, thường thấy ghi:  “Giảng kinh 

 hơn ba trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín năm” . Từ ba mươi tuổi bắt đầu, đến 

bảy mươi chín tuổi [viên tịch], sống một ngày bèn dạy một ngày, vui thích dạy dỗ 

chẳng  mệt  mỏi.  Nói  theo  cách  bây  giờ,  Ngài  mang  thân  phận  gì?  [Giáo  dục]  đa 

nguyên văn hóa! Có thể nói là đa nguyên, vì Ngài chẳng phân biệt quốc gia, tôn 

giáo,  tín  ngưỡng,  cũng  chẳng  phân  chia  dân  tộc,  là  một  nhà  giáo  dục  xã  hội  đa 

nguyên văn hóa, thật sự mang thân phận ấy. Chính Ngài thì sao? Chính Phật là một 

người thực hiện nghĩa vụ công tác giáo dục xã hội đa nguyên, chẳng lấy học phí, 

cuộc  sống  rất  đơn  giản,  trưa  ăn  một  bữa,  ngủ  dưới  cội  cây,  ăn  cơm  từ  chỗ  nào? 

Khất thực, đúng là  “nhất bát thiên gia phạn”  (một bát cơm ngàn nhà), lời này là sự 

thật, chẳng giả. Quý vị mở kinh điển ra xem, sẽ thấy: Các vị thường tùy đệ tử của 

Phật, tức là những người thường theo Ngài chẳng rời, đức Phật tới nơi đâu, họ theo 

tới đó, một ngàn hai trăm năm mươi lăm người, mỗi người đều ra ngoài khất thực, 

tức là một ngàn hai trăm mấy cái bát. Khất thực chẳng phải là ta xin được bèn ăn, 

chẳng phải vậy! Trở về đổ dồn cơm vào với nhau, sau đấy, chia ra ăn. Do vậy, cơm 

trong  bát  của  mỗi  người  đều  là  do  xin  từ  ngàn  nhà  về.  Chúng  ta  liễu  giải  chân 

tướng sự thật này, biến Phật giáo thành tôn giáo là do lũ học trò đời sau chúng ta 

đại bất hiếu, cớ sao biến Phật giáo thành ra nông nỗi này? Là học trò thật sự của 

đức Phật, phải khôi phục diện mạo vốn có, diện mục vốn có của Phật giáo là giáo 

học. 

Phật  giáo truyền  tới  Trung  Quốc  là  do  hai vị đại  đức  Ma  Đằng  và  Trúc  Pháp 

Lan  đến  Trung  Quốc.  Thuở  ấy,  Hán  Minh  Đế  bái  họ  làm  thầy;  do  vậy,  họ  biến 

thành quốc sư. Họ vốn đều là khất thực, đều ngủ dưới cội cây, nay làm thầy hoàng 

thượng; tại Trung Quốc, nếu thầy của hoàng thượng ra ngoài khất thực, đến ngủ 

dưới cội cây, người ta sẽ chửi bới hoàng đế chết mất! Ngươi làm hoàng đế kiểu gì? 

Làm sao có thể khiến cho thầy nhà ngươi sống như vậy được! Do vậy, sau khi đến 

Trung Quốc, họ đành bỏ truyền thống xưa ấy, quý vị thấy: Hằng thuận chúng sanh, 

tùy thuận tập quán của dân Trung Quốc. Hoàng thượng cũng ban cho họ cung điện, 

dựng chùa (tự),  “tự”  là gì? Quý vị phải biết: Tự (寺) là cơ cấu làm việc của chính 

phủ,  là  một  cấp  hành  chánh  trực  thuộc  hoàng  đế  cai  quản,  đó  là  Tự.  Quý  vị  tới 

thăm  Cố  Cung.  Trong  Cố  Cung  có  rất  nhiều  tấm  biển,  như  Hồng  Lô  Tự,  Thái 

Tập 24  499 



Thường Tự, đấy đều là các đơn vị cấp dưới của hoàng đế, do hoàng đế trực tiếp 

quản trị, gọi  là Cửu Tự. Trưởng quan của chín tự gọi  là Khanh, Tam Công Cửu 

Khanh; Tam Công 93[6] là cố vấn của hoàng thượng, địa vị rất cao, Cửu Khanh là thủ trưởng đơn vị ở dưới họ một cấp. Đơn vị dưới Tể Tướng một cấp là Bộ. Thủ 

trưởng của Bộ gọi là Thượng Thư. Thượng Thư là Bộ Trưởng. Thị Lang là Thứ 

Trưởng. Do vậy, cơ cấu dưới hoàng thượng một cấp sẽ cao hơn Tể Tướng một bậc. 

Cấp dưới của Tể Tướng gọi là Thượng Thư, còn họ (những người đứng đầu cửu tự) 

gọi là Khanh, tức Tam Công Cửu Khanh. Cơ cấu làm việc của Phật giáo cũng gọi 

là  Tự,  do  hoàng  thượng  trực  tiếp  nắm  giữ.  Do  vậy,  Trung  Quốc  vào  thời  ấy  trở 

thành có hai bộ giáo dục: Bộ giáo dục dưới quyền Tể Tướng là bộ Lễ, sắp theo thứ 

tự thuận, bộ Lễ đứng đầu, đây là [quy chế] do tổ tiên Trung Quốc truyền lại. Bất 

luận  là  gia  đình  hay  quốc  gia,  đều  xếp  giáo  dục  lên  đầu.  “Kiến  quốc,  quân  dân, 

 giáo học vi tiên”  (xây dựng đất nước, cai trị nhân dân, giáo dục làm đầu). Quý vị 

thành lập một chính quyền,  “quân”  là người lãnh đạo, lãnh đạo nhân dân, coi điều 

gì là bậc nhất? Giáo dục bậc nhất. Vì thế, bộ Lễ là bộ thứ nhất. Khi Tể Tướng có 

việc chẳng thể coi sóc chính sự, Thượng Thư bộ Lễ sẽ thay mặt, quý vị thấy địa vị 

của ông ta rất cao! Nhìn vào chế độ thời cổ của Trung Quốc, bất luận là gia đình 

hay  quốc  gia,  đều xếp  giáo  dục  vào bậc  nhất;  nói  cách  khác,  hết  thảy  đều  nhằm 

phục vụ giáo dục. Do vậy, quốc gia mấy ngàn năm ổn định, đạo lý ở chỗ này! 

Dạy những gì? Giáo dục vun bồi căn bản, giáo dục cơ sở trong ba năm đầu. Trẻ 

nhỏ từ lúc sanh ra cho đến ba tuổi là giáo dục vun bồi căn bản, do mẹ dạy. Vai trò 

người thầy đầu tiên của đứa trẻ do mẹ nó đảm nhận, dạy gì? Nay tôi nói với mọi 

người: Đấy chính là Đệ Tử Quy. Đệ Tử Quy chẳng phải là dạy trẻ nhỏ đọc, mà là 

cha mẹ [làm gương] cho con thấy. Trẻ nhỏ vừa sanh ra, mở mắt ra nó có thể thấy, 

tai nó có thể nghe, nó đã đang học tập. Quý vị thấy từ lúc sanh ra cho đến ba tuổi, 

nó học một ngàn ngày. Trong một ngàn ngày ấy, trong sự giáo dục trước đây, điều 

được hết sức coi trọng là hết thảy những thứ phản diện chẳng để cho trẻ nhỏ thấy, 

nghe, hay tiếp xúc, hết thảy những gì nó được tiếp xúc đều là chính diện. Cha mẹ 



 93[6]  Tam Công l{ ba chức quan phù t| tối cao của nh{ vua, được thiết lập từ đời Ch}u, gồm Th|i Sư, Th|i Phó, Th|i Bảo. Đến đời H|n, Tam Công l{ Thừa Tướng (về sau đổi th{nh Đại 

 Tư Đồ), Th|i Úy, Ngự Sử Đại Phu (về sau đổi th{nh Đại Tư Không). Nh{ Hậu H|n gọi Th|i Úy, 

 Tư  Đồ, Tư  Không l{  Tam Công. Đến đời Tống Huy Tông, lại đổi Tam  Công  th{nh Th|i Sư, 

 Th|i Phó, Th|i Bảo. Về sau, với sự hình th{nh lục bộ v{ vai trò ng{y c{ng lớn của Tể Tướng, 

 Tam Công chỉ còn l{ chức quan danh dự tặng cho c|c vị cố vấn cao cấp. 

50 Tập 24 

0 



trước mặt con luôn lịch sự, từ tốn. Do vậy, cổ ngạn ngữ Trung Quốc có câu:  “Tam 

 tuế khán bát thập” , [ý nói] ba tuổi vun bồi căn bản, tám mươi tuổi sẽ chẳng biến 

đổi. Sự giáo dục này nhằm vun bồi cội sâu rễ vững. Sách Đại Học có câu:  “Cách 

 vật, trí tri, thành ý, chánh tâm” , bồi dưỡng lúc nào? Bồi dưỡng trong ba năm một 

ngàn ngày ấy, vun bồi cội rễ thật tốt! Sau này, nó đi học, thầy giáo là sự tiếp tục 

của gia giáo, kéo dài  gia giáo.  Thầy giáo  phải  nêu gương cho học trò thấy, thầy 

thay thế bậc trưởng thượng trong gia đình. Bậc trưởng thượng làm như thế, thầy 

cũng làm như thế, lòng tin của trẻ đã được đặt vững rồi. Vì thế, trước kia, giáo dục 

của Trung Quốc thành công như thế đó! 

Kiểu  giáo  dục  ấy  đến  khi  nào  chẳng  còn  nữa?  Sau  khi  Dân  Quốc  thành  lập, 

quan niệm giáo dục ấy còn được kéo dài hai mươi năm, sau năm Dân Quốc thứ hai 

mươi (1931) bèn chẳng còn nữa! Nó bị triệt để tiêu diệt sau thời chiến tranh Trung 

Nhật, sau tám năm kháng chiến, hoàn toàn chẳng còn nữa. Do vậy, tôi thường nói: 

Chúng ta và Nhật Bản đánh nhau tám năm, người bị tử thương, tổn thất sanh mạng, 

tài  sản  là  chuyện  nhỏ,  bé  nhỏ  không  đáng  kể;  tổn  thất  lớn  nhất  gia  đình  truyền 

thống và nền gia giáo truyền thống bị mất đi, tổn thất quá lớn. Đối với sự tổn thất 

này, nếu chúng ta không có tâm cảnh giác cao độ để khôi phục ngay lập tức, dân 

tộc sẽ bị diệt vong. Trong bốn nền văn minh cổ 94[7]trên thế giới, ba nền văn minh khác không có điều này (gia đình truyền thống và nền gia giáo truyền thống), chỉ 

riêng Trung Quốc có. Nếu Trung Quốc vứt bỏ truyền thống này, cổ văn minh của 

Trung Quốc sẽ tiêu mất! Tôi tin rằng chưa đầy ba mươi năm, Trung Quốc sẽ chẳng 

còn gì hết! Nền giáo dục ấy bị mất đi là chuyện đáng buồn nhất của nhân loại trên 

toàn thế giới, không riêng gì Trung Quốc bị tổn thất mà cả thế giới đều bị tổn thất. 

Thập niên 70, ông Thang Ân Tỷ (Arnold J. Toynbee) thường nói, ông này là một 

nhà sử học người Anh, ông ta nói:  “Giải quyết vấn đề xã hội trong thế kỷ hai mươi 

 mốt,  chỉ  có  học  thuyết  Khổng  Mạnh  của  Trung  Quốc  và  Đại  Thừa  Phật  pháp” . 

[Điều này do] người khác nói, chẳng phải do tôi nói, nói thật sự có lý. Ngày nay, 

chúng ta khôi phục nền giáo  dục của đức Phật bằng cách nào? Phật giáo là giáo 

dục, chẳng phải là tôn giáo. Làm thế nào để khôi phục truyền thống giáo dục Nho 

gia và Đạo gia Trung Quốc? Truyền thống Trung Quốc chắc chắn chẳng tách lìa 



 94[7]  Bốn nền văn minh cổ nổi tiếng nhất v{ sớm nhất trên thế giới l{ Cổ Ai Cập, văn minh lưu vực Lưỡng H{ (Mesopotamia), Cổ Ấn Độ v{ Cổ Trung Quốc. Đ}y l{ kh|i niệm do Lương Khải 

 Siêu đưa ra trong b{i x~ luận Nhị Thập Thế Kỷ Th|i Bình Dương Ca. Nếu theo quan điểm T}y 

 Phương thì văn minh cổ không chỉ gồm bốn quốc gia n{y m{ còn phải kể văn minh Babylon, 

 văn minh Cổ Hy La (Hy Lạp - La M~), văn minh của thổ d}n ch}u Mỹ v.v... 

Tập 24  501 



Nho, Thích, Đạo. Nho, Thích, Đạo trên hình thức thì có, trên thực tế đã chẳng còn 

nhìn  thấy  nữa!  Người  học  Nho  cũng  học  Đạo  và  Phật,  người  học  Phật  cũng  học 

Nho và học Đạo, môn nào cũng đều thông, thứ gì cũng đều hiểu. Đây là một nhận 

thức  căn  bản  đối  với  văn  hóa  truyền  thống  mà  chúng  ta  phải  hiểu  rõ,  phải  minh 

bạch. 

Hiện thời, muốn khôi phục, chẳng cần phải dựng chùa miếu, đó là [cách làm] 

trong  thời  đại  đế  vương  trước  kia,  không  cần  tạo  dựng  hình  thức  ấy.  Hiện  thời, 

những chùa miếu ấy là cổ tích, là nơi để vãn cảnh du lịch, có đặc tính hấp dẫn lịch 

sử, chuyện ấy tốt lắm, nhưng chẳng thể dạy học. Cần xây dựng trong hiện thời là 

trường học. Trước kia, tôi thường gặp cụ Triệu Phác Sơ 95[8], hầu như hàng năm tôi đều về thăm cụ. Tôi đề nghị với cụ, hiện tại giao thông thuận tiện, truyền thông 

phát triển, Phật giáo Trung Quốc là mười tông phái, mười tông phái đều khôi phục, 

mỗi tông phái thành lập một đạo tràng, giống như viện đại học tại ngoại quốc, tìm 

một cuộc đất thuận lợi để xây dựng, thành lập viện đại học, chia thành hai bộ phận: 

Một bộ phận là Giải môn, bộ phân kia là Hành môn. Về danh xưng, lão cư sĩ Hạ 

Liên Cư đã từng đề nghị, đề nghị ấy hết sức hay! Bộ phận tu hành gọi là Học Hội, 

chúng ta là Tịnh Độ Tông thì Tịnh Tông Học Hội là bộ phận tu hành, còn bộ phận 

nghiên cứu lý luận và kinh điển được gọi là Tịnh Tông Học Viện. Đối với Thiên 

Thai Tông thì là Thiên Thai Học Hội và Thiên Thai Học Viện. Đấy là danh xưng 

được hiện đại hóa, mọi người vừa nhìn vào liền liễu giải, đó là đúng. Hoa Nghiêm 

Học Viện, Hoa Nghiêm Học Hội, danh xưng ấy khiến cho người ta chẳng mê hoặc 

tí nào. Đấy là một đề nghị hết sức hay! Nếu chúng ta thật sự hiểu, thật sự làm, có 

như  vậy  thì  mới  có  thể  phục  hưng  văn  hóa  truyền  thống  Trung  Quốc,  tối  thiểu 

Trung Quốc sẽ có một ngàn năm hưng thịnh xuất hiện, ngàn năm thịnh vượng và 

ổn định lâu dài. Trung Quốc hưng thịnh, nhất định sẽ hướng dẫn thế giới tiến đến 

hòa bình, yên định, quý vị nói xem chuyện này có vĩ đại lắm hay không? Rất có ý 

nghĩa! 

Trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp,  trong  giáo  pháp  Đại  Thừa,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  thù 

thắng khôn sánh. Chúng tôi vừa nói đến đề kinh, quý vị thấy cái tâm thanh tịnh và 



 95[8]  Triệu Ph|c Sơ (1907-2000) l{ một nh}n vật đặc biệt của Trung Quốc, ông l{ một nh{ 

 hoạt động x~ hội, l~nh tụ tôn gi|o, thi nh}n, chuyên gia thư ph|p, đồng thời l{ một cư sĩ Phật 

 gi|o hữu danh. Ông quê ở huyện Th|i Hồ, tỉnh An Huy, từng đảm nhiệm chức vụ Hội Trưởng 

 Hội Phật Gi|o Trung Quốc, kiêm chủ tịch hội nh{ văn Trung Quốc, Hội Trưởng Danh Dự của 

 hội Hồng Thập Tự Trung Quốc. 

50 Tập 24 

2 



quả báo đạt được do tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh là nhân, quả là trang nghiêm, 

trang nghiêm là đẹp đẽ, tốt lành. Tâm bình đẳng là định, là tam-muội, quả báo là vô 

lượng thọ, đó là đức. Sau đó là giác, giác chứ không mê, quả báo là Đại Thừa. Đại 

Thừa là trí  huệ, kinh Hoa Nghiêm nói: Tự  tánh vốn  trọn đủ đức tướng Bát Nhã. 

Đức là vô lượng thọ, tướng là trang nghiêm, trí huệ Bát Nhã là Đại Thừa, [những 

nhân và quả này] đều được đặt trong tựa đề kinh, tu nhân, chứng quả, đấy là Tông 

Thú của kinh này. Nay điều đầu tiên được dạy trong kinh này là: Vô nhiễm là tâm 

thanh tịnh. Nhiễm là ô nhiễm; nay tâm chúng ta chẳng thanh tịnh, vì sao? Có chấp 

trước, có phân biệt, có phải như vậy hay không? Nói chẳng tận. Nói đơn giản thì 

chấp trước cái thân là ta, đó là ô nhiễm. Quý vị còn có Thân Kiến, đó là cái ải đầu 

tiên, chấp trước thân là ta. Đức Phật nói thân này chẳng phải là ta. Thân là gì? Thân 

là “ngã sở”, tức là cái mà ta có. Giống như y phục, y phục là cái ta có, chẳng phải 

là ta, mọi người hiểu điều này dễ dàng. Y phục dơ bẩn thì thay bộ khác. Cùng một 

đạo lý, thân chẳng phải là ta, thân là cái mà ta có, sử dụng vài chục năm, giống như 

một cỗ máy, chẳng sử dụng ngon lành nữa thì đổi lấy cái mới, đổi lấy một thân thể 

mới. Đó là đúng! 

Người  thật  sự  có  công  phu,  các  khoa  học  gia  hiện  thời  bảo:  Tế  bào  của  con 

người, tức tế bào trong thân thể, cứ bảy năm là một chu kỳ, mỗi ngày chúng đều 

thay  đổi.  Sau  bảy  năm,  những  tế  bào  cũ  đều  chẳng  còn,  đổi  mới  toàn  bộ.  Nếu 

chúng ta hỏi, vì sao nó càng thay đổi càng tệ? Lão hóa, chứ không phải là tệ đi. 

Càng thay đổi càng chẳng được lanh lợi, sáng suốt, vì sao chẳng đổi thành một cỗ 

máy mới? Nếu đổi thành cỗ máy mới, quý vị sẽ trường sanh bất lão, vì sao lại càng 

thay đổi càng kém cỏi? Quý vị suy nghĩ đạo lý này sẽ hiểu: Thuở nhỏ ngây thơ, từ 

mười tuổi đến hai mươi tuổi, từ bảy tuổi tới mười bốn tuổi, hai mươi mốt tuổi, mỗi 

lúc thay đổi, gần như đều là đổi mới, không có gì sai khác, thật là tốt. Sau hai mươi 

tuổi, cứ mỗi bảy năm sau chẳng bằng bảy năm trước đó, vì sao? Vì tự tư tự lợi dấy 

lên, vì vọng niệm dấy lên, chạy theo dục vọng, tham, sân, si, mạn, thôi rồi, càng 

thay đổi càng kém cỏi hơn, càng già hơn, chấp trước càng nghiêm trọng, càng kém 

hơn, đạo lý là như  thế đó. Tế bào trên thân thể thay đổi, nghe theo lệnh của ai? 

Nghe theo ý niệm của chúng ta. Do vậy, nếu quý vị thật sự đắc thanh tịnh tâm, sự 

thay đổi toàn là tốt đẹp. Cũng có nghĩa là quý vị chẳng có tướng già yếu. Nếu quý 

vị đắc tâm bình đẳng, khi thay đổi sẽ gần giống như đổi mới. Chúng ta nói:  “Bồ 

 Tát niên niên thập bát”  (Bồ Tát mỗi năm đều là mười tám). Bồ Tát thay đổi thân 

tướng, do có tâm bình đẳng, các Ngài không chỉ thanh tịnh, mà còn đạt đến bình 

đẳng, thanh tịnh là tâm A La Hán, bình đẳng là tâm Bồ Tát. Giác là đại triệt đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh, đó là tâm Phật. Vì thế,  “thanh tịnh, bình đẳng, giác”  là 

Tập 24  503 



ba giai đoạn, họ hiểu được. Phàm nhân chúng ta lo được, lo mất, tham lam không 

chán, nên càng thay đổi càng tệ, năm sáu chục tuổi đã suy, hoàn toàn không biết 

đến chân tướng sự thật nên mới sanh ra hậu quả như thế. 

Quý vị thấy Bồ Tát dạy chúng ta, chúng ta tu Tịnh Độ, mục tiêu cuối cùng là 

cầu sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới. Cầu sanh về thế giới Cực Lạc, điều kiện 

khẩn yếu thứ nhất, chư vị phải ghi nhớ, trong kinh thường nói:  “Tâm tịnh, ắt cõi 

 Phật tịnh” . Tâm địa quý vị chẳng thanh tịnh, suốt ngày từ sáng đến tối niệm A Di 

Đà Phật, mỗi ngày niệm mấy chục vạn tiếng, chẳng nhất định có thể vãng sanh. Vì 

sao? Tâm không thanh tịnh. Tới thế giới Cực Lạc để làm gì? Hưởng thụ! Thế giới 

Cực  Lạc  tốt  đẹp  quá,  ta  đến  đó  hưởng  phước,  do  ý  niệm  này  sẽ  chẳng  thể  vãng 

sanh, do quan niệm ấy hoàn toàn trái nghịch thế giới Cực Lạc! Cần biết: Thế giới 

Cực Lạc là trường học, quý vị cũng chẳng thể coi trường học là nhà mình. Bước 

vào trường, chẳng nghĩ sẽ rời khỏi, chẳng thể được! Sau khi tốt nghiệp, nhất định 

phải rời khỏi, nơi ấy là chỗ bồi dưỡng, huấn luyện quý vị thành Phật, quý vị đến 

học [chứ không phải đến để hưởng phước]! Sau khi thành Phật, phải rời khỏi. Rời 

khỏi để đến đâu? Đến mười phương thế giới giáo hóa chúng sanh, chẳng thể quyến 

luyến mãi nơi ấy. Quý vị có một động cơ như vậy, không chỉ A Di Đà Phật chẳng 

tiếp dẫn quý vị, mà cư dân trong thế giới Cực Lạc cũng phản đối quý vị, làm sao 

quý vị đến được? Do vậy, điều kiện đầu tiên là tâm vô nhiễm, thanh tịnh. 

Đã nhiều năm qua, tôi thường khuyên mọi người, chúng ta học Phật điều đầu 

tiên là học thanh tịnh. Tôi nêu ra mười sáu chữ, buông tự tư tự lợi xuống, buông 

tiếng tăm, lợi dưỡng xuống, buông ngũ dục lục trần xuống, buông tham, sân, si, 

mạn xuống! Thật sự làm được mười sáu chữ này, có nhập môn hay không? Thưa 

quý vị, chưa nhập môn! Tôi nói rất minh bạch, chớ nên hiểu lầm lời tôi nói, tôi đã 

dẫn quý vị đến cửa ngõ, đưa tới cửa ngõ. Nhập môn thì sao? Phải thỏa điều kiện 

nêu  trong  kinh Phật,  [tức  là]  phải  buông  Thân  Kiến xuống.  Cái  thân  này  thật  sự 

chẳng phải là ta, đừng vì thân này tạo nghiệp nữa. Đó là đúng! Quý vị mới có thể 

hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, quyết định chẳng vì thân này nữa, thân bỏ 

đi. Điều thứ hai là phải buông Biên Kiến xuống. Nói đơn giản, Biên Kiến là đối 

lập. Chẳng còn đối lập với người khác, người khác đối lập với ta, nhưng ta chẳng 

đối lập với họ.  “Biên”  (邊) là nhị biên (二邊), không chỉ chẳng đối lập với hết thảy 

mọi người, mà với hết thảy động thực vật cũng chẳng đối lập. Đối với núi, sông, 

đại địa cũng chẳng đối lập, đối với hiện tượng tự nhiên cũng không đối lập, ý niệm 

đối lập chẳng có. Quý vị phải hiểu: Buông ý niệm đối lập xuống, đó là cảnh giới 

50 Tập 24 

4 



gì? Khắp pháp giới hư không giới và chính mình là nhất thể, nhất thể chẳng đối 

lập, đối lập chẳng phải là nhất thể. Trong đối lập nẩy sanh phiền não, căn nguyên 

của tất cả hết thảy phiền não do đây sanh ra. Do vậy, phải buông nó xuống! Lại còn 

phải buông thành kiến xuống, người Trung Quốc hay nói: “Người nào đó có thành 

kiến rất sâu”. Phật pháp chia “thành kiến” thành hai loại lớn: Một là thành kiến nơi 

nhân.  Hai  là  thành  kiến  nơi  quả.  Chẳng  có  thành  kiến,  con  người  đạt  đến  mức 

không  có thành  kiến,  sẽ  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật  thuận buồm  xuôi  gió,  vì  sao? 

Chính mình chẳng có ý nghĩ gì, người khác đều tốt, nhưng quý vị có trí huệ, có thể 

phán đoán. Người khác đề ra điều gì tốt đẹp, quý vị nhất định phục tùng, nhất định 

tùy thuận. Người khác nêu ra thứ gì bất thiện, quý vị có thể uốn nắn, khuyên lơn kẻ 

ấy; nếu nhận thấy kẻ ấy chẳng thể lý giải, chẳng thể tiếp nhận, bèn cười cho qua. 

Tận  hết  sức  tránh  né  hậu  quả,  tức  hậu quả  của  cái  nhân  bất  thiện  ấy,  đó là  đúng, 

vĩnh viễn vui sướng. Đấy mới là thật sự nhập môn, nhập pháp môn của Phật. 

Nhập  Phật  môn:  Trong  Tiểu  Thừa  [nhập  môn]  là  đã  chứng  quả  Tu  Đà  Hoàn, 

tức Sơ Quả của Tiểu Thừa. Trong Đại Thừa, như kinh Hoa Nghiêm đã giảng, [nhập 

môn] thuộc địa vị Sơ Tín trong hàng Thập Tín Bồ Tát của Viên Giáo. Thập Tín là 

Tiểu Học, quý vị đã vào học lớp Một Tiểu Học. Tôi nói mười sáu chữ để dẫn quý 

vị đến cửa lớp Một, quý vị sử dụng tiêu chuẩn ấy của Phật sẽ vào lớp. Hễ vào rồi, 

tuy rất thấp, địa vị rất thấp, nhưng quý vị cũng rất lỗi lạc, được gọi là thánh nhân, 

tiểu thánh, một vị thánh nhỏ nhoi. Tuy là thánh nhân nhỏ nhoi, chưa thoát khỏi lục 

đạo luân hồi, nhưng chắc chắn chẳng đọa trong tam ác đạo, quý vị được bảo đảm, 

sanh  trong  cõi  trời  hay  nhân  gian  bảy  lần,  chắc  chắn  chứng  A  La  Hán,  cũng  có 

nghĩa là: Địa vị của quý vị ngày được nâng cao hơn, sẽ chẳng thoái chuyển. Trong 

ba thứ Bất Thoái, quý vị chứng đắc Vị Bất Thoái, tiến bộ mỗi ngày. Quý vị là một 

vị Bồ Tát nhỏ. Trong kinh Kim Cang, đức Phật đã nói rất hay: Đức Phật căn dặn 

hàng đại  Bồ Tát  phải  thường chăm nom hàng tiểu Bồ Tát. Tiểu  Bồ Tát  định lực 

chẳng đủ, có khi vẫn phạm tội lỗi, cho nên bậc đại Bồ Tát thường chiếu cố quý vị. 

Đầu tiên là quyết định chẳng cầu an lạc cho chính mình, nơi nào có tai nạn, quý vị 

đừng nên tránh né, mà hãy vội vã tới đó, tận tâm tận lực giúp đỡ họ. 

Hiện thời, trên địa cầu này có tai nạn, đức Phật dùng phương pháp gì để giúp 

họ? Giáo học!  Phải biết:  Giảng  kinh, giáo  học là phương thuốc bí  truyền để hóa 

giải tai nạn. Quý vị phải dạy họ vì tánh họ vốn lành, quý vị phải hiểu đạo lý này, 

bất thiện là tập tánh. Giảng rõ ràng, giảng minh bạch, họ sẽ buông bất thiện xuống, 

tìm lại bổn thiện, đó là thành công, đã đạt được mục đích giáo dục. Người dẫu hư 

hỏng cách mấy, kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác vẫn có bổn thiện, chỉ là nhất thời hồ đồ 

Tập 24  505 



làm quấy, quý vị tha thứ, khéo dạy dỗ kẻ ấy, dạy kẻ ấy quay đầu; chớ nên bỏ mặc! 

Bỏ mặc kẻ ấy tức là quý vị giáo dục thất bại. 

Ở nước ngoài, tôi không muốn dạy học trong nhà trường, tôi rất thích chuyện 

trò với những vị giáo sư lâu năm, mở những cuộc tọa đàm cùng họ. Tôi bảo họ, 

Trung Quốc từ xưa coi trọng giáo dục nhất. Người Hoa có trí huệ và phương tiện 

thiện xảo trong giáo học, dạy học có hiệu quả, trên thế giới quả thật rất ít ai có thể 

sánh  với  Trung  Quốc  về  điều  này!  Điều  đầu  tiên  trong  giáo  dục  Trung  Quốc  là 

khẳng định “con người tánh vốn lành”, dạy học chẳng có gì khác, ngoài việc làm 

cho người ấy từ tập tánh trở về bổn tánh. Nếu nói “đứa học trò này quá hư hỏng, 

chẳng thể dạy được, phải khai trừ nó”, tức là dạy dỗ thất bại. Quý vị phải biến học 

trò hư hỏng thành học trò ngoan hiền, quý vị mới giáo dục thành công. Chẳng thể 

dạy, khai trừ, tức là trò chẳng có khuyết điểm, mà là chính quý vị có khuyết điểm: 

Thiếu năng lực, thiếu đức hạnh, chẳng thể cảm hóa nó. Đó là quý vị thất bại, chẳng 

phải học trò, học trò chẳng có khuyết điểm! Trong các cuộc tọa đàm, tôi thường 

nói với các giáo sư về chuyện này, họ nghe xong, cũng gật đầu, cũng cảm thấy tôi 

nói rất có lý. Những điều này chẳng phải do tôi nói, mà do cổ thánh tiên hiền đã 

nói.  Dạy  chẳng  thành  công,  hãy  trách  chính  mình!  Cổ  nhân  Trung  Quốc 

nói:  “Hành  hữu  bất  đắc,  phản  cầu  chư  kỷ”  (làm  không  được,  hãy xét  lại  mình), 

quý  vị  mới  có  thể  giải  quyết  vấn  đề.  Quý  vị  muốn  đem  trách  nhiệm  đổ  lên  đối 

phương, trật rồi, hoàn toàn trật rồi! Trung Quốc từ xưa tới nay giáo học thành công, 

không có gì khác, chỉ là hai câu nói ấy. Cha mẹ dạy con cái không nên thân, chẳng 

phải là con cái bất hảo, mà do chính mình chẳng trọn hết trách nhiệm, chẳng dạy 

kỹ lưỡng. Thầy dạy học trò, dạy chẳng nên người, khi đó, thầy phản tỉnh: Chẳng 

phải là lỗi của học trò! Do vậy, tu dưỡng đức hạnh của chính mình, nâng cao cảnh 

giới của chính mình, tự nhiên sẽ có thể cảm hóa thế hệ kế tiếp. 

Trung  Quốc  mấy  ngàn  năm  ổn  định  nhờ  vào  gia  đình.  Vì  thế,  chỗ  tuyệt  diệu 

của dân tộc Trung Hoa là: Một là biết giáo dục, hai là gia. Gia là gì? Thực hiện 

giáo dục triệt để.  “Gia”  ở Trung Quốc là  “đại gia đình” . Trước thời Kháng Chiến, 

chúng tôi sống ở nông thôn, [sống trong] đại gia đình. Thôn này là Vương thôn, tức 

là Vương gia (gia tộc họ Vương), là người một nhà. Kia là Uyển thôn, Uyển thôn là 

một  nhà,  là  thân  thích  của  chúng  ta.  Anh  em  mười  mấy  người  chẳng  sống  tách 

riêng. Trong một nhà, số người có hơn hai trăm người, [tức là nhà ấy] đã suy. Khi 

hưng vượng, hơn ba trăm người. Do vậy, nhà có gia đạo, có gia quy. Đệ Tử Quy là 

quy củ chung trong gia quy, ắt phải tuân thủ. Trừ điều này ra, sở học của mỗi nhà 

50 Tập 24 

6 



khác  nhau,  kinh  doanh  những  sự  nghiệp  khác  nhau.  Họ  còn  quy  củ  đặc  biệt,  đều 

chép  trong gia  phả.  Trị  gia  có quy  củ,  giống  như  chính phủ,  có  chế  độ,  có  pháp 

luật, chẳng thể trái nghịch. Do vậy, từ nhỏ, trẻ đã được dạy đại công vô tư. Nếu có 

tư tâm, một gia đình to như thế sẽ bị nó phá hoại, nát cửa, tan nhà. Từ nhỏ không 

có tư tâm, quý vị sống trong thế gian này vì điều gì? Vì gia đình, vinh tông diệu tổ, 

vẻ vang dòng họ, cả đời người ấy có mục tiêu. Quý vị thấy hiện thời rất nhiều học 

trò nhỏ tự sát, vì sao? Nó chẳng biết sống vì lẽ gì! Không có phương hướng, không 

có  mục  tiêu,  cuộc  sống  tinh thần  khổ  lắm!  Trước  đây,  bất  luận  theo  đuổi  nghề 

nghiệp gì, bất luận tới nơi nào, gia đình quý vị là hậu thuẫn, gia đình là người ủng 

hộ quý vị trung thực nhất. Khi quý vị gặp khó khăn, cả nhà sẽ chiếu cố quý vị. Do 

vậy, thuở còn thơ, gia học là tư thục, tư thục là trường học dạy con em trong gia 

đình. Chỉ cần chịu học hành, nhất định sẽ có người thành tựu quý vị, gia đình giúp 

đỡ quý vị. Lúc già, gia đình là nơi dưỡng lão, cáo lão hoàn hương, hưởng niềm vui 

thiên luân. Quý vị thấy con cháu của chính mình, những đứa cháu chắt, kể ra mấy 

chục đứa quây quần quanh quý vị, vui sướng lắm! Hiện thời, gia đình chẳng còn 

nữa, thật sự đáng thương, thật đáng thương, đặc biệt là tuổi già, cô đơn. Đối với sự 

nghiệp dưỡng lão trong xã hội này, tôi đã thấy rất nhiều, đến mỗi nơi, chuyện tôi 

rất  quan  tâm  là  coi  xem  sự  nghiệp  phước  lợi  dành  cho  người  già,  coi  tình  hình 

phạm tội của thanh thiếu niên nơi ấy. Đấy là vấn đề lo nghĩ, đau đầu nhất của chính 

phủ mỗi quốc gia trên thế giới, nhưng về căn bản, tại Trung Quốc, trong thời cổ 

đại,  vấn  đề  ấy  chẳng  tồn  tại!  Quý  vị  kiểm  trong  hai  mươi  lăm  bộ  sử  của  Trung 

Quốc, có triều đại nào nói tới vấn đề dưỡng già, nuôi trẻ? Chẳng nhắc tới, gia tộc 

thay [chính quyền lo liệu], thực hiện tốt đẹp, đều dạy trẻ tốt đẹp, chăm lo người già 

chu đáo. Vì thế, ai nấy là người tốt, mọi chuyện đều là chuyện tốt. 

Trong các nghề nghiệp của Trung Quốc cổ đại, người ta ưa thích nghề nghiệp 

gì  nhất?  Thưa  quý vị,  làm  quan,  vì  sao?  Đãi  ngộ  rất  tốt, lại  có  địa vị  xã  hội,  lại 

không có chuyện gì làm, không có những hồ sơ phải giải quyết, không có kẻ phạm 

tội,  không  có  chuyện  phạm  tội.  Chúng  ta  thấy  những  tác  phẩm  văn  học,  văn 

chương, thi từ, ca phú thuộc phần Tập trong Tứ Khố Toàn Thư do ai soạn? Đều do 

những kẻ làm quan, chẳng có chuyện gì làm, hằng ngày ở nhà đọc sách, học khá lại 

có chức vụ, du sơn, ngoạn thủy. Chúng ta thấy trong những tác phẩm văn học, thấy 

rất nhiều trường hợp [các quan chức] bái  phỏng các đạo trưởng, thăm viếng hòa 

thượng, họ có thời gian, chẳng giống như hiện thời! Hiện thời, trong ba trăm sáu 

mươi  nghề,  làm  quan  vất  vả  nhất!  Thời  cổ,  ngay  cả  hoàng  đế  cũng  thong  dong, 

khoanh tay cai trị, chẳng làm gì mà thiên hạ hưởng thái bình, do đâu mà được như 

vậy? Thực hiện giáo dục tốt đẹp, sự bồi dưỡng trong gia đình tốt đẹp, nên gia tề, 

Tập 24  507 



quốc  trị,  thiên  hạ  bình.  Chỉ  cần  gia  đình  đã  ổn  định,  gia  đình  tốt  đẹp,  xã  hội  sẽ 

chẳng có vấn đề gì. Nếu không, sẽ có chuyện phạm tội nẩy sanh, hoàn toàn cậy vào 

giáo dục! Quý vị thấy tổ tiên trí huệ lắm, trong mấy ngàn năm xếp giáo dục vào vị 

trí thứ nhất, tất cả những tổ chức hành chánh không gì chẳng nhằm giáo dục. Giáo 

dục là then chốt, quốc thái dân an, có thể thu được hiệu quả tốt đẹp ngần ấy. Giáo 

dục  Phật  giáo  chú  trọng  nhất  là  chuyện  nâng  cao,  tức  là  nâng  cao  linh  tánh  của 

chính mình. 

Vì  thế,  điều  đầu  tiên,  bất  luận  là  tại  gia  học  Phật  hay  xuất  gia  học  Phật,  đều 

phải ghi nhớ  “chẳng cầu an lạc cho bản thân” . Cầu an lạc cho bản thân, dẫu đạt 

được an lạc, vẫn có những tác dụng phụ rất phiền phức, tác dụng phụ sẽ dẫn đến 

bệnh tật, tai nạn. Con người sống trong thế gian là vì chúng sanh, Thích Ca Mâu Ni 

Phật đã nêu gương cho chúng ta: Vì hết thảy chúng sanh giáo học. Lợi ích lớn nhất, 

công đức thù thắng nhất là giáo học:  “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm”  (học làm 

thầy  người,  hành  vi  làm  khuôn  mẫu  cho  cõi  đời).  Vì  thế,  “vô  nhiễm  thanh  tịnh 

 tâm” ,  hễ  làm  được  điều  đầu  tiên  là  vô  nhiễm  thì  tâm  thanh  tịnh  mới  có  thể  đạt 

được. Chỉ cần có ô nhiễm, chúng ta nói tới ô nhiễm về mặt tinh thần hay vật chất, 

thảy đều rời khỏi, quyết  định chẳng bị  tiêm nhiễm.  Hiện thời, ô nhiễm phổ  biến 

nhất,  nghiêm  trọng  nhất  là  gì?  TV,  Internet  hại  chết  người!  Tại  Trung  Quốc,  tôi 

không rõ lắm, nhưng ở ngoại quốc, đặc biệt là tôi ở nước Mỹ mười mấy năm, học 

trò lớp Một Tiểu Học đã dùng computer. Ngoài bài tập ra, trẻ còn tiếp nhận tin tức 

từ  Internet.  Do  vậy,  quý  vị  thấy  nó  bị  ô  nhiễm  từ  nhỏ,  ô  nhiễm  biến  thành  thói 

quen, cả đời chẳng bỏ được, quay lại không được, đáng sợ lắm! 

Thầy tôi là tiên sinh Phương Đông Mỹ, xưa kia, có lần tôi đến nhà thầy, lúc ấy, 

chạm mặt ba quan chức thuộc bộ Giáo Dục, địa vị cũng rất cao đến phỏng vấn lão 

nhân  gia,  nói  tới  chuyện  phục  hưng  văn  hóa  truyền  thống,  hỏi  cụ  dùng  phương 

pháp gì để có thể phục hưng văn hóa truyền thống của Trung Quốc? Cụ nghe hỏi 

xong, thái độ hết sức nghiêm túc, im lặng cả năm phút. Mọi người chúng tôi hết 

sức chú ý, chăm chú nghe cụ giáo huấn. Năm phút sau, cụ nói, phương pháp thì có. 

Thứ nhất, thuở ấy tại Đài Loan có ba đài TV, là Đài Thị, Trung Thị và Hoa Thị, ba 

đài truyền hình, hãy đóng cửa đài truyền hình. Thứ hai là phải đóng cửa tất cả đài 

phát thanh, nhật báo, tạp chí đều phải đình bản! Ba viên chức nghe xong [thốt lên]: 

“Thầy ơi! Chuyện ấy không làm được đâu!” [Thầy trả lời]: “Những thứ ấy phá hư 

văn hóa truyền thống Trung Quốc, nếu quý vị chẳng xóa bỏ chúng, làm sao phục 

hưng [văn hóa truyền thống] được!” Cụ nói rất có lý. Do vậy, ta học Phật, tuy họ 

50 Tập 24 

8 



không đóng cửa, họ có quyền phát sóng, nhưng ta cũng có quyền không tiếp nhận. 

Gần như năm mươi năm tôi chẳng coi TV, chẳng đọc nhật báo, chẳng xem tạp chí, 

chẳng nghe radio. Mỗi ngày tôi đọc kinh, đọc những tác phẩm của thánh hiền. Vì 

thế, người khác hỏi tôi, đối với tôi, thiên hạ thái bình, chẳng có chuyện gì! Quý vị 

có chuyện, chứ tôi chẳng có gì. Vì thế, chỉ cần chúng ta chịu xa lìa, liền đạt được 

cái  tâm  thanh  tịnh.  Chúng  tôi  sống  mỗi  ngày  vui  vẻ,  thanh  tịnh  lắm!  Tâm  thanh 

tịnh sanh trí huệ, trí huệ có thể giải quyết vấn đề, chẳng để lại hậu quả! Tri thức 

không được, tri thức giải quyết vấn đề, nhưng sau đó để lại hậu quả. Hơn nữa, tri 

thức giải quyết vấn đề cục hạn, chẳng viên mãn, chúng ta chớ nên không biết điều 

này! 

Thuở  trước,  tôi  diễn  giảng,  trao  đổi  với  các  sinh  viên  và  giáo  sư  thuộc  khoa 

Hán Học của đại học Kiếm Kiều (Cambridge) và đại học Luân Đôn của Anh. Tôi 

rất bội phục những người ngoại quốc ấy, họ trẻ tuổi, nói tiếng Phổ Thông rất khá. 

Nói giọng Bắc Kinh rất chuẩn, có thể đọc văn chương Văn Ngôn, có thể xem cổ 

thư Trung Quốc, chẳng thể không bội phục. Người trẻ tuổi hai mươi mấy tuổi, học 

giỏi  như  thế,  nghiên  cứu  Hán  học,  nghiên  cứu  Nho,  Thích,  Đạo, dùng  kinh  điển 

Nho, Thích, Đạo để viết luận văn tiến sĩ. Tôi từng hỏi họ: Ông Thang Ân Tỷ đã 

nói:  “Để giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ hai mươi mốt, phải cần tới học thuyết 

 Khổng Mạnh của Trung Quốc và Đại Thừa Phật pháp” . Tôi nói hiện nay các vị 

đều học tập học thuyết Khổng Mạnh và Đại Thừa Phật pháp, những thứ ấy có thể 

thật sự giải quyết vấn đề hay chăng? Tôi hỏi họ, họ nhìn tôi cười, chẳng trả lời. Sau 

đấy, tôi hỏi tiếp: “Ông Thang Ân Tỷ nói sai rồi hay sao? Quý vị có nghĩ ông ta nói 

sai hay không?” Họ cũng không đáp. Cuối cùng, tôi bảo họ: Ông Thang Ân Tỷ nói 

chẳng sai, nhưng nhiều người đọc rồi hiểu sai ý. Nhắc tới học thuyết Khổng Mạnh 

của  Trung  Quốc,  chắc  chắn  quý  vị  nghĩ  đến  Tứ  Thư,  Ngũ  Kinh,  mười  ba  kinh, 

chính là những thứ họ đang học tập, trong số đó có sinh viên dùng sách Mạnh Tử 

để viết luận văn (thesis, luận án), còn có một sinh viên dùng kinh Vô Lượng Thọ 

để  viết  luận  văn.  Tôi  hỏi  anh  ta:  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ  có  chín  phiên  bản  khác 

nhau, anh dùng bản nào?” Anh ta dùng bản hội tập của Hạ Liên Cư, khó có! 

Ta  nói  rất  nhiều  người  đọc  rồi  hiểu  sai,  vì  sao?  Tứ  Thư,  Ngũ  Kinh,  mười  ba 

kinh là hoa quả của Nho gia, đương nhiên quý vị thấy ngay. Vừa nhắc tới Đại Thừa 

Phật pháp, nhất định quý vị nghĩ đến những bộ đại kinh, đại luận như Hoa Nghiêm, 

Pháp Hoa, Bát Nhã, có thể giải quyết vấn đề hay chăng? Chẳng thể giải quyết. Quý 

vị không nói, để tôi nói với quý vị. Đấy là hoa quả, nhưng quý vị phải nghĩ hoa quả 

do đâu mà có? Do cây sanh ra, cây do đâu mà có? Cây do rễ sanh ra. Ông Thang 

Tập 24  509 



Ân Tỷ chẳng nói sai, nhưng quý vị phải tìm cội rễ. Cội rễ là gì? Cội rễ của Nho gia 

là Đệ Tử Quy, cội rễ của Đạo gia là Cảm Ứng Thiên, cội rễ của Phật pháp là Thập 

Thiện Nghiệp; ba thứ này quý vị đều coi rẻ, nghĩ chúng quá nông cạn, quá thấp, 

nhưng đó là cội rễ. Nếu quý vị vứt bỏ cội rễ, lấy đâu ra cành, lá, hoa, quả? Do vậy, 

quý vị nghiên cứu [kinh điển Nho gia và kinh luận Đại Thừa] chẳng thấu triệt. Tôi 

nói hiện thời quý vị đang làm gì? Ở nơi đây, trong nhà trường, quý vị dạy và học 

về Nho Học, Phật học, Đạo học. Tôi nói tôi và quý vị khác nhau, trong tương lai 

quý vị có thể đạt được học vị Tiến Sĩ, có thể thành một chuyên gia về Hán học của 

Âu Châu, có thể là một giáo sư nổi tiếng, nhưng quý vị chẳng thể nào sung sướng, 

tự tại như tôi được, do nguyên nhân gì? Tôi học trái ngược với quý vị. Hiện thời, 

người ngoại quốc viết chữ từ bên trái sang bên phải, quý vị thấy những gì quý vị 

học được là Phật học, còn tôi tương phản, học Phật! Quý vị học Đạo học, Nho học, 

Phật học, còn tôi là học Nho, học Đạo, học Phật, khác nhau! Học Nho là học giống 

như Khổng Mạnh, họ là gương mẫu, tiêu chuẩn cho chúng ta, phải mong bằng họ. 

Học Phật là phải giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, học Đạo phải giống như Lão 

Trang, như vậy thì mới kể là có thành tựu, mới là trí huệ, có thể thật sự giải quyết 

vấn đề. Bởi lẽ, Phật học, Đạo học, Nho học là tri thức, học Phật, học Nho, học Đạo 

là trí huệ. Lời ông Thang Ân Tỷ nói chẳng sai, nhưng rất nhiều người giải thích sai 

lầm. 

Buổi  học  ấy  chỉ  một  giờ,  tuy  thời  gian  chẳng  dài,  nhưng  soi  sáng  cho  họ  rất 

nhiều. Bởi lẽ, ba món căn bản ấy trọng yếu, là cội rễ của Trung Quốc, trước đây, 

do người mẹ vun bồi căn cội này cho rễ sâu cội chắc. Nho gia là giáo dục luân lý, 

đạo đức, Đạo gia nhằm giáo dục nhân quả, Phật pháp là giáo dục trí huệ. Quý vị 

thiếu căn bản này, dụng công cách nào, học tập cách nào, đều vô dụng! Quý vị học 

chẳng giống! Nói cách khác, trong cuộc sống quý vị có vấn đề, trong công tác có 

vấn đề, quý vị đều chẳng thể giải quyết! Nếu quý vị thật sự học Nho, học Đạo, học 

Phật, vấn đề gì cũng đều có thể giải quyết. Quý vị mới thật sự giống như Phu Tử đã 

nói:  “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ?” (học rồi luyện tập, cũng chẳng vui 

ư?), pháp hỷ sung mãn, nhà Phật nói  “thường sanh tâm hoan hỷ” . Một người mỗi 

ngày đều vui vẻ, làm sao chẳng khỏe mạnh cho được! Mỗi ngày đều lo âu, sẽ đổ 

bệnh, chẳng phải là dáng vẻ khỏe mạnh được! Tướng trạng khoẻ mạnh là mỗi ngày 


đều vui sướng. Nho, Thích, Đạo đều là như vậy. Vì thế, chúng ta phải nhận biết rõ 

ràng, phải nghiêm túc học tập. 

51 Tập 24 

0 



Tiếp đó, điều thứ hai là:  “An thanh tịnh tâm, vị bạt nhất thiết chúng sanh khổ 

 cố”  (Tâm an, thanh tịnh, vì dẹp khổ cho hết thảy chúng sanh). Đó là cứu khổ, cứu 

khổ, cứu nạn, dùng phương pháp gì? Mục đích gì? Khiến cho hết thảy chúng sanh 

được  bình  an.  Quý  vị  thấy  trong  xã  hội  hiện  tại,  lòng  người  bất  an,  không  định 

được, chẳng tĩnh được, mỗi cá nhân đều có phiền não khá nghiêm trọng, làm như 

thế nào đây? Chúng ta biết ô nhiễm quá nghiêm trọng, do những gì tạo thành? Nói 

thật ra, do TV tạo thành, do Internet tạo thành. Internet và TV là đại ma vương, rất 

đáng sợ! Trong quá khứ, thầy Phương bảo tôi những thứ này có thể hủy diệt một 

quốc gia, hủy diệt dân tộc, quý vị  chớ nên không cẩn thận đối  với nó. Thầy nói 

trong tương lai nước Mỹ bị diệt vong thì nhân tố đầu tiên là TV. Khi ấy, thầy đã 

cảnh cáo chính phủ Đài Loan phải cẩn thận. Lúc đó, Đài Loan vừa mới khởi đầu, 

nếu đi theo nếp sống của Mỹ sẽ bị hủy diệt trong tương lai. TV hủy diệt thế hệ kế 

tiếp, hủy diệt những kẻ trẻ tuổi, TV dạy gì vậy? Bạo lực, tình dục, giết, trộm, dâm, 

dối, học từ nhỏ, kinh khủng quá!  Hoàn toàn trái nghịch Tánh Đức;  nhưng người 

trong xã hội và những kẻ chịu trách nhiệm trong chính phủ hoàn toàn chẳng có ý 

thức về vấn đề nghiêm trọng này. 

Khi  tôi  phỏng  vấn  tại  Mã  Lai,  vị  Thủ  Tướng  trước  kia  là  Mã  Cáp  Địch 

(Mahathir Bin Mohamad) cũng từng bàn với tôi về vấn đề này, ông ta nói vấn đề 

này hết sức nghiêm trọng. Nhất là sau khi kỹ thuật mã hóa (digitalized) ra đời, quý 

vị thấy một con chip nhỏ ngần ấy, một con chip lớn bằng móng tay mà chứa đựng 

thông tin nhiều ngần ấy, nhưng hiện thời những thông tin ấy đều chẳng tốt, đều là 

bất thiện, đều làm hỏng con người, vấn đề này nghiêm trọng lắm! Ông ta còn tìm 

người nhắn tôi, mong trong lần phỏng vấn thứ hai sẽ thảo luận với ông ta về vấn đề 

này trong một thời gian dài; đấy cũng là một người hữu tâm. Con người hiện thời 

một mực mê muội truy cầu danh lợi, tranh danh trục lợi, đạt được gì? Dẫu có đạt 

được,  khổ  chẳng  thể  nói  nổi,  lo  được,  lo  mất.  Khi  chưa  đạt  được  thì  mong  đạt 

được; khi đã đạt được, lại sợ mất đi, làm sao an tâm cho được? Không thể nào an, 

tâm không thanh tịnh sẽ không an, con người như  vậy sống khổ sở quá!  Vì  thế, 

Phật, thánh nhân dạy chúng ta phương pháp: Chúng ta muốn cứu xã hội, thế giới, 

và địa cầu này thì dùng phương pháp gì? Giảng kinh, giáo học, vẫn là câu nói cũ 

rích này! Càng nghĩ, càng thấy có lý. Quý vị giảng kinh, giáo học, nhằm đánh thức 

giác tánh của con người, đánh thức bổn thiện, chỉ cần người ấy giác ngộ, quay đầu, 

tâm người ấy sẽ định, trí huệ mở mang. Đối với những thứ hư giả, tiếng tăm, lợi 

dưỡng là giả, tiền tài dẫu nhiều đến mấy, chẳng phải là quý vị vẫn ngày ăn ba bữa, 

đêm ngủ [chỉ nằm một chỗ dài rộng] sáu thước ư! Nếu liễu giải chân tướng sự thật, 

quý vị truy cầu những thứ ấy để làm gì? Khổ chẳng thể nói nổi! Áo cơm đầy đủ là 

Tập 24  511 



được rồi. Mỗi ngày có thể ăn no, quần áo mặc ấm, có một căn nhà nhỏ để đụt mưa, 

tránh gió, quý vị nói có phải là sung sướng lắm hay không? Nhà to, mỗi ngày phải 

tốn không ít thời gian để quét tước, dọn dẹp! 

Tôi ở Mỹ rất nhiều năm, những đồng học bên ấy làm ăn khá lắm, mua một căn 

nhà to. Thứ Sáu và thứ Bảy không đi làm, họ ở nhà làm gì? Dùng thời gian cả ngày 

để dọn dẹp nhà cửa. Nếu quý vị không dọn dẹp, cảnh sát sẽ thay quý vị dọn dẹp, 

phạt tiền quý vị. Đó là người làm đầy tớ cho nhà cửa, quý vị phải hầu hạ nó. Quý 

vị mua một căn nhà nhỏ khỏe hơn, tốn một hai tiếng đồng hồ đã dọn dẹp sạch sẽ, 

ngăn nắp, mới có thời gian rảnh rỗi để hưởng thụ. Người Hoa biết sống, người đọc 

sách thật sự, bậc cao nhân, dựng một túp lều tranh nhỏ ở nông thôn, thoải mái cùng 

cực. Tôi nhớ thuở bé sống ở nông thôn, ở trong căn nhà tranh, vách đất, tôi rất lưu 

luyến.  Căn  nhà  ấy  quý  vị  thấy  chẳng  vừa  mắt,  nhà  tranh,  Đông  ấm,  Hè  mát,  rất 

thoải mái, tường rất dầy. Tường gần như dầy đến hai ba thước, đắp bằng đất, lợp 

bằng cỏ tranh rất dầy. Quả thật Đông ấm, Hè mát! Mùa Đông khí lạnh chẳng lọt 

vào được, sống rất thoải mái. Nhà đúc bằng bê tông cốt sắt nhìn đẹp đẽ, nhưng thật 

sự chẳng có ích cho con người như lều tranh của Trung Quốc. Con người sống nơi 

ấy tâm địa thanh tịnh, trường thọ. Con người hiện thời nói là từ trường khác nhau. 

Hiện thời, một tòa cao ốc bao nhiêu người ở? Từ trường rất hỗn loạn, rất phức tạp. 

Ở nông thôn, gần bên túp lều tranh không có ai, rất xa mới có nhà người khác, làm 

sao giống nhau cho được? Giúp đỡ người khác bằng thân hành, ngôn giáo, chúng ta 

dùng  thân  mình tận  lực  thực  hiện,  thật  sự  thực  hiện  giáo  huấn  của  cổ  thánh tiên 

hiền  trong  công  việc,  trong  xử  sự,  đãi  người,  tiếp  vật.  Học  vấn  thật  sự  là  đem 

những đạo lý trong kinh điển biến thành tư tưởng và kiến giải của chính mình, cảnh 

giới ấy sẽ được nâng cao! 

Vấn đề trong hiện tại là vì giao thông thuận tiện, thông tin phát triển, địa cầu 

đúng là thôn địa cầu, đi vòng quanh trái đất mất hai ngày, tôi đi mất ba ngày. Tôi đi 

một lần, ngày đầu tiên, từ Bắc Kinh bay tới Ba Lê, ở Ba Lê ngồi xe lửa sang Anh. 

Ngày  thứ  hai,  từ  Anh  bay  tới  Nữu  Ước.  Ngày  thứ  ba,  từ  Nữu  Ước  bay  về  Bắc 

Kinh.  Thôn  địa  cầu  mà!  Con  người  trước  kia  không  có  cách  nào  tưởng  tượng 

chuyện này. Truyền thông phát triển, bất luận nơi đâu xảy ra chuyện gì, qua TV, 

radio lập tức biết ngay. Không gian sống của chúng ta khác với trước kia, đương 

nhiên nhu cầu tri thức khác nhau! Do vậy, chẳng thể không quan tâm đến thế giới 

này, thế giới này có tương quan mật thiết với chúng ta, nhưng những thứ thông tin 

rác  rưởi  quá  nhiều.  Nếu  quý  vị  xem,  tiếp  xúc  [những  thứ  ấy],  phải  lãng  phí  bao 

51 Tập 24 

2 



nhiêu tinh thần? Do vậy, tôi đều buông xuống hết; nhưng tôi cũng có “đường ống”, 

[tức là] có những đồng học hảo tâm, đối với những sự kiện trọng đại, họ bèn hạ tải 

từ  Internet,  đưa  cho  tôi  xem,  đại  khái  đôi  ba  ngày  tôi  đọc  chừng  hai  ba  trang. 

Những sự kiện trọng đại được nói trên Internet tôi đều biết, đó là những thứ tất yếu, 

không xem những thứ chẳng tất yếu, toàn bộ chẳng tiếp xúc, tận hết sức giữ gìn cái 

tâm thanh tịnh, giữ cho tâm an định, chúng ta mới có năng lực giúp đỡ hết thảy 

chúng sanh khổ nạn. Giảng kinh, giáo học là cùng nhau chia sẻ trí huệ của Nho, 

Thích, Đạo. 

Thứ ba là  “lạc thanh tịnh tâm” , chữ 樂 đọc là Nhạo, nghĩa là ưa thích, nếu đọc 

là Lạc sẽ là vui sướng. Quý vị thấy hết thảy đều giảng về cái tâm thanh tịnh; thứ 

nhất  là  “vô  nhiễm” ,  thứ  hai  là  “an” ,  thứ  ba  là  “lạc” ,  “dục  linh  nhất  thiết  chúng 

 sanh đắc đại Bồ Đề cố”  (vì muốn làm cho hết thảy chúng sanh đắc đại Bồ Đề). Đối 

với Lạc thì phải ban cho họ chân lạc; nếu sau khi vui mà còn có tác dụng phụ sẽ 

chẳng phải  là Lạc,  chẳng phải  là chân lạc. Do  vậy, Phật  pháp từ bi  cứu thế. Hai 

chữ  “từ tế”  (từ bi cứu giúp) nói đến chân thật rốt ráo sẽ là Đại Thừa Phật pháp. Có 

phải là ban cho quý vị của cải hay chăng? Không phải! Có phải là ban cho quý vị 

địa vị hay chăng? Không phải! Có phải là ban cho quý vị sự vinh diệu hay chăng? 

Cũng không phải, mà là giúp quý vị phá mê khai ngộ. Vì sao? Khổ do mê mà có, 

quý vị chẳng liễu giải chân tướng sự thật, cũng có nghĩa là quý vị nghĩ sai, thấy sai, 

làm sai, nên chuốc lấy quả báo bất thiện, đó là khổ. Nếu quý vị tỉnh ngộ, giác ngộ, 

tư tưởng và kiến giải của quý vị chính xác, lời nói và việc làm chính xác, sẽ cảm 

được thiện quả, thật sự sung sướng. Lìa khổ được vui là quả báo, phá mê khai ngộ 

là nhân. Phật, Bồ Tát giúp hết thảy chúng sanh phá mê khai ngộ, tự nhiên phải đạt 

đến lìa khổ, được vui, giáo học mà! Trong giáo học, quan trọng nhất là chính mình 

phải  nêu gương tốt; nếu lời nói  chẳng đi  đôi  với  việc làm, người khác chẳng tin 

tưởng quý vị: “Ngươi là đồ giả, chẳng thật!” Chẳng hạn như đối với ba căn bản của 

giáo dục, những năm qua, tôi luôn hết sức nhấn mạnh, khuyên mọi người chúng ta 

phải học bù đắp những môn ấy. Những môn ấy từ nhỏ chúng ta chưa học, cha mẹ 

cũng  chẳng  học,  ông  bà  cũng  chẳng  học,  nay  chúng  ta  học  bù  những  môn  ấy, 

đương nhiên khá khó khăn, nhưng biết những môn ấy trọng yếu, nghiêm túc học 

tập, học bù những môn ấy cũng chẳng khó khăn, thật sự chịu làm, hai năm sẽ nhất 

định học bù xong xuôi. Hai năm ấy nhằm vun bồi căn bản, hãy còn kịp! 

Nếu muốn giúp đỡ người khác, giáo hóa chúng sanh, hãy học theo Khổng Tử, 

học theo Phật Thích Ca, còn phải học bù một môn nữa là văn chương Văn Ngôn. 

Văn chương Văn Ngôn là trí huệ chân thật của tổ tiên Trung Quốc, chẳng gì có thể 

Tập 24  513 



sánh bằng. Tổ tiên biết ngôn ngữ sẽ biến đổi theo thời đại, nếu văn nói và văn viết 

giống như nhau, người mấy trăm năm sau đọc đến, sẽ chẳng hiểu văn chương hiện 

thời. Do vậy, phát minh một phương pháp: Tách rời văn viết và văn nói, bất luận 

ngôn ngữ biến đổi ra sao, văn viết chẳng thay đổi! Phương pháp hay lắm, cả thế 

giới tìm không ra nước thứ hai nào. Hai ngàn năm trăm năm trước Khổng Tử viết 

sách,  nay  chúng  ta  có  thể  đọc  hiểu,  giống  như  đối  diện  trò  chuyện,  đây  là  một 

chuyện tuyệt diệu! Do vậy, chúng ta phải bổ sung văn chương Văn Ngôn vào khóa 

trình. Học văn chương Văn Ngôn như thế nào? Chẳng khó khăn chút nào cả! Văn 

chương  Văn  Ngôn  phải  cậy  vào  học  thuộc.  Vì  thế,  trong  quá  khứ,  thầy  Lý  dạy 

chúng tôi: “Các anh có thể học thuộc năm mươi bài cổ văn”, khi ấy, tài liệu dạy 

học được chọn từ bộ Cổ Văn Quán Chỉ, “có thể thuộc năm mươi bài sẽ có năng lực 

đọc  văn  chương  Văn  Ngôn,  nắm  vững  văn  chương  Văn  Ngôn”.  Đại  Tạng  Kinh 

được  viết  bằng  Văn  Ngôn,  Tứ  Khố  Toàn  Thư  viết  bằng  Văn  Ngôn,  quý  vị  nắm 

được cái chìa khóa này, cổ nhân lưu lại những kho báu, quý vị đều có thể thụ dụng. 

Nếu có thể thuộc một trăm bài, quý vị sẽ có năng lực viết Văn Ngôn. Nếu chúng ta 

mỗi tuần học một bài, thuộc một bài rồi mới học bài khác, [học thuộc] một trăm bài 

cũng không tới hai năm. Hai năm, nắm được chìa khóa, đối với những kho báu do 

tổ tông lưu lại, quý vị sẽ có phần. Nếu quý vị chẳng chịu làm [sẽ rất uổng], những 

thứ ấy hiện thời đều có. Kỹ thuật ấn loát tiến bộ, in Tứ Khố Toàn Thư chẳng khó. 

Năm  ngoái,  hình  như  là  năm  trước  đó,  tôi  đặt  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán  in một 

trăm bộ Tứ  Khố Toàn Thư, đại khái tháng Năm, tháng Sáu năm nay sẽ in xong, 

giao toàn bộ cho tôi. Tôi đặt in một trăm bộ, dự tính tặng cho những trường có nhu 

cầu trong nước! Tốn thời gian hai năm, quý vị nắm được chìa khóa, có thể duyệt 

đọc. Kinh là học vấn, Sử là kinh nghiệm; có học vấn, có kinh nghiệm lịch sử, quý 

vị sẽ có năng lực trị quốc, bình thiên hạ, có thể giải quyết vấn đề, thật sự đem lại 

“thân  tâm  khỏe  mạnh,  gia  đình  hạnh  phúc,  sự  nghiệp  thuận  lợi,  xã  hội  hài  hòa, 

thiên hạ thái bình” cho chúng sanh, thật sự làm được, chẳng phải là mơ tưởng viễn 

vông, mà là thật sự có thể thực hiện được! Do vậy, ông Thang Ân Tỷ có thể nói ra 

câu ấy, tôi rất bội phục ông ta. Đây là một người ngoại quốc, nghiên cứu văn hóa 

sử thế giới, là một nhà lịch sử triết học, nói rất hay. Do vậy, người thật sự giác ngộ 

trong thế gian đại từ, đại bi, đại nguyện, đại lực, gần như đều theo đuổi giáo học, 

chọn lựa nghề nghiệp này hết sức có lý. Họ chẳng làm nghề nào khác, mà làm nghề 

này; làm nghề nghiệp này đúng là cứu thế, cứu dân. 

Trong Phật pháp, tâm vui thanh tịnh vì muốn làm cho hết thảy chúng sanh đắc 

đại Bồ Đề. Đại Bồ Đề: Trí huệ viên mãn trong tự tánh gọi là đại Bồ Đề, giúp đỡ hết 

51 Tập 24 

4 



thảy chúng sanh trở về tự tánh. Trí huệ Bát Nhã viên mãn trong tự tánh hiện tiền, 

đó gọi là  “đắc đại Bồ Đề” . Chuyện này rất khó, tuy trong tự tánh vốn có, nhưng 

quý vị cần phải buông khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp trước xuống; nói rất dễ, 

làm thật khó! Có thể chẳng chấp trước hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian 

là tiểu trí huệ, nhưng trí huệ ấy là thật, chẳng giả, tiểu trí huệ! Lại buông phân biệt 

xuống, bèn là Bồ Tát, gọi là đại trí huệ. Cuối cùng có thể không khởi tâm, không 

động niệm, trí huệ viên mãn, đó là trí huệ của Phật, đúng là chúng ta chẳng dễ gì 

làm được. “Khởi tâm động niệm”, câu này chúng ta chẳng dễ gì liễu giải. Tới khi 

bản thân chúng tôi học kinh Hoa Nghiêm, học bộ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán 

của Hiền Thủ quốc sư mới liễu giải khái niệm này đôi chút. Thật sự khó! Ngay cả 

nhập pháp môn đã quá khó! Quý vị thấy nhập môn, phải buông xuống Ngã Chấp, 

phải  buông  Biên  Kiến,  Kiến  Thủ  Kiến,  Giới  Thủ  Kiến  xuống,  rất  khó  khăn!  Do 

vậy, trong Đại Thừa có pháp môn đặc biệt là  “nhiếp thủ chúng sanh sanh bỉ quốc 

 độ cố”  (nhiếp thủ chúng sanh sanh về cõi Phật ấy).  “Bỉ quốc độ”  là thế giới của 

Tây Phương A Di Đà Phật. Trong các vị Phật Như Lai, A Di Đà Phật giống như 

một vị đã phát đại tâm thành lập một ngôi trường. Tây Phương Cực Lạc thế giới là 

đại học Phật giáo, là một đại học đa nguyên văn hóa. Tôi chẳng học Phật, tôi học 

Cơ Đốc giáo có thể vãng sanh hay không? Tôi học đạo Hồi có thể vãng sanh hay 

không? Thưa quý vị, thảy đều có thể vãng sanh, tuyệt diệu! Vãng sanh chỉ là lúc 

lâm  chung,  đối với  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  tin  tưởng,  phát  nguyện,  ta  tin 

tưởng, ta phát nguyện cầu sanh thế giới Cực Lạc, ta tu Cơ Đốc Giáo, hay tu đạo 

Hồi, đem công đức tu hành hồi hướng Tây Phương Cực Lạc thế giới, thảy đều có 

thể vãng sanh, môn này lớn lắm! Bất luận quý vị học pháp môn nào [cũng đều có 

thể vãng sanh], vì sao? Quý vị luôn tu thiện, tích đức, đem công đức ấy hồi hướng 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, đều có thể nâng cao phẩm vị của quý vị. Nhà Phật 

không có quan niệm môn hộ; nếu có kiến giải về môn hộ, chẳng phải là đối lập ư? 

Vừa mở đầu đã bảo quý vị buông đối lập xuống, nhận biết cả vũ trụ và chính mình 

là nhất thể, ta và A Di Đà Phật là nhất thể. Trong kinh Phật chẳng nói “tin tưởng, 

ngưỡng mộ các tôn giáo khác sẽ bị loại trừ!” Không có! Không có câu ấy! Quý vị 

đọc kinh giáo Đại Thừa sẽ phát hiện trong ấy có rất nhiều vị Bà-la môn, đó là [tín 

đồ] Bà La Môn giáo, còn có rất nhiều ngoại đạo, họ đều là tín đồ của các tôn giáo 

khác, nhưng đều là học trò của Phật. Do vậy, đức Phật tiến hành giáo dục, chẳng 

phải là [truyền bá] tôn giáo, chẳng đối lập với các tôn giáo khác. Tôn giáo nào đến 

học cũng đều hoan nghênh, đều thành tựu giống hệt như nhau, đều vãng sanh như 

nhau, tới thế giới Cực Lạc thành Phật, đạt được học vị tối cao trong giáo dục Phật 

giáo. Sau khi đạt được, người ấy vẫn là Bà La Môn giáo, hay vẫn là Cơ Đốc Giáo, 

Tập 24  515 



chẳng thay đổi tôn giáo, biến thành bậc thánh nhân trong tôn giáo của người ấy. 

Đấy là chân thật nghĩa trong giáo pháp Đại Thừa. 

Trong  những  năm  qua,  đã  mười  năm  rồi,  từ  năm  1999  bắt  đầu,  trọn  cả  mười 

năm, chúng ta tiếp xúc nhiều tôn giáo, đề xướng tôn giáo trên thế giới là một nhà. 

Tôi học tập kinh điển của tôn giáo khác, tôi cũng đã từng giảng Thánh Kinh, giảng 

Cổ Lan Kinh, họ cũng rất hoan nghênh. Tôi giảng kinh Mân Côi đọc trong khóa lễ 

sáng  tối  của  đạo  Thiên  Chúa,  DVD  [thâu  bài  giảng]  về  kinh  Mân  Côi  được  lưu 

thông trong tôn giáo của họ. Trong sự cảm nhận của chúng tôi, tất cả giáo chủ các 

tôn giáo, nói theo Phật pháp, đều là hóa thân của Phật. Trong Phổ Môn Phẩm có 

nói:  “Nên dùng thân gì để độ, bèn hiện thân ấy” . Nên dùng thân Cơ Đốc (Christ) 

để độ, bèn hiện thành Cơ Đốc; nên hiện thân thầy cả đạo Hồi (Akhoond) để đắc độ, 

bèn hiện thân thầy cả đạo Hồi. Trong nhiều năm qua, cách nghĩ này của tôi được 

rất nhiều tôn giáo tán đồng, trước kia, tôi cứ tưởng còn phải mất một thời gian dài 

biện luận, kết quả là chẳng cần, đã nhiều năm như thế chưa hề gặp phải tranh cãi 

lần nào, đều có thể tán đồng. Do vậy, tôn giáo có thể đoàn kết . 

Tôn giáo nhất định phải giảng học, phải giáo dục. Tôn giáo không có giáo dục 

thì  chỉ  có  hình  thức,  sẽ  biến  thành  mê  tín,  nhất  định  phải  có  giáo  học.  Thật  sự, 

những giáo chủ sáng lập tôn giáo đều là nhà giáo dục xã hội, lại còn là đa nguyên. 

Thời gian dạy học của Thích Ca Phật dài nhất: Bốn mươi chín năm. Gia Tô (Jesus) 

bị kẻ khác hại chết, dạy học ba năm; Mục Hãn Mặc Đức (Mohamed) dạy học hai 

mươi bảy năm. Chúng ta chú tâm quan sát, lúc họ tại thế đều là giảng kinh, giáo 

học. Hơn nữa, nhìn vào nội dung, đặt vững cơ sở giáo dục, giáo dục khắp thế gian, 

không gì chẳng phải là luân lý, đạo đức, nhân quả. Vì sao? Ba thứ giáo dục ấy có 

thể đem lại lợi ích  thiết thân cho đại chúng trong xã hội, chúng ta thường nói là 

thân tâm khỏe mạnh, gia đình hạnh phúc, sự nghiệp thuận lợi, xã hội hài hòa, thiên 

hạ  thái  bình,  ba  món  giáo  dục  ấy  có  thể  làm  được.  Một  số  ít  những  kẻ  căn  cơ 

thượng  thượng  lại  nâng  cao  lên,  trong  kinh  điển  có  giáo  dục  triết  học,  giáo  dục 

khoa học, giảng rõ chân tướng của vũ trụ nhân sinh, giảng hết sức hay, Phật pháp 

có thể thuyết giảng chuyện này viên mãn. Đấy là A Di Đà Phật kiến lập một ngôi 

trường, giúp quý vị giành được học vị tối cao. Người Trung Quốc gọi đức Phật là 

“thánh nhân”. Nếu chúng ta dùng cách xưng hô quen thuộc của Trung Quốc, chúng 

ta gọi Khổng Tử là Chí Thánh Tiên Sư, thì chúng ta có thể gọi Thích Ca Mâu Ni 

Phật theo cách xưng hô như vậy, tức là Chí Thánh Bổn Sư. Phật môn gọi Thích Ca 

51 Tập 24 

6 



Mâu Ni Phật là Bổn Sư, [nghĩa là] vị thầy căn bản, vị thầy lập giáo. Chí Thánh là 

Phật, Chí Thánh Bổn Sư, mọi người sẽ chẳng nẩy sanh hiểu lầm. 

Bồ  Tát  là  hiền  nhân,  đại  hiền.  Đại  hiền  Văn  Thù  Sư  Lợi,  đại  hiền  Quán  Thế 

Âm, đại hiền Địa Tạng Vương. Rất nhiều người tưởng Phật, Bồ Tát, A La Hán là 

thần, đều là quỷ thần, sự hiểu lầm ấy rất lớn! Chúng ta là đệ tử Phật chẳng giảng rõ 

ràng, giảng minh bạch, khiến cho đại chúng trong xã hội nẩy sanh hiểu lầm to lớn 

như thế rất đáng tiếc. Vì thế, Ngài kiến lập thế giới ấy, thế giới ấy do nguyện lực 

tạo thành, đại nguyện tuyệt diệu. Điều này có căn cứ lý luận từ kinh giáo Đại Thừa, 

đức Phật nói:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” , sự biến hóa trong cả vũ trụ 

có quan hệ hết sức mật thiết với tâm tưởng của chúng ta. Do vậy, nếu tư tưởng của 

mỗi cá nhân chúng ta thuần chánh, tâm thái tốt lành, quý vị sẽ khỏe mạnh, trường 

thọ, chẳng sanh bệnh tật gì! Tật bệnh do đâu mà có? Lời đức Phật nói giống như 

những điều đã giảng trong Trung Y, cùng một đạo lý, tức là tâm thái của quý vị 

nẩy sanh vấn đề. Trong Phật pháp nói tới Tam Độc tham, sân, si, đấy là căn nguyên 

của tất cả hết thảy bệnh tật. Trong tâm quý vị có ba thứ ấy, cho nên bản thân quý vị 

có cái nhân bệnh tật. Tôi thường nói thêm hai thứ là ngạo mạn và hoài nghi. Hoài 

nghi thánh hiền, hoài nghi chính mình, tôi gọi [năm điều ấy] Ngũ Độc; đức Phật 

giảng Tam Độc là tham, sân, si, tôi thêm vào hai cái nữa, thành tham, sân, si, mạn, 

nghi, Ngũ Độc. Quý vị có năm thứ độc này, bên ngoài có vi khuẩn cảm nhiễm, quý 

vị  rất  dễ  nhiễm  bệnh.  Nếu  bên  trong  chẳng  có  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi,  dẫu  vi 

khuẩn gây bệnh bên ngoài nghiêm trọng cách mấy, vẫn chẳng thể nhiễm bệnh cho 

quý vị. Vì thế, [điều ấy được] gọi là sức miễn dịch, quý vị sẽ không bị bệnh. Quý 

vị ra vào khu vực đang xảy ra nạn ôn dịch nghiêm trọng chẳng sao cả, đạo lý ở chỗ 

này! 

Đã có ngũ độc, mà nếu quý vị còn có năm thứ duyên thì hết sức dễ bị nhiễm 

bệnh.  Năm  thứ  bệnh  duyên  là  gì?  Oán  hận!  Quý  vị  có  oán  khí,  có  hờn  giận,  có 

phiền não. Oán, hận, não, nộ, phiền, là duyên, tức là duyên gây nhiễm bệnh. Có 

nhân, có duyên, lẽ đâu quý vị chẳng ngã bệnh? Nếu quý vị hiểu đạo lý này, buông 

ngũ độc xuống, năm thứ tâm thái chẳng tốt đẹp cũng buông xuống, bất luận trong 

hoàn cảnh nào, ta không có oán mà cũng chẳng có hận, đối với thuận cảnh chẳng 

khởi tham luyến, đối với nghịch cảnh chẳng oán hận, vĩnh viễn giữ cho chính mình 

thanh tịnh, bình đẳng, quý vị sẽ trăm bệnh chẳng sanh! Dẫu bị bệnh, không cần trị 

liệu, tự mình lành bệnh, vì sao? Chúng ta hiểu: Phân tích mỗi tế bào trên toàn thân 

thì tế bào đều do nguyên tử, hạt cơ bản [hợp thành]. Những hạt cơ bản, nguyên tử 

ấy mang bệnh, vì lẽ gì? Do quý vị có ngũ độc, nên mới bị nhiễm bệnh, những tế 

Tập 24  517 



bào ấy biến thành tế bào nhiễm bệnh. Nếu quý vị giác ngộ, hiểu rõ, buông những 

phiền  não  tập  khí  xuống,  những  tế  bào  mang  bệnh  sẽ  lập  tức  khôi  phục  bình 

thường. Khôi phục bình thường, chẳng phải là khỏe mạnh ư? Do vậy, lý luận trong 

cách trị bệnh của Trung Y rất cao sâu, người ngoại quốc chẳng biết. Bệnh có thể 

chữa lành, bảy phần cậy vào tâm thái, thuốc men chỉ hữu dụng ba phần. Khi tâm 

thái  tốt,  ba  phần  thuốc  chẳng  cần  dùng  đến.  Nếu  tâm  thái  của  quý  vị  bất  hảo, 

thường có ưu lự, thường có phiền não, thường có tham, sân, si, mạn, bệnh ấy cũng 

rất khó chữa lành, dẫu thầy thuốc giỏi cũng đành bó tay chịu phép! Do vậy, hiểu 

đạo lý này, đấy chính là đạo dưỡng sanh, chính mình có thể chẳng bị bệnh tật, dẫu 

mỗi năm tuổi cao hơn, nhưng sức khỏe chẳng bị tổn hại tí nào, cũng chẳng dễ dàng 

lão hóa, đấy là gì? Tâm thái tốt đẹp. Đấy là Phật pháp mang đến lợi ích chân thật 

hiện tiền cho chúng ta. 

Người  thuộc  lớp  tuổi  trung  niên  trở  lên,  mọi  người  chú  trọng  sức  khỏe,  sức 

khỏe phải nhờ vào thuốc bổ là giả, những thứ ấy đều rất đáng sợ, vì sao? Chúng có 

tác dụng phụ, chẳng phải là thứ tốt lành. Thứ tốt đẹp là tâm thái của quý vị. Hãy 

điều chỉnh tâm thái, đoạn ác, tu thiện. Vì thế, ăn chay là đạo dưỡng sanh tốt nhất. 

Tôi học Phật chưa đầy nửa năm bèn chọn cách ăn chay, tôi chẳng phải là mê tín. Vì 

trước khi học Phật, lúc tôi còn học trong trường, tức lúc học Trung Học tại Nam 

Kinh, quê tôi ở An Huy, tôi một mình ở Nam Kinh, ở nhà người bạn học họ Trần, 

Nhĩ Đông Trần 96[9], Trần Trí, về sau anh ta học Y, tôi ở trong nhà anh ta hình như hai học kỳ, tức một năm. Gia đình anh ta là đa nguyên văn hóa, bà nội niệm 

Phật, trong nhà có tiểu Phật đường, niệm Phật, thắp nhang. Mẹ anh ta là tín đồ Cơ 

Đốc, cha là tín đồ đạo Hồi. Do vậy, tôi ở đấy một năm, đối với Cơ Đốc Giáo và 

đạo Hồi đều hiểu đôi chút, thường nghe các vị lão nhân giảng giải. Hơn nữa, tôi rất 

thích đạo Hồi, đạo Hồi nói tới Ngũ Công 97[10], Ngũ Điển. Ngũ Điển là Ngũ Luân 



 96 [9]  Họ  Trần  ( 陳  )  đọc  theo  }m  Quan  Thoại  l{  Chén,  nhưng  đồng  thời  c|c họ 沈  (Thẩm), 沉  (Trầm), cũng có cùng âm đọc, nên hòa thượng nói rõ l{ Nhĩ Đông Trần (để 

 người ghi lại văn tự đừng chép sai), tức l{ bộ Phụ ghép với chữ Đông. Do bộ Phụ viết tắt có 

 hình d|ng giống như c|i tai nên nói l{ Nhĩ Đông Trần. 

 97[10]  Ngũ Công (Arkān-al-Islām) chính l{ năm tín điều căn bản của tín đồ đạo Hồi, bao gồm: 1. Tín niệm (Shahada), tức chỉ tin v{o một Chúa l{ Allah v{ chấp nhập Mohamed l{ tiên tri 

 của Chúa Allah. 

51 Tập 24 

8 



của Nho gia. Vì thế, đạo Hồi của Trung Quốc và văn hóa truyền thống Trung Quốc 

đã dung hợp thành một khối, vô cùng ôn hòa. Sau này, tôi ở ngoại quốc, có một 

phái  đạo  Hồi  tại  Trảo  Oa  (Java)  thuộc  Ấn  Ni  (Indonesia)  do  Trịnh  Hòa 

98[11] truyền qua, nên trong phái ấy có dấu ấn văn hóa Trung Quốc, vô cùng ôn hòa. Trịnh Hòa là tín đồ đạo Hồi, chủ nhân của ông ta là hoàng đế Vĩnh Lạc (Minh 

Thành  Tổ),  [nhà  vua]  là  một  Phật  tử  kiền  thành,  cho  nên Trịnh  Hòa  cũng  quy  y 

Phật giáo, ông ta cũng truyền đạo Hồi. Một chi phái đạo Hồi ở Tô Môn Đáp Lạp 

(Sumatra) của Ấn Ni do Trung Đông truyền qua, so ra mạnh mẽ, hung hãn, khác 

hẳn phái đạo Hồi tại Trảo Oa. Vì thế, vùng Nam Dương chịu ảnh hưởng rất lớn từ 

Trịnh Hòa mãi cho đến hiện thời đã sáu trăm năm mà vẫn còn thấy những hiệu quả 

ấy. 

Khi  ấy,  tôi  biết  ăn  uống  trong  đạo  Hồi  được  tìm  hiểu  kỹ  hơn  bình  thường. 

Người bình thường chúng ta chỉ biết vệ sinh, sinh là sinh lý, ăn uống nhằm bảo vệ 

sinh lý ấy, đó là vệ sinh. Đạo Hồi không chỉ biết vệ sinh, mà còn biết vệ tánh, tánh 

là gì? Tánh tình. Chúng ta tánh tình ôn nhu có liên quan tới ăn uống. Do vậy, phàm 



 2.  Cầu  nguyện  (Salat):  Thực  h{nh  năm  thời  cầu  nguyện  mỗi  ng{y:  bình  minh,  ho{ng  hôn, 

 giữa ngọ, giữa chiều, tối. 

 3. Trai giới (Sawm): Tức mùa chay Ramadan. Trong mùa chay, tín đồ Hồi gi|o nhịn ăn từ lúc 

 mặt trời mọc cho đến khi mặt trời lặn, ho{n to{n kiêng ăn uống, rượu chè, hút thuốc, kiêng 

 quan hệ x|c thịt từ lúc mặt trời mọc đến mặt trời lặn trong suốt th|ng Ramadan. Chỉ có trẻ 

 con, người gi{, người bị bệnh tật, có thai hay đang cho con bú mới được miễn trai giới trong 

 tháng Ramadan. 

 4.  Bố  thí  (Zakat):  Trích  2,5%  thu  nhập  của mình  để  giúp  người  nghèo  khó.  Khi  cho  mượn 

 tiền, không được lấy tiền lời. Vì thế, có những kẻ l|ch luật bằng c|ch cho vay nợ, rồi đòi hỏi 

 người mượn phải tặng qu{ để tỏ lòng “biết ơn”. C|i gọi l{ “tặng qu{” ấy thật ra l{ tiền lời. 

 5. H{nh hương (Haji): Mỗi tín đồ được khuyến khích h{nh hương ít nhất một lần trong đời 

 đến th|nh địa Mecca trong tháng Dhu al-Hijjah theo lịch Hồi gi|o, tức th|ng Mười Hai trong 

 lịch Hồi Gi|o. 

 98[11]  Th|i gi|m Trịnh Hòa l{ th|i gi|m th}n tín của Minh Th{nh Tổ, vốn có tên thật l{ M~ 

 Tam Bảo, theo đạo Hồi. Tổ tiên từ Bukhara (thuộc Uzbekistan hiện thời) di cư đến V}n Nam, 

 Trung Hoa. Khi qu}n Minh chiếm V}nNam đ~ bắt được ông khi còn l{ một cậu bé con, bèn 

 đem hoạn, đưa v{o cung hầu hạ ho{ng tử Ch}u Lệ (Minh Th{nh Tổ). Ch}u Lệ đ~ đổi tên ông 

 th{nh Trịnh Hòa. Trong chính s|ch “viễn giao, cận công” (xa thì ngoại giao, gần thì đ|nh) 

 của nh{ Minh, ông đ~ được vua sai hướng dẫn thương thuyền đi khắp Đông Nam Á kết giao, 

 phô trương thanh thế. 

Tập 24  519 



những động vật hay thực vật có tánh tình bất hảo họ cũng không ăn. Năm ấy, tôi 

hiểu  được  một  đạo  lý  như  thế.  Sau  này,  tiếp  xúc  Phật  pháp,  Phật  pháp  chọn  lựa 

cách ăn chay, giảng ba điều: Phật giáo không chỉ biết vệ tánh, mà còn biết vệ tâm, 

“tâm” là tâm từ bi. Do vậy, ẩm thực trong nhà Phật là vệ sinh, vệ tánh, vệ tâm, đây 

là đạo dưỡng sanh rất viên mãn, tôi vừa tiếp xúc bèn tiếp nhận. Tôi ăn chay đến 

năm  nay  là  năm  mươi  chín  năm,  sang  năm  tròn  một  giáp,  khỏe  mạnh,  suốt  đời 

chẳng bị bệnh. Tôi tham gia nhiều hội nghị quốc tế, người ta hỏi tôi nhiều nhất là: 

“Pháp sư! Thầy dùng phương pháp dưỡng sanh nào?” Tôi bảo họ: “Ăn chay, tâm 

thanh tịnh. Tôi chẳng có đạo dưỡng sanh nào khác!” Chỉ là ăn chay, tâm thanh tịnh. 

Tận hết sức tránh né ô nhiễm bên ngoài, ô nhiễm vật chất, ô nhiễm tinh thần, tận 

hết sức tránh né, mỗi ngày thân cận cổ thánh tiên hiền, đấy là tình trạng sinh hoạt 

mỗi ngày của tôi. Họ thấy thân thể tôi khỏe khoắn đều rất hâm mộ. Đấy là vì người 

khác thuyết pháp, tuy họ không hiểu Phật giáo, cũng không mong học Phật, thấy 

thân thể tôi khỏe mạnh, mong học theo tôi. Tôi sẽ dạy họ một chiêu, vô cùng hữu 

hiệu. Lớn nhất là A Di Đà Phật đã kiến lập một đạo tràng tu hành cho chúng ta là 

thế giới Cực Lạc. Thế giới ấy vô cùng viên mãn. Trong bộ kinh này, giới thiệu Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  giới  thiệu  lịch  sử  và  trạng  huống  trong  cõi  ấy,  trạng 

huống sinh hoạt, giới thiệu thành quả giáo học bên ấy. Đương nhiên phương pháp 

tốt nhất là di dân sang Tây Phương Cực Lạc thế giới, thân cận A Di Đà Phật, nơi ấy 

là chốn đạt được thường lạc rốt ráo. 

 “Bồ Đề thị tất cánh thường lạc xứ”  (Bồ Đề là chỗ thường lạc rốt ráo), quý vị 

phải ghi nhớ, Bồ Đề là tiếng Ấn Độ, dịch sang nghĩa tiếng Hán là giác ngộ, thật sự 

giác  ngộ  là  chốn  thường  lạc  rốt  ráo.  Trái  lại,  mê  mà  chẳng  giác  chính  là  thật  sự 

thường khổ, lục đạo luân hồi do mê hoặc, điên đảo tạo thành, là một cơn ác mộng. 

Giác  ngộ  là  quý  vị  tỉnh  lại.  “Nhược  bất  linh  nhất  thiết  chúng  sanh  đắc  tất  cánh 

 thường lạc giả, tắc vi Bồ Đề môn”  (nếu chẳng làm cho hết thảy chúng sanh được 

rốt ráo thường lạc sẽ là trái nghịch môn Bồ Đề). Câu này nói rất hay, đối với hết 

thảy chúng sanh, nếu chính mình đã đạt được, mà chẳng giúp cho người khác đạt 

được, đấy chính là trái phạm Bồ Đề. Chính chúng ta đã đạt được, bèn có nghĩa vụ 

giúp cho hết thảy chúng sanh đều đạt được. Chính chúng ta hướng tới thế giới Cực 

Lạc, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, thì phải giúp hết thảy chúng sanh đều 

đến thế giới Cực Lạc. Nơi ấy có hoàn cảnh khác nơi đây, con người bên ấy là hóa 

sanh, chẳng phải là thai sanh, nên chẳng có sanh khổ. Người bên ấy vô lượng thọ, 

Đối với vô lượng thọ, nay chúng ta biết: Tâm thái của quý vị giữ được mức bình 

thường nhất  định, thân thể sẽ chẳng dấy lên biến  hóa, gọi  là thân Kim  Cang bất 

52 Tập 24 

0 



hoại. Thân Kim Cang bất hoại chẳng hiếm lạ chút nào! Quý vị hiểu rõ đạo lý này, 

có căn cứ lý luận, chỉ cần quý vị có thể không khởi tâm, không động niệm, chẳng 

phân biệt, chẳng chấp trước, tế bào trong thân thể quý vị sẽ chẳng biến đổi, vĩnh 

viễn giữ được sự bình thường. Nếu quý vị có phiền não, không được rồi, nó sẽ dấy 

lên  biến  hóa;  có  tham,  sân,  si,  nó  bèn  biến  hóa  to  lớn.  Vì  thế,  chẳng  khởi  tâm, 

không động niệm, vĩnh viễn giữ gìn bình thường. Ở bên Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, A Di Đà Phật gia trì quý vị, mỗi ngày chỉ dạy bên ấy, hướng dẫn quý vị, quý 

vị sẽ chẳng khởi tâm động niệm, muôn hình muôn vẻ trong vũ trụ, tánh, tướng, sự, 

lý, nhân, quả đều giảng thấu triệt cho quý vị. Quý vị đều minh bạch rồi, chẳng còn 

khởi tâm động niệm nữa, thế giới Cực Lạc hình thành như vậy đó, là một phòng 

học  tốt.  “Cố  linh  nhất  tâm  chuyên  chí,  nguyện  sanh  bỉ  quốc,  dục  sử  tảo  hội  vô 

 thượng Bồ Đề dã”  (vì thế, khiến cho nhất tâm chuyên chí, nguyện sanh sang cõi 

kia, khiến cho mau đắc vô thượng Bồ Đề).  “Hội”  (會) là quý vị đạt được, chứng 

đắc, chữ Hội có ý nghĩa này. Hôm nay hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Phần 12 hết  



 

Tập 24  521 



Tập 25 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Minh Tiến, Huệ Trang và Đức Phong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang hai mươi bốn, dòng thứ năm từ dưới đếm lên, xem từ 

đầu. 

 “Hựu  Hải  Đông  Nguyên  Hiểu  sư  Tông  Yếu  vân:  -  Phát  Bồ  Đề  tâm,  thị  minh 

 chánh nhân”  (Lại nữa, trong bộ Tông Yếu, ngài Nguyên Hiểu xứ Hải Đông nói: 

“Phát Bồ Đề tâm là chỉ rõ chánh nhân”). Nguyên Hiểu đại sư là người Đại Hàn, 

trong phần trước, chúng tôi đã giới thiệu sơ lược. Tông Yếu là tên gọi bản chú sớ 

của  lão  nhân  gia  nhằm  giảng  giải  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  tức  là  chú  giải  kinh  Vô 

Lượng Thọ. Ở đây, Ngài nói  “phát Bồ Đề tâm”  nhằm chỉ rõ chánh nhân; các tổ sư 

đại đức đều nhấn mạnh tính chất trọng yếu của phát Bồ Đề tâm. Nếu chẳng phát Bồ 

Đề tâm, sẽ như Thiện Đạo đại sư đã nói, tới cuối cùng chẳng thể vãng sanh Tịnh 

Độ! Do vậy, chúng ta phải coi trọng hai nguyện trong bốn mươi tám nguyện, chứ 

chẳng phải chỉ là một nguyện. Nhiều người coi trọng nguyện thứ mười tám, [không 

chú ý đến nguyện thứ  mười chín]. Nguyện thứ  mười tám là  “mười niệm ắt vãng 

 sanh” ; nguyện thứ mười chín nói  “phát Bồ Đề tâm”  và [hết thảy những ai] sanh về 

thế giới Cực Lạc đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, nguyện thứ mười chín giảng những 

điều này. Trong Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư đã giảng rất hay, Ngài nói có thể vãng 

sanh hay không hoàn toàn do có tín nguyện hay không. Quý vị có lòng tin sâu xa, 

nguyện thiết tha thì sẽ vãng sanh; có thể thấy sự trọng yếu của phát Bồ Đề tâm! 

Công phu niệm Phật  sâu hay cạn sẽ giúp quý vị  nâng cao phẩm vị  sau khi vãng 

sanh thế giới Cực Lạc. Nếu niệm Phật chẳng có công phu, nhưng thật sự có lòng 

tin sâu đậm, nguyện thiết tha, nguyện ấy là Bồ Đề tâm, thật sự có tâm độ chúng 

sanh, thật sự có tâm làm Phật, khi lâm chung, một niệm hay mười niệm đều có thể 

vãng  sanh.  Khai  thị  này  vô  cùng  trọng  yếu,  chúng  ta  nhất  quyết  chớ  nên  xem 

thường! 

52 Tập 25 

2 



Tiếp theo đó, sách giảng rõ Bồ Đề tâm.  “Hựu vân phát Bồ Đề tâm hữu nhị”  (lại 

nói phát Bồ Đề tâm có hai loại), điều  “lại nói”  ấy vẫn ở trong sách Tông Yếu. 

1) Thứ nhất là  “tùy sự phát tâm, phiền não vô biên, nguyện tất đoạn chi. Thiện 

 pháp vô lượng, nguyện tất tu chi. Chúng sanh vô biên, nguyện tất độ chi. Thử tâm 

 quả  báo,  tuy  tại  Bồ  Đề,  nhi  kỳ  hoa  báo  tại  ư  Tịnh  Độ”  (phát  tâm  theo  mặt  Sự, 

phiền não vô biên, nguyện đều đoạn hết; thiện pháp vô lượng, nguyện đều tu trọn; 

chúng sanh vô biên, nguyện đều độ hết. Tâm này tuy có quả báo là Bồ Đề, nhưng 

hoa báo của nó là Tịnh Độ). Điều này cũng nói rất hay, chúng ta đọc đoạn này, liền 

biết đó là Tứ Hoằng Thệ Nguyện:  “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, phiền não 

 vô tận thệ nguyện đoạn, pháp môn vô lượng thệ nguyện học, Phật đạo vô thượng 

 thệ nguyện thành” , đấy là Tứ  Hoằng Thệ Nguyện. Trong đoạn [vừa trích  dẫn từ 

sách Tông Yếu trên đây] đã nhắc tới ba nguyện, nói tới ba điều ấy. Quả báo của sự 

phát tâm tuy là Bồ Đề, Bồ Đề là Chánh Giác, Bồ Đề là Chánh Đẳng Chánh Giác, 

nhưng hoa báo thuộc về Tịnh Độ. Nói cách khác, quả báo là thành tựu vô thượng 

Bồ  Đề  tại  Tịnh  Độ,  tới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  để  thành  tựu  nguyện  cuối 

cùng,  “Phật  đạo  vô  thượng  thệ  nguyện  thành” ,  đấy  là  quả  báo  viên  mãn  rốt 

ráo.  “Sở dĩ nhiên giả”  (nguyên nhân là), đây là trả lời câu hỏi đã nêu,  “Bồ Đề tâm 

 lượng, quảng đại vô biên, trường viễn vô hạn”  (tâm lượng Bồ Đề rộng lớn vô biên, 

dài lâu vô hạn). Bồ Đề tâm là giác tâm viên  mãn trong tự tánh. Trong kinh Hoa 

Nghiêm, đức Thế Tôn đã dạy chúng ta:  “Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức 

 tướng của Như Lai” , Bồ Đề tâm là trí huệ. Nói thật ra, một tức là hết thảy, hết thảy 

tức là một; nói đến trí huệ thì đương nhiên đức năng và tướng hảo được bao gồm 

trong ấy, một tức là nhiều, nhiều tức là một. Trước hết, nói tới tâm lượng thì tâm 

lượng rộng lớn vô biên là nói về không gian, chẳng có ngằn mé, không gì lớn mà ra 

ngoài được!  “Trường viễn vô hạn”  (dài lâu vô hạn) là nói tới thời gian. [Thời gian 

và không gian] đều là vô lượng, vô biên, vô tận, vô hạn. Vì thế, trong Đại Thừa 

thường  nói  một  câu  như  sau,  đó  là  sự  thật,  chẳng  giả:  “Tâm  bao  thái  hư,  lượng 

 châu sa giới” , lời này là thật. Tâm Phật là như thế, mà tâm của mỗi chúng sanh 

chúng ta cũng đều như thế, chẳng có mảy may sai biệt nào! Nay dường như trong 

vô sai biệt có sai biệt, là vì lẽ nào? Mê mất tự tánh. Do vậy, trong vô sai biệt hiện 

ra sai biệt. Đối với người giác ngộ, chẳng cần nói tới bậc Viên Giác, Viên Giác là 

Phật, Đại Giác là Bồ Tát, trong cảnh giới của họ, sai biệt chính là vô sai biệt. Vì 

sao? Đại Bồ Tát nhập pháp môn Bất Nhị, chúng ta có hai, ba, các Ngài không có. 

Chúng  ta  có  một  và  nhiều,  các  Ngài  cũng  chẳng  có.  Chúng  tôi  hỏi  lần  nữa:  “Vì 

sao? Vì lẽ gì?” Nếu chúng ta thật sự hiểu rõ, trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, 

Hiền Thủ quốc sư đã giảng về ba thứ  “châu biến”  (trọn khắp), quý vị chưa hiểu rõ 

Tập 25  523 



hay sao? Đó là cảnh giới Hoa Nghiêm viên mãn. Bất luận chánh báo hay y báo, 

hiện thời các khoa học gia nói tất cả hết thảy hiện tượng là hiện tượng dao động, 

thuyết ấy rất có lý. Các khoa học gia cận đại nói trong vũ trụ thứ gì cũng đều không 

có, mà là dao động. Hiện tượng tinh thần do dao động hình thành, hiện tượng vật 

chất cũng do dao động hình thành, muôn hình muôn vẻ khác biệt là do tần số [dao 

động] khác nhau. Cách nói này tương ứng với những điều được giảng trong kinh 

Phật, tương ứng với ba thứ  “châu biến” :  “Châu biến pháp giới, xuất sanh vô tận” . 

Câu nói kế tiếp quả thật là tâm bao thái hư, lượng châu sa giới,  “chứa đựng Có và 

 Không” . 

 “Cố năng cảm đắc quảng đại vô tế y báo Tịnh Độ, trường viễn vô lượng chánh 

 báo thọ mạng”  (vì thế, có thể cảm được Tịnh Độ y báo rộng lớn không ngằn mé, 

chánh báo có thọ mạng dài lâu vô lượng), hai câu cuối này hay quá!  “Trừ Bồ Đề 

 tâm, vô năng đương thử”  (trừ Bồ Đề tâm ra, không gì có thể như vậy được). Câu 

này có nghĩa là y báo và chánh báo trang nghiêm trọn khắp pháp giới hư  không 

giới do đâu mà có? Cụ Hoàng nói là do Bồ Đề tâm mà có. Bồ Đề tâm là gì? Kiến 

văn giác tri. Trong tự tánh, đoạn hết tập khí vô minh sẽ trở về Thường Tịch Quang, 

trong ấy không có hiện tượng vật chất, mà cũng chẳng có hiện tượng tinh thần. Do 

vậy, có những người hỏi tôi: Nếu họ chẳng khởi tâm, không động niệm, họ còn có 

tri giác hay chăng? Họ có tri giác thì chẳng phải là khởi tâm động niệm ư? Không 

khởi tâm, không động niệm, làm sao họ có tri giác được? Họ có những thứ ấy! Thật 

sự là chẳng có hiện tượng tinh thần và vật chất, nhưng họ có kiến văn giác tri. Kiến 

văn giác tri là trí huệ Bát Nhã trong tự tánh, nó bất sanh, bất diệt, vì nó chẳng phải 

là vật chất, mà cũng chẳng phải là tinh thần. Vật chất và tinh thần đều là pháp sanh 

bởi các duyên, chúng ta nói tinh thần là gì? Là Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Nếu một 

niệm vọng động, kiến văn giác tri sẽ biến thành Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Có Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức thì từ trong Thọ, Tưởng, Hành, Thức sẽ biến hiện hiện tượng 

vật chất. Đó chính là những điều người ấy cảm thụ, suy nghĩ, phán đoán, nhận biết, 

tự nhiên  biến  hiện  ra!  Vì thế, trọn khắp pháp giới hư  không  giới, lục đạo chúng 

sanh trong hết thảy các cõi Phật, cũng có thể nói là bao gồm cả mười pháp giới, hễ 

chúng sanh  có  cảm,  sẽ  tự  nhiên  có  ứng,  sống  động,  hoạt  bát,  chẳng  phải  là  chết 

cứng!  Khi  họ  cảm,  sẽ  hiện  tướng,  chẳng  phải  do  khởi  tâm  động  niệm  bèn  hiện 

tướng, mà do cảm ứng bèn hiện tướng. Tuy hiện tướng, vẫn chẳng khởi tâm động 

niệm, hoàn toàn do tự tánh khởi tác dụng, chẳng thể nghĩ bàn! Chúng ta muốn lý 

giải nó, sẽ trật lất, quý vị chẳng thể lý giải được, vì sao? Quý vị vận dụng tâm ý 

thức, nhưng tâm ý thức chẳng thể duyên tự tánh. Phải làm sao mới có thể duyên 

52 Tập 25 

4 



được? Buông tâm ý thức xuống, nó sẽ hiện tiền, lập tức chính là [tự tánh]. Trong 

pháp Đại Thừa, đấy chính là cảnh giới tối cao trong Thiền Tông hay trong bất luận 

tông phái nào! Hai câu cuối cùng ý nói: Trừ Bồ Đề tâm ra, không điều gì có thể 

đảm đương chuyện này! Quả thật đã nêu ra căn bản, đó là trí huệ Bát Nhã vốn sẵn 

có trong tự tánh. Đó là  “tùy Sự”  (xét theo mặt Sự) [để luận định Bồ Đề tâm]. 

2) Kế đó, điều thứ hai là  “thuận Lý phát tâm, tín giải chư pháp giai như huyễn 

 mộng, phi hữu, phi vô, ly ngôn, tuyệt lự”  (Thuận theo Lý để phát tâm, tin hiểu các 

pháp đều như huyễn mộng, chẳng phải có, chẳng phải không, lìa ngôn ngữ, dứt suy 

lường). Đoạn văn này khá dài, chúng ta xem trước câu này. Trước hết, quý vị phải 

tin tưởng, chớ nên hoài nghi, nghi là chướng ngại lớn nhất của Bồ Tát, đó là hoài 

nghi. Vì sao chúng ta học Phật tu hành chẳng thể thành tựu? Nói thật ra, có mấy ai 

thật sự tin Phật? Tin Phật suốt một đời, nhưng đối với Phật vẫn đánh dấu hỏi: “Rốt 

cuộc là thật sự có Phật hay chăng?” Ai có thể chẳng có mảy may nghi hoặc nào? 

[Nếu chẳng có mảy may nghi hoặc nào], sẽ là chân tín; người chân tín chắc chắn sẽ 

y giáo phụng hành, quả báo chẳng thể nghĩ bàn! Chúng ta hoài nghi Phật, quý vị 

nói xem: Không tin mà vẫn cứ khăng khăng là tin; quý vị nói “hãy tin tưởng thật 

sự”, kẻ ấy làm không được. Do vậy, Phật pháp đúng là khó khăn! Phật pháp đúng 

là “biết khó, hành dễ”, cái “biết” ấy là gì vậy? Chẳng nghi mới là biết! Hễ có nghi, 

sẽ  chẳng  biết.  Tuy  biết,  nhưng  chẳng  thấu  triệt,  thô  trược  lắm!  Chân  tín  sẽ  chân 

giải; vì vậy, tín và giải liên quan với nhau. Bọn phàm phu chúng ta thật sự hiểu rõ, 

minh bạch, nên tin tưởng, đó là căn tánh trung hạ. Nếu chẳng hiểu rõ ràng, minh 

bạch,  mà lại thật  sự  tin tưởng thì  người ấy khó có lắm,  vì  sao? Người ấy có thể 

khăng khăng  một  mực  tu  hành,  sẽ  thành  tựu.  Cổ nhân Trung  Quốc  gọi  hai  hạng 

người ấy là  “thượng trí, hạ ngu” , được bao nhiêu người? Thượng trí cũng chẳng 

nhiều, hạ ngu cũng chẳng lắm! Tuy hạ ngu chẳng thể thông hiểu, nhưng quý vị dạy 

họ, họ sẽ khăng khăng một mực tu tập thật sự. Bảo họ niệm Phật, họ niệm đôi ba 

năm liền thật sự vãng sanh, tướng lành hiếm có. Họ có hiểu đạo lý trong kinh hay 

chăng? Chẳng hiểu! Người đồ đệ làm nghề vá nồi của lão hòa thượng Đế Nhàn là 

loại người này, khi ông ta vãng sanh, lão hòa thượng tán thán: “Hy hữu!” Ngài tán 

thán  sự  thành  tựu  của  ông  ta:  “Pháp  sư  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  trụ  trì  phương 

 trượng của các đạo tràng nơi danh sơn chẳng bằng ông, chẳng sánh bằng ông” . 

Lời tán thán của lão hòa thượng là thật, chẳng giả. Đứng mất, lại còn đứng suốt ba 

ngày, chờ pháp sư Đế Nhàn đến lo liệu hậu sự thay cho ông ta. Người bình thường 

chẳng thể làm được! 

Tập 25  525 



Vì vậy, tín giải!  “Chư pháp”  là hết thảy các pháp do đức Phật đã nói đều như 

huyễn mộng, chẳng phải là thật. Thật sự tin tưởng, thật sự lý giải, đối với hết thảy 

các pháp, quý vị quyết định chẳng chấp trước, mà cũng quyết định chẳng phân biệt, 

thậm chí đối với hết thảy các pháp chẳng khởi tâm, chẳng động niệm, quý vị bèn 

đắc tam-muội. Hết thảy các pháp  “phi hữu, phi vô” , chẳng thể nói chúng là có, mà 

cũng chẳng thể nói chúng là không! Quý vị nói chúng là không thì chúng có tướng. 

Quý vị nói chúng là có, tướng ấy chẳng tồn tại, chỉ là một thứ tướng gần như liên 

tục hết sức ngắn ngủi, tạm bợ, chẳng tồn tại. Chúng ta xem phim, trước đây phim 

được chiếu bằng máy đèn soi, mỗi giây thay đổi hai mươi bốn tấm, từng tấm được 

chiếu chẳng ngừng. Mỗi giây là hai mươi bốn tấm, thời gian mỗi tấm [được chiếu 

lên màn bạc] là một phần hai mươi bốn giây. Quý vị còn chưa nghĩ kịp thì nó đã 

thay đổi rồi! Pháp sanh diệt ấy có tốc độ sanh diệt quá nhanh! Di Lặc Bồ Tát bảo 

một  cái  khảy  ngón  tay,  chẳng  phải  là  một  giây,  “trong  một  khảy  ngón  tay  có  ba 

 mươi hai ức trăm ngàn niệm” , làm sao quý vị có thể nói nó là có? Làm sao quý vị 

có thể nói nó là không? Chân tướng sự thật là “phi hữu, phi vô”.  “Ly ngôn, tuyệt 

 lự” : Quý vị không có cách nào diễn tả. Hễ quý vị nói thì thời gian đã trôi qua rất 

lâu rồi, chẳng biết nó đã đi đâu mất rồi!  “Lự”  (慮) là suy tưởng; quý vị cũng chẳng 

thể suy nghĩ. Vì thế, nói  “ngôn ngữ đạo đoạn,  tâm  hành  xứ  diệt”.  “Ly  ngôn”  là 

ngôn ngữ đạo đoạn,  “ly niệm”  là  “tuyệt lự” , tâm hành xứ diệt! Ngôn ngữ và tư lự 

đều chẳng thể thấu đạt được! Đó là chân tướng của nó. 

 “Y thử tín giải, phát quảng đại tâm”  (nương vào sự tín giải ấy, phát tâm rộng 

lớn). Sự tín giải ấy đã được diễn  tả trong bốn câu trước đó:  “Tín giải  chư pháp, 

 giai như huyễn mộng, phi hữu, phi vô, ly ngôn, tuyệt lự”  (tin hiểu các pháp đều như 

huyễn mộng, chẳng phải có, chẳng phải không, lìa ngôn ngữ, dứt suy lường); bốn 

câu ấy đã nêu bày chân tướng của hết thảy các pháp.  “Phát quảng đại tâm”  là gì? 

Chân  tâm  hiện  tiền,  quý  vị  đối  với  hết  thảy  các  pháp  cũng  chẳng  còn  khởi  tâm, 

động  niệm,  phân  biệt,  chấp  trước  nữa,  khi  ấy  chính  là  “phát  quảng  đại  tâm” . 

Quảng đại tâm là gì? Chính là như trong phần trước đã nói: Tâm độ chúng sanh, 

tâm  đoạn  phiền  não,  tâm  học  pháp  môn.  “Tuy  bất  kiến  hữu  phiền  não,  thiện 

 pháp”  (tuy chẳng thấy có phiền não hay thiện pháp), phiền não là bất thiện, chẳng 

trụ vào hai bên thiện và bất thiện, nhưng như thế nào? Tâm thái của quý vị là  “nhi 

 bất bát vô đoạn khả tu”  (nhưng chẳng gạt bỏ “không có gì để có thể đoạn, không 

có gì để có thể tu”), quý vị vẫn rất sốt sắng đoạn ác tu thiện. Quý vị biết “không có 

phiền não để đoạn”, nhưng vẫn đoạn trong ấy. Quý vị biết “cũng chẳng có thiện 

pháp để tu”, nhưng vẫn tu trong ấy. Đối với hai câu này, Hoàng lão cư sĩ đã mở 

52 Tập 25 

6 



dấu ngoặc để chú giải, sợ chúng ta nghe không hiểu, đúng là từ bi!  “Bất bát vô tức 

 bất bài trừ chi ý, bát giả, bài dã, vô giả, trừ dã”  (“Bất bát” nghĩa là chẳng bài trừ. 

Bát (撥) là gạt bỏ, Vô (無) là trừ bỏ đi). Vì thế, câu trên đây có nghĩa là:  “Tuy bất 

 kiến phiền não dữ thiện pháp, đản nhưng hữu khả tu dữ khả đoạn”  (tuy chẳng thấy 

có  phiền  não  và  thiện  pháp,  nhưng  vẫn  có  cái  thể  tu  và  cái  có  thể  đoạn),  vì 

sao?  “Thị  cố,  tuy  nguyện  tất  đoạn,  tất  tu,  nhi  bất  vi  ư  Vô  Nguyện  tam-muội”  (do 

vậy, tuy nguyện ắt đoạn, ắt tu, nhưng chẳng trái nghịch Vô Nguyện tam-muội). Vô 

Nguyện tam-muội là Đại Tam Không tam-muội. Chính mình đã nhập cảnh giới ấy, 

nhưng  vẫn  phải  tu.  Đối  với  chính  mình  mà  nói  thì  đã  phá  tập  khí  vô  minh,  nêu 

gương tốt cho chúng sanh, cũng giống như diễn tuồng, biết diễn tuồng là giả, vẫn 

diễn rất thật! Vì sao? Diễn cho kẻ khác coi, khiến cho kẻ khác sau khi xem sẽ bị 

cảm động mà giác ngộ. Đây là nói rõ chư Phật, Bồ Tát ứng hóa trên thế gian, hiện 

thân, hành động đều hoàn toàn nhằm giúp đỡ chúng sanh. Nếu trong cảnh giới ấy, 

ta chẳng mong muốn, nát  thân diệt trí thì sẽ biến  thành Tiểu  Thừa. Đại  Thừa và 

Tiểu Thừa khác nhau ở chỗ này! 

Tiểu  Thừa  A  La  Hán  kết  thúc  nơi  cảnh  giới  ấy,  chẳng  muốn  thị  hiện  nữa,  có 

được hay chăng? Không được! Vì sao không được? Chưa đoạn xong tập khí vô thỉ 

vô  minh.  Quý  vị  hãy  nghĩ  xem,  đấy  là  đạo  lý  gì?  Muốn  đoạn  tập  khí  vô  thỉ  vô 

minh, quý vị phải học như Phật, Bồ Tát: Vô vi, mà không gì chẳng làm, không gì 

chẳng làm mà vô vi. Hai câu này chẳng phải là có cùng một ý nghĩa với câu  “nhập 

 pháp môn Bất Nhị”  như đức Phật thường nói ư? Nhập pháp môn Bất Nhị mới là 

Đại Thừa Bồ Tát. Đối với chính mình mà nói thì mới có thể đoạn hết bốn mươi 

mốt phẩm tập khí vô minh. Sau khi phá vô minh, theo kinh Hoa Nghiêm, hàng Sơ 

Trụ  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo  phá  vô  minh  cũng  là  không  khởi  tâm,  không  động 

niệm, nhập cảnh giới ấy. Chúng ta nghĩ: Người đạt tới mức chẳng khởi tâm, không 

động niệm, đương nhiên chẳng có phân biệt, chấp trước, lấy đâu ra bốn mươi mốt 

tầng  cấp!  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác,  há  có 

những thứ ấy? Đã có những thứ ấy, chẳng phải là lại có phân biệt, chấp trước hay 

chăng? Vì thế, trong hội giảng kinh Hoa Nghiêm, chúng tôi đã nói rất minh bạch 

với các đồng học, có bốn mươi mốt tầng cấp Bồ Tát hay chăng? Không có! Cảnh 

giới Hoa Nghiêm là cảnh giới bình đẳng, lấy đâu ra bốn mươi mốt tầng cấp? Vì sao 

đức  Phật  nói  bốn  mươi  mốt  tầng  cấp?  Chính  là  nói  tập  khí  khởi  tâm  động niệm 

chưa đoạn, chứ thật ra chẳng có khởi tâm động niệm! Xác thực là chẳng có! Vẫn 

còn có tập khí khởi tâm động niệm, đấy là vi tế vô minh. Vi tế vô minh rất khó 

đoạn,  không  có  cách  nào  đoạn  trừ!  Vì  thế,  tu  hành  trong  cảnh  giới  ấy  được  gọi 

Tập 25  527 



là  “vô  công  dụng  đạo” ,  cổ  nhân  thường  nói  “chẳng  thể  dùng  sức  trong  ấy!”  Hễ 

dùng sức, toàn bộ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều dấy lên! 

Trong  cảnh  giới  ấy,  nói  cách  khác,  quý  vị  nói  ra  sao  thì  phải  làm  như  vậy. 

Trong quá khứ, khi tu nhân, quý vị đã từng phát nguyện độ chúng sanh, nay quý vị 

thành Phật, cớ sao chẳng độ chúng sanh? Quý vị nói ra sao thì phải làm như vậy, 

phải thực hiện; khi ấy chính là lúc quý vị thực hiện! Tuy thực hiện, nhưng chẳng 

khởi tâm động niệm. Hễ chúng sanh cảm, Phật, Bồ Tát liền ứng, cảm ứng đạo giao. 

Chúng sanh có cảm, Phật bèn vô tâm ứng. Ngài chẳng khởi tâm động niệm, chẳng 

có phân biệt, chẳng có chấp trước mà ứng. Tuy ứng, vẫn là chẳng khởi tâm, không 

động  niệm,  chẳng  phân  biệt,  chẳng  chấp  trước.  Hiện  thân  là  như  thế,  mà  thuyết 

pháp cũng như thế. Vì vậy, Thích Ca Mâu Ni Phật nói Ngài giảng kinh bốn mươi 

chín năm, nhưng chẳng nói một chữ nào! Chúng ta nghe lời ấy chẳng hiểu, cớ sao 

chẳng nói một chữ nào? Hiện thời người ta đã ghi chép [những lời Phật dạy] thành 

một  bộ  Đại  Tạng  Kinh,  nhưng  Phật  nói  Ngài  chẳng  nói  một  chữ  nào!  Đúng  là 

chẳng nói một chữ nào, vì sao? Ngài chẳng khởi tâm động niệm, Ngài nói gì? Rất 

khó  thấu  hiểu  cảnh  giới  ấy,  nghe  không  hiểu!  Rõ  ràng  là  Ngài  giảng  kinh  nhiều 

ngần ấy, cớ sao nói “ngay cả một chữ cũng chẳng nói?” Vì thế, đức Phật có một tỷ 

dụ thiện xảo, Ngài dùng chuông trống làm tỷ dụ. Quý vị gõ trống, dùng sức nện, 

âm thanh sẽ lớn. Gõ nhè nhẹ, âm thanh bèn nhỏ. Trống có khởi tâm động niệm hay 

không? Có phân biệt, chấp trước hay không? Không có! Gõ mạnh kêu to, gõ nhẹ 

kêu nhỏ, chẳng gõ sẽ chẳng kêu, đức Phật muốn chúng ta từ chỗ này mà lãnh hội: 

Ngài  thật  sự  không  nói!  Ngài  nói  là  do  lẽ  nào?  Do  chúng  sanh  khởi  tâm,  động 

niệm,  Ngài  bèn  tự  nhiên  phản  ứng,  Tánh  Đức  nơi  tự  tánh  vốn  là  như  vậy.  Nếu 

không có phản ứng thì sao? Không có phản ứng tức là chết cứng rồi. Ngài chẳng 

phải là chết cứng, mà là sống động, hoạt bát. Vì thế, đức Phật thuyết pháp giống 

như kinh Lăng Nghiêm đã nói:  “Tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng” , [tức là] 

tùy tâm, ứng theo khả năng lãnh hội [của thính chúng mà thuyết pháp]. 

Tiếp theo đó , “tuy nguyện giai độ vô lượng hữu tình, nhi bất tồn năng độ, sở 

 độ” (tuy nguyện vô lượng hữu tình đều độ, nhưng chẳng có ý niệm thấy có kẻ hóa 

độ và người được hóa độ). Hễ có năng độ và sở độ, tức là quý vị khởi tâm động 

niệm. Có cái có thể hiện và cái được hiện, có người nói và pháp được nói thì toàn 

bộ phân biệt, chấp trước sẽ dấy lên, quý vị là phàm phu, chẳng phải là thánh nhân. 

Chúng ta phải học theo thánh nhân, phải buông Năng và Sở xuống. Buông Năng và 

Sở  xuống  chính  là  nói  “quyết  định  chẳng  thể  có  chấp  trước”.  Trong  cảnh  giới, 

52 Tập 25 

8 



chẳng  chấp  trước  có  thân  ta,  chẳng  chấp  trước  có  thân  người,  buông  tứ  tướng 

xuống, vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng, quý 

vị  đạt  được  cái  tâm  thanh  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh  khởi  tác  dụng  hằng  thuận  chúng 

sanh, chúng sanh có chấp trước, nếu quý vị chẳng chấp trước, trong tâm họ sẽ nghĩ 

quý vị là dị loại, chẳng thể nào sống cùng với quý vị! Vậy thì làm như thế nào? 

Phải thuận theo họ mà chấp trước, chấp trước giống hệt. Thuận theo họ chấp trước 

là hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Hằng thuận và tùy hỷ là có phân biệt, 

có chấp trước, nhưng công đức chẳng có phân biệt hay chấp trước. Có chấp trước 

là chẳng chấp trước, chẳng chấp trước là có chấp trước, quý vị nghe có hiểu hay 

không? Tuyệt diệu! Tuyệt diệu ở chỗ này! Vì thế, Bồ Tát ở nơi đâu cũng khiến cho 

hết thảy chúng sanh sanh tâm hoan hỷ, đúng là pháp hỷ sung mãn. Lý này quả thật 

rất sâu, nghe không hiểu cũng chẳng sao, chẳng cần phải nghiên cứu, suy nghĩ nó, 

cứ nghe lần lượt nhiều lần. Vì thế, Thích Ca Mâu Ni Phật chẳng ngại phiền, giảng 

mỗi ngày, thường xuyên giảng. Nói chung, nghe mãi sẽ có một ngày nào đó hoát 

nhiên khai ngộ. Vì sao hoát nhiên  khai  ngộ? Do huân tập lâu  ngày!  Quý vị thấy 

bình thường chính mình huân tập phiền não đã lâu, bèn sanh phiền não; nay huân 

tập thánh giáo lâu ngày sẽ [có lúc] khai ngộ. Vì vậy, đừng sợ, cứ nghe cho nhiều; 

hiện thời thuận tiện, do [nghe mãi] một đĩa CD mà có thể khai ngộ! Một đĩa CD 

nếu mỗi ngày nghe mười lần, nghe suốt ba năm, chắc chắn khai ngộ. Nghe một đĩa 

ấy suốt ba năm, tâm định rồi, quý vị đắc tam-muội, lẽ đâu chẳng khai ngộ? Chắc 

chắn khai ngộ! Ai nấy đều có phần, vấn đề là quý vị có chịu tin hay không? Quý vị 

có thể tin tưởng hay không? Quý vị có bằng lòng làm như vậy hay không? Mấu 

chốt ở chỗ này! Chỉ cần bằng lòng, Đại Thừa chẳng khó! 

 “Như thị phát tâm, công đức vô biên. Thiết sử chư Phật cùng kiếp diễn thuyết 

 bỉ chư công đức, do bất năng tận”  (Phát tâm như thế, công đức vô biên. Giả sử chư 

Phật trọn hết một kiếp diễn nói công đức ấy, vẫn chẳng thể nói trọn). Lời này là 

thật, quý vị có thể chiếu theo những điều vừa nói trên đây để phát tâm, chúng  sẽ 

giúp cho quý vị khai ngộ, giúp quý vị minh tâm kiến tánh. Công đức ấy quá to! 

Tiếp theo đó là một câu nói [yêu cầu hành nhân hãy] quên hết:  “Cố năng tùy thuận 

 ư Không, Vô Tướng, như kinh ngôn”  (Vì thế, có thể tùy thuận Không, Vô Tướng, 

như  kinh  dạy),  đấy  là  điều  được  nói  trong  kinh  Kim  Cang,  “như  thị  diệt  độ  vô 

 lượng chúng sanh, thật  vô chúng sanh đắc diệt độ giả”  (diệt độ vô lượng chúng 

sanh như thế, nhưng thật ra chẳng có chúng sanh nào được diệt độ). Câu này trích 

từ  kinh  Kim  Cang.  Trong  thế  gian,  chư  Phật,  Bồ  Tát  diệt  độ  vô  lượng  chúng 

sanh,  “diệt”  là  giúp  chúng  sanh  diệt  phiền  não,  giúp  chúng  sanh  đoạn  phiền  não, 

giúp  chúng  sanh  chứng  Bồ  Đề.  Tuy  giúp  đỡ  họ,  chẳng  chấp  tướng.  Chúng  sanh 

Tập 25  529 



chấp tướng, chứ Phật, Bồ Tát chẳng chấp tướng như thế. Các Ngài có thể tùy thuận 

Không, Vô Tướng. Vô Nguyện tam-muội như đã nói trong phần trước được gọi là 

Đại Tam Không tam-muội, tức là Không, Vô Tướng, Vô Nguyện. Nói cách khác, 

trong cuộc sống hằng ngày, trong lúc mặc áo, ăn cơm, đều tương ứng với Không, 

Vô Tướng, Vô Nguyện. Trong khi làm việc cũng tương ứng, trong đãi người tiếp 

vật cũng tương ứng, tương ứng với Đại Tam Không tam-muội, tương ứng với Kim 

Cang  Bát  Nhã.  Các  Ngài  không gì  chẳng  làm,  làm  rất  tích  cực;  tuy  rất  tích cực, 

chẳng để lại dấu vết nào. Đó là gì? Nói cách khác, làm mà không làm, không làm 

mà làm; làm và không làm là một, chẳng hai, thật sự nhập pháp môn Bất Nhị. Vì 

thế, đấy là công đức chân thật, vô biên công đức, hết thảy chư Phật diễn nói các 

công đức ấy bất tận, vì sao? Công đức ấy xứng tánh, đạo lý ở chỗ này! 

Chúng ta xem đoạn tiếp theo. Trong đoạn Tông Thú này, lão cư sĩ cũng nói rất 

nhiều, phân lượng rất lớn.  “Hựu Quán Kinh vân, dục sanh bỉ quốc giả, đương tu 

 tam  phước”  (lại  nữa,  Quán  Kinh  nói:  “Muốn  sanh  về  cõi  ấy,  hãy  nên  tu  ba  thứ 

phước”). Đối với phần [kinh văn] trích dẫn ở chỗ này, do cụ đang giảng về phát Bồ 

Đề tâm, nên chỉ trích dẫn điều thứ ba:  “Tam giả, phát Bồ Đề tâm, thâm tín nhân 

 quả, độc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả”  (ba là phát Bồ Đề tâm, tin sâu nhân 

quả, đọc tụng Đại Thừa, khuyến khích hành giả). Phía trước còn có hai điều, ở đây, 

chúng tôi tiện dịp nói luôn:  “Nhất giả, hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, 

 từ  tâm  bất  sát,  tu Thập  Thiện  Nghiệp”  (một  là  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng sự  sư 

trưởng, từ tâm chẳng giết, tu Thập Thiện Nghiệp). Quý vị phải biết điều đầu tiên là 

gì? Là căn bản, cơ sở của Bồ Đề tâm. Không có điều thứ nhất, sẽ chẳng có điều thứ 

hai; không có điều thứ hai, sẽ không có điều thứ ba. Nay chúng ta nói tới phát Bồ 

Đề tâm, chúng ta thật sự làm, cớ sao làm chẳng giống, chẳng xuất hiện thành quả, 

do nguyên nhân nào? Thiếu căn bản, bỏ sót cơ sở. Nhiều kẻ xuất gia đến trao đổi 

với tôi, họ bàn gì tôi cũng chẳng nói năng gì hết. Vun bồi căn bản rất khẩn yếu, 

nhưng họ trọn chẳng nghĩ đến căn bản, làm sao quý vị có thể thành tựu được? Căn 

bản  chính  là  bốn  câu  ấy,  có  thể  làm  được  bốn  câu  trong  điều  thứ  nhất  này  hay 

không?  Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  có  thể  làm  được  hay  không? 

Thực  hiện  hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng  bằng  Đệ  Tử  Quy.  Khi  mọi 

điều trong Đệ Tử Quy đều làm được, quý vị sẽ có căn bản này! Căn bản ấy cạn hay 

sâu, mạnh hay yếu, trong ấy còn có rất nhiều mức độ! Từ tâm chẳng giết là giáo 

dục nhân quả. Tu Thập Thiện Nghiệp là căn bản của Phật pháp. Trong kinh Thập 

Thiện Nghiệp Đạo, đức Phật đã giảng rất rõ ràng về pháp nhân thiên; đời sau quý 

vị biết dùng thân người ra sao, sanh lên trời như thế nào. Thanh Văn Bồ Đề, Duyên 

53 Tập 25 

0 



Giác Bồ Đề, cho đến Vô Thượng Bồ Đề, đều lấy Thập Thiện làm căn bản. Tách rời 

Thập Thiện, đời sau quý vị sẽ chẳng được làm thân người, đừng mong tiến lên cao! 

Tiến lên thiên đạo, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật đều đừng mong tưởng, vì 

ngay cả thân người mà quý vị còn chưa đạt được! Thật đấy, chẳng giả đâu! Do vậy, 

tại Trung Quốc, văn hóa truyền thống của Trung Quốc là Nho, Thích, Đạo ba nhà, 

thiếu một cũng không được! Ba cội rễ của Nho, Thích, Đạo ở ngay trong câu này. 

Căn bản của Nho gia là Đệ Tử Quy, căn bản của Đạo gia là Thái Thượng Cảm Ứng 

Thiên và Văn Xương Đế Quân Âm Chất Văn, căn bản của Phật pháp là kinh Thập 

Thiện Nghiệp Đạo; hàng xuất gia còn phải vun bồi một căn bản nữa là Sa Di Luật 

Nghi, đó là căn bản của hàng xuất gia. Căn cơ không có thì làm sao có thể thành 

tựu? Chúng ta học Phật chớ nên lừa người, lừa người là có tội đấy! 

Thật sự vun bồi ba thứ căn bản ấy, quý vị học Phật có thể tu thành Bồ Tát, tu 

thành Phật, tu Đạo có thể thành thần, thành tiên, học Nho có thể thành thánh, thành 

hiền, quyết định có thành tựu. Nếu cả ba căn bản này đều không có, quý vị chẳng 

thể nào thành tựu điều gì! Vun bồi ba thứ căn bản từ chỗ nào? Vun bồi từ Đệ Tử 

Quy, giống như ba tầng lầu, Đệ Tử Quy là tầng lầu thứ nhất, Cảm Ứng Thiên là 

tầng lầu thứ hai, Thập Thiện Nghiệp là tầng lầu thứ ba. Ba căn bản ấy trọng yếu 

hơn bất cứ thứ gì khác! Học Phật là học từ nơi đâu? Học từ nơi đây! Vào thời cổ, 

những căn bản này được vun bồi từ thuở bé, thông thường là Nho và Đạo, từ văn 

hóa truyền thống của Trung Quốc, quý vị có thể nhìn ra. Thực thể vật chất trong 

văn hóa truyền thống của Trung Quốc gồm ba thứ kiến trúc: 

- Từ đường nhằm dạy điều gì? Dạy về Hiếu, hiếu thảo cha mẹ, tôn trọng thầy, 

Xuân Thu tế tổ. Bình thường, từ đường là trường học. Các trường tư thục đều dùng 

từ đường làm địa điểm dạy học. Tư thục là gia học, nói theo cách bây giờ, tư thục 

là trường học của con em trong gia tộc. Lúc bình thường, từ đường chẳng có hoạt 

động, trừ Xuân Thu tế tự ra, chẳng có hoạt động nào; cho nên lợi dụng nơi chốn ấy 

để học hành. Vì thế, nó là giáo dục luân lý và đạo đức. 

- Thứ hai là Khổng Miếu. Khổng Miếu cũng là hàng năm tế Khổng Tử một lần; 

đó  là  hoạt  động  của  nơi  ấy,  chứ  bình  thường  cũng  chẳng  có  chuyện  gì.  Vì  thế, 

những người đọc sách tại địa phương bèn lợi dụng nơi chốn này để kết xã. Quý vị 

đọc Du Tịnh Ý Công Ngộ Táo Thần Ký thấy nói đến Văn Xương Xã 99[1], họ lợi 



 99[1]  Văn  Xương  X~  l{ một  đo{n  thể  quy  tụ  những  người  cùng  chí  hướng  muốn  thực  hiện những điều khuyên dạy trong b{i Âm Chất Văn của Văn Xương Đế Qu}n. 

Tập 25  531 



dụng nơi ấy để kết xã, nhằm học tập giáo dục đạo đức, tức là giáo dục đạo đức của 

cổ thánh tiên hiền, lợi dụng nơi chốn này. 

-  Thứ  ba  là  miếu  Thành  Hoàng.  Nói  chung,  miếu  Thành  Hoàng  đều  thuộc  về 

Đạo gia hay Đạo giáo, dạy gì? Giáo dục nhân quả. Sự giáo học ở nơi ấy đánh động 

con người mạnh mẽ nhất. Khiến con  người xúc động nhất  chính là Thập Vương 

Điện, Thập Điện Diêm Vương nhằm biểu thị pháp. Xưa kia, Diêm Vương Điện quá 

nửa là tượng đắp, nhằm thuyết minh Địa Ngục Biến Tướng Đồ, căn cứ theo Ngọc 

Lịch Bảo Sao100[2]; [đó là] giáo dục nhân quả. 

Trẻ  nhỏ  từ  bé  đã  được  huân  tập  từ  ba  thứ  ấy,  cho  nên  căn  cội  được  vun  bồi 

vững vàng; sau này, khi tiếp xúc Phật pháp sẽ hết sức dễ dàng. Đối với họ, Thập 

Thiện Nghiệp Đạo chẳng khó khăn tí nào! Căn bản tốt đẹp mà! Vì thế, kẻ tại gia 

học Phật, đối với Thập Thiện Nghiệp, Tam Quy, Ngũ Giới, chẳng có tí vấn đề nào! 

Thật sự làm được; người xuất gia học Phật thật sự có căn bản. Thế hệ hiện tại của 

chúng  ta  phiền  quá!  Ba  căn  bản  Nho,  Thích,  Đạo  đều  không  có.  Nếu  chúng  ta 

không  có,  chúng  ta  có  hành  được  Thập  Thiện  Nghiệp  hay  chăng?  Không  được. 

Trong kinh Phật Tạng, đức Phật đã nói, kinh Phật Tạng là một bộ kinh, chẳng phải 

là Đại Tạng Kinh, phân lượng không nhiều lắm. Trong kinh Phật Tạng, đức Phật 

nói:  “Phật tử, bất tiên học Tiểu Thừa, hậu học Đại Thừa, phi Phật đệ tử”  (Phật tử 

mà trước hết chẳng học Tiểu Thừa rồi sau đó mới học Đại Thừa, chẳng phải là đệ 

tử Phật). Thích Ca Mâu Ni Phật nói lời ấy: Quý vị chẳng học Tiểu Thừa rồi sau đấy 

học  Đại  Thừa,  đức  Phật  chẳng  chấp  nhận  quý  vị!  Phật  giáo  truyền  sang  Trung 

Quốc  rất  hoàn  chỉnh.  Quý vị  thấy  Tứ  A  Hàm  trong  Đại  Tạng  Kinh là  kinh Tiểu 

Thừa,  Kinh,  Luật,  Luận  của  Tiểu  Thừa.  Vào  thời  Tùy  -  Đường,  có  hai  tông  là 

Thành Thật Tông và Câu Xá Tông; hai tông ấy là Tiểu Thừa, phải học hai tông ấy 

trước,  trước  hết  là  học  Tiểu  Thừa.  Học  xong  Tiểu  Thừa  rồi  mới  học  Đại  Thừa. 

Thích Ca Mâu Ni Phật dạy chúng ta điều này, thời cổ luôn là như vậy. Nhưng kể từ 

giữa đời Đường trở đi, Phật giáo Trung Quốc chẳng học Tiểu Thừa, tại gia lẫn xuất 

gia đều không học, vậy thì có học Đại Thừa được hay không? Trung Quốc dùng 

Nho và Đạo để thay thế Tiểu Thừa. Vì thế, người học Phật chẳng ai không đọc Tứ 

Thư, Ngũ Kinh, tối thiểu cũng đọc Lão Trang, dùng những thứ ấy làm cơ sở, rồi 



 100[2]  Ngọc Lịch Bảo Sao l{ thiện thư của Đạo Gi|o, tương truyền do một người tu h{nh l{ 

 Đạm Si đạo nh}n v{o cõi Âm, chứng kiến Thập Điện Diêm Vương xử |n, ghi chép lại. S|ch 

 còn chép những lời khuyên dạy của c|c vị thần chưởng quản }m phủ. Nội dung có t|c dụng 

 khuyến thiện rất mạnh, nên s|ch n{y cũng được Phật môn Trung Hoa coi trọng. 

53 Tập 25 

2 



mới học Đại Thừa bèn rất có hiệu quả, chẳng kém Tiểu Thừa. Đây là một đặc sắc 

của  Phật  giáo  Trung  Quốc,  cần  phải  biết:  Do  dùng  Nho  và  Đạo  làm  cơ  sở,  nên 

Nho, Thích và Đạo dung hợp thành một Thể. 

Tại Trung Quốc, trong xã hội, trên hình thức vẫn có Nho, Thích, Đạo, trên thực 

tế, Nho, Thích, Đạo đã dung hợp thành nhất thể. Kẻ học Đạo cũng đọc kinh Phật, 

cũng đọc  Tứ  Thư, Ngũ  kinh; học  Nho  cũng học  Đạo,  mà  cũng học Phật  rất phổ 

biến. Nhất là những kinh như kinh Kim Cang, kinh Hoa Nghiêm, kinh Địa Tạng đã 

biến thành những công khóa rất phổ biến, Nho cũng học, mà Đạo cũng học. Tới 

thời cận đại, sau khi nhà Thanh sụp đổ, xã hội Trung Quốc ở mãi trong tình trạng 

hỗn  loạn,  bất  an;  tiếp  đó  [Trung  Hoa]  bị  người  Nhật  Bản  xâm  lược,  tám  năm 

Kháng Chiến. Chúng ta coi nhẹ những thứ truyền thống này! Hiện thời, đúng như 

đức Phật đã giảng trong kinh Vô Lượng Thọ:  “Tổ tiên bất thiện, bất thức đạo đức, 

 vô hữu ngữ giả, thù vô quái dã”  (Tổ tiên chẳng lành, chẳng biết đạo đức, không có 

ai  nói  [cho  biết],  nên  cũng  chẳng  có  gì  là  lạ).  Chúng  ta  chẳng  thể  trách  cha  mẹ, 

cũng  chẳng  thể  trách  phụ  mẫu,  cũng  không  có  thể  trách  móc  ông  bà,  chỉ  có  thể 

trách chúng ta sanh trong hoàn cảnh này. Hoàn cảnh chẳng tốt đẹp, chúng ta ra đời 

trong hoàn cảnh ấy. Chúng ta phải biết: Trong ấy, có rất nhiều nhân tố, chẳng phải 

là họ cố ý sơ sót, mà là do tình thế gây nên. Làm thế nào đây? Phải bù đắp, phải bổ 

túc cơ sở giáo dục ấy. Thật sự bỏ ra thời gian một hai năm để vun bồi căn bản. Vun 

bồi căn bản thật sự tốt  đẹp thì bất luận tu gì cũng đều có thành tựu, điều này rất 

trọng yếu. Vì thế, điều đầu tiên trong Tịnh Nghiệp Tam Phước là nói về ba căn bản 

của Nho, Thích, Đạo. Có những căn bản ấy mới có thể học Phật. 

Vì thế, điều thứ hai là học Phật, học Phật từ chỗ nào?  “Thọ trì Tam Quy, cụ túc 

 chúng giới, bất phạm oai nghi”  (thọ trì Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai 

nghi),  tới  lúc  này  mới  nhập  Phật  môn.  Quý  vị  vừa  mở  kinh  Phật  ra,  [bèn 

thấy]  “thiện nam tử, thiện nữ nhân” , vì sao? Họ trọn đủ điều lành đầu tiên, cũng có 

nghĩa là người ấy thật sự thực hiện  “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ 

 tâm bất sát, tu Thập Thiện Nghiệp” , người ấy thật sự làm được. Do người ấy có 

điều kiện này, nên mới có thể tiếp nhận Tam Quy Ngũ Giới trong Phật môn, khi 

xuất gia sẽ tiếp nhận Sa Di Giới và hai  mươi bốn món oai nghi trong mười giới 

điều của Sa Di 

Có cơ sở như vậy thì mới có thể đạt tới điều thứ ba. Điều thứ ba là Đại Thừa, 

điều  thứ  hai  là  Tiểu  Thừa,  chẳng  trái  nghịch  thứ  tự.  Đạt  đến  điều  thứ  ba  là  Đại 

Thừa Bồ  Tát.  Điều thứ  nhất  của Đại  Thừa Bồ  Tát  là  “phát  Bồ Đề  tâm, thâm tín 

 nhân quả” . Nhân quả ở đây chẳng phải là nhân quả Tiểu Thừa, hay nhân quả thế 

Tập 25  533 



gian; nhân quả thế gian đã học trong điều thứ nhất [của Tam Phước]. Nhân quả ở 

đây là gì? Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả, nói về pháp môn Tịnh Độ, niệm 

Phật thành Phật! Chẳng phải là nói tới nhân quả thông thường. Cách nói này rất 

thấu triệt, chúng ta chớ nên không biết! Pháp môn này dạy quý vị niệm Phật, đối 

với nhân quả này, quý vị phải tin tưởng, tin sâu, nguyện thiết, không ai chẳng vãng 

sanh.  “Độc tụng Đại Thừa” ,  “độc”  (讀) là đối trước cuốn kinh để niệm. Tụng (誦) 

là  rời  khỏi  bản  kinh,  đọc  thuộc  lòng;  quý  vị  niệm  rất  thuộc  sẽ  có  thể  đọc  thuộc 

lòng. Đó là gì? Thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, quý vị sẽ có thể thành Phật! 

Đại Thừa là nói đến gì? Nói theo nghĩa rộng sẽ là kinh Đại Thừa. Giảng theo nghĩa 

hẹp là Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh, tức là bộ kinh này, quý vị chắc chắn thành 

Phật,  vãng  sanh  thành  Phật.  [Kinh  này]  phù  hợp  thế  kỷ  hiện  đại  này  nhất.  Hiện 

thời,  khoa  học  kỹ  thuật  tiến  bộ,  kiến  thức  bùng  nổ,  con  người  chuộng  đơn  giản. 

Đơn giản nhất là bộ kinh này, mà bộ kinh Vô Lượng Thọ này có thể bao gồm hết 

thảy các kinh do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm, thật đấy, 

chẳng giả đâu! Trong phần trước, tôi đã thưa cùng quý vị, đúng là  “một tức là hết 

 thảy” , chẳng sót một điều nào. Vì thế, bộ kinh này vô cùng thù thắng, thập phương 

chư Phật tán thán. Tôi giảng kinh suốt năm mươi hai năm, theo kinh nghiệm của 

tôi, giảng bất luận kinh nào đều chẳng có pháp duyên thù thắng như giảng kinh Vô 

Lượng Thọ. Nếu quý vị nghe kinh, chú tâm suy nghĩ quan sát, sẽ có thể quan sát 

thấy giảng bộ kinh này pháp duyên vô cùng thù thắng, bất luận ở nơi nào, vì sao? 

Chư  Phật  hộ  niệm,  long  thiên  thiện  thần  ủng  hộ.  Chúng  ta  mắt  thịt  chẳng  thấy 

chúng sanh đông đảo! Cũng có những kẻ được Hoa Lục gọi là “có công năng đặc 

dị”, trong Phật pháp gọi là Thiên Nhãn Thông, có thể thấy các chúng sanh ấy, họ 

biết đạo tràng này thính  chúng rất đông!  Vì thế, đọc bộ kinh này, giảng bộ kinh 

này, học tập bộ kinh này, cảm ứng thù thắng khôn sánh.  “Khuyến tấn hành giả”  là 

giáo hóa chúng sanh, đọc tụng Đại Thừa là tự hành, tức là chính mình nương theo 

kinh giáo tu hành, tự hành, hóa tha,  “khuyến”  là khuyên người khác. 

 “Hựu viết”  (lại nói), điều nói thêm này cũng trích từ Quán Vô Lượng Thọ Phật 

Kinh.  “Nhược hữu chúng sanh nguyện sanh bỉ quốc, phát tam chủng tâm, tức tiện 

 vãng sanh”  (Nếu có chúng sanh nguyện sanh về cõi ấy, phát ra ba thứ tâm sẽ liền 

vãng sanh). Đây là phát Bồ Đề tâm, vì sao  Bồ Đề tâm lại có ba thứ? Trong giáo 

pháp Đại Thừa thường nói tới nhất tâm, ba tâm ở đâu ra? Ba tâm là nhất tâm, nhất 

tâm là tam tâm, Phật pháp nói tới Thể, Tướng, Dụng. Ở đây, nói tới “tam tâm” tức 

là có Thể và Dụng, Dụng được chia thành hai: Tự Thụ Dụng và Tha Thụ Dụng. Ta 

dùng tâm gì để đối đãi chính mình, dùng tâm gì để đối xử với người. Quán Kinh 

53 Tập 25 

4 



dạy:  “Nhất giả chí thành tâm, nhị giả thâm tâm, tam giả hồi hướng phát nguyện 

 tâm. Cụ tam tâm giả, tất sanh bỉ quốc”  (một là chí thành tâm, hai là thâm tâm, ba 

là hồi hướng phát nguyện tâm; trọn đủ ba tâm ấy, ắt sanh về cõi kia). Quý vị thấy ở 

đây, Thể của Bồ Đề tâm là chí thành tâm. Thành (誠) là gì? Giảng chữ này như thế 

nào?  Trong  bút  ký  đọc  sách,  tiên  sinh  Tăng  Quốc  Phiên  đã  định  nghĩa  rất  hay, 

tương  ứng  với  Giáo  pháp  Đại  Thừa,  ông  ta  nói:  “Nhất  niệm  bất  sanh,  thị  vị 

 Thành”  (Một niệm chẳng sanh thì gọi là Thành). Khởi tâm động niệm sẽ chẳng có 

Thành!  Không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  tâm  ấy  là  thành  tâm,  chí  thành  là 

Thành  đến  tột  bậc.  Tiên  sinh  Tăng  Quốc  Phiên  cũng  là  một  người  học  Phật,  tôi 

nghĩ định nghĩa của ông ta [dựa theo những] điều được nói trong kinh Đại Thừa. 

Ai có chí thành tâm? Thưa quý vị, Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo. Trong mười 

pháp giới không có, chúng ta biết giai tầng cao nhất trong mười pháp giới là Phật, 

[tứ thánh trong] mười pháp giới là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, và Phật, nhưng 

vị Phật ấy vẫn dùng A Lại Da. A Lại Da là gì? A Lại Da là khởi tâm động niệm. 

Ngài không có phân biệt và chấp trước, nhưng có khởi tâm động niệm; vì thế, Ngài 

là vọng tâm, chưa phải là chân tâm. Hễ phát tâm này, thưa quý vị, quý vị là Sơ Trụ 

Bồ Tát trong Viên Giáo, quý vị bèn thành Phật, chân tâm mà! Dùng chân tâm là 

Phật, dùng vọng tâm là mười pháp giới. Tứ thánh pháp giới trong mười pháp giới 

dùng vọng tâm chánh đáng, vì luôn luôn tiếp nhận giáo huấn của Phật, Bồ Tát, luôn 

y giáo tu hành, nên sử dụng vọng tâm chánh đáng. Lục đạo dùng vọng tâm tà vạy, 

chẳng chánh; Kiến Tư phiền não trong lục đạo chướng ngại họ. Vì vậy, trong tứ 

thánh  có  phân  biệt,  nhưng  không  có  chấp  trước,  có  Trần  Sa  phiền  não,  nhưng 

không có Kiến Tư  phiền  não, thoát  ly lục đạo luân hồi. Chí  thành tâm  chẳng dễ 

dàng! 

 “Hai là thâm tâm” , thâm tâm là Tự Thụ Dụng; đối với cuộc sống, công việc, 

đãi người, tiếp vật của chính mình, phải dùng tâm nào? Dùng thâm tâm. Thâm tâm 

là gì? Chúng ta dùng năm chữ  “thanh tịnh bình đẳng giác”  trong tựa đề của kinh 

này. Hơn hai mươi năm trước, tôi giảng kinh này tại Mỹ, khi tôi giảng Bồ Đề tâm 

theo cách như vậy, mọi người dễ hiểu. Tôi thêm một chữ Chánh vào Giác, thành 

Chánh Giác.  Tôi  dùng mười chữ, chân thành là chí  thành tâm, chân thành;  thâm 

tâm  là  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác;  còn  Tha  Thụ  Dụng  thì  sao?  Tha  Thụ 

Dụng là tâm từ bi, ở đây nói là “hồi hướng phát nguyện tâm”. Đem hết thảy công 

đức do chính mình đã tu, đã học, hồi hướng cho pháp giới chúng sanh, phát nguyện 

cầu sanh thế giới Cực Lạc, từ bi tới cùng cực. Đấy là nhiếp hết thảy chúng sanh 

vãng sanh Phật quốc, từ bi tới cùng cực! Chưa vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

Tập 25  535 



giới thì tâm từ bi chẳng viên mãn, vì sao? Đời sau họ vẫn phải luân hồi trong lục 

đạo! Đời này, quý vị yêu thương, che chở họ, giúp đỡ họ ra sao đi nữa, đời sau họ 

vẫn phải luân hồi. Đức Phật giúp đỡ chúng sanh bèn giúp đến tột cùng, thật sự giúp 

kẻ khác về đến nhà, chẳng thể làm nửa vời, trong một đời phải đạt tới viên mãn, 

quý vị nhất định phải khuyên dạy kẻ ấy niệm Phật sanh Tịnh Độ. Chính quý vị nhất 

định phải là một tấm gương vô cùng tốt đẹp, khiến cho kẻ ấy sau khi trông thấy sẽ 

thật sự sanh tâm cảm động, thật sự có thể buông xuống vạn duyên, vãng sanh thế 

giới Cực Lạc, thân cận A Di Đà Phật, tới thế giới Cực Lạc thành tựu hết thảy Phật 

pháp. Nơi ấy là một ngôi trường tốt đẹp; sanh về thế giới Cực Lạc sẽ vô lượng thọ, 

có thời gian [lâu dài] ấy! Tìm chẳng ra nơi chốn nào học Phật tốt hơn thế giới Cực 

Lạc, mười phương chư Phật tán thán. Quý vị thấy ngay cả Tỳ Lô Giá Na Phật trong 

thế giới Liên Hoa Tạng cũng tán dương Văn Thù và Phổ Hiền đã dẫn bốn mươi 

mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ sang Tây Phương Cực Lạc thế giới, học tập A Di Đà 

Phật, tuyệt diệu! Chúng ta thấy rõ chân tướng sự thật này, nghĩ thông suốt, sau đấy 

sẽ khăng khăng một mực quy tâm Tịnh Độ, chẳng làm điều gì khác nữa! 

Trong các buổi giảng, trong quá khứ, tôi đã thưa với quý vị nhiều lần, thầy Lý 

ban cho tôi bản mi chú bộ kinh này. Sau khi tôi đọc xong, sanh tâm đại hoan hỷ. 

Khi ấy, tôi đang giảng kinh Hoa Nghiêm, chẳng muốn giảng nữa. Giảng kinh Hoa 

Nghiêm  được  phân  nửa,  bộ  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm  giảng  được  phân  nửa,  bộ  Tứ 

Thập Hoa Nghiêm  giảng được phân nửa, tôi  không muốn giảng, đã nghĩ sẽ phát 

tâm chuyên giảng bộ kinh này. Trước sau tôi đã giảng kinh này mười lượt, lần này 

là  lần  thứ  mười  một,  chuyên  tu  Tịnh  Độ.  Vì  sao  sau  này  lại  giảng  kinh  Hoa 

Nghiêm? Tôi thưa với quý vị, là do ba người khải thỉnh, pháp sư Khai Tâm ở Đài 

Loan, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ ở Bắc Kinh, Hàn Quán Trưởng của Hoa Tạng Đồ 

Thư Quán hai hôm trước khi vãng sanh, ngã bệnh nằm trong bệnh viện, đã khẩn 

thiết  yêu  cầu,  mong  tôi  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  viên  mãn.  Do  trước  đây  giảng 

không  có  các  thiết  bị,  tôi  giảng  Hoa  Nghiêm  lần  đầu  tiên  không  chỉ  chẳng  thâu 

hình, mà ngay cả thâu âm cũng không có. Bà ta hy vọng tôi có thể giảng cặn kẽ từ 

đầu một lượt, khi ấy vẫn là dùng băng video, lưu lại cho người đời sau tham khảo. 

Tôi  thấy  bà  ta  bệnh  rất  nặng,  nhằm  an  ủi  bà  ta  bèn  đáp ứng;  đấy  là  nhân  duyên 

giảng kinh Hoa Nghiêm lần thứ hai. Tôi di dân sang Tân Gia Ba, ở Tân Gia Ba gần 

bốn  năm,  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  biết  chuyện  này,  đã  thay  mặt  ba  vị  đại  đức  ấy 

chính thức khải thỉnh. Vì vậy, kinh Hoa Nghiêm được khai giảng tại Tân Gia Ba 

Cư Sĩ Lâm. Chúng tôi giảng hơn bốn ngàn giờ, giảng được bao nhiêu? Đại khái là 

giảng  một  phần  năm  kinh  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm,  giảng  rất  tỉ  mỉ,  mọi  người  rất 

53 Tập 25 

6 



hoan hỷ. Kinh này là Trung Bổn Hoa Nghiêm, xét đến tiến độ (tốc độ tiến triển) 

học tập của chúng ta lần này ở nơi đây, ngày hôm nay là ngày thứ hai mươi lăm, 

chúng ta học đến trang hai mươi lăm, hai giờ học được một trang, e rằng bản Đại 

Kinh Giải của lão nhân gia cũng gần một ngàn trang, như vậy là một ngàn lần, [tức 

là] một ngàn lần hai giờ. Phương pháp học tập này có thụ dụng, càng cặn kẽ, càng 

hoan hỷ, đúng là pháp hỷ sung mãn, chúng tôi vẫn muốn tăng nhanh tiến độ hơn 

một chút. Vì thế, đối với ba thứ tâm này, chúng tôi dùng văn tự đơn giản dễ hiểu 

nhất  để  mọi  người  xem  đến  sẽ  rất  dễ  hiểu.  Chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng, 

chánh giác, từ bi, phải  thật  sự  phát  những tâm ấy.  Dùng những tâm ấy  cầu  sanh 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, quyết định được vãng sanh. Đầy đủ ba tâm, ắt sanh 

về cõi ấy! 

 “Phát thử tam tâm, diệc tức phát Bồ Đề tâm dã.  Hựu Mật Tông tối trọng phát 

 đại Bồ Đề tâm”  (Phát ba tâm ấy, cũng chính là phát Bồ Đề tâm. Lại nữa, Mật Tông 

coi trọng phát đại Bồ Đề tâm nhất). Hoàng lão cư sĩ từng tham Thiền, học Mật, cụ 

là Kim Cang Thượng Sư trong Mật Tông, Hiển Mật viên dung, thông Tông, thông 

Giáo, là một vị trưởng giả đại đức hiếm có.  “Kỳ giáo điển Bồ Đề Tâm Nghĩa vân: 

 Bồ Đề chi tâm, thành Phật chi bổn, đại sự nhân duyên mạc quá ư thử”  (Giáo điển 

Bồ Đề Tâm Nghĩa của họ có nói: “Tâm Bồ Đề là cội rễ thành Phật, đại sự nhân 

duyên không có gì hơn điều này”), mười sáu chữ ấy nói lên tánh trọng yếu của Bồ 

Đề tâm. Bồ Đề là tiếng Phạn, dịch sang tiếng Hán có nghĩa là Giác,  “tâm Bồ Đề là 

 giác  tâm”  tức  là  như  trong  tựa  đề  kinh  đã  nói  “thanh  tịnh  bình  đẳng  giác” .  Tôi 

thường thưa trình cùng quý vị, mà cũng nhắc nhở mọi người, tâm thanh tịnh là A 

La Hán, tâm bình đẳng là Bồ Tát, giác tâm là Phật, đức Phật đã giác ngộ, giác do 

đâu mà có? Giác do bình đẳng mà có, bình đẳng là tam-muội. Trì giới sẽ có thể đắc 

thanh tịnh  tâm, nhân Giới đắc Định, Định là tam-muội. Đắc tam-muội, tâm bình 

đẳng hiện tiền, định tới một mức độ nhất định sẽ tự nhiên khai ngộ. Giác là khai 

ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, đó là căn bản để thành Phật, là đại sự 

nhân duyên không gì hơn được! Đó là nói rõ chúng ta học Phật thì học Phật là một 

đại  sự  nhân  duyên,  vì  sao?  Trở  về  tự  tánh.  Chúng  sanh mê  mất  tự  tánh,  đọa  lạc 

trong mười pháp giới, đọa lạc trong lục đạo luân hồi, khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ  và  tạo  tác  hoàn  toàn  trái  nghịch  Tánh  Đức,  cho  nên  chịu khổ  chịu  nạn.  Nói 

theo giáo nghĩa Đại Thừa, tai nạn do đâu mà có? Tâm hạnh bất thiện. Vì sao? Học 

đã nhiều năm như vậy, tâm quý vị đều hiểu khá rõ ràng:  “Hết thảy các pháp sanh 

 từ tâm tưởng” . Kiên định thiện tâm, thiện nguyện, hoàn cảnh cư trụ của chúng ta sẽ 

biến  thành  đại  địa  cứng  chắc,  sẽ  chẳng  có  tai  nạn,  động  đất,  đất  đá  truồi!  Hôm 

trước, chúng tôi xem một bản tin, tôi còn xem hình chụp, dường như ở Đài Loan bị 

Tập 25  537 



núi lở, cả ngọn núi sụp xuống, cây cối mọc trên núi vẫn còn nguyên, ở chính giữa, 

đột nhiên mặt đất sụp nát, trước nay chưa hề thấy hiện tượng này, chẳng hề thấy! 

Nói theo Phật pháp, đấy là cái nhân gì? Tâm hạnh của chúng ta bất thiện cảm vời 

đại địa lỏng lẻo, lay động, chẳng ổn định. Có đúng hay không? Đúng vậy! 

Nay ta suy nghĩ, có mấy ai định tâm? Tâm đều chẳng định, có thể nói là “tâm 

hoảng, ý loạn”, đại chúng trong xã hội hiện thời đều là như vậy, chẳng có cảm giác 

an toàn. Không giống như người thuở trước, trước đây lòng người an định, tâm họ 

an định ở nơi đâu? Định tại luân lý, đạo đức. Bởi lẽ giáo dục thuở trước nhằm dạy 

vun bồi vững vàng căn bản, dạy quý vị định tại hiếu đễ, định tại Ngũ Luân, định tại 

Ngũ Thường, định tại Tứ Duy, Bát Đức, suốt đời khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, 

tạo tác, cuộc sống đều tốt đẹp, làm việc cũng tốt đẹp, đãi người tiếp vật luôn có 

thường quy (quy củ thường hằng), chẳng vượt quy củ, nên tâm họ định. Hiện thời 

chẳng còn nữa, hiện thời tâm bất định, không có cảm giác an toàn, nên đại địa lỏng 

lẻo,  đại  địa  cũng  chẳng  định,  giải  thích  chuyện  này  theo  giáo  pháp  Đại  Thừa  sẽ 

thấy thông suốt. Nếu chúng ta chẳng thể nghiêm túc học tập giáo huấn của thánh 

hiền hòng định cái tâm, những chuyện này (thiên tai) sẽ thường xuyên nẩy sanh, 

càng ngày càng nhiều, phiền toái lắm! Có ngăn ngừa, cũng chẳng thể ngăn ngừa 

xiết! Quý vị thấy trong hai năm qua, số lần động đất nhiều hơn quá khứ quá lớn. 

Xét trên toàn thế giới, mỗi tháng đều có vài lần, chẳng cố định ở một nơi nào cả! 

Số lần xảy ra càng ngày càng nhiều, tai hại ngày càng nghiêm trọng. Hãy nhớ  “hết 

 thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” , đức Phật nói câu này quá hay! Tâm chúng ta 

suy tưởng chuyện gì? Phải thường nghĩ đến giáo huấn, luân lý, đạo đức của tổ tông, 

thường nghĩ đến giáo huấn của Phật. Đức Phật bảo chúng ta hãy  “phát Bồ Đề tâm, 

 nhất hướng chuyên niệm” , tâm định chắc nơi thế giới Cực Lạc, tâm định chắc nơi 

A Di Đà Phật. Tâm chúng ta đã định, núi, sông, đại địa cũng được củng cố theo, sẽ 

chẳng xuất hiện vấn đề. Do vậy, phải định chắc nơi phát Bồ Đề tâm. Chúng ta vẫn 

chưa  thể  thực  hiện  tâm  chân  thành,  vì  sao?  Nếu  làm  được,  quý  vị  sẽ  vượt  thoát 

mười pháp giới, thành Phật rồi! Nhưng chúng ta phải hết sức nghiêm túc học tập 

tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, học trong cuộc sống hằng ngày. 

Phần trước đã giảng rất hay, Vãng Sanh Luận dạy chúng ta học vô nhiễm thanh 

tịnh tâm. Biết những gì là ô nhiễm, chúng ta xa lìa ô nhiễm. Phải nhớ: Tự tư tự lợi 

là ô nhiễm, tiếng tăm, lợi dưỡng là ô nhiễm, hưởng thụ ngũ dục lục trần là ô nhiễm, 

tham, sân, si, mạn là ô nhiễm. Ô nhiễm nhiều quá, rất nhiều! Quý vị phải có huệ 

nhãn, thấy rõ rệt, phân định rõ ràng, xa lìa hết thảy ô nhiễm, trở về tâm thanh tịnh. 

53 Tập 25 

8 



Sau khi đạt được tâm thanh tịnh, lại tiến thêm bước nữa là tu tâm bình đẳng, tâm 

bình đẳng học từ nơi đâu? Học từ khiêm ty, tôi chẳng nói khiêm hư, mà là khiêm 

ty. Ngay cả kinh Mân Côi của Thiên Chúa giáo, đoạn thứ nhất dạy con người hãy 

học theo đức khiêm ty của Đức Mẹ Maria. Tại Trung Quốc, câu đầu tiên trong sách 

Lễ Ký là  “Khúc Lễ viết: Vô bất kính”  (Khúc Lễ nói: “Không gì chẳng kính”). Theo 

Lễ Ký, tinh thần của lễ là gì? Tự nhún mình, đề cao người khác, chính mình khiêm 

ty, tôn trọng người khác, đó là lễ, là căn bản của lễ. Quyết định chẳng ngạo nghễ, 

ngã mạn! Ngạo nghễ, ngã mạn sẽ cảm vời gì? Động đất. Chúng ta bèn hiểu: Nếu 

chúng ta tự nhún mình, tôn trọng người khác, nơi chúng ta ở sẽ chẳng bị động đất. 

Chúng ta phải tin tưởng Phật và lời đức Phật nói, nếu không tin sẽ chẳng có cách 

nào hết! Nhất định phải tin tưởng, quyết định chớ hoài nghi, sẽ phát sanh hiệu quả. 

Nếu quý vị có kiến thức giống như những người bình phàm: “Phật là mê tín, không 

có căn cứ khoa học” sẽ rắc rối to! Tai nạn hiện tiền, nhưng quý vị như thế nào? 

Chẳng tin tưởng! 

Chúng  ta  đọc  đoạn  tiếp  theo:  “Hựu  Bồ  Đề  Tâm  Luận  vân:  Thử  Bồ  Đề  tâm, 

 năng bao tàng nhất thiết chư Phật công đức pháp cố. Nhược tu chứng xuất hiện, 

 tắc vi nhất thiết đạo sư. Nhược quy bổn, tắc thị Mật Nghiêm độ, bất khởi ư tọa, 

 năng thành nhất thiết Phật sự”  (Lại nữa, Bồ Đề Tâm Luận nói: “Tâm Bồ Đề này 

có thể chứa đựng pháp công đức của hết thảy chư Phật. Nếu tu chứng xuất hiện, sẽ 

là đạo sư của hết thảy. Nếu trở về gốc sẽ là cõi Mật Nghiêm, chẳng rời khỏi tòa mà 

có thể thành tựu hết thảy Phật sự”). Đây là một đoạn trích từ Bồ Đề Tâm Luận, từ 

đây cho đến cuối đều là những điều được nói trong Bồ Đề Tâm Luận. Bồ Đề tâm 

có thể  “bao tàng”  (Bao (包) là bao dung, Tàng (藏) là chứa đựng) pháp công đức 

của hết thảy chư Phật, có nghĩa là tự tánh vốn sẵn đủ hết thảy trí huệ và đức tướng, 

có thể sanh ra vạn pháp, câu này có ý nghĩa như vậy đó. [Bồ Đề Tâm Luận đã] hiển 

thị vạn pháp từ đâu sanh ra? Sanh từ Bồ Đề tâm, đúng hay không? Đúng vậy! Ý 

nghĩa này quá sâu. Thể của tự tánh là Bồ Đề tâm, tự tánh có thể sanh ra vạn pháp. 

Huệ Năng đại sư kiến tánh đã nói năm câu để hình dung Bồ Đề tâm, Ngài nói:  “Hà 

 kỳ tự tánh, bổn tự thanh tịnh”  (nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh), chân tâm của 

chúng  ta  vĩnh  viễn  thanh  tịnh,  chưa  hề  bị  ô  nhiễm.  Ô  nhiễm  là  A  Lại  Da  [bị  ô 

nhiễm], nó là vọng tâm, chẳng phải là chân tâm; trước nay chân tâm chưa hề bị ô 

nhiễm! Bất sanh, bất diệt,  “bổn bất sanh diệt”  (vốn chẳng sanh diệt),  “bổn tự cụ 

 túc”  (vốn tự trọn đủ), trong câu này có rất nhiều ý, vốn tự trọn đủ thì điều thứ nhất 

là gì? Trí huệ là bậc nhất, tức là như trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật đã nói:  “Hết 

 thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai” , trí huệ là bậc nhất. Trí 

Tập 25  539 



huệ là gì? Trí huệ là Bồ Đề tâm, giác tâm, Bổn Giác. Khởi Tín Luận giảng:  “Bổn 

 Giác vốn có, bất giác vốn không” , bất giác là A Lại Da, là vọng tâm. Bất giác vốn 

không, Bổn Giác vốn có. Giác tâm là Bồ Đề tâm, giác tâm trọn đủ vô lượng đức 

năng, vô lượng tướng hảo; nên nó có thể sanh ra vạn pháp. Gặp duyên bèn hiện vạn 

pháp, duyên ấy là gì? Nhất niệm động, nay chúng ta nói là “dao động”, một niệm 

vô cùng vi tế ấy dao động! 

Sự dao động ấy không có nhân, sau khi dao động bèn có nhân, có quả; chỉ có 

cái đầu tiên [là không có nhân], nên gọi là “vô thỉ vô minh”, thứ ấy không có nhân! 

Nếu quý vị muốn truy cứu cái nhân của nó, tức là dấy lên phân biệt, khởi lên chấp 

trước, quý vị sẽ càng mê sâu hơn, trật rồi! Sự dao động thứ nhất chẳng có nhân. 

Đức Phật giảng rất hay, vì sao không có nhân? Vô thỉ, không có khởi đầu, vô thỉ 

đương nhiên sẽ chẳng diệt. Hễ có khởi đầu sẽ có kết thúc, nó chẳng có khởi đầu! 

Vì thế, câu nói này đã nói toạc ý nghĩa, đã không có bắt đầu thì quý vị chẳng cần 

phải hỏi, chẳng cần phải nghĩ tới nó. Vì thế, chẳng thể nghĩ bàn!  Hễ quý vị vừa 

nghĩ hoặc nói bèn trật lất rồi, mà cũng chẳng biết trật đến đâu nữa! Lời này nói thật 

hay! Đấy là ngôn ngữ thiện xảo. Nó có thể chứa đựng, vốn ẩn chứa sẵn; câu nói thứ 

ba của Huệ Năng đại sư, tức câu  “nào ngờ tự tánh vốn tự trọn đủ”  mang ý nghĩa 

này! Ở đây nói  “pháp công đức của hết  thảy chư Phật” , nó chính là  “trí  huệ và 

 đức tướng”  như trong kinh Hoa Nghiêm đã nói. Trong tựa đề kinh này, trí huệ là 

“Đại Thừa”, đức là “Vô Lượng Thọ”, tướng là “trang nghiêm”, toàn bộ được bao 

gồm trong tựa đề kinh. Thế giới Cực Lạc là cái được hiện,  “nhược tu chứng xuất 

 hiện, tắc vi nhất thiết đạo sư”  (nếu tu chứng xuất hiện, sẽ là đạo sư của hết thảy), 

A Di Đà Phật tu chứng xuất hiện, chúng ta thấy Ngài năm kiếp tu hành, đã tu thành 

công! Thế giới Cực Lạc bèn xuất hiện, thế giới Cực Lạc vẫn sanh từ tâm tưởng, có 

thật, chẳng giả! Ngẫu Ích đại sư có một ngoại hiệu là Tây Hữu Đạo Nhân, Tây là 

Tây Phương, [ngoại hiệu ấy] nghĩa là gì? Tây Phương có thật! Ngài chứng minh 

với mọi người, cõi Tây Phương có thật, nên tự xưng là Tây Hữu Đạo Nhân. A Di 

Đà Phật tu chứng xuất hiện, bèn xuất hiện Tây Phương Cực Lạc thế giới, Ngài trở 

thành đạo sư của hết thảy đại chúng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Ðạo 

Sư là Phật, chỉ dạy đại chúng tu hành chứng quả. Tu hành trong thế giới Cực Lạc 

vẫn là tiến lên cao hơn từng cấp một, nhưng tốc độ nhanh chóng, chẳng giống như 

các  thế  giới  phương  khác,  thời  gian  tu  hành  rất  dài,  vì  sao?  Chướng  duyên  quá 

nhiều,  chướng  ngại  quá  nhiều,  hoàn  cảnh  tu  hành  chẳng  tốt  đẹp,  thọ  mạng  ngắn 

ngủi, còn chưa thành công mà thọ mạng đã hết rồi! Chuyển thế trở lại, tối thiểu bỏ 

54 Tập 25 

0 



phí  thời  gian  mười  mấy,  hai  mươi  năm,  hễ  lầm  lỡ  bèn  bị  thoái  chuyển,  thoái 

chuyển với một mức độ lớn! 

Người trong Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng có sanh tử, vô lượng thọ. Hơn 

nữa,  họ  chẳng  lãng  phí,  bỏ  lỡ  thời  gian  một  phút,  một  giây  nào!  Đấy  là  do  bổn 

nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì, niệm niệm đều tiến bộ. Hoàn cảnh tu 

học ấy tìm đâu ra? Trong các cõi Phật ở mười phương đều chẳng có!  “Nhược quy 

 bổn, tắc thị Mật Nghiêm  độ” (nếu trở về gốc, sẽ là cõi Mật Nghiêm). Mật là gì? 

Chẳng  phải  là  bí  mật.  Nếu  bí  mật  chẳng  thể  nói  với  ai  thì  chưa  hề  là  chuyện 

tốt.  “Mật”  (密)  trong  Phật  pháp  là  “thâm  mật”,  tức  là  Lý  quá  sâu,  Lý  và  Sự  vô 

cùng  sâu  mầu.  “Nghiêm”  (嚴)  là  trang  nghiêm.  Cõi  Mật  Nghiêm  là  gì?  Chính  là 

Tây Phương Cực Lạc thế giới, thế giới Hoa Tạng. Nói rộng, cõi Thật Báo Trang 

Nghiêm của hết thảy chư Phật đều là cõi Mật Nghiêm; nhằm phân biệt với mười 

pháp giới, các cõi thuộc mười pháp giới chẳng kiên cố như vậy. Cõi Mật Nghiêm 

vĩnh viễn chẳng có tai biến. Nó được thành tựu như thế nào? Chúng ta phải nhớ: 

Bồ Đề tâm thành tựu. Chúng tôi nhắc lại câu này một lượt, mọi người sẽ khắc sâu 

ấn tượng,  “chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi” . Quý vị có thể làm 

được mười chữ ấy, sẽ  “tu chứng xuất hiện, làm đạo sư của hết thảy” , sẽ thấy A Di 

Đà  Phật,  vì  sao?  Chính  quý vị  là  A  Di  Đà  Phật,  thấy  thế  giới  Cực  Lạc,  cõi  Mật 

Nghiêm là thế giới Cực Lạc. Thân là thân kim cang bất hoại, tức chánh báo; cõi 

nước là y báo, trang nghiêm khôn sánh! Tây Phương Cực Lạc thế giới được gọi là 

[cõi do] thất bảo thành tựu,  “thất”  chẳng phải là con số, mà nhằm biểu thị sự viên 

mãn.  “Thất”  phải hiểu như thế nào? Đông, Nam, Tây, Bắc, trên, dưới, chính giữa, 

dùng ý nghĩa này, đó là ý nghĩa viên mãn. Nói cách khác, do vô lượng vô biên trân 

bảo hợp thành. Đó là gì? Lòng tin kiên định thành tựu. Chúng sanh trong thế gian 

này mê mất tự tánh, hiện thời, chúng sanh mang tâm gì nặng nhất? Tâm nghi nặng 

nhất! Vì thế, hết thảy đều lỏng lẻo, phiền phức bèn xảy ra. Đối với chuyện gì cũng 

đều  hoài  nghi,  chuyện  này  thật  sự  phiền  phức,  chẳng  phải  giả!  Thứ  gì  cũng  đều 

hoài nghi, nghiêm trọng nhất là hoài nghi thánh giáo, hoài nghi giáo huấn của tổ 

tông. Ngạn ngữ Trung Quốc có câu:  “Bất thính lão nhân ngôn, ngật khuy tại nhãn 

 tiền”  (chẳng nghe lời người già, thua thiệt ngay trước mắt). Tổ tông yêu thương, 

quan tâm người đời sau, chẳng lừa gạt quý vị. Phật, Bồ Tát yêu thương, quan tâm 

chúng sanh, cũng chẳng lừa gạt quý vị. Quý vị không tin, sẽ chẳng có phước báo. 

Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới chỗ này! 

  

  

Tập 25  541 



Tập 26 

   Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Minh Tiến, Huệ Trang và Đức Phong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang hai mươi lăm, hàng thứ tư từ dưới đếm lên, xem từ 

chữ cuối cùng. 

 “Hựu Tán Bồ Đề Tâm viết: Nhược nhân cầu Phật huệ, thông đạt Bồ Đề tâm, 

 phụ mẫu sở sanh thân, tốc chứng Đại Giác vị”  (Lại nữa, bài Tán Bồ Đề Tâm có 

đoạn: “Nếu ai cầu Phật huệ, thông đạt Bồ Đề tâm, từ thân cha mẹ sanh, mau chứng 

ngôi Đại Giác”). Trong những điều được giảng bởi bốn câu kệ này, câu đầu tiên 

nói về sự học Phật, các đồng học chúng ta phải chú ý, học Phật là học gì? Là cầu 

Phật huệ; Phật huệ ở đâu? Phật huệ vốn sẵn có. Tuy sẵn có, nhưng chúng ta mê 

mất. Cầu Phật huệ là tìm lại trí huệ Bát Nhã sẵn có trong tự tánh, đó gọi là “học 

Phật”, thật sự học Phật! Trong Đại Kinh thời thời khắc khắc nhắc nhở chúng ta một 

câu mà đức Phật đã nói rất nhiều lần:  “Một tức là hết thảy, hết thảy tức là một” , 

tìm được Phật huệ thì toàn bộ vô lượng công đức trong tự tánh đều tìm được. Đức 

Phật thường nhắc tới trí huệ và đức tướng, ở đây chỉ nói đại lược những điều chánh 

yếu, chứ nói chi tiết sẽ chẳng thể nói trọn! Vô lượng vô biên trí huệ và đức tướng 

toàn bộ đều tìm lại được, đó là thật sự học Phật. Quan trọng nhất trong việc cầu 

Phật  huệ  là  phát  Bồ  Đề  tâm.  Ở  đây,  “thông”  và  “đạt”  đều  mang  ý 

nghĩa  “phát” .  “Thông”  là  thông  suốt,  trôi  chảy,  chẳng  có  chướng  ngại,  “đạt”  là 

đạt đến. Bồ Đề tâm là gì? Ngày hôm qua, tôi đã thưa cùng quý vị,  “chân thành, 

 thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi”  viên mãn! Nay chúng ta tìm lại [Bồ Đề 

tâm] như thế nào? Thứ nhất, tâm chúng ta chẳng chân thành! Vì sao nói tâm chúng 

ta chẳng chân thành? Tâm chúng ta có chấp trước, có phân biệt, có vọng tưởng. 

Tiên sinh Tăng Quốc Phiên đã định nghĩa chữ Thành là  “nhất niệm bất sanh thị vị 

 Thành”  (một niệm chẳng sanh gọi là Thành). Ta có một niệm sẽ chẳng thành, [định 

nghĩa  ấy  có  cùng]  một  ý  nghĩa  với  lời  đức  Phật  giảng  trong  kinh  giáo.  Nếu  nói 

thông thường rất đơn giản, thì không khởi tâm, không động niệm sẽ là chân tâm, 

khởi tâm động niệm là vọng tâm. 

54 Tập 26 

2 



Vì  sao  có  vọng  tâm?  Đức  Phật  nói  rất  hay:  “Nhất  niệm  bất  giác  nhi  hữu  vô 

 minh”  (một niệm bất giác bèn có vô minh). Một niệm bất giác là vô minh, gọi là vô 

thỉ vô minh. Vô thỉ chẳng phải là quá khứ quá lâu chẳng thể tìm được bèn gọi là vô 

thỉ, chẳng phải là ý nghĩa ấy! Thưa quý vị, vô thỉ là chẳng có khởi đầu, đúng vậy, 

nó là nhất niệm ngay trong lúc này! Di Lặc Bồ Tát đã nói, trong một giây, hiện thời 

chúng ta dùng giây làm đơn  vị, nếu một  giây khảy ngón tay năm lần, sẽ có  một 

ngàn sáu trăm triệu niệm, một niệm trong ấy gọi là  “nhất niệm bất giác” . Chẳng 

phải là chúng ta tưởng tượng mà nói ra; chúng ta tưởng tượng thì sẽ chẳng biết có 

bao nhiêu niệm, mỗi vọng tưởng đều dùng con số “triệu” để tính toán, một niệm 

ngắn nhất trong một cái khảy ngón tay, nhưng một cái khảy ngón tay đã trải qua ba 

trăm  hai  mươi  triệu  [niệm],  đức  Phật  nói  tới  cái  niệm  ấy,  niệm  ấy  vô  thỉ.  Niệm 

niệm đều vô thỉ; do vậy, niệm niệm cũng chẳng diệt, bất sanh, bất diệt, thật vậy! 

Quý vị chẳng tìm được sự sanh diệt của nó; vì thế, đối với vấn đề này, chúng ta 

thường hiểu nó là sanh diệt đồng thời, tốc độ quá nhanh! Không chỉ chẳng có cách 

nào diễn tả bằng ngôn ngữ, mà ngay cả thức thứ sáu của chúng ta cũng chẳng nắm 

bắt được [sự sanh diệt ấy]. Thức thứ sáu phân biệt nhanh lẹ nhất mà vẫn chẳng nắm 

bắt được! Vì sao đức Phật biết được ý niệm vi tế như thế là nhất niệm bất giác? 

Đức Phật dạy: Từ Bát Địa Bồ Tát trở lên đều biết! Chúng ta bèn hiểu Bát Địa Bồ 

Tát có công phu định lực ra sao, quý vị tu Thiền Định đến Bát Địa sẽ thấy. Tâm 

phải thanh tịnh dường ấy mới có thể cảm nhận được sự sanh diệt trong dao động vô 

cùng vi tế ấy, khởi lên và diệt mất có cùng ý nghĩa với sanh diệt. Vì thế, Bát Địa 

Bồ Tát thấy được, Cửu Địa thấy được, Thập Địa thấy được, Đẳng Giác thấy được, 

Diệu Giác thấy được, rất nhiều người thấy, chẳng phải chỉ một. Vì vậy, Bồ Đề là 

giác ngay trong một niệm hiện tiền, vô minh là một niệm mê ngay trong hiện tiền. 

Một niệm giác sẽ bất động; Huệ Năng đại sư đã nói rất hay:  “Nào ngờ tự tánh vốn 

 chẳng lay động” , đó là một niệm giác. Một niệm mê là vọng động, là chuyển động. 

Vô minh là tướng động, cho nên Nghiệp Tướng của A Lại Da là vô minh, tức vô 

thỉ vô minh. 

Vì  vậy,  chúng  ta  cầu  Phật  huệ,  nhất  định  phải  phát  Bồ  Đề  tâm.  Hiện  tại,  tâm 

chúng ta chẳng thành thật, chúng ta hiểu rõ điều này, đúng là chẳng chân thành. 

Chúng ta phải học theo đức Phật, học theo Pháp Thân Bồ Tát, sử dụng chân tâm, 

dùng thành ý, phải bắt đầu ngay từ bây giờ, chớ nên chờ đợi! Hễ chờ đợi là xong 

luôn, phải thực hiện ngay trong hiện tiền, xử sự, đãi người, tiếp vật, sinh sống, làm 

việc đều dùng cái tâm chân thành. Mọi người nghĩ trong xã hội này, nếu dùng cái 

tâm chân thành sẽ rất thiệt thòi, người khác lừa gạt quý vị, nhưng quý vị chẳng lừa 

người khác [sẽ bị thiệt thòi]. Quý vị phải giác ngộ, kẻ khác lừa ta, ta cũng lừa hắn, 

Tập 26  543 



[như  vậy  chính  là]  người  khác  tạo  nghiệp  lục  đạo,  ta  cũng  tạo  nghiệp  lục  đạo, 

người khác tạo nghiệp tam đồ, ta cũng tạo nghiệp tam đồ, chẳng phải là ý nghĩa ấy 

hay sao? Nếu quý vị muốn thoát ly tam đồ, thoát ly mười pháp giới, hãy học theo 

Phật, Bồ Tát hành chân thật, chẳng giả. Điều này rất trọng yếu, đó là giác ngộ! Quý 

vị nhất niệm giác, sẽ chẳng theo sóng đuổi sóng, chẳng tạo nghiệp trong biển khổ 

lục đạo, chẳng tạo nữa, sử dụng tâm chân thành. Tâm chân thành xét theo Tự Thụ 

Dụng là tâm thanh tịnh, quả thật  chẳng còn nhiễm dơ nữa, điều  này cần phải  có 

công phu. Vì sao? Trong thế gian này, đặc biệt là trong xã hội hiện tiền, ngũ dục 

lục trần luôn dụ dỗ, mê hoặc quý vị, tài, sắc, tiếng tăm, ăn uống, ngủ nghỉ, thứ gì 

cũng  đều  dụ  dỗ,  mê  hoặc,  mà  quý  vị  có  thể  chẳng  bị  lay  động  thì  mới  đắc  tâm 

thanh tịnh. Nếu quý vị bị chúng lay động, tâm thanh tịnh sẽ mất đi ngay lập tức, Bồ 

Đề sẽ chẳng thông suốt, con đường ấy chẳng thông suốt. Tâm thanh tịnh thì con 

đường ấy sẽ thông suốt. Sau khi đắc tâm thanh tịnh, nếu còn có thể tiến thêm bước 

nữa, đắc tâm bình đẳng, bình đẳng là Phật tâm. [Phật nói ở đây chính là địa vị] Phật 

trong mười pháp giới, Phật tâm. Tiến cao hơn bước nữa là vị Phật thật sự, chẳng 

phải là giả Phật, Bồ Đề tâm bèn thông suốt, đạt tới viên mãn. 

Do vậy, biết tâm bình đẳng gần với Bồ Đề tâm nhất. Quý vị xem tựa đề kinh 

này,  sau  “thanh  tịnh,  bình  đẳng”  là  “giác”,  bình  đẳng  mới  có  thể  giác,  bất  bình 

đẳng sẽ chẳng giác. Phải triệt để diệt sạch tập khí ngạo mạn thì mới bình đẳng. Từ 

chỗ này, quý vị có thể hiểu rõ vì sao phải học khiêm ty? Vì sao ta phải khiêm ty đối 

với người khác, khiêm ty đối với hết thảy chúng sanh? Vốn là để thông với Bồ Đề 

tâm. Mảy may tập khí kiêu mạn nào sẽ đều chướng ngại Bồ Đề tâm, chẳng thông 

suốt.  Quý  vị  nói  xem:  Khiêm  ty  có  ích  cho  ai?  Có  đại  lợi  ích  cho  chính  mình! 

Chẳng phải là đối với người khác, mà sự thật là thông suốt Bồ Đề tâm của chính 

mình! Quý vị nói xem chuyện này có trọng yếu lắm hay chăng? Thông đạt Bồ Đề 

tâm phải thực hiện bằng khiêm ty; khiêm ty đối với người khác, khiêm ty đối với 

hết thảy động vật, đối với muỗi, trùng, kiến đều khiêm ty, chúng ta gọi chúng nó là 

“Bồ Tát kiến, Bồ Tát muỗi”, cung kính từ nội tâm đối với chúng nó, chúng nó sẽ 

cảm  nhận  được!  Hiện  thời,  kể  như  chúng  ta  đã  hiểu  rõ,  học  sách  Hoàn  Nguyên 

Quán, chúng ta biết mỗi vi trần, mỗi sợi lông, hay nói theo thuật ngữ khoa học hiện 

tại,  mỗi  tế  bào,  mỗi  hạt  (hạt  cơ  bản),  đều  do  Ngũ  Uẩn  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành, 

Thức hiện ra. Nói cách khác, nó có thể tích, tuy rất nhỏ, nhục nhãn của chúng ta 

chẳng thể thấy được! Nó có Thọ, Tưởng, Hành, Thức, những thứ này là A Lại Da, 

nó có thể biến hiện vạn pháp, hết thảy vạn pháp đều do những hạt cơ bản này hợp 

thành.  Có  khoa  học  gia  nói  những  hạt  cơ  bản  này  là  một  hiện  tượng  dao  động. 

54 Tập 26 

4 



Chẳng sai! Quả thật là hiện tượng dao động, một niệm bất giác là dao động, từ dao 

động mà có, nói chẳng sai tí nào! Hễ chẳng động bèn chẳng có, Ngũ Uẩn chẳng có! 

Vì thế, Bát Nhã hiện tiền, chiếu kiến Ngũ Uẩn đều Không; nay chúng ta biết Ngũ 

Uẩn là hạt cơ bản, nhỏ hơn tế bào! 

Thật  sự  có  thể  thông  đạt  thì  “phụ  mẫu  sở  sanh  thân,  tốc  chứng  Đại  Giác 

 vị”  (thân do cha mẹ sanh, mau chứng ngôi Đại Giác), hai câu này nói đến sự chứng 

đắc Phật quả viên mãn rốt ráo trong một đời. Chỉ cần quý vị dùng Bồ Đề tâm, chắc 

chắn có thể chứng đắc. Pháp môn Tịnh Tông này bảo đảm quý vị thành tựu trong 

một đời, chẳng thể nghĩ bàn! Vì thế, thật sự tu hành, công phu chân thật, trong cuộc 

sống chẳng còn khởi tâm động niệm nữa. Trong công việc, trong đãi người, tiếp 

vật, trong hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian, chẳng khởi tâm, không động 

niệm, bèn thành Phật viên mãn! Chuyện này chưa thể làm được! Chưa thể không 

khởi tâm, không động niệm, khó quá! Chẳng phải là người tầm thường [mà hòng 

làm được]; Phật pháp nói [người có thể làm được như vậy] là bậc thượng thượng 

căn. Thích Ca Mâu Ni Phật đã thị hiện [như thế]. Tại Trung Quốc, vào đời Đường, 

Huệ Năng đại sư cũng biểu diễn, bậc thượng thượng căn đấy! Kẻ căn cơ trung hạ, 

tập  khí  phiền  não  nặng  nề  huân  tu  từ  vô  thỉ  kiếp.  Chúng  ta  gặp  duyên,  đối  với 

chuyện một người có thể tu hành thành tựu trong một đời hay không, Thiện Đạo 

đại sư đã nói một câu rất hay:  “Tổng tại ngộ duyên bất đồng” (nói chung là do gặp 

duyên sai khác). Duyên là cơ hội! Nếu quý vị gặp được cơ duyên tốt đẹp, sẽ có thể 

thành tựu, sẽ quay đầu trong một đời này! Gặp gỡ thánh giáo, gặp Đại Thừa, gặp 

Tịnh Độ, duyên đấy! Gặp gỡ thiện tri thức tốt lành, tức là gặp thầy, thiện hữu và 

đồng học tốt lành, gặp hoàn cảnh tu học tốt đẹp, thật sự khó! Quả thật chẳng dễ 

dàng! Những điều ấy quý vị đều gặp, chắc chắn sẽ thành tựu trong một đời này, 

duyên trọn đủ, thiện căn trọn đủ, phước đức trọn đủ. Thiện căn là có thể tin, có thể 

hiểu; phước đức là thật sự làm. Vậy thì quý vị sẽ nhanh chóng chứng địa vị Đại 

Giác. 

Đọc  tiếp  đoạn  kế  đó:  “Hựu  chư  kinh  chi  vương  Hoa  Nghiêm  kinh  vân:  Vong 

 thất Bồ Đề tâm, tu chư thiện pháp, thị danh ma nghiệp”  (Lại nữa, vua của các kinh 

là kinh Hoa Nghiêm có dạy: “Tu các pháp lành mà quên mất Bồ Đề tâm thì gọi là 

ma nghiệp”). Kinh Hoa Nghiêm nói như thế, chúng ta đọc qua, nhưng tu hành bèn 

quên tuốt Bồ Đề tâm, thật sự quên mất ư? Thật sự! Thậm chí quý vị học tập kinh 

giáo, giảng kinh, thuyết pháp trên giảng đài, quên sạch Bồ Đề tâm. Cớ sao quên 

sạch? Chẳng phải là tâm chân thành, vẫn xen tạp tiếng tăm, lợi dưỡng, vẫn xen tạp 

tự tư tự lợi, quên sạch Bồ Đề tâm, quên sạch sành sanh! Nói cách khác, hễ còn có 

Tập 26  545 



vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, sẽ chẳng có Bồ Đề tâm! Đó là gì? Đó là tâm lục 

đạo chúng sanh, là tâm luân hồi. Tâm luân hồi giảng kinh cũng là nghiệp luân hồi, 

bất  quá nó là thiện nghiệp  trong nghiệp luân hồi, quả báo trong tương lai là tam 

thiện đạo, không thoát khỏi lục đạo luân hồi, [vì vậy, nói nó] là ma nghiệp! Do đó, 

tu hết thảy các thiện pháp, tu Phật pháp, đều gọi là ma nghiệp, là phước báo trong 

lục đạo. Quý vị tu đến Sắc Giới Thiên, tu tới Vô Sắc Giới Thiên, vẫn chưa được! 

Tuổi thọ trong Vô Sắc Giới Thiên đã hết, vẫn phải đọa lạc, ngạn ngữ bảo là  “trèo 

 cao,  ngã đau” . Trèo tới Phi  Tưởng Phi  Phi  Tưởng Thiên, sau khi  đã  chết, trong 

kinh đức Phật thường dạy, thường là đọa xuống A Tỳ địa ngục. Vì sao? Tín tâm 

của người ấy dao động! Người ấy lầm tưởng Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Thiên là 

Đại Bát Niết Bàn do chư Phật đã chứng đắc, ngỡ là đạt tới cảnh giới ấy thì chính 

mình đã chứng đắc Đại Bát Niết Bàn, bất sanh, bất diệt! Tới khi công phu định lực 

mất đi, thọ mạng như trong kinh đã nói cũng chính là công phu định lực của vị trời 

ấy, công phu định lực của vị ấy tồn tại tám vạn đại kiếp. Khi đã hết tám vạn đại 

kiếp, Định mất đi, khi mất đi, vị ấy bèn nghĩ: “Trước kia, chư Phật, Bồ Tát đã dối 

gạt ta, chứng đắc Đại Niết  Bàn sẽ chẳng sanh, chẳng diệt. Cớ sao nay phiền não 

của ta lại hiện hành?” Do một niệm ấy bèn tạo tội nghiệp A Tỳ địa ngục, hủy báng 

thánh hiền, báng Phật, báng Pháp, báng Tăng, do tội nghiệp ấy bèn đọa địa ngục, 

quý vị nói có đáng sợ lắm hay không? Vị ấy chẳng biết chính mình lầm lỗi, lại đổ 

thừa Tam Bảo.  “Phát tâm chi yếu, bất ngôn khả dụ”  (Tầm trọng yếu của phát tâm, 

chẳng thể dùng lời lẽ nào tỷ dụ được), chúng ta nhất định phải nhớ lời này! 

Chúng  ta  lại  xem  đoạn  kế  tiếp:  “Nguyên  Hiểu  sư  đẳng”  (các  vị  như  ngài 

Nguyên Hiểu), vị này đã nói trong phần trước,  “dĩ phát Bồ Đề tâm vi chánh nhân, 

 niệm Phật vi trợ nhân”  (các vị như sư Nguyên Hiểu cho rằng: Phát Bồ Đề tâm là 

chánh nhân, niệm Phật là trợ nhân). Trong Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư đã tuân theo 

ý nghĩa này! Trong bản Yếu Giải chú giải kinh Di Đà của Ngẫu Ích đại sư, [Ngài 

đã nói] “có thể vãng sanh hay không là do tín nguyện có hay không quyết định”. 

Quý vị thấy [tín nguyện là phát Bồ Đề tâm] là chánh nhân, còn công phu niệm Phật 

sâu hay cạn sẽ quyết định phẩm vị cao hay thấp sau khi vãng sanh Cực Lạc. Có thể 

vãng  sanh  hay  không  do  tín  nguyện  quyết  định;  phẩm  vị  cao  thấp  do  công  phu 

niệm Phật của quý vị [quyết định]. Ngẫu Ích đại sư cũng giảng cùng một ý nghĩa 

với các vị như ngài Nguyên Hiểu.  “Ngã quốc Thiện Đạo, Linh Chi dữ Nhật Bản 

 Tịnh Tông chư gia, tắc dĩ trì danh vi Chánh Hạnh, phát tâm vi Trợ Hạnh” (Các vị 

như Thiện Đạo, Linh Chi của nước ta và các vị trong Tịnh Tông Nhật Bản coi trì 

danh  là  Chánh  Hạnh,  phát  tâm  là  Trợ  Hạnh).  Đấy  là  “người  nhân  thấy  là  nhân, 

54 Tập 26 

6 



 người trí thấy là trí” , các vị tổ sư đại đức có quan điểm khác nhau, có những vị 

nghĩ trì danh niệm Phật là Chánh Hạnh, phát Bồ Đề tâm là Trợ Hạnh, Chánh và 

Trợ phải cùng tu. Có Chánh mà chẳng có Trợ, sẽ chẳng thể thành công. Có Trợ mà 

chẳng  có  Chánh,  cũng  chẳng  thể  thành  công.  Do  vậy,  Liên  Trì  đại  sư  dung  hội; 

trong Di Đà Kinh Sớ Sao, Liên Trì đại sư đã  “hòa hội chi viết: Hoàn dĩ trì danh vi 

 Chánh  Hạnh,  phục  dĩ  trì  danh  vi  phát  Bồ  Đề  tâm”  (bèn  nói  dung  hòa,  tổng  hợp 

rằng: “Vẫn lấy trì danh làm Chánh Hạnh, lại coi trì danh là phát Bồ Đề tâm”). Thật 

sự trì danh là phát Bồ Đề tâm, vì sao? Trong ấy có đạo lý, trì danh niệm Phật đến 

nhất tâm bất loạn chẳng phải là Bồ Đề tâm ư? Trì danh chưa đạt tới nhất tâm bất 

loạn sẽ chẳng phải là Bồ Đề tâm, chư vị phải biết điều này! Bồ Đề tâm là tâm thanh 

tịnh, là tâm bình đẳng. Ta niệm một câu A Di Đà Phật này, niệm suốt ngày từ sáng 

đến tối, trong tâm là A Di Đà Phật, miệng là A Di Đà Phật, toàn bộ những thứ khác 

đều  buông  xuống,  đó  là  Bồ  Đề  tâm.  Nếu  ta  niệm  A  Di  Đà  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  nhưng  chẳng  buông  những  thứ  khác  xuống,  để  chúng 

xen tạp vào đó, sẽ chẳng phải là Bồ Đề tâm. Các thuyết đều có lý, Liên Trì đại sư 

muốn dung hội, đấy là  “một là hết thảy, hết thảy là một” , pháp môn Bất Nhị, Bồ 

Đề tâm và trì danh là một, không hai. Thật sự trì danh niệm Phật, quả thật đã viên 

mãn Bồ Đề  tâm. Nếu không, cớ sao khi  người ấy vãng sanh lại có thể có tướng 

lành tốt đẹp ngần ấy, biết trước lúc mất, ra đi rất tiêu sái, rất tự tại? Do Bồ Đề tâm! 

Trong  Sớ  Sao,  Liên  Trì  đại  sư  đã  nói:  “Tắc  song  thủ  lưỡng  gia  nhi  hòa  hội  kỳ 

 nghĩa dã”  (dùng cả hai thuyết để dung hội ý nghĩa). 

 “Kim sùng”  (nay tôi đề cao), hiện thời, chúng ta tôn trọng,  “phát Bồ Đề tâm, 

 nhất hướng chuyên niệm vi bổn kinh chi Tông”  (phát Bồ Đề tâm, một mực chuyên 

niệm là Tông của kinh này). Đấy là ghép chung phát tâm và trì danh lại thành tông 

chỉ và nguyên tắc chỉ đạo tu học trong kinh này. Nói cách khác, Tông ấy là [Tông 

của] bản kinh bậc nhất trong Tịnh Độ Tông, mà tám chữ  “phát Bồ Đề tâm, luôn 

 luôn chuyên niệm”  cũng là nguyên tắc chỉ đạo tối cao trong tu Tịnh Độ  “Chánh thị 

 song  thủ  lưỡng  gia”  (tức  là  lấy  ý  kiến  của  cả  hai  học  phái),  “lưỡng  gia”  là  hai 

phái, tức hai học phái xưa nay, thu nhận chủ trương của hai học phái.  “Phục hựu 

 nhiếp quy danh hiệu, chánh dữ Liên Trì đại sư chi ý tương khế”  (lại còn nhiếp về 

danh hiệu, thật sự khế hợp với ý của Liên Trì đại sư). Phát tâm vãng sanh, đương 

nhiên  phẩm  vị  vãng  sanh  càng  cao  càng  hay!  Càng  cao,  càng  hay!  Đấy  là  do 

trì danh, sốt sắng, thật thà niệm Phật, phẩm vị bèn cao. Chúng ta phải hiểu rõ ràng, 

minh  bạch  những  ý  nghĩa  này,  sẽ  rất  hữu  ích  đối  với  sự  tu  học  của  chính 

mình.  “Thả thử bát tự, triển chi tắc vi Triệt Ngộ thiền sư chi giáo”  (Vả nữa, tám 

chữ ấy khai triển sẽ thành lời dạy của thiền sư Triệt Ngộ), khai triển tám chữ ấy sẽ 

Tập 26  547 



thành bốn câu nói của Triệt Ngộ đại sư:  “Chân vị sanh tử, phát Bồ Đề tâm, dĩ thâm 

 tín  nguyện,  trì  Phật  danh  hiệu”  (thật  sự  vì  sanh  tử,  phát  tâm  Bồ  Đề,  dùng  tín 

nguyện sâu, trì danh hiệu Phật), thiền sư Triệt Ngộ nói như thế. Lão nhân gia niệm 

Phật vãng sanh Tịnh Độ, là bậc đại đức trong nhà Thiền, quay đầu niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Độ. Chúng ta phải ghi nhớ mười sáu chữ ấy, thật sự vì sanh tử, không 

tạo nghiệp sanh tử luân hồi nữa, sanh tử luân hồi khổ chẳng thể nói được! Sau khi 

ta thoát ly lục đạo, sẽ thành tựu trong thế giới Cực Lạc; nói thật ra, chẳng thành tựu 

cũng được! Vừa đến thế giới Cực Lạc, ngay lập tức tới mười phương thế giới hóa 

độ chúng sanh cũng được. Vì sao? Bổn nguyện và oai thần của Phật Di Đà gia trì 

quý vị, tuy quý vị là phàm phu, nhưng trí huệ và đức năng bằng với Thất Địa Bồ 

Tát, quý vị là A Duy Việt Trí Bồ Tát, chỉ cần thấy A Di Đà Phật, sẽ được đãi ngộ 

như A Duy Việt Trí Bồ Tát, quý vị bèn đạt được. Vì thế, quý vị chứng đắc A Duy 

Việt  Trí  đương  nhiên  là  rất  tốt,  phổ  độ  chúng  sanh;  [còn  nếu]  chưa  chứng  đắc, 

nhưng quý vị có tâm đại từ bi, thấy chúng sanh quá khổ, cũng được, quý vị ứng 

hóa trong lục đạo. A Di Đà Phật và chư đại Bồ Tát sẽ thường chiếu cố quý vị. Thật 

sự chứng đắc A Duy Việt Trí trong thế giới Cực Lạc, A Duy Việt Trí viên chứng 

ba món Bất Thoái, chính là hàng Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo như trong kinh 

Hoa  Nghiêm  [đã  giảng].  Người  ấy  ứng  hóa  trong  lục  đạo  có  bị  mê  hay  không? 

Người ấy sẽ chẳng mê, vì sao? Đã kiến tánh, minh tâm kiến tánh thì làm sao có thể 

bị  thoái  chuyển  cho  được?  Chẳng  có  lẽ  nào! Bồ  Tát  như  thế  nào  sẽ  mê?  Trong 

mười pháp giới, [tức là] Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật trong mười pháp 

giới,  tứ  thánh  pháp  giới  ứng  hóa  trong  lục  đạo  sẽ  bị  mê  khi  cách  ấm,  chứ  Pháp 

Thân  Bồ  Tát  chẳng  bị.  Hàng  Bồ  Tát  trong  mười  pháp  giới  chỉ  có  Vị  Bất  Thoái, 

nhưng  Hạnh  bị  thoái  chuyển,  Niệm  chẳng  cần  phải  nói  nữa;  họ  chỉ  có  Vị  Bất 

Thoái. Đạt được minh tâm kiến tánh, thoát ly mười pháp giới, chứng đắc Sơ Trụ 

của Viên Giáo, hay Sơ Địa trong Biệt Giáo, sẽ chẳng thoái chuyển. Trong địa vị ấy, 

chư Phật Như Lai vẫn gia trì người ấy, tăng tấn trí huệ và đạo lực cho người ấy, 

giúp đỡ người ấy, người ấy sẽ thành tựu công đức giáo hóa chúng sanh trong ấy. 

Tiếp theo đó là rút gọn lại, phần trên là triển khai, [sẽ thành] bốn câu nói của 

Triệt  Ngộ  đại  sư.  “Ước  chi,  tắc  vi  Ngẫu  Ích  đại  sư  sở  xướng  chi  tín  nguyện  trì 

 danh”  (rút gọn lại sẽ chính là “tín nguyện trì danh” như Ngẫu Ích đại sư đề xướng). 

Ngẫu Ích đại sư nói bốn chữ ấy, đơn giản! Bốn chữ ấy được lão pháp sư Ấn Công, 

tức Ấn Quang đại sư là vị tổ sư thứ mười ba của Tịnh Tông chúng ta, thọ trì suốt 

đời! Quý vị đọc Văn Sao thấy Ngài thường dạy người khác tín nguyện trì danh, cầu 

sanh  Tịnh  Độ.  Lão  nhân  gia,  truyền  tâm,  truyền  pháp  gồm  mười  sáu  chữ:  “Đôn 

54 Tập 26 

8 



 luân, tận phận, nhàn tà, tồn thành, tín nguyện trì danh, cầu sanh Tịnh Độ”  (vẹn hết 


luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, tín nguyện trì danh, cầu 

sanh Tịnh Độ). Suốt đời tổ Ấn Quang hành trì mười sáu chữ ấy, mười sáu chữ ấy 

nói  rất thấu triệt.  “Di Đà Yếu Giải dĩ „tín nguyện trì danh‟ vi Tông”  (sách Di Đà 

Yếu Giải lấy “tín nguyện trì danh” làm Tông). Trong phần Minh Tông Luận Dụng 

của sách A Di Đà Kinh Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư đã dùng “tín nguyện trì danh” 

làm Tông, vì kinh Di Đà và kinh này là cùng một bộ, Đại Bổn và Tiểu Bổn, nên 

nguyên tắc chỉ đạo tương đồng. Tiếp theo đó:  “Tịnh vân: Tín nguyện trì danh vi 

 nhất  kinh  yếu  chỉ”  (Lại  còn  nói,  tín  nguyện  trì  danh  là  ý  chỉ  chánh  yếu  của  bộ 

kinh).  Những  câu  này  đều  do  Ngẫu  Ích  đại  sư  nói.  “Tín  nguyện  vi  huệ  hạnh,  trì 

 danh vi hành hạnh, đắc sanh dữ phủ, toàn do tín nguyện chi hữu vô; phẩm vị cao 

 hạ, toàn do trì danh thâm thiển”  (Tín nguyện là huệ hạnh, trì danh là hành hạnh, 

được vãng sanh hay không toàn là do có tín nguyện hay không? Phẩm vị cao hay 

thấp toàn là do trì danh sâu hay cạn). Hai câu này nói rất tuyệt! Đấy là nguyên tắc 

chỉ đạo tu học tối cao trong Tịnh Tông.  “Cố huệ hạnh vi tiền đạo, hành hạnh vi 

 chánh tu”  (do vậy, huệ hạnh để dẫn đường, hành hạnh là hạnh chánh yếu phải tu 

tập).  Tín  nguyện  thì  như  trong  khi  giảng  giải  kinh  Di  Đà,  chúng  tôi  đã  giảng 

câu:  “Chẳng thể dùng chút ít thiện căn, phước đức, nhân duyên để được sanh về 

 cõi  ấy”.  Thiện  căn  là  gì?  Thiện  căn  là  có  thể  tin,  có  thể  hiểu,  đấy  là  thiện  căn. 

Phước đức là gì? Phước đức là có thể niệm, quý vị thật sự hành, thật sự trì danh. 

Nhân duyên là hoàn cảnh trợ duyên bên ngoài, quý vị gặp gỡ pháp môn này, gặp 

những thiện tri thức tu học pháp môn này, họ giúp đỡ quý vị, đấy là ngoại duyên. 

Trọn đủ ba món thiện căn, phước đức, nhân duyên này, quyết định được vãng sanh. 

Ba món ấy, thiếu một  món nào, cũng đều chẳng được! Quý vị có phước đức, có 

nhân duyên, nhưng thiếu thiện căn, gặp [pháp môn này] sẽ như thế nào? Chẳng tin 

tưởng, mà cũng không có cách nào lý giải; vì thế, ý nguyện niệm Phật cầu vãng 

sanh  chẳng  dấy  lên.  Nếu  không  có  phước  đức,  quý  vị  có  thể  tin  và  hiểu,  nhưng 

không hành được, chẳng chống nổi tiếng tăm lợi dưỡng trước mắt dụ dỗ, mê hoặc. 

Chẳng phải là quý vị không hiểu, nhưng sức dụ dỗ, mê hoặc quá mạnh, biết rõ mà 

vẫn cố phạm, kẻ như vậy rất nhiều, chẳng phải là không đông đảo! Vì vậy, tổ Ấn 

Quang suốt đời đề xướng giáo dục nhân quả, hết sức có lý! Hiểu nhân quả là gì? 

Hiểu nhân quả, [sẽ biết] vấn đề sanh tử đúng là chuyện lớn! Đời đời kiếp kiếp mê 

hoặc, điên đảo làm chuyện ấy, kết bao nhiêu oan nghiệp với hết thảy chúng sanh. 

Thật sự hiểu rõ ràng, minh bạch, hiểu rành rẽ đạo lý và chân tướng sự thật của nhân 

quả, thật sự giác ngộ, sẽ không làm nữa, hạ quyết tâm chẳng làm nữa, trong đời 

này ta nhất định phải thoát lục đạo, ra khỏi mười pháp giới. Đó là sức mạnh của 

Tập 26  549 



nhân quả, vậy thì quý vị thật sự làm. Thật sự làm là đại phước đức, vô lượng phước 

đức. Hành hạnh là chánh tu, niệm niệm chẳng lìa A Di Đà Phật, nhất niệm tương 

ứng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật, tương ứng với A Di Đà 

Phật.  “Như mục túc tịnh vận”  (như mắt và chân cùng vận dụng), đây là nói tỷ dụ, 

dễ hiểu, ta thấy đường, ta liền bước một bước. 

Lại  nói:  “Thâm  tín  phát  nguyện,  tức  Vô  Thượng  Bồ  Đề.  Hợp  thử  tín  nguyện, 

 đích vi Tịnh Độ chỉ nam, do thử nhi chấp trì danh hiệu, nãi vi Chánh Hạnh” (Tin 

sâu, phát nguyện, tức là Vô Thượng Bồ Đề. Hợp tín và nguyện lại, sẽ đích xác là 

kim chỉ nam cho Tịnh Độ. Do những điều ấy, chấp trì danh hiệu, chính là Chánh 

Hạnh). Ngẫu Ích đại sư nói mấy câu này rất hay! Trong Chánh Hạnh còn có điều 

kiện,  phải  niệm  như  thế  nào?  Trong  câu  Phật  hiệu  ấy  trọn  đủ  “thâm  tín,  phát 

nguyện,  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ”.  Phật  đạo  vô  thượng  thệ  nguyện  thành; 

nếu đã thành Phật đạo, quý vị hãy nghĩ xem, độ chúng sanh, đoạn phiền não, học 

pháp môn chẳng phải đều gộp trong ấy hay sao? Bốn câu Tứ Hoằng Thệ Nguyện, 

mỗi câu sau sâu hơn câu trước. Hễ có điều thứ nhất, ắt có điều thứ hai. Có điều thứ 

hai, nhất định phải có điều thứ nhất. Có điều cuối cùng thì ba điều trước đó nhất 

định  phải  trọn  đủ;  vì  thế,  nó  là  viên  mãn.  Do  vậy,  “tin  sâu,  phát  nguyện”  là  vô 

thượng Bồ Đề.  “Hợp thử tín nguyện”  là chỉ nam của Tịnh Độ, nương theo đó chấp 

trì danh hiệu là Chánh Hạnh. Ngẫu Ích đại sư nói: Đầy đủ những điều kiện này mới 

là Chánh Hạnh thật sự.  “Đại Bổn A Di Đà Kinh”  là kinh Vô Lượng Thọ,  “diệc dĩ 

 phát Bồ Đề nguyện vi yếu, chánh dữ thử đồng”  (cũng coi phát Bồ Đề nguyện là 

trọng  yếu,  hoàn  toàn  tương  đồng  với  điều  này).  Trong  bốn  mươi  tám  nguyện, 

nguyện thứ mười tám là chấp trì danh hiệu, nguyện thứ mười chín là “phát Bồ Đề 

tâm” và “vãng sanh Tịnh Độ đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát”. Câu này cũng nhằm 

nói tới nguyện thứ mười chín.  “Khả kiến tín nguyện trì danh dữ phát Bồ Đề tâm, 

 nhất hướng chuyên niệm, chánh thị đồng chỉ”  (có thể thấy tín nguyện trì danh và 

phát  Bồ Đề tâm,  một bề chuyên niệm, đúng là cùng một  tông chỉ), có cùng một 

tông chỉ! Ngẫu Ích đại sư nói bốn chữ, kinh Vô Lượng Thọ nói tám chữ, nhưng có 

cùng một ý nghĩa, chỉ thú hoàn toàn tương đồng.   “Ngẫu Ích đại sư dĩ tín nguyện trì 

 danh  vi  Tiểu  Bổn  chi  Tông.  Đại  Tiểu  lưỡng  bổn,  tông  chỉ  ưng  đồng.  Cố  kim 

 viết”  (Ngẫu Ích đại sư coi “tín nguyện trì danh” là Tông của Tiểu Bổn. Tông chỉ 

của hai bản Đại và Tiểu phải giống nhau, nên nay nói), nay chúng ta đang học tập 

kinh Vô Lượng Thọ,  “phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm, vi Đại Bổn chi 

 Tông. Chánh thị tuân phụng Ngẫu Ích đại sư chi thùy giáo dã”  (phát Bồ Đề tâm, 

55 Tập 26 

0 



một  bề  chuyên  niệm  là  Tông  của  Đại  Bổn,  đấy  chính  là  tuân  phụng  lời  dạy  của 

Ngẫu Ích đại sư vậy), hoàn toàn tương ứng với lời dạy của Ngẫu Ích đại sư. 

Đoạn tiếp theo lại giải thích  “nhất hướng chuyên niệm” .  “Nhất Hướng nhị tự 

 chữ hữu sổ nghĩa”  (hai chữ Nhất Hướng có mấy nghĩa), trong ấy có mấy ý nghĩa: 

-  Thứ  nhất,  “triều  hướng  nhất  phương  tiền  tấn”  (hướng  theo  một  phương  để 

tiến lên),  “nhất phương”  là Tây Phương, mục đích là thế giới Cực Lạc, chữ Nhất 

Hướng có ý nghĩa thứ nhất như vậy. 

-  Thứ  hai,  “thiên  hướng  nhất  biên”  (ngả  theo  một  bên),  quyết  định  chẳng  lấy 

Đông, Nam, Bắc, chuyên lấy Tây Phương, cũng chẳng lấy phía trên, hay phía dưới, 

riêng  lấy  Tây  Phương,  cũng  là  cùng  một  ý  nghĩa  với  “triều  hướng  nhất 

 phương”  trong đoạn trên. 

- Thứ ba là  “nhất vị”  (một vị). 

- Thứ tư là  “tổng thị”  (luôn là). 

- Thứ năm là  “nhất đoạn thời gian”  (một khoảng thời gian). Ý nghĩa thứ năm 

là  “nhất  đoạn  thời  gian”  cũng  nói  rất  hay,  tức  là  nói  khoảng  thời  gian  hiện  tiền 

này, chẳng nói tới quá khứ, mà cũng không nói tới tương lai. Trong khoảng thời 

gian hiện tiền này, chúng ta nhất định phải hoàn thành, phải đạt mục đích.  “Tổng 

 thị”  nghĩa là khởi tâm động niệm luôn là A Di Đà Phật, quyết định chẳng có tạp 

niệm.  “Nhất vị”  và  “tổng thị”  mang ý nghĩa này. 

 “Cố tri nhất hướng chuyên niệm A Di Đà Phật, tức chuyên hằng y chỉ trì danh 

 niệm Phật pháp môn chi nghĩa dã”  (nên biết một bề chuyên niệm A Di Đà Phật 

chính là ý nghĩa chuyên luôn luôn y chỉ pháp môn trì danh niệm Phật), trọng yếu 

lắm!  Chúng  ta  hãy  nên  buông  xuống  vạn  duyên.  Không  chỉ  buông  xuống  vạn 

duyên, mà ngay cả Phật pháp cũng buông xuống. Liên Trì đại sư đã nêu gương cho 

chúng  ta,  lão  nhân  gia  nói:  “Tam  Tạng  thập  nhị  bộ,  nhượng  cấp  biệt  nhân 

 ngộ”  (Tam  Tạng  mười  hai  bộ,  nhường  cho  người  khác  ngộ),  Ngài  không  làm 

nữa!  “Bát vạn tứ thiên hạnh, nhiêu dữ biệt nhân hành”  (tám vạn bốn ngàn hạnh, 

dành cho kẻ khác hành). Quý vị thích học pháp môn ấy thì học, lão nhân gia cung 

kính tán thán. Chính Ngài thì sao? Chính Ngài chuyên niệm Di Đà, thật sự chuyên. 

Có một năm, do [thuở trước] Ngài trụ tại Hàng Châu, tôi đến thăm đạo tràng 

của Ngài; hiện thời nơi ấy mở quán trà, quả thật, chúng tôi thấy như vậy rất khó 

chịu!  Trong  Đại  Hùng Bảo  Điện,  toàn  bộ  tượng  Phật  chẳng  còn  nữa,  biến  thành 

Tập 26  551 



quán trà, đạo tràng của tổ sư đấy nhé! Đại điện chùa ấy có tên là Thần Vận Điện; vì 

thế, chúng tôi nghĩ đến [chuyện ấy] cũng rất khó chịu! Có một năm, Hàng Châu bị 

hạn hán vô cùng nghiêm trọng, quan Thái Thú, thuở ấy là Thái Thú, hiện thời là 

Thị Trưởng, đến cầu xin lão hòa thượng: “Mong lão hòa thượng hãy phát tâm từ bi 

cầu mưa dứt hạn hán”. Trong Phật môn, quý vị thấy bản Đại Khóa Tụng có nghi 

thức cầu mưa, đó là cầu long vương. Liên Trì đại sư bảo mọi người: “Ta không biết 

nghi  quy  ấy,  ta  chỉ  biết  niệm  Phật.  Chúng  ta  cùng  nhau  niệm  Phật  là  được  rồi”. 

Ngài dẫn cả đống người, gõ mõ niệm A Di Đà Phật, bước trên bờ ruộng, quả thật, 

Ngài đi tới đâu, mưa tuôn tới đó, thật sự linh ứng! Dùng một câu A Di Đà Phật, 

nghi thức gì cũng đều chẳng có, hễ thành ắt linh mà! Trong truyện ký của Liên Trì 

đại sư có chép câu chuyện như thế. Một câu A Di Đà Phật vô cùng hữu dụng, chỉ 

cần thành tâm, thành ý, chắc chắn chẳng hoài nghi, nhất định chẳng xen tạp, sẽ có 

cảm ứng. Liên Trì đại sư dùng câu Phật hiệu A Di Đà Phật để cầu mưa, bèn cầu 

được! 

Hiện thời, hình như là năm trước, tại huyện Khánh Vân, tỉnh Sơn Đông, cư sĩ 

Tề Tố Bình dựng chùa ở nơi ấy, tức Kim Sơn Tự. Lúc ấy, ở nơi đó, bốn trăm mẫu 

ruộng tiểu mạch (lúa mì) sắp thu hoạch, bỗng nhiên bị nạn châu chấu. Chuyện này 

phiền lắm, tiểu mạch sẽ bị châu chấu ăn sạch. Nông dân vùng phụ cận bảo bà ta 

phải phun thuốc sát trùng. Tề cư sĩ gọi điện thoại hỏi tôi, phun thuốc sát trùng là sát 

sanh!  Tôi  nói:  “Bà  hãy  suy  nghĩ  xem  nên  xử  lý  ra  sao!”  Cuối  cùng,  bà  ta  nghĩ 

thông suốt, chẳng sát sanh, trọn chẳng phun thuốc sát trùng, thà đem hơn bốn trăm 

mẫu  tiểu  mạch  để  cho  châu  chấu  ăn,  cúng  dường  chúng  nó,  cũng  chẳng  sát  hại 

chúng nó. Dấy lên ý niệm ấy, bà ta dẫn một đám người vào ruộng lúa mạch niệm A 

Di Đà Phật, đi nhiễu quanh ruộng niệm Phật. Trời tuôn một trận mưa nhỏ, sau khi 

một trận gió quét qua, chẳng còn một con trùng gây hại nào! Những nông dân vùng 

phụ cận rất kinh ngạc, vì sao không có? Thật vậy!  Chẳng tìm được con nào, bội 

thu!  Nếu  bà  ta  phun  thuốc  trừ  sâu,  sẽ kết  oán  cùng những  chúng  sanh  ấy,  phiền 

phức to lớn. Bà ta đã phát tâm từ bi, một con châu chấu nhỏ cũng chẳng giết. Bà ta 

cũng  không  nghĩ  chúng  nó  sẽ  rời  đi,  kết  quả  là  những  con  tiểu  trùng  ấy  thật  sự 

chẳng còn, bà ta kể cho tôi nghe chuyện này. Tuần trước, quý vị thấy cư sĩ Lưu Tố 

Vân  ở  Đông  Bắc,  mười  một  năm  trước  bị  hồng  ban  lang  sang  (systemic  lupus 

erythematosus) hết sức nghiêm trọng. Bác sĩ bảo bà ta hãy chuẩn bị tâm lý vì có thể 

chết  bất  cứ  lúc  nào.  Bà  ta  mắc  chứng  hồng  ban  lang  sang  nghiêm  trọng,  những 

người mắc bệnh nhẹ hơn bà ta đều chết cả rồi, còn bà ta một mực tin tưởng niệm 

“A Di Đà Phật”, tin tưởng A Di Đà Phật là đại y vương, A Di Đà Phật nhất định trị 

55 Tập 26 

2 



lành bệnh cho bà ta, do nhất niệm ấy mà niệm A Di Đà Phật, bệnh ấy thật sự lành. 

Đến nay là mười một năm rồi, bà ta báo cáo với chúng ta ở nơi đây, nói suốt mười 

mấy giờ, nói thật hay! Năm nay, bà ta sáu mươi sáu tuổi, giảng cho chúng ta ở đây 

mỗi ngày hai tiếng. Sau khi giảng xong, Hướng Tiểu Lỵ ở Thâm Quyến mời bà ta 

sang  đó,  giảng  hai  ngày  tại  đạo  tràng  của  bà  Hướng,  mỗi  ngày  giảng  tám  tiếng, 

diễn giảng sáu tiếng, hai tiếng trả lời câu hỏi, chẳng có vẻ mệt  mỏi. Phát Bồ Đề 

tâm, một mực chuyên niệm, oai lực chẳng thể nghĩ bàn! 

Tiếp theo đó, sách viết:  “Nhất hướng chuyên niệm, bổn ư Di Đà bổn nguyện đệ 

 thập bát, thập niệm tất sanh chi đại nguyện”  (Một mực chuyên niệm vốn là nguyện 

thứ mười tám trong bổn nguyện Di Đà, tức là đại nguyện mười niệm ắt được vãng 

sanh). Câu này nói tới nguyện thứ mười tám, câu này (tức câu “nhất hướng chuyên 

 niệm”) phát xuất từ nguyện thứ mười tám.  “Di Đà nhân trung phát thập niệm tất 

 sanh đại nguyện”  (trong lúc tu nhân, đức Di Đà đã phát ra đại nguyện “mười niệm 

ắt được vãng sanh”), đó là nói tới lúc lâm chung, nói về hạng người nào? Suốt đời 

chẳng nghe Phật pháp, chẳng có tín ngưỡng tôn giáo, khi lâm chung, đầu óc tỉnh 

táo,  chẳng  mê  hoặc  tí  nào,  gặp  gỡ  thiện  hữu,  gặp  một  người  niệm  Phật,  khuyên 

người ấy niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, vừa nghe liền tin tưởng, vừa nghe liền bằng 

lòng, thật sự làm, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, mười tiếng bèn vãng sanh. Mười 

tiếng  ấy  là  tịnh niệm  tiếp  nối,  chẳng  hoài  nghi,  chẳng  xen  tạp,  chẳng gián  đoạn, 

mười tiếng! Đó là bổn nguyện của A Di Đà Phật. Ngẫu Ích đại sư cũng  dựa vào 

nguyện  này  mà  bảo:  “Có  thể  vãng  sanh  hay  không  được  quyết  định  bởi  có  tín 

nguyện hay không?” Người ấy thật sự tin, nguyện thiết tha, trì danh niệm Phật, tịnh 

niệm tiếp nối, bất quá thời gian rất ngắn mà có thể thành công, là do tương ứng với 

bổn nguyện của A Di Đà Phật.  “Cố hành nhân phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên 

 niệm,  tất  đắc  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  viên  chứng  Bất  Thoái  chi  diệu  quả”  (cho  nên 

hành nhân phát  Bồ Đề  tâm,  một  mực  chuyên niệm,  ắt  được vãng sanh Tịnh Độ, 

chứng trọn vẹn diệu quả Bất Thoái). Viên chứng ba thứ Bất Thoái: Vị Bất Thoái, 

Hạnh Bất Thoái, Niệm Bất Thoái. 

 “Kinh trung thượng bối, trung bối, cập hạ bối vãng sanh chi nhân, giai do ư 

 phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm A Di Đà Phật, nhi vãng sanh Cực Lạc 

 Tịnh Độ. Cái dĩ quả giác nhân tâm, cứu cánh phương tiện, toàn hiển Di Đà Nhất 

 Thừa nguyện hải, lục tự hồng danh, bất khả tư nghị chi oai thần công đức” (Người 

vãng sanh thuộc bậc thượng, bậc trung và bậc hạ trong kinh đều do phát  Bồ Đề 

tâm, một mực chuyên niệm A Di Đà Phật mà vãng sanh Cực Lạc Tịnh Độ. Ấy là vì 

dùng quả giác để làm cái tâm tu nhân, phương tiện rốt ráo, hiển lộ toàn vẹn biển 

Tập 26  553 



nguyện Nhất Thừa của Phật  Di Đà. Sáu chữ hồng danh có oai  thần và công đức 

chẳng  thể  nghĩ  bàn).  Qua  những  câu  này,  cụ  Hoàng  Niệm  Tổ  đã  buốt  lòng  rát 

miệng khuyên dạy chúng ta, chúng ta đã trọn đủ duyên, chỉ e thiện căn và phước 

đức  còn  thiếu  kém  đôi  chút.  Thiếu  kém  đôi  chút  chẳng  sao,  trong  một  đời  này, 

chúng ta có thể bổ khuyết. Nói gần gũi hơn tí nữa thì hiện nay ta bù đắp cho đủ, 

nguyện vọng cầu vãng sanh sẽ được thỏa. Nếu chẳng bù đắp cho đủ, cả đời này rất 

có thể sẽ lỡ làng! Trong tình hình giống như thế, bản thân chúng ta hãy nên khẳng 

định đời đời kiếp kiếp trong quá khứ, chúng ta đã từng nhiều lần gặp gỡ [pháp môn 

này],  vì  sao  chẳng  vãng  sanh?  Là  vì  chẳng  bù  đắp  cho  đủ  tín  nguyện  bị  khiếm 

khuyết đôi chút, cho nên vẫn phải lưu chuyển theo nghiệp. 

Ta ưa thích pháp môn này, nhưng pháp môn nọ rất trọng yếu, vẫn tu tập [thêm 

pháp  môn  ấy],  chẳng  giống  như  cổ  đại  đức.  Cổ  đại  đức  phải  đạt  được  Tịnh  Độ 

trước rồi mới học thêm pháp khác. Giống như Giao Quang đại sư, Ngài đã chứng 

đắc Tịnh Độ, khi lâm chung, A Di Đà Phật tới tiếp dẫn, Ngài đã đạt được, [tức là 

đã] đạt được [Tịnh Độ], nhưng Ngài nghĩ chú giải kinh Lăng Nghiêm có vấn đề, 

những chú giải của cổ đại đức chưa phải là ý nghĩa của Phật, nên xin A Di Đà Phật 

cho hoãn lại để con viết xong xuôi bộ chú giải này. A Di Đà Phật chấp thuận. Quý 

vị  thấy  Ngài  đã  nắm  chắc  Tịnh  Độ,  cũng  có  nghĩa  là  đối  với  sự  vãng  sanh  của 

chính mình chẳng còn bị trở ngại, có thể tự tại trụ trong thế gian này một thời gian 

dài hay ngắn: Muốn đi sớm một ngày bèn được, có thể đi. Muốn giúp đỡ chúng 

sanh, ở lại mấy năm cũng chẳng trở ngại, do có công phu ấy bèn được! 

Nếu không có công phu ấy, chúng ta phải nhớ: Chúng ta coi thế giới Cực Lạc là 

đại sự hàng đầu, vì sao? Tới thế giới Cực Lạc bèn thành Phật. Tổ sư đại đức bảo 

chúng ta: “Đản đắc kiến Di Đà, hà sầu bất khai ngộ”  (chỉ thấy Phật Di Đà, lo chi 

chẳng khai ngộ),  “ngộ”  ấy là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật, chẳng phải là ngộ tầm thường! Sau khi thật sự triệt ngộ, sẽ giống như Phật, 

thực hiện nguyện thứ nhất trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện,  “chúng sanh vô biên thệ 

 nguyện độ” , quý vị có thể thật  sự  làm được, đối  với  chính  mình, độ chúng sanh 

chẳng bị trở ngại mảy may nào. Chúng sanh có cảm, quý vị bèn có ứng, cảm ứng 

đạo giao trọn chẳng trái thời! 

Từ sách Hoàn Nguyên Quán, chúng ta thấy ý niệm ấy dấy lên sẽ trọn khắp pháp 

giới, ý niệm cảm của chúng ta sẽ trọn khắp pháp giới. Phật, Bồ Tát trọn pháp giới 

hư không giới, những vị Bồ Tát ấy là Pháp Thân Bồ Tát, sẽ lập tức ứng. Có khi 

chúng ta cầu mà chẳng có ứng, có phải là chẳng linh hay chăng? Chẳng phải. Lúc 

55 Tập 26 

4 



tôi mới học Phật đã có những nghi vấn ấy, Chương Gia đại sư giải thích: Chẳng 

phải  là  không  có  ứng.  Có  ứng,  nhưng  quý  vị  chẳng  cảm  nhận  được,  do  nguyên 

nhân  nào?  Chính  quý  vị  có  nghiệp  chướng.  Chúng  ta  cảm,  ví  như  làn  sóng  của 

chúng ta gởi tới Phật, Bồ Tát, Phật, Bồ Tát có sự hồi ứng; khi sự hồi ứng trở về bên 

ta,  do  ta  có  nghiệp  chướng,  nên  chính  mình  chẳng  cảm  nhận  được!  Hễ  nghiệp 

chướng tiêu trừ, sẽ có ứng vô cùng rõ rệt.  “Trong cửa nhà Phật, có cầu ắt ứng” , 

Sự Lý cảm ứng cũng rất sâu, đức Phật dạy có bốn thứ. 

Vì vậy, học Phật, niệm Phật cũng là tiêu nghiệp chướng. Kinh dạy niệm A Di 

Đà Phật một tiếng, tiêu trừ trọng tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử, mới biết công 

đức niệm Phật chẳng thể nghĩ bàn. Cổ đại đức thường nói:  “Niệm kinh chẳng bằng 

 niệm chú, niệm chú chẳng bằng niệm Phật” . Vì sao chúng ta niệm Phật chẳng tiêu 

nghiệp  chướng?  Tâm  chúng  ta  không thanh  tịnh,  chưa  đoạn  nghi  lự,  cho  nên  có 

hoài  nghi,  xen  tạp,  lại  còn  thường  xuyên  gián  đoạn.  Vì  thế,  Phật,  Bồ  Tát  ứng, 

chúng ta rất khó cảm nhận. Hiểu rõ chân tướng sự thật này, sau đấy, chúng ta mới 

biết sám trừ nghiệp chướng là một đại sự rất trọng yếu. Sám hối nghiệp chướng; 

sám hối bằng cách nào? Vẫn là một câu cũ rích: “Buông xuống!” Đừng chứa trong 

lòng những thứ tạp nhạp, tâm địa khôi phục thanh tịnh, sám trừ nghiệp chướng. 

Nghiệp  chướng  chẳng  trừ,  tâm  quý  vị  làm  sao  có  thể  thanh  tịnh  được?  Đời 

trước, đời này, tập khí nghiệp chướng, “đời trước” là tập khí, thảy đều phải buông 

xuống.  Nói  cách  khác,  chớ  nên  nghĩ  tới  nữa!  [Những  chuyện  ấy] không  chỉ  là 

chuyện quá khứ, mà còn là chuyện đã qua lâu rồi, phải nhớ kỹ lời Phật dạy:  “Phàm 

 những gì có hình tướng đều là hư vọng” . Đã là hư vọng, quý vị nghĩ tới nó để làm 

gì? Quý vị nhớ tới nó để làm gì? Quý vị nghĩ tới nó sẽ lại tạo nghiệp. Quý vị nhớ 

tới nó cũng tạo nghiệp! Thân khẩu chẳng tạo nghiệp, nhưng ý tạo nghiệp. Ý nghiệp 

chẳng  ngừng!  Thân  khẩu  tạo  nghiệp  còn  có  lúc  gián  đoạn,  khi  ngủ,  thân  khẩu 

chẳng tạo nghiệp, nhưng  ý vẫn tạo nghiệp, ý niệm  của quý vị chẳng ngừng. Nói 

cách khác, quý vị vẫn đúng là “trong tâm vướng mắc quá nhiều, không bỏ xuống 

được”. Hiện thời phải biết: Nếu muốn liễu sanh tử, nếu muốn vĩnh viễn thoát ly lục 

đạo luân hồi, hãy hết sức hâm mộ Phật, Bồ Tát, mong mỏi ta cũng có thể làm Phật, 

Bồ Tát, quý vị sẽ thật sự buông xuống. Quý vị chẳng thể làm Phật là vì chưa buông 

xuống; hễ buông xuống sẽ làm được! 

Pháp môn này là do A Di Đà Phật dùng tâm quả giác làm phương tiện rốt ráo 

dạy  bảo  chúng  ta,  chẳng  giống  các  pháp  môn  thông  thường.  Pháp  môn  thông 

thường là lấy cái tâm tu nhân để cầu sự giác ngộ nơi quả địa. Vì thế, những pháp 

môn ấy theo từng giai đoạn, tiến lên cao hơn theo từng giai đoạn một, từ Thập Tín 

Tập 26  555 



tới Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác. Tiến 

lên  cao  như  thế,  dùng  cái  tâm  tu  nhân  để  chứng  quả  giác.  Pháp  môn  này  chẳng 

giống như vậy, mà là quả giác. Danh hiệu A Di Đà Phật là quả giác, lấy quả giác 

tâm làm nhân địa tâm (cái tâm trong lúc tu nhân), nhân và quả chẳng hai. Cho nên 

chúng ta niệm câu “đức hiệu” A Di Đà Phật này sẽ thành A Di Đà Phật. Chỗ y cứ 

thật sự là dựa trên căn cứ nào? Tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ, dựa trên điều này! 

Tây Phương Tịnh Độ của A Di Đà Phật do đâu mà có? Do tự tánh sanh ra, hiện ra! 

Nay  chúng  ta  dùng  tự  tánh  để  niệm  Phật,  cho  nên  vượt  khỏi  những  tầng  lớp  ấy, 

chẳng cần đến bốn mươi mốt tầng cấp, đốn siêu, thành tựu. 

 “Toàn hiển Di Đà Nhất Thừa nguyện hải, lục tự hồng danh, bất khả tư nghị chi 

 oai thần, công đức”  (Hiển lộ trọn vẹn biển nguyện Nhất Thừa của Phật Di Đà, sáu 

chữ  hồng  danh  có  oai  thần  và  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn),  tôi  vừa  mới  nói  ý 

nghĩa này. Chúng ta phải thật sự tin vào những Lý Sự này; vì thế, pháp môn này 

gọi  là  “pháp  khó  tin”,  quý  vị  không  tin,  người  khác  không  tin,  đó  là  hiện  tượng 

bình  thường.  Nếu  không,  làm  sao  có  thể  gọi  là  “pháp  khó  tin?”  Bồ  Tát  khó  tin, 

Thanh Văn, Duyên Giác khó tin. Có lúc phàm phu lại tin tưởng; vậy thì phàm phu 

vượt trỗi Thanh Văn, Bồ Tát hay chăng? Đương nhiên chẳng thể vượt trỗi được! Vì 

sao phàm phu có thể tin? Trong đời quá khứ, đã từng học pháp môn này; trong A 

Lại Da Thức có chủng tử Tịnh Độ, đời này gặp gỡ, khiến cho chủng tử trong quá 

khứ hiện hành. Nếu chẳng có nhân ấy, sẽ  chẳng thể nào [tin tưởng]. Bất luận sơ 

học gian nan ra sao, học mười năm, hai mươi năm, ba mươi năm, năm mươi năm, 

sẽ thật sự tin, đó là gì? Chủng tử trong A Lại Da Thức hiện hành. Nếu đã học tập từ 

những kiếp lâu xa, chủng tử sẽ gieo rất sâu trong A Lại Da Thức. Duyên thù thắng, 

có bạn lành, có thuận cảnh giúp đỡ quý vị, chủng tử trong đời quá khứ nhất định sẽ 

hiện hành, cho nên tiếp nhận. Có khi tới lúc lâm chung, sự tiếp nhận ấy mới tỏ lộ, 

nhưng hễ tiếp nhận là được rồi, lâm  chung mười niệm bèn vãng sanh. Người ấy 

vãng sanh trong phẩm vị  nào? Nói [nhất  quyết] là Hạ Hạ  phẩm thì  cũng rất khó 

nói, Hạ Hạ phẩm là đa số, nhưng cũng có người là Thượng Thượng phẩm, [tuy là] 

thiểu số. Điều này liên quan đến sự tu học trong đời quá khứ, tuyệt đối chẳng phải 

là thành tựu trong một đời này! 

 “Hựu nhất hướng chuyên niệm giả, cổ vân: Thượng tận hình thọ, hạ chí thập 

 niệm. Thượng tận hình thọ giả, chỉ tùng phát tâm niệm Phật chi nhật, chung thân 

 niệm Phật”  (lại nữa, đối với chuyện một bề niệm Phật, cổ nhân nói: “Bậc thượng là 

suốt đời, bậc hạ là chỉ mười niệm”. Bậc thượng thọ trì suốt đời là kể từ ngày phát 

55 Tập 26 

6 



tâm niệm Phật, bèn suốt đời niệm Phật). Kể từ khi hiểu rõ ràng, minh bạch Tịnh 

Tông, bèn hoàn toàn tiếp nhận, bắt đầu thật thà niệm Phật, hễ sống một ngày bèn 

niệm một ngày, đó gọi là  “tận hình thọ”.   “Trực chí mạng chung chi tối hậu nhất 

 niệm, thử nãi kỳ thượng giả. Kỳ hạ giả, vị năng cập thử, hoặc nhân chướng trọng, 

 hoặc dĩ sự phồn, vị hạ đa niệm”  (Mãi cho đến một niệm cuối cùng lúc lâm chung, 

đó là bậc thượng. Còn bậc hạ thì chưa được như vậy, hoặc vì chướng nặng, hoặc do 

lắm việc, chẳnh rảnh rỗi để niệm nhiều), đây là nói tới phước đức. Chư vị nhất định 

phải  hiểu  phước đức thật  sự  là gì? Niệm Phật  là phước đức thật  sự. Quý vị suốt 

ngày từ sáng đến tối Phật hiệu chẳng dứt, đó là người đại phước đức! Vì sao nói là 

người đại phước đức? Vãng sanh Cực Lạc thế giới chẳng phải là phước đức tuyệt 

diệu  ư? Chẳng phải là đại  phước đức thì  làm sao quý vị  có thể vãng sanh? Suốt 

ngày từ sáng đến tối niệm câu Phật hiệu này, quý vị càng niệm, phẩm vị càng cao! 

Như trong Thập Lục Quán Kinh đã nói, trong tương lai quý vị vãng sanh, hoa sen 

càng ngày càng to! Các thứ trong thế giới Cực Lạc đều giống nhau, chỉ có hoa sen 

khác biệt, vì sao? Công phu niệm Phật của mỗi cá nhân khác nhau, nên hoa sen lớn 

hay nhỏ khác nhau, ánh sáng và màu sắc của mỗi hoa sen khác biệt. Do vậy, người 

trong thế giới Cực Lạc thấy rất rõ ràng, người trong hoa sen ấy còn chưa sanh về, 

nhưng đã thấy hoa sen trước, [tức là] thấy hoa sen trong ao bảy báu, thấy hoa ấy, 

[liền biết] công phu niệm Phật của người ấy khá lắm, hay công phu niệm Phật của 

người ấy dở hơn một chút, họ đều có thể thấy rõ ràng từ nơi ấy. Hoa sen to, ánh 

sáng  và  màu  sắc  tốt  đẹp,  chắc  chắn  người  ấy  đến  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới 

thành Phật rất nhanh, vận dụng công phu sâu xa mà! 

Trong kinh, đức Phật dạy: Tu hành một ngày trong thế giới Sa Bà bằng tu hành 

một trăm năm trong Tây Phương Cực Lạc thế giới. Thế giới này khá lắm, giúp cho 

chúng ta thành tựu rất nhanh, còn sang Tây Phương Cực Lạc  thế giới, thành tựu 

thong thả, ở nơi đây rất nhanh. Cái hay của thế giới Tây Phương là thọ mạng dài, 

vô lượng thọ, chẳng bị mê khi cách ấm, thành tựu trong một đời. Thế gian này sóng 

gió  quá  lớn,  thoạt  chìm,  thoạt  nổi  đời  đời  kiếp  kiếp,  cho  nên  khổ  nhiều,  vui  ít. 

Nhưng nếu tu hành thì nơi đây đúng là tu hành tốt đẹp, thời thời, khắc khắc, từng 

phút,  từng  giây  đều  khảo  nghiệm  công  phu  của  quý  vị.  Quyết  định  chẳng  sanh 

phiền não, trong thuận cảnh chẳng tham luyến, phải đoạn cái tâm [tham luyến] ấy, 

trong  nghịch  cảnh  chẳng  oán  hận.  Nói  cách  khác,  trong  thuận  cảnh  hay  nghịch 

cảnh,  bất  luận  hoàn  cảnh  nhân  sự  (quan  hệ  giữa  con  người  với  nhau),  hay  hoàn 

cảnh vật chất, tu gì? Tu thanh tịnh, bình đẳng. Giác chẳng cần nhắc tới, hễ thanh 

tịnh bình đẳng sẽ tự nhiên giác. Đạo lý này tương ứng với “chuyển thức thành trí” 

của Pháp Tướng Tông. 

Tập 26  557 



Tướng  Tông  nói  “chuyển  thức  thành  trí”  là  “lục,  thất  nhân  thượng  chuyển. 

 Ngũ, bát quả thượng chuyển”  (chuyển thức thứ sáu và thứ bảy trong khi tu nhân; 

chuyển năm thức trước và thức thứ tám nơi quả). Chuyển thức thứ sáu, tức Ý Thức, 

thành Diệu Quán Sát Trí, đó là tâm thanh tịnh. Chuyển thức thứ bảy thành Bình 

Đẳng Tánh Trí, tức là thức thứ bảy chẳng còn phân biệt, bình  đẳng sẽ hiện  tiền. 

Giác là chuyển nơi quả. Do vậy, chúng ta phải coi trọng tu thanh tịnh và bình đẳng; 

nghĩa là thức thứ sáu và thức thứ bảy đã chuyển, thức thứ tám và năm thức trước sẽ 

chuyển theo. Chúng ta dùng phương pháp gì để chuyển? Dùng một câu Phật hiệu 

này! Trong thuận cảnh mới có một tí tham niệm dấy lên, bèn A Di Đà Phật, chuyển 

niệm ấy thành A Di Đà Phật. Trong nghịch cảnh mới có một tí oán hận, bèn A Di 

Đà Phật, chuyển toàn bộ thành A Di Đà Phật. Cách này tuyệt diệu! Vì thế, tổ sư đại 

đức  thường  nói  “ám  hợp  đạo  diệu”  (thầm  hợp  đạo  mầu),  chẳng  thấy  chuyển, 

nhưng thật sự chuyển biến. Câu Phật hiệu này câu nọ tiếp câu kia chẳng để gián 

đoạn, trong mỗi  tiếng Phật hiệu  chẳng hoài nghi, chẳng xen tạp, công phu thuần 

thục! 

Tiếp  đó,  sách  viết:  “Tắc  ư  mỗi  nhật  hành  Thập  Niệm  pháp,  diệc  phù  ư  nhất 

 hướng  chuyên  niệm”  (Dù  mỗi  ngày  hành  pháp  Thập  Niệm,  cũng  phù  hợp  [tông 

chỉ] một mực chuyên niệm). Pháp Thập Niệm do tổ sư đại đức nói với kẻ gặp lúc 

công việc bận bịu, nhiều việc quá, không có thời gian để niệm Phật, cũng chẳng có 

thời gian để tụng niệm công khóa sáng tối, quý vị bèn dùng cách Thập Niệm. Buổi 

sáng  thức  dậy,  sau  khi  rửa  mặt,  súc  miệng,  hướng  về  tượng  Phật,  nếu  không  có 

tượng Phật, hãy ngoảnh mặt về phương Tây, cứ hết một hơi là một niệm. Một niệm 

chẳng câu nệ nhiều hay ít, [cứ niệm] một hơi A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà 

Phật, hết một hơi là một niệm. Niệm mười hơi, suốt đời chẳng gián đoạn, cũng gọi 

là  “nhất  hướng  chuyên  niệm” .  Khi  tôi  ở  Tân  Gia  Ba,  tôi  dạy  các  đồng  học  một 

cách Thập Niệm khác, [tức là] thập thanh Phật hiệu. Dùng pháp Thập Niệm này, so 

về  mặt  thời gian  càng dễ làm hơn. A  Di Đà Phật, A Di  Đà Phật, A  Di Đà  Phật, 

niệm mười câu như vậy, mỗi ngày niệm chín lần. Buổi sáng thức dậy, rửa mặt, súc 

miệng, niệm một lần; buổi tối trước khi ngủ niệm một lần. Đó là hai lần. Mỗi ngày 

khi ăn ba bữa cơm đều niệm Phật hiệu mười câu rồi mới ăn, đó là ba lần. Do vậy, 

ta có năm lần rồi! Quý vị buổi sáng đi làm, buổi chiều tan sở, trước khi làm việc, 

ngồi nơi bàn giấy niệm mười câu rồi mới làm, khi tan sở, sau khi làm xong công 

việc, niệm Phật hiệu mười câu rồi mới rời khỏi chỗ. Buổi sáng, buổi chiều thành 

bốn lần, tổng cộng chín lần. Niệm đâu nghĩ tại đó, tuy rất đơn giản, thời gian chỉ 

một phút là xong, nhưng hết sức có hiệu quả. Vì sao? Thời thời khắc khắc quý vị 

55 Tập 26 

8 



đều nghĩ tới Phật. Dùng cách này làm “định khóa” (công khóa nhất định), những 

khi khác là “tán khóa”. Tán khóa là khi nào quý vị nghĩ đến, bèn niệm khi đó; còn 

cách  này  mỗi  ngày  chín  lần,  mỗi  lần  niệm  mười  câu  Phật  hiệu,  lấy  nó  làm  định 

khóa, thật sự chẳng tốn thời gian, chẳng lỡ làng công việc. Pháp môn này quả thật 

vô cùng thuận tiện, phù hợp với  “nhất hướng chuyên niệm” . 

 “Cánh  hạ  tắc  như  Quán  Kinh  sở  thuyết  ác  nghịch  chi  nhân,  lâm  dục  mạng 

 chung, đắc linh thánh giáo, chí tâm hối cải, thập niệm xưng danh, diệc đắc vãng 

 sanh,  cố  vân  thập niệm  tất  sanh  dã”  (thấp  hơn  nữa  là  như  Quán  Kinh  nói  kẻ  ác 

nghịch lúc sắp mất mạng, được nghe thánh giáo, chí tâm hối cải, xưng danh mười 

tiếng, cũng được vãng sanh, nên nói là “mười niệm ắt vãng sanh”). Điều này được 

nói trong kinh Quán Vô Lượng Thọ. Kinh nói kẻ tội nghiệp Thập Ác, Ngũ Nghịch 

sẽ đọa A Tỳ địa ngục, đại ác chẳng thể tha, kẻ ấy khi lâm chung, nếu gặp được một 

người niệm Phật khuyên nên niệm Phật, bèn chân tâm hối cải. Có thể chân tâm hối 

cải là do thiện căn trong đời quá khứ hiện tiền, cả đời này chẳng tu điều lành nào. 

Kẻ Thập Ác, Ngũ Nghịch, lâm chung quay đầu, thật sự hối cải, niệm A Di Đà Phật 

mười tiếng bèn tắt hơi, vẫn có thể vãng sanh. Đây là điều được nói trong nguyện 

thứ mười tám trong bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật, pháp môn này quá 

thù thắng. Tiếp đó, lão cư sĩ bảo chúng ta:  “Hành giả ưng tri”  (hành giả hãy nên 

biết), hành giả là người niệm Phật, nhất định phải biết.  “Nhất hướng chuyên niệm 

 chỉ tùng sơ phát tâm niệm Phật, nhất trực đáo lâm chung tối hậu nhất niệm”  (“một 

mực chuyên niệm” nghĩa là kể từ lúc mới phát tâm niệm Phật thẳng tới một niệm 

cuối cùng lúc lâm chung), đó gọi là nhất hướng chuyên niệm.  “Nhi kỳ quan kiện 

 thật tại tối hậu” (nhưng mấu chốt quả thật là lúc cuối cùng), quan trọng nhất là lúc 

quý vị sắp mất, một niệm cuối cùng là A Di Đà Phật thì quý vị mới có thể vãng 

sanh. Một niệm cuối cùng khi lâm chung phải là A Di Đà Phật! Do vậy, trợ niệm 

rất trọng yếu, trọng yếu ở  chỗ nào? Trợ niệm là do sợ người ấy trong một  niệm 

cuối cùng sẽ quên sạch, chúng ta dùng phương pháp  này để nhắc nhở, khiến cho 

một  niệm  cuối  cùng của người ấy là  A Di Đà Phật, người ấy sẽ chắc  chắn  vãng 

sanh. Chẳng cần biết công phu niệm Phật suốt đời của người ấy ra sao, một niệm 

cuối cùng rất trọng yếu. Đối với một niệm cuối cùng, người ta thường chẳng thể 

nắm chắc, nếu tập khí phiền não dấy lên hiện hành, sẽ bỏ lỡ cơ hội này. Niệm Phật 

suốt  đời, tới một  niệm cuối  cùng, trong lòng có vướng mắc thì  hỏng rồi! Những 

chuyện như vậy chúng tôi đã đích thân trông thấy! 

Tiếp đó là nêu tỷ dụ:  “Như thượng thuyết  ác nghịch chi nhân”  (kẻ ác nghịch 

như  vừa  mới  nói  trên  đây),  đó  là  kẻ  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác.  “Thập  thanh  niệm 

Tập 26  559 



 Phật” , kẻ ấy chỉ niệm mười tiếng.  “Đệ nhất thanh thị sơ niệm, đệ thập thanh tắc 

 mạng chung”  (Tiếng thứ nhất là niệm đầu tiên, tiếng thứ mười bèn mạng chung), 

vẫn coi như là  “tùng sơ phát tâm trực chí mạng chung quân tại trì danh”  (từ sơ 

phát tâm cho đến khi mạng chung đều luôn trì danh). Người ấy phước báo quá to, 

cả đời làm ác, lâm chung gặp được bạn lành, vẫn vãng sanh Tây Phương Cực Lạc 

thế giới. Vốn phải đọa lạc A Tỳ địa ngục, quý vị thấy: Đã đưa kẻ đó từ A Tỳ địa 

ngục  đến  thế  giới  Cực  Lạc  làm  Phật.  Bởi  lẽ,  người  ấy  phù  hợp  tông  chỉ  “nhất 

 hướng niệm Phật” , quá thù thắng! Chúng ta chớ nên không hiểu điều này. Chuyện 

này là có, rất khó có, rất hy hữu; nhưng người niệm Phật chúng ta nhất thiết chớ 

nên có tâm lý cầu may: Hiện thời, ta làm một ít chuyện xấu vẫn chẳng sao; khi lâm 

chung, ta còn có cách, ta vẫn trở tay kịp, [nghĩ như vậy] là sai rồi! Khởi lên ý niệm 

ấy chính là ác niệm khôn sánh, toan kiếm kẽ hở trong bổn nguyện của A Di Đà 

Phật. Đấy là điều quá đáng ghét, chắc chắn chẳng thể nào chấp nhận được! Do vậy, 

chúng ta chớ nên không biết chuyện này. Con người phải thật thà, phải thành khẩn, 

chớ nên có một ác niệm. Có ác niệm tức là bất hảo mất rồi! 

 “Phản  chi,  như  hữu  nhân  niệm  Phật  sổ  thập  niên,  hoặc  ư  tối  hậu  giai  đoạn, 

 khinh thị trì danh nhi cải hành tha pháp, hoặc ư lâm chung bất hân Cực Lạc nhi 

 luyến  thế  gian,  vị  năng  niệm  Phật,  thị  tắc  bất  danh  nhất  hướng  chuyên 

 niệm”  (ngược lại, như có kẻ niệm Phật mấy chục năm, nhưng trong giai đoạn cuối 

cùng,  lại  coi  thường  pháp  trì  danh,  đổi  sang  tu  phép  khác,  hoặc  lúc  lâm  chung 

chẳng ưa thích Cực Lạc, luyến tiếc thế gian, chưa thể niệm Phật, sẽ chẳng thể gọi 

là “một  mực chuyên niệm”).  Chuyện  này  chúng tôi cũng thấy rất nhiều,  có  thật; 

không chỉ  có, mà  còn rất nhiều!  Tới lúc lâm  chung, người ấy lưu luyến thế giới 

này, lưu luyến lớn nhất là tình cảm đối với người thân, [đó là] tập khí nặng nhất. Vì 

vậy, trong sách Sức Chung Tu Tri, cổ đại đức đã bảo: Nhằm tiễn người ấy đi vãng 

sanh, khi tiễn người ấy sắp vãng sanh trong chốc lát, tốt nhất là đừng để người ấy 

thấy mặt người nhà, quyến thuộc, con cái, vì sao? Trông thấy sẽ động tâm, hễ động 

tâm sẽ hỏng chuyện! Vì thế, hãy để cho bạn bè trong nhà Phật, đồng tu niệm Phật 

tới chăm sóc người ấy, tiễn người ấy vãng sanh. Sau khi người ấy vãng sanh, người 

nhà, quyến thuộc mới có thể tiến vào. Hơn nữa, thường là tám tiếng đồng hồ sau 

khi [người ấy đã tắt hơi], người nhà, quyến thuộc mới được bước vào, vì sợ nhiễu 

loạn  trong  khi  thần  thức  người  ấy  đang  rời  khỏi  [thân  xác].  Người  thật  sự  vãng 

sanh, hễ tắt hơi bèn ra đi, vãng sanh nhanh chóng. Có người nhờ vào trợ niệm, tuy 

tắt hơi, nhưng hoàn toàn chẳng đi, linh hồn vẫn còn quanh quẩn bên thân thể, lúc 

ấy công đức niệm Phật vô cùng thù thắng, khiến cho người ấy nghe mỗi âm thanh 

56 Tập 26 

0 



đều là Phật hiệu, cuối cùng cũng theo Phật hiệu ra đi thì tốt lắm! Phải biết: Niệm 

Phật đưa [thần thức của người đã mất] đi vãng sanh rất nhiều. Đúng là có nhiều 

người vãng sanh nhờ vào trợ niệm. Vì  thế, trợ niệm phải  đúng pháp. Nếu chẳng 

đúng pháp sẽ phiền phức rất lớn! 

Chúng  ta  xem  đoạn  kế  tiếp:  “Hoặc  nghi  niệm  Phật  hà  dĩ  hữu  như  thị  công 

 đức”  (hoặc  nghi  niệm  Phật,  niệm  Phật  làm  sao  có  công  đức  như  thế  cho  được). 

Nghi là một căn bản phiền não. Căn bản phiền não gồm sáu món, sau tham, sân, si, 

mạn là nghi, cuối cùng là ác kiến. Ác kiến là Tư Hoặc, gồm Thân Kiến, Biên Kiến, 

Kiến  Thủ  Kiến,  Giới  Thủ  Kiến,  Tà  Kiến,  gọi  gộp  chung  là  Ác  Kiến.  Nghi  là 

chướng ngại lớn nhất của Bồ Tát, Bồ Tát chẳng thể khai ngộ, chẳng thể kiến tánh, 

người  niệm  Phật  chẳng  thể  vãng  sanh  đều  do  phạm  phải  chữ  [Nghi]  này.  Đấy 

chẳng phải là chân tín, do lòng tin không kiên định. Chẳng phải là nói quý vị chẳng 

có tín tâm, mà là nói [quý vị chưa có lòng] tin một trăm phần trăm chẳng nghi ngờ! 

Tín tâm chín mươi chín phần trăm, vẫn còn có một phần nghi, một phần nghi ấy sẽ 

là chướng ngại nghiêm trọng, chướng ngại quý vị chẳng thể thành tựu, quý vị nói 

chuyện này có phiền phức hay chăng? Trong quá khứ, chúng tôi nghe thầy giảng, 

[cảm thấy] rất khó lý giải, thầy đã nêu một thí dụ. Thầy nói thí dụ như cái chén trà 

này đựng đề hồ, cả một chén đề hồ đầy ắp, đề hồ là thức uống ngon nhất. Trong ấy 

có một giọt độc dược; do một giọt như vậy, cả chén đề hồ đều biến thành độc dược, 

quý vị uống một hớp sẽ phải tử vong. Điều này nói gì vậy? Quý vị có lòng tin chín 

mươi chín phần trăm, một phần trăm là nghi, đó là một giọt độc dược phá hoại chín 

mươi chín phần trăm tín tâm của quý vị. Tỷ dụ hay lắm! Khiến cho chúng ta thật sự 

có thể đề cao cảnh giác, chớ nên hoài nghi kinh giáo, chớ nên hoài nghi Phật, Bồ 

Tát, chớ nên hoài nghi thiện căn, phước đức, nhân duyên của chính mình. Có một tí 

hoài nghi sẽ chướng ngại chính mình thành tựu! Chân tín, quý vị thấy kinh nói đến 

chân tín nguyện, chân tín, thiết nguyện (lòng tin chân thật, nguyện thiết tha), công 

đức ấy vô cùng thù thắng. 

 “Nhân năng niệm sở niệm, giai thị Thật Tướng cố”  (vì năng niệm và sở niệm 

đều là Thật Tướng), cụ Niệm Tổ giải thích vì sao niệm Phật có công đức thù thắng 

như thế? Năng niệm là giác tâm, sở niệm là quả Phật (vị Phật đã chứng quả), nhân 

quả tương ứng. Giác tâm chẳng mê là Thật Tướng, quả Phật cũng là Thật Tướng; 

vì thế, công đức chẳng thể nghĩ bàn. Người niệm Phật lâm chung, kẻ Ngũ Nghịch, 

Thập Ác lâm chung niệm Phật  mười niệm đều vãng sanh, từ A Tỳ địa ngục bèn 

thành Phật, vượt thoát lục đạo, vượt thoát mười pháp giới, tới thế giới Cực Lạc làm 

A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  đều  là  Thật  Tướng.  “Di  Đà  Yếu  Giải  vân:  Quang  tắc 

Tập 26  561 



 hoành biến thập phương, thọ tắc thụ cùng tam tế. Hoành thụ giao triệt, giai Pháp 

 Giới Thể. Cử thử thể tác Di Đà thân độ, diệc tức cử thử thể tác Di Đà danh hiệu. 

 Thị cố Di Đà danh hiệu tức chúng sanh Bổn Giác Lý tánh. Trì danh tức Thỉ Giác 

 hợp Bổn, Thỉ Bổn bất nhị, sanh Phật bất nhị. Cố nhất niệm tương ứng nhất niệm 

 Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm  Phật  dã”  (Sách  Di  Đà  Yếu  Giải  viết: 

“Quang theo chiều ngang trọn khắp mười phương, Thọ theo chiều dọc tột cùng ba 

đời. Ngang và dọc xen nhau thấu triệt, đều là Pháp Giới Thể. Nêu lên cái Thể ấy để 

làm thân và cõi nước của Phật Di Đà; mà cũng lấy cái Thể ấy tạo thành danh hiệu 

Di  Đà.  Vì  thế,  danh  hiệu  Di  Đà  chính  là  Bổn  Giác  Lý  tánh  của  chúng  sanh.  Trì 

danh là Thỉ Giác hợp với Bổn Giác. Thỉ Giác và Bổn Giác chẳng hai. Chúng sanh 

và Phật chẳng hai. Vì thế, một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương 

ứng niệm niệm Phật”). Chuyện này Phật, Bồ Tát, tổ sư đại đức đã giảng thấu triệt. 

Quang chiếu trọn mười phương, tượng trưng không gian. Thọ là quá khứ, hiện tại, 

tương lai, đại biểu thời gian; nay chúng ta gọi là “thời - không”.  “Hoành thụ giao 

 triệt” , Hoành (chiều ngang) là không gian, Thụ (chiều dọc) là thời gian. Thời gian 

và không gian đều vô lượng, vô tận, chẳng có ngằn mé. Đấy là Pháp Giới Thể, đấy 

là công đức viên mãn trong tự tánh; kinh Hoa Nghiêm nói đến Thể, Tướng, Dụng. 

Nêu  lên  cái  Thể  ấy  để  làm  Di  Đà  thân,  [thân  ấy]  tức  là  Pháp  Tánh  thân,  Tây 

Phương  Tịnh  Độ  là  Pháp  Tánh  Độ,  chẳng  rời  khỏi  tự  tánh.  Lấy  cái  Thể  ấy  làm 

danh hiệu  Di Đà, tức là danh hiệu  của Pháp Tánh. Vì thế, danh hiệu này là Bổn 

Giác Lý tánh của hết thảy chúng sanh, tức là đức hiệu của tự tánh vốn sẵn trọn đủ. 

Dùng danh hiệu rất sâu này để kêu gọi tự tánh của chúng ta quay trở về. 

Trong Mật giáo có nói “tam mật tương ứng”, nhưng trong Tịnh Tông cũng phải 

nói tới tam mật tương ứng. Câu danh hiệu này chẳng khác gì mật chú trong Mật 

Tông, nó là tiếng Phạn. A Di Đà Phật là phiên âm. Nó là tự tánh, vì thế, quý vị phải 

hiểu ý nghĩa này. A nghĩa là Vô, Di Đà nghĩa là Lượng, Phật nghĩa là Giác. Quý vị 

nghĩ tới Giác, nhất định sẽ nghĩ đến Giác - Chánh - Tịnh. Chữ Giác trong tựa đề 

kinh này là gì? “Chánh” là bình đẳng, bình đẳng thì mới Chánh; trước đó là Thanh 

Tịnh,  Giác  -  Chánh  -  Tịnh,  Thanh  Tịnh  là  Tịnh,  Bình  Đẳng  là  Chánh,  Giác.  Vô 

lượng  giác,  vô  lượng  bình  đẳng,  thanh  tịnh,  thời  thời  khắc  khắc  nhắc  nhở  chính 

mình, tự nhiên tất cả hết thảy ô nhiễm đều chẳng còn, quý vị trở về Giác - Chánh - 

Tịnh, trở về Thanh Tịnh Bình Đẳng bèn tịnh. Thỉ Giác hợp với Bổn Giác. Thỉ Giác 

và Bổn Giác chẳng hai. Chúng sanh và Phật chẳng hai, chúng sanh bèn thành Phật. 

Đó  là  “nhất  niệm  tương  ứng  nhất  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng  niệm  niệm 

 Phật”.  Tương ứng bằng cách nào? Từ chỗ này, chúng ta mới biết được tin tức. Đấy 

56 Tập 26 

2 



cũng là như chúng tôi thường nhắc nhở đồng học, tương ứng như thế nào? Niệm 

niệm  tương  ứng  với  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”;  nhân  đã  tương  ứng,  quả  bèn 

tương ứng. Nơi nhân là Thỉ Giác, là chúng sanh; nơi quả là Bổn Giác, là Phật. Nơi 

quả  là  gì?  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm  là  tương  ứng.  Có  nhân,  nhất 

định có quả. Do vậy, từ tựa đề kinh này, quý vị nhìn vào nửa phần sau và nửa phần 

trước sẽ thấy: Thỉ Giác và Bổn Giác chẳng hai, chúng sanh và Phật chẳng hai. Nhất 

niệm tương ứng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật. Pháp môn 

thù thắng như vậy tìm đâu ra? Trừ Tịnh Tông ra, sẽ chẳng tìm được! Thù thắng, hy 

hữu, khó gặp khôn sánh! Vì vậy, chúng ta phải quý trọng, phải thật sự tu tập! 

Ở đây, nhân tiện, tôi báo một tin cùng mọi người, tối nay, tôi đáp máy bay sang 

Úc,  ngày  mai  là  mồng  Một  sẽ  tới  nơi,  mồng  Một  lên  núi,  chẳng  thể  giảng  kinh. 

Ngày mốt là mồng Hai, chúng tôi sẽ bắt đầu giảng tiếp. Từ Internet, quý vị sẽ có 

thể thu được [bài giảng]. Tuy rời khỏi [nơi đây] hai mươi mấy ngày, nhưng chúng 

ta  vẫn  cùng  nhau  giảng  kinh,  học  tập  chẳng  gián  đoạn.  Được  rồi!  Cảm  ơn  mọi 

người. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

------------------------------------------------------------------------------ 

Tập 27 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo duyệt: Minh Tiến, Huệ Trang và Đức Phong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang hai mươi bảy, dòng thứ ba từ dưới đếm lên, chúng ta 

đọc từ chỗ ấy: 

 “Hoặc nghi niệm Phật hà dĩ hữu như thị công đức, nhân năng niệm, sở niệm, 

 giai thị Thật Tướng cố. Di Đà Yếu Giải vân: Quang tắc hoành biến thập phương, 

 Thọ tắc thụ cùng tam tế. Hoành thụ giao triệt, giai Pháp Giới Thể. Cử thử Thể tác 

 Di Đà thân độ, diệc tức cử thử Thể tác Di Đà danh hiệu. Thị cố Di Đà danh hiệu 

Tập 27  563 



 tức chúng sanh Bổn Giác Lý tánh. Trì danh tức Thỉ Giác hợp Bổn, Thỉ Bổn bất nhị, 

 sanh Phật bất nhị. Cố nhất niệm tương ứng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ứng 

 niệm niệm Phật dã” (Hoặc có kẻ nghi niệm Phật làm sao có công đức như thế? Vì 

năng niệm và sở niệm đều là Thật Tướng. Sách Di Đà Yếu Giải viết: “Quang theo 

chiều ngang trọn khắp mười phương, Thọ theo chiều dọc rốt ráo ba đời. Ngang và 

dọc xen nhau thấu triệt, đều là Pháp Giới Thể. Nêu lên cái Thể ấy để làm thân và 

cõi nước của Phật Di Đà, mà cũng lấy cái Thể ấy tạo thành danh hiệu Di Đà. Vì 

thế, danh hiệu Di Đà chính là Bổn Giác Lý tánh của chúng sanh. Trì danh là Thỉ 

Giác  hợp  với  Bổn  Giác;  Thỉ  Giác  và  Bổn  Giác  chẳng  hai,  chúng  sanh  và  Phật 

chẳng hai. Vì thế, một niệm tương ứng một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm 

niệm  Phật”).  Lần trước,  chúng  tôi  giảng  tới  chỗ  này,  nay  sẽ  đọc  phần  tiếp 

theo.  “Do thượng khả kiến, Di Đà danh hiệu tức Pháp Giới Thể, cố danh hiệu công 

 đức bất khả tư nghị”  (Do những điều trên đây có thể thấy danh hiệu Di Đà chính là 

Pháp Giới Thể, nên danh hiệu có công đức chẳng thể nghĩ bàn). Đây là tổng kết 

những nghĩa  thú  trong  phần  trước,  để  chúng  ta  nhận  thức  danh  hiệu  Di  Đà.  Câu 

danh hiệu này rất đơn giản, đứa trẻ ba tuổi cũng biết niệm, nhưng quả thật, nghĩa lý 

trong danh hiệu, đừng nói là ông lão tám mươi chẳng hiểu rõ, mà đúng như trong 

kinh đức Phật đã nói:  “Duy Phật dữ Phật, phương năng cứu cánh”  (chỉ có Phật và 

Phật mới có thể thấu hiểu rốt ráo). Đẳng Giác Bồ Tát đối với nghĩa lý quá sâu trong 

câu  danh  hiệu  này  cũng  giống  như  cách  một  lớp  the  ngắm  trăng.  Công  đức  của 

danh  hiệu  [A  Di  Đà  Phật]  dẫu  mười  phương  chư  Phật  trần  thuyết,  sát  thuyết 

101[1] đều nói chẳng cùng tận. Ngẫu Ích đại sư nói những lời này, câu nào cũng đều là lời thật, vì danh hiệu là thể tánh của pháp giới, nên danh hiệu có công đức 

chẳng thể nghĩ bàn! 

Một người suốt đời có thể niệm một câu [Phật hiệu], công đức bèn chẳng thể 

nghĩ bàn, nhưng người ấy có được thụ dụng hay không, cũng rất khó nói! Thật sự 

thụ dụng, ắt phải trọn đủ ba điều kiện Tín, Nguyện, Hạnh. Vãng sanh lại phải trọn 



101[1] Trần thuyết: Dẫu vật chất nhỏ nhất như vi trần cũng luôn nói vô thượng diệu ph|p. 

Đ}y l{ cảnh giới Hoa Nghiêm, trong mỗi vi trần đều có cõi nước, trong cõi nước có Phật 

thường nói kinh Hoa Nghiêm. Về sau, kinh điển thường dùng chữ “trần s|t” để diễn tả cảnh 

giới Sự Sự vô ngại, trùng trùng duyên khởi. S|t thuyết: To{n bộ cõi nước đều thuyết ph|p. 

Hòa  Thượng  Tuyên  Hóa  lại  giảng  “s|t  thuyết”  có  nghĩa  l{  nội  dung  giảng  giải  rộng  lớn 

không ngằn mé, nên dùng cõi nước (s|t độ) để hình dung sự rộng lớn của c|c ph|p được 

nói. 

56 Tập 27 

4 



đủ [những điều kiện] như kinh đã dạy:  “Không thể do chút ít thiện căn, phước đức, 

 nhân duyên, mà được sanh về cõi ấy” . Quý vị phải ghi nhớ, thiếu thiện căn, phước 

đức, nhân duyên là không được!  Do  vậy biết:  Chúng ta muốn thật  sự  vãng sanh 

Tịnh Độ trong một đời này, quý vị phải niệm niệm tu tập, tích lũy thiện căn, phước 

đức, nhân duyên. Chúng ta cũng từng nghe nói, trong kinh này, đức Phật cũng có 

nói:  Khi  lâm  chung,  mười  niệm  ắt  vãng  sanh,  có  phải  là  mâu  thuẫn  với  câu 

kinh  “không thể do chút ít thiện căn, phước đức, nhân duyên, mà được sanh về cõi 

 ấy”  hay không? Có tình hình này hay không? Tôi tin là có nhiều người mang niềm 

hoài nghi này! Niềm hoài nghi này từ xưa tới nay đều có; trong kinh điển, luận, 

trước thuật, giảng giải, cổ đại đức cũng đều giảng  rất rõ ràng, rất minh bạch. Kẻ 

suốt đời không tin tôn giáo, không tin tưởng Phật pháp, nhưng lúc lâm chung, thỉnh 

thoảng gặp duyên phận như vậy, gặp gỡ một vị thiện hữu khuyên kẻ ấy niệm Phật, 

khuyên kẻ ấy cầu sanh Tịnh Độ. Trong sát-na ấy, kẻ đó sau khi nghe xong bèn tin 

tưởng, tiếp nhận, phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, nghiễm nhiên cũng có thể vãng 

sanh. Đấy chẳng phải là mâu thuẫn với câu kinh Di Đà  “Không thể do chút ít thiện 

 căn, phước đức, nhân duyên, mà được sanh về cõi ấy”  hay sao? Phàm phu chúng 

ta cảm thấy ở đây có vấn đề, nhưng đối với người thật sự có công phu, nhìn vào, 

không chỉ chẳng thấy có vấn đề, mà còn thấy là hoàn toàn tương ứng với những 

điều đã được giảng trong kinh. Do nguyên nhân nào? Suốt đời này, người ấy chẳng 

tu, nhưng trong kiếp trước người ta có tu, đời đời kiếp kiếp trong quá khứ đã tích 

lũy thiện căn, phước đức, nhân duyên, cả đời này chẳng có cơ duyên gặp gỡ Phật 

pháp, gần như luống uổng một đời. Nào ngờ khi lâm chung gặp gỡ thiện hữu cảnh 

tỉnh, dẫn khởi chủng tử thiện căn và phước đức trong A Lại Da thức của người ấy 

phát khởi, người ấy bèn thành tựu. Có phải là ngẫu nhiên hay chăng? Chẳng phải! 

Huệ Năng đại sư hai mươi bốn tuổi, ở trong phương trượng thất của Ngũ Tổ, nghe 

kinh chút xíu như thế, bèn đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, có phải là ngẫu 

nhiên ư? Nếu là ngẫu nhiên, trong pháp hội của Ngũ Tổ, học trò đông ngần ấy, theo 

Ngài  nhiều  năm  như  vậy,  vì  sao  chẳng  khai  ngộ?  Người  học  Phật  cần  phải  biết: 

Nhân quả thông ba đời; thiện căn, phước đức, nhân duyên đã gieo trong đời quá 

khứ,  tới  đời  này,  duyên  chín  muồi,  người  ấy  bèn  hưởng  thụ.  Nếu  đời  này  thiếu 

duyên, vẫn phải là trong đời sau hoặc trong những đời sau nữa, nói chung khi gặp 

được duyên, không nhất định là khi nào, chúng ta chớ nên không biết điều này. Do 

vậy, đối  với những điều  kinh điển  đã nói, hay những điều tổ sư  đại  đức đã  dạy, 

chúng ta chưa thể tin tưởng thì có thể còn mang nghi vấn, nhưng đừng nên phản 

đối. Còn mang lòng nghi nghĩa là gì vậy? Chỗ này tôi không hiểu, nhưng tôi trọn 

chẳng hoài nghi hay phản bác, [bởi lẽ] đức hạnh và trí huệ của chính tôi vẫn chưa 

Tập 27  565 



đủ. Nỗi nghi ấy là chuyện tốt, cổ đại đức thường nói  “tiểu nghi tiểu ngộ, đại nghi 

 đại ngộ” , không nghi ngờ sẽ chẳng ngộ. Nghi ở đây chẳng phải là hoài nghi, mà là 

sau khi ta nghe, ta tin lời người ấy giảng đúng là có lý, nhưng hiện thời ta chưa đủ 

trí huệ và đức hạnh, còn phải dụng công thêm; nói chung, sẽ có ngày ta hiểu rõ vấn 

đề này. Đấy là chính xác, là tâm thái tu học tốt đẹp trong Phật môn. 

Tiếp theo đó, [sách Đại Kinh Giải] lại nói:  “Danh hiệu tức chúng sanh chi Bổn 

 Giác Lý tánh”  (danh hiệu chính là Bổn Giác Lý tánh của chúng sanh). Trong kinh 

Hoa Nghiêm, đức Phật đã nói rất nhiều lần : “Hết thảy chúng sanh vốn là Phật”.  Vì 

vậy, trong Tịnh Tông nói  “tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ” ; lời ấy có lý, có căn 

cứ. Trong kinh Đại Thừa, đức Phật thường nói:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm 

 tưởng” , suốt đời này chúng ta chẳng có tưởng, kiếp trước chúng ta có tưởng hay 

chăng? Kiếp trước nữa, chúng ta có tưởng hay chăng? Quá khứ  vô thỉ, vị  lai vô 

chung, chẳng biết chúng ta luân hồi trong lục đạo đã trải bao nhiêu kiếp, trong thời 

gian dài như vậy, chúng ta đã từng gặp Phật hay chưa? Có nghiêm túc tu hành hay 

chưa? Khẳng định là có, ai nấy đều có. Vì sao đời này không tin? Tập khí phiền 

não quá nặng, che lấp, chèn ép thiện căn, phước đức, nhân duyên đã tu từ vô thỉ 

kiếp, nên vẫn y như cũ chẳng giác! Ngày nào đó gặp nhân duyên, đột nhiên hiểu rõ, 

chúng  (thiện  căn,  phước  đức)  sẽ  khởi  tác  dụng.  A  Di  Đà  Phật  chẳng  phải  là  vật 

ngoài tâm, ngoài tâm chẳng có pháp, ngoài pháp chẳng có tâm, đúng là do tự tánh 

biến.  Quý  vị  phải  hiểu  cảnh  giới  hiện  tiền  cũng  do  tự  tánh  biến.  Tam  đồ  và  địa 

ngục có phải do tự tánh biến hay không? Phải! Do vậy biết: Y báo và chánh báo 

trang nghiêm trong mười pháp giới đều là trong một niệm. Cớ sao bất giác? Cớ sao 

mê đến nỗi  này? Chẳng mảy  may liên quan đến cảnh giới  bên ngoài, chẳng liên 

quan đến chư  Phật, Bồ  Tát, cũng chẳng liên quan đến y  báo và chánh báo trang 

nghiêm bên ngoài. Hiểu rõ đạo lý này, liễu giải chân tướng sự thật, chúng ta có thể 

biến địa cầu hiện tiền thành thế giới Cực Lạc hay không? Câu trả lời là khẳng định, 

chắc chắn là có thể, chỉ cần tâm địa quý vị đạt được thuần tịnh thuần thiện. Thuần 

tịnh thuần thiện, quý vị sẽ thành A Di Đà Phật; thuần tịnh thuần thiện, địa cầu liền 

biến thành thế giới Cực Lạc. Từ kinh điển, chúng ta nghe nói đạo lý và chân tướng 

sự thật này rất nhiều, nhưng có đủ hay không? Không đủ! Vì sao không đủ? Trong 

cuộc sống hằng ngày, chúng ta chẳng thể chuyển đổi ý niệm! Từ chỗ này, chúng ta 

hiểu chính mình tập khí phiền não nặng lắm, vì sao? Do vô lượng kiếp huân tu mà 

thành, từ sáng đến tối, quý vị thấy, nghe, tiếp xúc, hết thảy đều là huân tập phiền 

não. 

56 Tập 27 

6 



Do vậy, có người đã từng hỏi Phật, Bồ Tát: “Chúng con làm thế nào để cứu vớt 

xã hội này và địa cầu?” Người ấy nói: “Phật, Bồ Tát nói một câu:  - Giảng kinh, 

giáo học”. Người ấy đem chuyện này kể với tôi, tôi nói: “Đúng! Chẳng sai tí nào!” 

Tôi nói: “Quý vị đã thật sự hỏi Phật, Bồ Tát”. Suốt một đời Thích Ca Mâu Ni Phật, 

kể từ sau khi khai ngộ, Ngài bèn bắt đầu giảng kinh, giáo học, dạy suốt một đời, 

viên  tịch  lúc  bảy  mươi  chín  tuổi.  Cổ  thánh  tiên  hiền  Trung  Quốc  cũng  nói  kiểu 

ấy!  “Kiến quốc, quân dân, giáo học vi tiên”  (xây dựng đất nước, cai trị dân chúng, 

giáo học làm đầu), dạy từ nơi đâu? Từ gia giáo. Quý vị có gia tộc, gia tộc có gia 

đạo, có gia quy, có gia học, kể từ khi mẹ có mang đã bắt đầu dạy, thai giáo mà! 

Con người được dạy dỗ bèn tốt đẹp, nói chung, chúng ta phải nhớ một câu: Nếu 

thực  hiện  tốt  giáo  dục,  hết  thảy  mọi  người  coi  trọng  giáo  dục  của  cổ  thánh  tiên 

hiền, mọi người trong thế giới này sẽ biến thành A Di Đà Phật, hoàn cảnh đều biến 

thành thế giới Cực Lạc, chuyện là như vậy đó! Chưa tiếp xúc Phật pháp tức là thiếu 

duyên phận, chẳng thể nói người ấy không có thiện căn, phước đức, nhân duyên, 

[chỉ có thể nói là] người ấy chưa có duyên tiếp xúc. Chúng ta đã được tiếp xúc, đã 

tiếp xúc thì phải giác ngộ. Chẳng giác ngộ sẽ vô dụng, cả đời này vẫn tự tư tự lợi, 

vẫn tạo tiếng tăm, lợi dưỡng, vẫn tạo nghiệp tam đồ lục đạo. Người ấy chẳng thể 

lìa bỏ lục đạo và tam đồ trong tự tánh, lìa bỏ chẳng được! Đó là mê, mê rất nặng. 

Nếu  ngày  nào  đó,  người  ấy  giác  ngộ, hễ  chuyển  biến  sẽ  biến  thành  Cực  Lạc,  sẽ 

biến  thành  Phật  Di  Đà.  Phật  pháp  là  pháp  thanh  tịnh,  pháp  bình  đẳng,  chẳng  có 

chúng sanh nào là ngoại lệ, nhất định phải hiểu đạo lý này. Trong Vọng Tận Hoàn 

Nguyên Quán, Hiền Thủ quốc sư đã giảng hết sức rõ ràng; bài luận văn ấy chẳng 

dài,  chỉ  là  một  cuốn  sách  nhỏ  mỏng manh,  nhưng hết  thảy  những điều  được  nói 

trong  ấy  là  chân  tướng  của  nhân  sinh  và  vũ  trụ,  nói  tới  duyên  khởi  của  vũ  trụ, 

duyên do của vạn pháp, bản thân chúng ta do đâu mà có. Thật sự khó có, quả thật 

chẳng dễ dàng, Ngài đã giảng rõ ràng, minh bạch. 

Thật sự hiểu rõ ràng, hiểu minh bạch. Tiếp theo đó, sách nói:  “Khởi tâm niệm 

 Phật thị vi Thỉ Giác”  (Khởi tâm niệm Phật là Thỉ Giác), chúng ta khởi lên ý niệm, 

niệm A Di Đà Phật, quý vị bắt đầu giác ngộ; nhưng chính mình chẳng cảm thấy 

bản thân ta giác ngộ, do nguyên nhân nào? Quý vị niệm Phật chưa đủ công phu. 

Nếu quý vị có thể khăng khăng một mực niệm một câu Phật hiệu này, khi niệm bèn 

buông xuống vạn duyên, vì sao? Chúng quấy nhiễu quý vị. Vì thế, trong kinh giáo, 

tổ sư đại đức dạy chúng ta nhất tâm niệm Phật, [làm như vậy] sẽ hữu hiệu! Nhất 

tâm là trong tâm chỉ có một câu Phật hiệu, trừ một câu Phật hiệu ra, thứ gì cũng 

đều chẳng có, lúc đó mới gọi là “nhất tâm”. Nhất tâm là tâm chân thành, nhất niệm 

tương ứng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật. Quý vị có thể 

Tập 27  567 



giữ được sự chân thành, kinh Di Đà nói quý vị có thể giữ được [sự chân thành ấy] 

trong một ngày, bậc thượng căn sẽ khai ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, 

đó là bậc thượng căn, một ngày bèn thành tựu. Kinh nói rất hay, kẻ căn tánh thấp 

nhất, bảy ngày cũng có thể thành tựu. Có thể chấp trì tới bảy ngày, nhất tâm niệm 

Phật, trong tâm thật sự chẳng hoài nghi, chẳng xen tạp, chẳng gián đoạn, bảy ngày 

thành tựu. Vì thế, mục tiêu của Tinh Tấn Phật Thất là ở chỗ này. Tôi chưa từng đả 

Tinh Tấn Phật Thất, tôi cũng chẳng dám làm. Xưa kia, tôi ở Đài Trung thân cận 

thầy Lý, thầy Lý bảo tôi cụ đã từng mở Tinh Tấn Phật Thất hai lần, làm Chủ Thất, 

số người tham dự ước chừng chỉ có mười mấy người. Sau lần Phật Thất ấy, đã xảy 

ra chuyện. Nói thật ra, nếu quý vị chẳng dụng công, oán thân trái chủ sẽ chẳng tìm 

đến, đến khi đó (lúc tham gia Tinh Tấn Phật Thất), họ tìm quý vị tính sổ. Quý vị 

tham gia Tinh Tấn Phật Thất, thật sự dụng công mong vãng sanh, họ sẽ đặc biệt 

chú ý; khi ấy, họ sẽ đến nhiễu loạn. Họ đến nhiễu loạn, quý vị bèn bị ma dựa. Do 

vậy, hai lần thầy Lý tổ chức [Tinh Tấn] Phật Thất đều gặp phải chuyện này, có học 

trò bị ma dựa. Bị ma dựa là một vấn đề nghiêm trọng! Người ta tham gia Phật Thất 

đang là người bình thường, niệm Phật vài ngày liền biến thành bệnh thần kinh, quý 

vị phải chịu trách nhiệm. Thầy Lý rất khó có, tốn thời gian hơn nửa năm để chữa 

cho người ấy khôi phục bình thường. Vì thế, sau đấy chẳng dám tổ chức [Tinh Tấn 

Phật Thất] nữa. Đây là nói tinh tấn tu hành ắt phải trọn đủ thiện căn, phước đức, và 

nhân duyên. Quý vị chẳng có thiện căn và phước đức, chỉ hoài nghi một chút, hoặc 

có đôi chút ý niệm tự tư tự lợi đều không được, đó là quý vị chưa buông xuống 

sạch sành sanh. Thật sự buông xuống triệt để thì mới có thể tham gia phương pháp 

tu hành ấy. Vì thế, thầy bảo tôi: Sau đó, thầy không dám tiến hành, và cũng nhắc 

nhở tôi [chớ làm]. Duyên của cụ thù thắng hơn tôi, cụ được thân cận lão pháp sư 

Ấn  Quang,  Ngài  là  nhất  đại  tổ  sư,  duyên  của  chúng  tôi  thua  cụ,  mà  cụ  tổ  chức 

[Tinh  Tấn  Phật  Thất]  còn  gặp  rắc  rối,  huống gì  chúng  tôi!  Càng  về  sau,  đời  sau 

kém hơn đời trước, thật đấy, chẳng giả đâu! 

Hiện nay, chúng ta dùng phương pháp gì? Nói thật ra, ổn thỏa, thích đáng nhất, 

an toàn nhất, mà cũng có hiệu quả nhất là giảng kinh, giáo học, chuyện này thuộc 

loại tiệm tu, chắc chắn chẳng có khuyết điểm. Ở nơi đây, sang năm học viện của 

chúng ta đã [được thành lập] tròn mười năm. Thiên Học Ký [trong sách Lễ Ký] đã 

nói rất hay, pháp thế gian và xuất thế gian đều giống nhau,  “thất niên thiếu thành, 

 cửu niên đại thành”  (bảy năm thành tựu nhỏ, chín năm thành tựu lớn), chúng ta có 

thành  tựu  hay  không?  Cổ  đại  đức  đã  nói:  “Sư  phụ  lãnh  tấn  môn,  tu  hành  tại  cá 

 nhân”  (sư  phụ  hướng  dẫn nhập  môn,  cá  nhân  phải  tự  tu  hành),  đặc  biệt  là  trong 

56 Tập 27 

8 



thời đại hiện tại này, xã hội đề xướng dân chủ, tự do, cởi mở. Trong xã hội hiện tại, 

cha  mẹ  chẳng  thể  kiềm  chế  con  cái,  thầy  chẳng  thể  quản  trò,  vì  sao?  Có  nhân 

quyền! Khác hẳn xã hội trong quá khứ! Hiện thời, chúng ta chỉ có thể khuyên nhủ, 

đúng là tu hành và thành tựu đều do chính mỗi cá nhân [tự nỗ lực]. Kinh giáo do 

Phật nói, chú giải do Bồ Tát soạn, Phật, Bồ Tát chốn chốn nhắc nhở chúng ta, nếu 

chúng ta y giáo phụng hành, chắc chắn có thành tựu. Thành tựu cạn hay sâu, lớn 

hay nhỏ, mấu chốt chẳng do thời gian quý vị học dài hay ngắn, chẳng phải do quý 

vị vận dụng công phu cạn hay sâu, mà do quý vị buông xuống nhiều hay ít. Thuở 

trước, khi tôi đang học tập, Chương Gia đại sư đã bảo tôi lời ấy, trải qua năm mươi 

chín năm học tập,  kiểm nghiệm,  chứng  tỏ lời ấy  chính xác, quý vị  buông xuống 

nhiều hay ít! Quý vị chẳng thể buông xuống, dẫu tu ba trăm năm vẫn là phàm phu, 

có thể nâng cao công phu lên một bước hay không? Chẳng thể! Nâng lên cao một 

bước cũng chẳng thể! Giống như bước lên cầu thang, quý vị phải buông nấc thứ 

nhất xuống thì mới có thể lên được nấc thứ hai, lại buông nấc thứ hai xuống thì 

mới có thể lên được nấc thứ ba, buông xuống triệt để! Quý vị chỉ đặt một chân lên 

nấc trên, còn chân kia chẳng chịu buông bỏ nấc dưới, sẽ vĩnh viễn chẳng có cách 

nào lên cao được! Do vậy, dù ba trăm năm, quý vị vẫn chẳng có cách nào lên cao 

hơn một nấc được! Buông xuống trọng yếu lắm! Vì sao chẳng buông xuống? 

Tôi khuyên các đồng học, tối thiểu [đã khuyên như vậy] cũng phải mười mấy 

năm, hai mươi năm, chúng ta nhất định phải buông tự tư tự lợi xuống! Khởi tâm 

động niệm, nói cách khác, chúng ta sống ở thế gian là vì điều gì? Tôi thưa với mọi 

người, tôi vì hai chuyện, một là nhằm giữ cho chánh pháp của Thích Ca Mâu Ni 

Phật được trường tồn, hai là vãng sanh Tịnh Độ, thân cận A Di Đà Phật. Tôi hiểu 

rõ, minh bạch Phật pháp, suốt đời này làm hai chuyện ấy, sống một ngày bèn làm 

một ngày. Đức Thế Tôn đã nêu gương cho chúng ta. Đức Thế Tôn trước khi diệt 

độ, hễ còn một hơi thở, Ngài còn giảng kinh, thuyết pháp. Quý vị thấy cuối cùng 

Ngài dạy chúng ta Tứ Y Pháp. Tôn giả A Nan hướng về lão nhân gia thỉnh giáo: 

“Đức Thế Tôn tại thế, chúng con nương theo Phật là thầy. Đức Thế Tôn nhập diệt, 

chúng con nên nương theo ai làm thầy? Đức Thế Tôn tại thế, hết thảy mọi người 

đều nương theo Phật để cộng trụ; Phật nhập diệt, chúng con nương vào ai để cộng 

trụ?” Đức Thế Tôn nói, đó là giáo huấn của Ngài đã lưu lại, đức Thế Tôn chẳng tại 

thế, chúng ta  “dĩ giới vi sư”  (lấy giới làm thầy), đức Phật dạy như vậy.  “Dĩ khổ vi 

 sư”  (lấy khổ làm thầy), Ngài dạy hai câu ấy. Nương vào ai để trụ? Nương vào Tứ 

Niệm Xứ để trụ, sẽ chẳng khác gì đức Phật tại thế; nương vào Lục Hòa Kính để trụ. 

Chúng ta nương vào Lục Hòa Kính và Tứ  Niệm Xứ, sẽ chẳng khác gì Thích Ca 

Mâu Ni Phật vẫn tại thế.  Chúng ta trì giới, chẳng sợ khổ, giống như vẫn ở cùng 

Tập 27  569 



Thích Ca Mâu Ni Phật. Hơi thở chưa dứt, đức Phật vẫn dạy bảo đạo chúng ta, từ bi 

đến tột cùng! Vì vậy, chẳng buông xuống tự tư tự lợi, sẽ chẳng có cách nào nhập 

môn, cách trở Phật môn quá ư xa xôi! Sửa đổi tập khí ấy bằng cách nào? Thay đổi 

ý  niệm!  Chẳng  có  cách  nào  diệt  ý  niệm;  đó  là  chuyện  của  hàng  Tiểu  Thừa  làm. 

Thay đổi ý niệm, thay [ý niệm tự tư tự lợi bằng ý niệm] lợi ích người khác, lợi ích 

chúng sanh, lợi ích quốc gia, lợi ích xã hội, lợi ích toàn bộ thế giới, quý vị nghĩ 

tưởng  những  điều  ấy.  Ta  dùng  phương  pháp gì  để  giúp đỡ,  giúp  đỡ  chính  mình, 

giúp đỡ xã hội, giúp đỡ quốc gia, giúp đỡ thế giới này? Phương pháp tốt nhất là y 

giáo  phụng  hành,  học  Phật.  Quý  vị  hãy  suy  nghĩ:  Chứng  đắc  Phật  quả,  nguyện 

vọng của quý vị sẽ được thực hiện viên mãn. Chúng tôi lại nói rõ hơn một chút, đối 

với chính mình, thân tâm khỏe mạnh, mọi người đều mong muốn chuyện này, gia 

đình hòa thuận. Chúng ta ở trong đạo tràng này, đạo tràng hòa thuận. Trong đạo 

tràng đều là người một nhà, chính mình khiêm ty, cung kính, quan tâm, chiếu cố 

người  khác,  hỗ  trợ  hợp  tác,  gia  đình  ấy  sẽ  hưng  vượng và  vui  vẻ  lắm!  Gia  đình 

hạnh phúc, sự nghiệp thuận lợi, xã hội an hòa, quốc thái dân an, thế giới hòa hợp, 

đều đạt được, chẳng phải là không thể thực hiện được. Hãy làm từ chính mình, thay 

đổi từ tâm thái của chính mình. Buông tiếng tăm, lợi dưỡng xuống, buông hưởng 

thụ ngũ dục lục trần xuống, buông tham, sân, si,  mạn xuống, tâm định rồi! Tâm 

định sẽ chẳng bị cảnh giới bên ngoài xoay chuyển, cũng có thể nói là cảnh giới bên 

ngoài chẳng thể ảnh hưởng quý vị, tới khi ấy, quý vị có thể ảnh hưởng thế giới bên 

ngoài.  Giống  như  kinh  Lăng  Nghiêm  đã  nói:  “Nhược  năng  chuyển  vật,  tắc  đồng 

 Như Lai” (Nếu có thể chuyển vật, ắt sẽ giống Như Lai), quý vị chẳng bị cảnh giới 

bên ngoài xoay chuyển, sẽ có thể chuyển biến cảnh giới bên ngoài. 

Do vậy, quý vị thấy thánh nhân thế gian và xuất thế gian giải quyết vấn đề của 

chính mình, giải quyết vấn đề gia đình, đoàn thể, quốc gia, thế giới, đều dùng giáo 

học. Giáo học làm đầu, đó là chân lý. Quý vị có thể thật sự tin tưởng, thật sự làm, 

quý vị có đại trí huệ, sẽ thật sự giải quyết vấn đề. Nếu quý vị không tin, mà nghĩ 

còn có biện pháp tốt đẹp hơn, làm theo cách ấy, đến khi đạt kết quả, đem so sánh 

với cách làm này, sẽ liền hiểu rõ. Trung Quốc từ xưa tới nay, mãi cho đến thời đại 

Mãn Thanh, đều tuân theo giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, tề gia, trị quốc, bình 

thiên hạ, hiện thời bình thiên hạ được gọi là thế giới hòa hài, không gì chẳng tuân 

thủ  “giáo  học  làm  đầu” .  Gia  đình  thực  hiện  tốt  giáo  dục  trong  gia  đình,  xã  hội 

cũng thực hiện tốt giáo dục, quốc gia cũng thực hiện tốt giáo dục, cả thế giới hòa 

hài. Nếu chẳng thực hiện tốt giáo dục, chẳng có cách nào cả! Xã hội hiện thời loạn 

lạc như thế, tai nạn lắm như vậy, nguyên nhân thật sự là gì? Chúng ta vứt bỏ giáo 

57 Tập 27 

0 



dục, nên mới sanh ra phiền phức. Chư vị nhất định phải biết giáo dục [như vừa nói 

đó] chính là giáo dục luân lý. Thật sự hiểu rõ giáo dục luân lý, con người sẽ yêu 

thương nhau, con người biết tự yêu thương mình. Luân lý là nói về quan hệ; quý vị 

hiểu rõ ràng, minh bạch các mối quan hệ, sẽ yêu thương người khác. Người khác là 

cha mẹ của ta, lẽ nào ta chẳng yêu thương họ? Hiểu rõ quan hệ, người khác là con 

cái của ta, lẽ nào chẳng yêu thương, quan tâm họ? Hiểu thông suốt Đại Thừa Phật 

pháp, quý vị mới thật sự giác ngộ, giống như trong kinh đức Phật đã nói:  “Hết thảy 

 người nam là cha ta, hết thảy người nữ là mẹ ta” . Đúng không? Đúng vậy, vì sao 

là đúng? Đời đời kiếp kiếp, nhân quả ba đời. Trong hiện tại, nhờ thuật thôi miên, 

đã xảy ra những chuyện như thế này: Trong quá khứ, người kia là mẹ của kẻ ấy, 

nay biến thành con kẻ ấy, [người đã chết] quay trở lại. Gần đây nhất, tôi còn gặp 

được một người, cũng là một đồng tu học Phật, hai vợ chồng ông ta đều biết. Con 

gái ông ta kết hôn, sanh ra một đứa cháu gái chính là mẹ ông ta tái sanh, quý vị 

thấy: Bà nội cô ta do vô cùng yêu thích đứa cháu gái ấy nên đầu thai trở lại, làm 

con của cô ta. Quan hệ giữa người và người là như vậy! Từ vô lượng kiếp đến nay, 

chúng ta luôn có những mối quan hệ mật thiết như vậy, nhưng hễ chuyển thế bèn 

quên mất. Nếu quý vị có trí nhớ, những thứ trong A Lại Da đều được khôi phục, 

quý vị đều có thể nhớ kỹ, sẽ biết tất cả hết thảy mọi người có quan hệ với quý vị 

như thế nào. Lời Phật giảng là chân thật, chẳng giả. Không chỉ hết thảy mọi người 

có quan hệ với ta như thế, mà tất cả động vật và chúng ta cũng có mối quan hệ như 

vậy. Kinh Lăng Nghiêm dạy:  “Nhân tử vi dương, dương tử vi nhân”  (Người chết 

thành dê, dê chết thành người). Đường nào trong lục đạo chúng ta cũng đã từng trải 

qua, thời gian lại rất dài, lại còn trải qua rất nhiều lần, chẳng phải là một hai lần, 

quan hệ mật thiết! 

Còn nữa, theo luân lý được nói trong nhà Phật, cây cối, hoa, cỏ có quan hệ với 

chúng ta, núi, sông, đại địa có quan hệ với chúng ta, vì sao? Do tâm tánh của chúng 

ta sanh ra, do A Lại Da của chúng ta biến. Quan hệ với chúng ta như thế nào? Rất 

mật thiết, nhất thể, có cùng một tự tánh thanh tịnh viên minh thể. Vì vậy, luân lý 

được giảng trong nhà Phật mới thật sự là giảng đến rốt ráo viên mãn, chẳng có một 

thứ  nào  là  ngoại  lệ.  Nếu  không  hiểu  thông  suốt  mối  quan  hệ  ấy  thì  kinh  Phật 

thường dùng một tỷ dụ để giảng giải rất hay! Tỷ dụ được dùng nhiều nhất để nói 

là  “nằm  mộng” .   “Mộng,  huyễn,  bọt,  bóng” ,  tỷ  dụ  chủ  yếu  là  nằm  mộng,  còn 

huyễn,  bọt  nước,  hình  bóng  là  những  ví  dụ  kèm  thêm.  Chúng  ta  đều  có  kinh 

nghiệm nằm mộng; quý vị hãy nhớ, khi nào tỉnh giấc mộng, hãy suy nghĩ: Người, 

vật, cây cối, hoa cỏ, núi, sông, đại địa, hư không trong giấc mộng ấy do đâu mà có? 

Người hiện thời bảo chúng do tâm ý thức biến hiện, nói cũng khá lắm, ý thức là 

Tập 27  571 



thức thứ sáu. Thức thứ sáu có thể phân biệt, còn chủng tử thì sao? Chủng tử ở trong 

A  Lại  Da  thức.  Quả  thật  hoàn  toàn  do  chính  mình  biến  hiện,  toàn  bộ  cảnh  giới 

trong  mộng  đều  do  chính  mình  biến  hiện.  Đối  với  những  cảnh  giới  trước  mắt, 

chúng ta học qua Duy Thức sẽ biết, toàn là Hiện Lượng của A Lại Da, là Tướng 

Phần và Hiện Lượng của A Lại Da. A Lại Da do đâu mà có? A Lại Da biến hiện từ 

chân  tánh.  Sau  khi  mê  chân  tánh,  A  Lại  Da  bèn  xuất  hiện.  Ba  tế  tướng  (nghiệp 

tướng, cảnh giới tướng và chuyển tướng) của A Lại Da biến hiện ra cái được Phật 

pháp gọi là “y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới”. 

Lại mở rộng ra, sẽ giống như phẩm Hoa Tạng Thế Giới và Thế Giới Thành Tựu 

của kinh Hoa Nghiêm, chẳng có ngằn mé. Tự tánh không gì lớn có thể lọt ra ngoài, 

không  gì  nhỏ  chẳng  gồm  trong,  chẳng  có  ngằn  mé,  nhất  thể!  Tuy  vậy,  chúng  ta 

chẳng có cách nào chứng đắc, do nguyên nhân nào? Phiền não tập khí chẳng thể 

buông xuống được, quý vị  sẽ chẳng thể chứng đắc, nhưng chúng ta tiếp nhận sự 

hun đúc của kinh giáo, hun đúc trong một thời gian dài, cũng hiểu rõ, minh bạch. 

Sự minh bạch ấy được gọi là “giải ngộ”. Ngộ có hai thứ: 

- Một là minh bạch, tức là giải ngộ, nghe đức Phật nói [bèn hiểu rõ] chẳng sai. 

- Loại thứ hai là chứng ngộ. 

Chứng ngộ thì mới có thụ dụng, vì  sao? Hoàn  toàn là cảnh giới Hiện Lượng 

102[2] của chính mình. Giải ngộ chẳng phải vậy! Giải ngộ chẳng phải là cảnh giới Hiện  Lượng,  mà  là  cảnh  giới  Tỷ  Lượng 103[3], là  cảnh  giới  nương  vào  Thánh Ngôn Lượng 104[4] mà khởi. Vì thế, niệm Phật là giác ngộ, là Thỉ Giác. Thỉ Giác và Bổn Giác là một, không hai. Thỉ Giác của chúng ta trong hiện thời chính là giải 



102[2] Hiện  Lượng  (Pratyaksa-pramāna)  l{  một  thuật  ngữ  trong  Nh}n  Minh.  Lượng  có nghĩa đo lường, c}n nhắc, ph|n đo|n. Hiểu rộng hơn l{ tiêu chuẩn dùng để ph|n định, suy 

xét. Hiện Lượng l{ cảm gi|c, chưa xen lẫn những kh|i niệm, trọn chẳng bị ph}n biệt, tư duy 

xen v{o. Chẳng hạn khi mắt thấy sắc, liền nhận biết rõ r{ng, nhưng chưa suy  lường đó l{ 

vật gì, tên gọi l{ gì, m{u sắc ra sao, hình d|ng thế n{o, đ|ng ưa hay đ|ng ghét v.v... thì sự 

nhận biết ấy gọi l{ Hiện Lượng. 

103[3] Tỷ Lượng (Anumāna-pramāna): Sự nhận biết do so s|nh điều gì chưa biết với c|i đ~ 

biết. 

104[4] Th|nh Ngôn Lượng (còn gọi l{ Ch|nh Gi|o Lượng, Chí Gi|o Lượng), sự nhận biết căn cứ trên th|nh gi|o của chư Phật, Bồ T|t. 

57 Tập 27 

2 



ngộ,  khi  Bổn  Giác  hiện  tiền  sẽ  là  chứng  ngộ.  Quý  vị  thấy  “Thỉ  Giác  hợp  Bổn” , 

dùng phương pháp niệm Phật này để triệt ngộ tự tánh, có cùng một cảnh giới với 

đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh trong Tông Môn, chỉ là dùng phương pháp 

khác nhau. Một câu Phật hiệu niệm tới rốt ráo, niệm đạt đến Lý nhất tâm bất loạn, 

sẽ là đại triệt đại ngộ; khi ấy, cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai sẽ 

hiện tiền. Điều khẩn yếu là chính mình phải thật sự làm! “Thật sự làm” là chính 

mình thật sự buông xuống, thật sự làm chuyện ấy, coi nó là một đại sự phải thực 

hiện trong đời này thì mới có thể thực hiện được trong một đời. 

 “Kim sở niệm chi Phật, chánh ngã Bổn Giác”  (nay vị Phật được niệm chính là 

Bổn Giác của ta), tức là tự tánh thanh tịnh viên minh thể.  “Cố vân trì danh tức thị 

 Thỉ Giác hợp Bổn”  (nên nói trì danh chính là Thỉ Giác hợp với Bổn Giác). Cũng 

chớ nên quên tiêu chuẩn trì danh do Đại Thế Chí Bồ Tát đã giảng:  “Đô nhiếp lục 

 căn, tịnh niệm tương kế” (Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm nối tiếp), phải niệm như 

vậy thì mới được. Nhiếp trọn sáu căn là buông xuống vạn duyên, niệm của quý vị 

sẽ  là  tịnh  niệm.  Nếu  quý  vị  chẳng  thể  nhiếp  trọn  sáu  căn,  mắt  sẽ  chạy  theo  sắc 

tướng bên ngoài, tai sẽ ruổi theo thanh trần để nghe ngóng, tâm quý vị luôn hướng 

ra ngoài, đều đặt nơi cảnh giới lục trần, cũng tức là tâm quý vị tán loạn. Nhiếp trọn 

sáu căn, tâm bèn định; mắt ta chẳng thấy sắc, tai chẳng nghe tiếng, định rồi. Học 

theo Quán Thế Âm Bồ Tát xoay cái Nghe để nghe nơi tự tánh, tai vốn nghe bên 

ngoài, [nay] chẳng nghe bên ngoài nữa, mà nghe bên trong, bên trong là gì? Bên 

trong  là  tự  tánh,  quay  đầu.  Lục  căn  đều  quay  đầu,  chẳng  duyên  theo  bên  ngoài, 

chẳng duyên theo cảnh giới lục trần bên ngoài, đấy là tự tánh vốn định. Hễ quay 

đầu thì tự tánh vốn định, kinh Lăng Nghiêm [gọi điều ấy] là Thủ Lăng Nghiêm Đại 

Định. Tâm ấy đúng là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. Trong tịnh niệm ấy có một 

câu  Phật  hiệu,  cho  nên  tịnh  niệm  ấy  dễ  tu.  Nếu  trong  tịnh  niệm  ấy  thứ  gì  cũng 

chẳng có, sẽ chẳng dễ dàng, phàm phu chúng ta không tu được! Phàm phu chúng ta 

có nhất niệm, nhất niệm là A Di Đà Phật. A Di Đà Phật tương ứng với Tánh Đức 

của tự tánh; A Di Đà Phật là đức hiệu của Tánh Đức. Niệm tới khi tự tánh Bát Nhã 

hiện tiền sẽ gọi là “hoát nhiên đại ngộ”, Lý nhất tâm bất loạn, Đại Thế Chí Bồ Tát 

dạy chúng ta [như vậy]. Nay chúng ta thực hiện thì phải nhớ: Hãy thực hiện ở chỗ 

sáu căn tạm thời đừng khởi tác dụng nào khác, xa lìa cảnh giới lục trần, tìm một 

nơi thanh tịnh để thâu gom cái tâm! Dùng hoàn cảnh để giúp đỡ chính mình. Chẳng 

hoài nghi pháp môn này, chẳng hoài nghi Tịnh Độ, chẳng hoài nghi A Di Đà Phật, 

chẳng hoài nghi vị thầy trong đạo tràng chúng ta đang tu học, chẳng hoài nghi đồng 

học, quý vị sẽ chẳng bị chướng ngại! Một câu A Di Đà Phật này quý vị cứ niệm 

niệm tiếp nối, tiếp nối là chẳng gián đoạn, công phu đắc lực sẽ thành tựu. Ở đây, cụ 

Tập 27  573 



Niệm Tổ giảng là “thị cố niệm niệm tương ứng, nhi niệm niệm tức Phật, thị hiển trì 

 danh công đức bất khả tư nghị”  (vì thế, niệm niệm tương ứng, nhưng niệm niệm 

chính là Phật, tỏ rõ công đức trì danh chẳng thể nghĩ bàn). 

 “Hựu  cứ  Mật  điển”  (lại  nữa,  dựa  trên  kinh  điển  của  Mật  Tông),  đây  là  điều 

được nói trong Mật Tông,  “lục tự hồng danh trung nhất cá A tự, công đức dĩ thị vô 

 lượng. Nhật Hưng Giáo đại sư viết: „Tự A tự xuất nhất thiết đà-la-ni, tự nhất thiết 

 đà-la-ni sanh nhất thiết Phật”  (công đức của một chữ A trong sáu chữ hồng danh 

đã là vô lượng. Hưng Giáo đại sư 105[5] của Nhật Bản nói: “Từ chữ A sanh ra hết thảy  đà-la-ni,  từ  hết  thảy  đà-la-ni  sanh  ra  hết  thảy  Phật”).  Đấy  là  điều  được nói 

trong kinh điển Mật Tông.  “A”  là chữ cái thứ nhất trong tiếng Phạn, tất cả văn tự 

(vì tiếng Phạn dùng mẫu tự để ghép lại) đều từ chữ này diễn biến, nó là chữ cái thứ 

nhất. Giống như tiếng Anh dùng chữ A làm mẫu tự thứ nhất, A [trong tiếng Anh] 

cũng được phát âm là A [như trong tiếng Quan Thoại].  “Tự A tự xuất nhất thiết đà-

 la-ni”  (từ chữ A sanh ra hết thảy đà-la-ni), Đà-la-ni là chú, quả thật trong hết thảy 

các bài chú đều có âm A này, nó chứa được vô lượng vô biên nghĩa. Tùy thuộc nó 

nằm trong câu chú nào, mà giảng như thế nào, nhưng thảy đều tương ứng với tự 



105[5] Hưng Gi|o đại sư (Kōgyō-Daishi) là ngài Giác Vãm (Kakuban, 覺鑁, 1095-1143). Sư 

sinh tại tỉnh Phì Tiền (Hizen) thuộc đảo Cửu Ch}u (Kyushu), tục danh l{ Di Thiên Tuế Ma 

(Yachitose Maro). Sư được mười tuổi thì cha mất, nên đi tu năm mười ba tuổi, theo học với 

ng{i Khoan Trợ (Kanjo), viện chủ Th{nh Tựu Viện. Sư thông hiểu Mật Tông, v{ nghiên cứu 

Tịnh Độ với ng{i Thanh Liên (Shōren). Được sự bảo trợ của thiên ho{ng Điểu Vũ (Toba), 

Ng{i s|ng lập chùa Denbō-in (Truyền Ph|p Viện, về sau được gọi l{ Đại Truyền Ph|p Viện). 

Với nhiệt tình chấn hưng Mật Tông, Sư đ~ cố gắng thống nhất hai chi ph|i Ono (Tiểu D~) v{ 

Hirosawa  (Quảng  Trạch),  v{  trở  th{nh  tọa  chủ  hai  chùa  Đại  Truyền  Ph|p  v{  Kim  Cang 

Phong (tổng bản sơn của Mật Tông), nhưng bị những tăng sĩ vì quyền lợi c| nh}n chống đối 

dữ dội nên phải từ chức, lui về Mật Nghiêm Viện (Mitsugon-in). C|c tăng sĩ chống đối vẫn 

không buông tha, họ tấn công đốt trụi chùa Đại Truyền Ph|p, khiến ng{i Gi|c V~m cùng c|c 

đệ  tử  phải  l|nh  về  Negoro-ji  (Căn  Lai  Tự),  rồi  tịch  ở  đó.  Sau  n{y,  thiên  ho{ng  Đông  Sơn 

(Higashiyama) đ~ truy tặng Ng{i đạo hiệu Hưng Gi|o đại sư. Một đệ tử của Ng{i l{ Lại Du 

(Raiyu) đ~ s|ng lập tông ph|i Mật Tông mới dựa trên lời dạy của Ng{i, gọi l{ T}n Nghĩa 

Ch}n Ngôn Tông (Shingi Shingon Shu). Một trong những quan điểm đặc sắc của ng{i Gi|c 

V~m l{ đề xướng học thuyết “himitsu nembutsu” (bí mật niệm Phật), coi niệm Phật l{ một 

cách tu Mật ph|p cao siêu không thua gì c|c ph|p tu kh|c trong Mật Tông. Trong t|c phẩm 

Amida Hisshaku (A Di Đ{ Bí Thích), Ng{i đ~ chú giải tỉ mỉ ý nghĩa của từng chữ trong s|u 

chữ  danh  hiệu,  cũng  như  đề  xướng  niệm  Phật  kết  hợp  với  tụng  “t}m  ch}n  ngôn”  (t}m 

chú)  “Hrih”  của A Di Đ{ Phật. 

57 Tập 27 

4 



tánh.  “Nhất thiết đà-la-ni sanh nhất thiết Phật”  (hết thảy đà-la-ni sanh ra hết thảy 

Phật), Đà-la-ni (Dhāranī) là tiếng Ấn Độ, dịch sang nghĩa tiếng Hán là Tổng Trì, 

[nghĩa là] “gồm chung hết thảy các pháp, nắm giữ hết thảy các nghĩa”. [Có những] 

chú chẳng dài, nhưng chú Lăng Nghiêm rất dài, có tới hai ngàn chữ. 

 “A Di Đà Phật”  cũng là một chú ngữ, nhưng rất ngắn, [chỉ gồm] một câu là A 

Di Đà Phật. Bất luận bộ kinh điển nào, bất luận câu chú ngữ nào đều là một pháp 

môn, nhà Phật nói  “tám vạn bốn ngàn pháp môn” ; thật ra, không phải chỉ có vậy! 

Trọn đừng nên hiểu tám vạn bốn ngàn là con số, phải nói như thế nào? Phải hiểu 

[từ ngữ này biểu thị] sự đại viên mãn. Quý vị thấy trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện có 

câu:  “Pháp môn vô lượng thệ nguyện học” , chẳng nói tám vạn bốn ngàn, [mà là] 

pháp môn vô lượng thệ nguyện học! Tám vạn bốn ngàn pháp môn mở rộng thành 

vô lượng pháp môn, vô lượng pháp môn quy nạp lại thành tám vạn bốn ngàn pháp 

môn. Do vậy, tám vạn bốn ngàn và vô lượng có cùng một ý nghĩa, phải biết điều 

này! Trong Tịnh Độ Tông, lại quy nạp, quy nạp tới cuối cùng, dùng “bảy” làm con 

số viên mãn. “Bảy” có ý nghĩa gì? “Bảy” là Đông, Nam, Tây, Bắc, phía trên, phía 

dưới, gọi là “lục phương”, còn có chính giữa [thêm vào đó thành “bảy phương”], 

đó là viên mãn. Vì thế, nó tượng trưng sự viên mãn. “Thập” xét theo con số, từ một 

đến mười là viên mãn, đều nhằm biểu thị sự đại viên mãn, đừng hiểu là con số; nếu 

không, quý vị sẽ thấy sai! 

Kinh Hoa Nghiêm nói  “một chính là hết thảy, hết thảy chính là một” , lời này 

nói rất hay! Nói “một” là nói tới tự tánh, hết thảy các pháp đều do tự tánh sanh ra, 

hiện  ra,  biến  ra.  Trên  thực  tế,  cái  biến  là  A  Lại  Da,  nhưng  A  Lại  Da  từ  tự  tánh 

thanh tịnh viên minh thể biến hiện; cho nên là một, không hai. Tự tánh là chân tâm, 

A Lại Da là vọng tâm, chân vọng chẳng hai. Bất luận là xét theo Lý, hay xét theo 

Sự, Phật pháp luôn dạy chúng ta, trọn pháp giới hư không giới hết thảy các pháp và 

chính mình là một Thể. Thật sự nhận thức, thật sự chứng đắc trong tự tánh có vô 

lượng trí huệ, vô lượng từ bi, vô lượng đức hạnh tự nhiên lưu lộ. Trí huệ, đức hạnh, 

từ  bi  lưu  xuất,  trong  cuộc  sống,  công  việc,  đãi  người,  tiếp  vật,  quý  vị  dùng  gì? 

Dùng tâm từ bi, dùng trí huệ, dùng đức hạnh, vậy thì quý vị là Phật, Bồ Tát, là đại 

thánh, đại hiền, giúp đỡ hết thảy chúng sanh quay đầu, giúp đỡ hết thảy chúng sanh 

tu hành chứng quả. 

Chúng  ta  đọc  câu  văn  kế  tiếp:  “Hựu  A  tự  chân  ngôn,  thập  phương  Phật  tâm, 

 chư Phật Pháp Thân, đồng sở gia trì”  (Lại nữa, chân ngôn chữ A là tâm của mười 

phương  chư  Phật,  Pháp  Thân  của  chư  Phật  cùng gia  trì).  Ở  đây,  cụ  Hoàng  dùng 

chữ  “hựu”  vì những điều này đều là lời giảng của Hưng Giáo đại  sư người Nhật. 

Tập 27  575 



Chữ A này là tâm của mười phương chư Phật, là tâm chú. Chữ A là Phật tâm, tâm 

chú, chúng ta thường nói [chữ A ấy] là “nguyên âm” của vũ trụ, nguyên là nguyên 

thủy, [“nguyên âm”] tức là âm thanh nguyên thủy, nguyên âm của vũ trụ là thanh 

âm A này! Tất cả hết thảy các âm thanh đều từ âm này biến hiện; vì thế, nó là mẫu 

âm thứ nhất. Mẫu âm trong hết thảy các âm thanh được biến hiện từ nó; vì thế, nó 

là Phật tâm. Đã là Phật tâm, đương nhiên nó được hết thảy chư Phật gia trì, Pháp 

Thân Phật gia trì. 

Lại nói:  “Tỳ Lô Xá Na, dĩ thử A tự danh vi Bí Tạng”  (Tỳ Lô Xá Na Phật gọi 

chữ A này là Tạng Kín Nhiệm),  “Bí”  (祕) ở đây chẳng phải là bí mật! Trong Phật 

pháp chẳng có bí mật, chuyện bí mật chẳng thể nói với người khác mới gọi là “bí 

mật”, còn trong Phật pháp,  “bí”  là thâm mật (sâu xa, kín nhiệm). Lý quá sâu, Sự 

quá rắc rối, vô lượng nhân duyên thành tựu một pháp. Chúng ta nói đơn giản nhất 

thì trong sinh vật, [đơn giản nhất] là một tế bào, nhưng nói theo Phật pháp, tế bào 

cũng do vô lượng nhân duyên mới có thể sanh khởi. Vì thế, thường dùng chữ Bí 

Tạng. Dùng từ ngữ này để hiển thị ý nghĩa: Những Lý được bao hàm trong ấy quá 

sâu, duyên quá phức tạp, dùng chữ A này để biểu thị điều ấy. 

 “Hựu tam thân duy thuyết A tự nhất pháp”  (lại nữa, ba thân chỉ nói một pháp 

chữ  A),  “tam  thân”  là  Như  Lai  quả  địa,  tức  Pháp  Thân,  Báo  Thân,  và  Ứng  Hóa 

Thân,  đó  là  tam  thân.  Pháp  Thân  là  Lý,  Báo  Thân  và  Ứng  Hóa  Thân  đều  là  sự 

tướng. Báo Thân là Tự Thụ Dụng, có Tự Thụ Dụng và Tha Thụ Dụng. Ứng Hóa 

Thân hoàn toàn là Tha Thụ Dụng, trong ấy chẳng có Tự Thụ Dụng. Tự Thụ Dụng 

Báo Thân ở trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm; đồng thời, dùng thân này để dạy 

những vị vừa mới chứng Pháp Thân Phật. Vì quý vị chỉ cần buông vô minh xuống, 

buông vô thỉ  vô minh xuống thì  cũng là như  chúng tôi  thường nói: “Đối với hết 

thảy các pháp, không khởi tâm, không động niệm”; đấy là buông xuống vô minh. 

Vẫn còn khởi tâm động niệm thì không được, quý vị chưa buông xuống. Thật sự 

chẳng khởi tâm, chẳng động niệm, sẽ kiến tánh. Kiến tánh, Báo Thân sẽ hiện tiền. 

Đối  với  Báo  Thân,  trong  kinh,  đức  Phật  đã  dạy  chúng  ta:  “Thân  hữu  vô  lượng 

 tướng, tướng hữu vô lượng hảo”  (thân có vô lượng tướng, tướng có vô lượng hảo), 

bản thân quý vị biết, hàng Bồ Tát chứng đắc Báo Thân đều biết, họ thuộc về cảnh 

giới  ngang  nhau.  Vì  sao  hảo?  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  đức  Thế  Tôn  dạy:  “Hết 

 thảy chúng sanh đều có trí huệ và đức tướng của Như Lai”.  Khi quý vị chứng đắc 

Báo Thân, hết thảy trí huệ, đức năng, tướng hảo trong tự tánh đều hiện ra toàn bộ. 

Ba thứ ấy là gì vậy? Chính là nửa phần trước của tựa đề bản kinh này, Đại Thừa là 

57 Tập 27 

6 



trí huệ, Vô Lượng Thọ là đức, Trang Nghiêm là tướng. Quý vị chứng đắc các điều 

kiện, tâm quý vị thật sự đạt được Thanh Tịnh, đạt được Bình Đẳng, Giác là khai 

ngộ,  toàn  bộ  đều  ở  trong  tựa  đề  bản  kinh!  Tam  thân  cũng  chỉ  dùng  một  chữ  A; 

trong một chữ này, thảy đều trọn đủ, [đó là]  “A tự nhất pháp” . 

  “Chư  kinh  quảng  tán  thử  pháp  công  đức,  văn  danh  xúc  nhĩ,  chúng  tội  băng 

 tiêu, xướng thanh kiến tự, vạn đức vân tập”  (Các kinh khen ngợi rộng rãi công đức 

của pháp này, danh hiệu nghe lọt vào tai, các tội tiêu tan, xướng âm thanh, thấy mặt 

chữ, muôn đức nhóm về như mây), hai câu này nói rất hay.  “Thiển quán đản tín, 

 trực du Tịnh Độ, thâm tu viên trí, hiện chứng Phật đạo” (kẻ thấy biết nông cạn, chỉ 

tin tưởng, bèn về thẳng cõi Tịnh; người trí tu sâu trí vẹn, chứng Phật đạo trong hiện 

đời). Kẻ công phu nông cạn, nhưng chân tín, chân phát nguyện, cầu sanh Tịnh Độ, 

sanh về cõi Phàm Thánh Đồng Cư trong thế giới Cực Lạc; đấy là kẻ công đức nông 

cạn. Người sâu xa, trí huệ viên mãn xuất hiện, dùng tựa đề bản kinh này để nói sẽ 

là  “thanh tịnh, bình đẳng, giác” , đạt được thanh tịnh, bình đẳng. Trong ấy cũng có 

cạn hay sâu khác nhau; vì thế, giác có tiểu ngộ, có đại ngộ, có đại triệt đại ngộ khác 

nhau,  vì  sao?  Buông  xuống  nhiều  hay  ít  khác  nhau.  Buông  chấp  trước  xuống, 

nhưng chẳng buông phân biệt xuống, có giác hay không? Có, giác một ít, là A La 

Hán. Ít hơn A La Hán là Tu Đà Hoàn, nhưng đều phải buông chấp trước xuống, 

buông xuống nhiều hay ít khác nhau. Thật sự phải luyện, luyện sao  cho hết thảy 

chấp trước đều chẳng cần tới, khi chúng ta sanh sang Tây Phương Tịnh Độ sẽ sanh 

vào cõi Phương Tiện Hữu Dư, không thuộc cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Nếu phân 

biệt  cũng  buông  xuống,  không  chỉ  chẳng  chấp  trước,  mà  ý  niệm  phân  biệt  cũng 

chẳng  sanh,  khi  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  Phật  đến  tiếp  dẫn,  Phật 

quang chiếu gội, nâng cao công phu, gia trì quý vị sanh vào cõi Thật Báo Trang 

Nghiêm, chứng tỏ pháp môn này thù thắng. Nói thật thà, học Thiền, học Giáo, học 

Mật, thật sự thành tựu trong một đời đều chẳng dễ dàng, duy nhất pháp môn này 

đúng là  “vạn người tu, vạn người đến” . 

Ngay cả công phu buông xuống của Tu Đà Hoàn quý vị cũng chẳng làm được 

thì  cũng không sao cả!  Chỉ  cần quý vị có thể tin, thật  sự bằng lòng ra đi, chẳng 

đoạn một phẩm phiền não cũng chẳng sao, sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư, hạ 

bối vãng sanh. Thế giới Cực Lạc là một thế giới đặc biệt, đặc biệt ở chỗ nào? Đặc 

biệt ở chỗ “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, đặc biệt ở chỗ này. Vì vậy, trong một đời, 

sanh về thế giới Cực Lạc, thành A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí Bồ Tát 

thường được hiểu là Sơ Trụ trong Viên Giáo, hay Sơ Địa trong Biệt Giáo, không 

chỉ vượt thoát lục đạo, mà còn vượt thoát mười pháp giới, họ vãng sanh thế giới 

Tập 27  577 



Cực Lạc là sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Nhưng chúng ta ở trong thế giới 

này, một phẩm phiền não cũng chưa đoạn, Ngẫu Ích đại sư nói, người [vãng sanh] 

ấy thật sự là phàm phu, ngay cả [quả vị] Tu Đà Hoàn trong Tiểu Thừa [người ấy] 

vẫn chưa chứng đắc, cũng là như chúng ta thường nói là “chưa nhập môn”. Đối với 

Đại Thừa, nói theo kinh Hoa Nghiêm, người ấy chưa chứng đắc địa vị Sơ Tín trong 

Thập Tín, nhưng có thể vãng sanh. Vãng sanh thế giới Cực Lạc được hưởng thụ, 

tuy người ấy vẫn thuộc cõi Phàm Thánh Đồng Cư, nhưng hưởng thụ như thế nào? 

Trí huệ, thần thông, đạo lực bằng với hàng Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo. Người 

ấy chẳng phải là Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo, nhưng trí huệ và đức tướng bằng 

với hàng Sơ Trụ; đấy là do bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì. Nói 

cách  khác,  chẳng  phải  do  chính  người  ấy  có,  mà  do  đức  Phật  ban  cho  người  ấy 

được hưởng thụ giống hệt [hàng Pháp Thân đại sĩ]. Vì vậy, hạ hạ phẩm vãng sanh 

trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư có thể trở lại thế giới Sa Bà độ chúng sanh hay 

không? Có thể! Thật đấy, chẳng giả đâu! Người ấy có thể ở trong thế giới này độ 

chúng sanh thì có bị mê hay không? Có khi bị mê! Nhưng mê thì có bị đọa lạc hay 

chăng? Chẳng bị đọa lạc, vì sao? Phật chiếu cố người ấy, Pháp Thân Bồ Tát chiếu 

cố người ấy. Trong kinh Kim Cang, đức Thế Tôn chẳng phó chúc đó ư? Phó chúc 

hàng đại Bồ Tát thường chiếu cố những vị tiểu Bồ Tát. Chữ “tiểu Bồ Tát” chỉ loại 

người này. Các Ngài gia trì, chỉ dạy người ấy khiến họ giác ngộ ngay lập tức. Bởi 

lẽ, người ấy rất dễ giác ngộ, rất dễ quay đầu, đạo lý ở chỗ này. Vì sao người ấy 

chẳng có thành tựu thật sự trong thế giới Cực Lạc mà lại đến [thế giới này]? Tâm 

người ấy từ bi thiết tha, thấy chúng sanh trong thế gian này quá đáng thương, nên 

tới đây. Chúng ta hiểu rõ ràng tình hình này, trên thế giới này, thật sự có người tái 

lai hay chăng? Thật sự có. Cớ sao bậc tái lai cũng hồ đồ? Người ấy vốn là tái lai từ 

cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  nên  mới  có  tình  hình  ấy,  chứ  trong  cõi  Phương  Tiện 

quyết  định  chẳng  có.  Đặc  biệt  là  người  trong  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư,  những 

người thuộc bậc trung và bậc hạ giống như vậy cũng rất nhiều, nhất định là Phật và 

những vị đại Bồ Tát thường xuyên chiếu cố họ. Nếu chẳng chiếu cố họ, họ sẽ bị 

mê, thật sự bị mê. 

 “A tự công đức như thị, cố Phật hiệu chi công đức khả tri hỹ”  (chữ A có công 

đức như thế, nên có thể biết công đức của Phật hiệu vậy), một chữ đã có công đức 

chẳng thể nghĩ bàn, huống hồ câu danh hiệu A Di Đà Phật! Những điều được nói ở 

đây đều nhằm cực lực tán thán danh hiệu có công đức chẳng thể nghĩ bàn, chúng ta 

thật sự đã biết, quý vị niệm danh hiệu này tốt đẹp hơn niệm những thứ khác. Cổ đại 

đức  nói  lời  thật:  “Niệm  kinh  chẳng  bằng  niệm  chú,  niệm  chú  chẳng  bằng  niệm 

57 Tập 27 

8 



 Phật” . Vì sao ngày nay chúng ta vẫn nhấn mạnh chuyện niệm kinh? Vì chúng ta 

chưa liễu giải công đức của danh hiệu này, niệm kinh nhằm giúp cho quý vị liễu 

giải, niệm kinh nhằm giúp quý vị phá nghi, khai ngộ. Niệm kinh cũng nhằm giúp 

đỡ quý vị thâu hồi cái tâm, vì tâm quý vị tán loạn, chẳng phải là tịnh niệm. Dùng 

phương pháp niệm kinh để thâu hồi cái tâm, đều nhằm nhiếp trọn sáu căn. Niệm 

một bộ kinh, tâm định rồi, tâm thanh tịnh, thâu liễm tâm tư bộp chộp, xao động, rồi 

mới niệm Phật, công phu sẽ đắc lực, mang ý nghĩa như thế đó! Phải hiểu rõ ràng, 

minh bạch thì mới có thể thật sự thu được hiệu quả. 

Cuối cùng, ở đây, lão cư sĩ bảo chúng ta:  “Thả thử nhất cú Phật hiệu, hạ thủ tối 

 dị,  vô  phân  nam,  nữ,  lão,  thiếu,  bất  luận  trí,  ngu,  nhàn,  mang,  nhân  nhân  năng 

 niệm,  cá  cá  khả  hành.  Danh  triệu  vạn  đức,  diệu  cảm  nan  tư”  (Vả  nữa,  một  câu 

Phật hiệu này thực hiện dễ dàng nhất, chẳng phân biệt nam, nữ, già, trẻ, bất luận 

trí, ngu, rảnh, bận, ai cũng có thể niệm, ai cũng có thể hành. Danh chiêu vời vạn 

đức,  cảm  ứng  mầu  nhiệm  khó  thể  nghĩ  tưởng).  Cụ  viết  những  câu  này  nhằm 

khuyên dạy chúng ta, một câu Phật hiệu này tu tập dễ dàng nhất; trong vô lượng 

pháp  môn,  chẳng  có  pháp  môn  nào  dễ  hơn  được  nữa,  một  câu  Phật  hiệu  này  là 

pháp dễ dàng nhất. Vì thế, chẳng phân biệt nam, nữ, già, trẻ, chẳng phân biệt trí, 

ngu, rảnh rỗi, bận bịu, mỗi cá nhân đều có thể niệm, lúc nào, chỗ nào cũng đều có 

thể niệm. Niệm Phật chớ nên câu thúc. Chúng ta nằm ngủ có thể niệm được chăng? 

Niệm  được.  Nằm  ngủ  chớ  nên  niệm  ra  tiếng,  vì  sao?  Niệm  ra  tiếng  thương  tổn 

thân,  khí,  [niệm  thầm]  có  công  đức  giống  hệt  như  [niệm  ra  tiếng].  [Niệm  Phật] 

trong nhà vệ sinh dường như chẳng cung kính? Chẳng cung kính thì chẳng niệm ra 

tiếng! Nếu không niệm ra tiếng mà chẳng thể nhiếp tâm thì quý vị niệm ra tiếng là 

được rồi. Niệm ra tiếng có phải là thiếu cung kính hay chăng? Thiếu cung kính là 

chuyện nhỏ, vì sao? Phật, Bồ Tát chẳng quở trách quý vị, chính quý vị nhiếp tâm 

mới là chuyện lớn! Lớn tiếng niệm Phật trong nhà vệ sinh mà Phật quở trách chúng 

ta, Ngài sẽ chẳng phải là Phật, Ngài sanh phiền não, làm sao Phật có thể sanh phiền 

não? Đâu có đạo lý ấy! Phật chỉ mong quý vị thành tựu, mong câu Phật hiệu này 

thật sự có thể khống chế phiền não của quý vị. Niệm Phật chẳng có gì khác, mà vì 

lẽ này! Quý vị chẳng niệm Phật, vọng niệm nổi lên, dùng câu Phật hiệu này để thay 

thế vọng niệm, vọng niệm chẳng còn nữa, toàn là câu Phật hiệu này. Vậy thì quý vị 

đã công phu thành phiến, thật sự đạt công phu thành phiến, có thể vãng sanh bất cứ 

lúc nào. Trong công phu thành phiến cũng có ba bậc chín phẩm, ba phẩm thuộc bậc 

thượng vãng sanh tự tại, muốn đi lúc nào bèn đi lúc đó, muốn ở lại thêm mấy năm 

cũng chẳng trở ngại. Đấy là kỳ vọng của A Di Đà Phật, chư Phật, Bồ Tát đối với 

chúng ta, đó gọi là gì? Đó là cung kính thật sự! Cung kính chẳng phải các thứ chấp 

Tập 27  579 



trước hình thức trong thế gian này; nhưng chúng ta cũng phải coi trọng hình thức, 

vì sao? Tránh cho người khác tạo khẩu nghiệp, chủ yếu là ở chỗ này. Kẻ mới học 

chẳng biết, nghĩ quý vị thiếu cung kính, bèn tạo khẩu nghiệp, họ trông thấy, khó 

chịu, phê bình quý vị. Kẻ ấy chẳng liễu giải Phật pháp thấu triệt. Liễu giải thấu triệt 

thì người ta thấy hiện tượng ấy vẫnchẳng khởi tâm, không động niệm, chớ hề có 

phân biệt, chấp trước. Lý và Sự chúng ta đều phải hiểu rõ ràng, minh bạch. Do vậy, 

nếu hiểu thì ai nấy đều có thể niệm, ai nấy đều có thể hành. 

 “Danh triệu vạn đức, diệu cảm nan tư”.  Đối với câu này, chúng tôi nghĩ đến 

lời tựa rất dài do Mai Quang Hy đại sư đã viết ở trước [phần chánh văn của] bản 

kinh này nhằm giới thiệu cặn kẽ bản hội tập này. Trong phần phụ lục của bản giảng 

nghĩa này có bài tựa ấy, quý vị hãy nên đọc, trong ấy, có những thông tin rất quan 

trọng. Cụ đã giảng thấu triệt câu  “danh triệu vạn đức, diệu cảm nan tư”  này. Trong 

ấy, có một đoạn giảng giải như thế này: Vào thời đại Tùy  - Đường, đúng là vào 

thời đó, cao tăng đại đức quá nhiều. Trong [bản chú giải] kinh này, đã trích dẫn lời 

các pháp sư Đại Hàn và Nhật Bản, đều là những người đã đến Trung Quốc du học 

vào thời ấy. Sau khi trở về, họ bèn trở thành khai sơn tổ sư của nhiều tông phái. 

Những vị ấy đã thân cận Thiện Đạo đại sư, thân cận Trí Giả đại sư, có quan hệ hết 

sức sâu dầy với các Ngài. Trong bản Đại Kinh Giải này, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ 

đã trích dẫn bọn họ rất nhiều. Họ từng nghĩ, trong hết thảy các kinh do Thích Ca 

Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm, bộ kinh nào quan trọng nhất, có thể 

đại diện cho những gì lão nhân gia đã nói suốt cả một đời? Kết quả là hết thảy mọi 

người đều tôn sùng Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh. Vì thế, kinh Hoa 

Nghiêm  được  xưng  tụng  là  “kinh  trung  chi  vương”  (vua  của  các  kinh),  cũng  có 

nghĩa là hết thảy những kinh khác do đức Phật đã nói trong bốn mươi chín năm đều 

là quyến thuộc của Hoa Nghiêm; kinh Hoa Nghiêm là chánh yếu nhất, mọi người 

đều công nhận. Tôi tiếp xúc Phật pháp là do giáo sư Phương Đông Mỹ giới thiệu. 

Cụ nói kinh Hoa Nghiêm là khái luận của toàn bộ Phật học, cũng là tôn sùng kinh 

đến vị trí trọng yếu nhất, tức là [kinh Hoa Nghiêm] là khái luận [của toàn bộ] triết 

học trong kinh Phật. Kinh Hoa Nghiêm tới cuối cùng, thành tựu viên mãn ra sao? 

Hai vị đại Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền hướng dẫn bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân 

đại sĩ trong hội Hoa Nghiêm cầu sanh Tịnh Độ, tới thế giới Cực Lạc để gặp A Di 

Đà Phật, tới thế giới Cực Lạc để tham học, như vậy thì mới thành tựu. [Kinh Hoa 

Nghiêm] dẫn về Cực Lạc, mà bộ kinh này chuyên giảng Cực Lạc, cũng có nghĩa là 

kinh  Hoa  Nghiêm  tới  cuối  cùng  quy  vào  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Vậy  thì  kinh  Vô 

Lượng Thọ cao hơn kinh Hoa Nghiêm, không dưới Hoa Nghiêm, mà ở trên Hoa 

58 Tập 27 

0 



Nghiêm; nhưng Hoa Nghiêm khó khăn! Nhập cảnh giới Hoa Nghiêm phải tu Pháp 

Giới  Quán,  chẳng  phải  là  chuyện  dễ  dàng!  Kinh  này  còn  cao  hơn  kinh  Hoa 

Nghiêm, nhưng dùng một câu A Di Đà Phật là có thể thành tựu. Nói cách khác, 

một câu A Di Đà Phật bèn nhập cảnh giới Hoa Nghiêm; cho nên kinh Vô Lượng 

Thọ được xếp vào bậc nhất. 

Bản  kinh  Vô  Lượng  Thọ  hiện  thời  của  chúng  ta  là  bản  hội  tập,  chia  toàn  bộ 

bản kinh thành bốn mươi tám phẩm, nói là “bốn mươi tám chương” cũng được, do 

lão cư sĩ Hạ Liên Cư phân chia. Trong bốn mươi tám phẩm ấy, phẩm nào trọng yếu 

nhất? Chúng ta tìm phẩm trọng yếu nhất, đương nhiên là phẩm thứ sáu. Phẩm thứ 

sáu do đích thân A Di Đà Phật giảng, chẳng phải do Thích Ca Mâu Ni Phật nói, mà 

do chính A Di Đà Phật nói, Thích Ca Mâu Ni Phật chỉ thuật lại, kể cho chúng ta 

biết. Từng câu, từng chữ  trong bốn mươi tám nguyện đều do A Di Đà Phật  nói. 

Bốn mươi tám nguyện thì có bốn mươi tám điều, điều nào trọng yếu nhất? Trong 

quá khứ, các tổ sư đại đức cũng công nhận nguyện thứ mười tám quan trọng nhất. 

Nguyện thứ mười tám là gì? Mười niệm ắt vãng sanh. Do vậy, tại Nhật Bản có tông 

phái gọi là Bổn Nguyện Niệm Phật. Họ dựa vào nguyện thứ mười tám, niệm A Di 

Đà Phật bèn thành công. Chẳng sai! Cổ đại đức Nhật Bản sáng lập pháp môn này, 

các Ngài thành tựu, nhưng người hiện thời tu học pháp môn ấy, tôi thấy rất nhiều 

vấn đề, vấn đề to lớn, vì sao? Họ không hiểu giáo nghĩa. Cổ đại đức dùng một câu 

A Di Đà Phật này, nhưng họ có cơ sở, họ hiểu rõ, còn những người học theo hiện 

thời, một tí lý luận trong các bộ đại kinh, đại luận, họ cũng không biết, chấp trì một 

câu danh hiệu này, phiền não lẫn tập khí đều chẳng đoạn, làm sao có thể thành tựu 

cho được? Họ cũng chẳng thật sự phát tâm. Tông chỉ của kinh này là  “phát Bồ Đề 

 tâm, nhất hướng chuyên niệm” , họ có một mực chuyên niệm, nhưng chẳng phát Bồ 

Đề tâm. Bồ Đề tâm là gì? Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Cổ 

nhân niệm một câu A Di Đà Phật này, quý vị quan sát cẩn thận, thật vậy, các Ngài 

có tâm ấy, cho nên các Ngài tương ứng. Người niệm Phật hiện tại dùng vọng tâm, 

tự tư tự lợi, tham cầu tiếng tăm, lợi dưỡng, tham cầu hưởng thụ ngũ dục, lục trần, 

lại còn tổn người, lợi mình, làm sao có thể vãng sanh? Niệm câu danh hiệu này, họ 

chỉ có thể đạt được lợi ích là gieo một chủng tử niệm Phật trong A Lại Da Thức, sẽ 

có thành tựu trong đời kế tiếp hay đời sau nữa, chứ đời này họ chẳng thể thành tựu. 

Chúng ta chớ nên không biết điều này! 

Lại giảng Bồ Đề tâm rõ ràng, trong phần trước của bản chú giải này, chúng ta 

đã đọc thấy  “phát Bồ Đề tâm là phát tâm thành Phật, phát tâm làm Phật. Phát tâm 

 làm  Phật  là  phát  tâm  độ  chúng  sanh” .  Chẳng  có  cái  tâm  giúp  đỡ  và  thành  tựu 

Tập 27  581 



chúng sanh, niệm câu A Di Đà Phật sẽ chẳng tương ứng với thế giới Cực Lạc. Vì 

thế, Ngẫu Ích đại sư đã giảng rất hay, trong phần trước, chúng ta đã đọc rồi, có thể 

vãng sanh hay không được quyết định bởi có tín nguyện hay không? Phẩm vị cao 

hay thấp do công phu niệm Phật cạn hay sâu. Ngài nói lời này hay quá! Bốn mươi 

tám nguyện của A Di Đà Phật được hết thảy chư Phật Như Lai tán thán, vì sao? 

Rộng độ chúng sanh, thích hợp khắp ba căn, thâu trọn lợi căn lẫn độn căn. Trong 

tâm  A  Di  Đà  Phật  chẳng  có  gì  khác,  niệm  niệm  luôn  giúp  đỡ  chúng  sanh  mau 

chóng thành Phật giống hệt như Ngài. Sau khi thành Phật, sẽ phổ độ chúng sanh. 

Ngài chẳng tự tư tự lợi, chẳng tạo tiếng tăm, lợi dưỡng; ngày nay chúng ta niệm 

Phật gặp chướng ngại lớn nhất, vấn đề là ở chỗ này! Do vậy, trong hai mươi, ba 

mươi năm gần đây, tôi thường nói, thường khuyên dạy các đồng học, chính mình 

cũng phải thật sự làm, buông tự tư tự lợi xuống. Tôi lớn tuổi như vậy, đã ngoài tám 

mươi, người đã nên chết  rồi, sống một  ngày phải  báo ân Phật  một  ngày. Báo ân 

Phật là gì? Tự hành, khuyên người khác. Mỗi ngày đọc tụng kinh Vô Lượng Thọ, 

tuân theo lý luận và phương pháp trong kinh Vô Lượng Thọ để tu học nhằm tự lợi; 

đồng  thời  chia  sẻ  những  điều  tâm  đắc  trong  sự  học  tập  của  chính  mình  với  các 

đồng học hữu duyên, kinh gọi đó là “tâm độ chúng sanh”. Sống một ngày, làm một 

ngày, có nghĩ tới ngày mai hay không? Không nghĩ tới ngày mai, chẳng có ngày 

mai, tám mươi tuổi đã đáng nên chết, còn mong tưởng gì nữa! Sống một ngày bèn 

làm một ngày, sống hai ngày bèn làm hai ngày, điều gì cũng chẳng nghĩ tới, điều gì 

cũng đều buông xuống. Năm xưa, lão  cư  sĩ  Triệu Phác Sơ, vị  này là bậc trưởng 

thượng, là trưởng bối của chúng tôi, hết sức yêu thương tôi, mà cũng rất quan tâm, 

khuyên tôi rất nhiều lần, lá rụng về cội! Tôi là người vô cùng hoài niệm cái cũ, đối 

với quê nhà có tình chấp rất sâu, bao nhiêu năm nghĩ tới quê cũ, nơi quê cũ còn có 

tiểu miếu, thật ra là Thiền Tự, tôi tính trùng tu. Nhiều năm như vậy, tôi biết nhất 

định sẽ gặp khó khăn, đấy cũng là một thứ tình chấp, cần phải buông xuống. Quê 

nhà của chư Phật, Bồ Tát ở đâu? Trọn khắp pháp giới hư không giới, chẳng phải là 

một chỗ, nơi nào cũng đều là [quê nhà], hết thảy thời, hết thảy chỗ, hết thảy chúng 

sanh và chính mình đều cùng một Thể. Vì vậy, ắt phải buông xuống loại tình chấp 

ấy, chẳng còn nghĩ tới nữa! Trong thế giới này, cả xã hội đều đang động loạn, tai 

nạn dồn dập, nơi nào có duyên bèn đến nơi đó, mỗi  ngày đều nghĩ  là ngày cuối 

cùng của ta, không nghĩ tới ngày mai, chẳng có ngày mai, ta ở trong thế gian này 

cho tới hôm nay bèn kết thúc. Điều gì trọng yếu nhất? Niệm Phật trọng yếu nhất, 

khuyên người khác niệm Phật trọng yếu nhất. Trừ điều này ra, chuyện gì cũng đều 

chẳng khẩn yếu, đều nên triệt để buông xuống! 

58 Tập 27 

2 



Do  vậy,  quý  vị  hiểu  một  câu  danh  hiệu  này,  danh  hiệu  triển  khai  thành  bốn 

mươi tám nguyện, một câu danh hiệu này tổng nhiếp bốn mươi tám nguyện, bốn 

mươi tám nguyện triển khai thành kinh Vô Lượng Thọ, kinh Vô Lượng Thọ triển 

khai  thành Đại  Phương Quảng Phật  Hoa Nghiêm Kinh,  Đại  Phương Quảng Phật 

Hoa Nghiêm Kinh triển khai thành hết thảy các pháp do Thích Ca Mâu Ni Phật đã 

nói trong bốn mươi chín năm. Quý vị thấy cương lãnh là một câu A Di Đà Phật, 

quý vị mới thật sự hiểu  “danh triệu vạn đức, diệu cảm nan tư” . Hết thảy các kinh 

được nói trong bốn mươi chín năm quy về kinh Hoa Nghiêm, kinh Hoa Nghiêm 

quy về Vô Lượng Thọ, Vô Lượng Thọ quy vào bốn mươi tám nguyện, bốn mươi 

tám  nguyện  quy  vào  một  câu  Phật  hiệu  này!  Nếu  lại  khuếch  đại,  khuếch  đại  hết 

thảy các pháp do Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong bốn mươi chín năm sẽ là vô 

tận pháp môn do mười phương ba đời hết thảy chư Phật đã nói. Thật vậy, chẳng 

giả! Quý vị hiểu rõ đạo lý này, mới biết một câu Phật hiệu này chẳng thể nghĩ bàn, 

vì sao quý vị chẳng niệm? Vì sao niệm gián đoạn? Vậy là quý vị lầm lẫn quá đỗi 

rồi! Mấy ai biết bí mật này? Người thật sự biết quá ít! 

Chúng ta thấy phần cuối còn có mấy câu:  “Tùng hữu niệm xảo nhập vô niệm, 

 tức phàm tâm đốn hiển quả đức”  (Từ hữu niệm khéo nhập vô niệm, dùng ngay cái 

tâm phàm để nhanh chóng hiển bày quả đức), lời này là thật. Phàm phu thành Phật, 

dùng  pháp  môn  này  rất  nhanh  chóng,  một  đời  thành  tựu,  đơn  giản,  dễ  dàng,  ổn 

thỏa,  thích  đáng,  đáng  tin  cậy,  tìm  pháp  môn  nào  khác  giống  như  vậy  chẳng  ra! 

Cuối cùng, cụ nói:  “Như Sớ Sao vân”  (như sách Sớ Sao viết), tức là Liên Trì đại sư 

nói,  “tề chư thánh ư phiến ngôn” (bằng chư thánh trong một lời),  “phiến ngôn”  là 

danh hiệu,  “tề”  (齊) là bình đẳng với họ,  “chư thánh”  là ai? Bốn mươi mốt địa vị 

Pháp Thân đại sĩ, quý vị dùng một câu Phật hiệu này sẽ bình đẳng với họ, thật đấy! 

Vì sao biết là thật? Chính A Di Đà Phật nói ra, sanh về Tây Phương Cực Lạc thế 

giới đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, chẳng phải là bình đẳng hay sao? A Duy Việt 

Trí  Bồ  Tát  là  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ.  “Việt  tam  kỳ  ư  nhất 

 niệm”  (vượt khỏi  ba đại  A-tăng-kỳ kiếp trong  một  niệm),  “việt”  (越)  là siêu việt 

(vượt trỗi, vượt thoát),  “tam kỳ”  là ba đại A-tăng-kỳ kiếp, một câu A Di Đà Phật 

này  bèn  vượt  qua,  chẳng  cần  phải  tốn  thời  gian  dài  như  thế,  trong  đời  này  vãng 

sanh thế giới Cực Lạc, bèn vượt hơn những vị Bồ Tát đã tu trong ba đại A-tăng-kỳ 

kiếp.  “Cực viên, cực đốn, chí giản, chí dị”  (cực viên, cực đốn, đơn giản, dễ dàng 

tột bậc), đơn giản đến tột bậc, dễ dàng tới tột bậc, viên cực, đốn cực. Được làm 

thân  người,  nghe  Phật  pháp,  gặp  gỡ  pháp  môn  như  thế  này,  quả  thật  không  dễ 

dàng! 

Tập 27  583 



 “Cố  tri  phát  Bồ  Đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm,  bất  đản  vi  bổn  kinh  chi 

 cương tông, thật diệc vi nhất Đại Tạng giáo chi chỉ quy dã”  (Nên biết phát Bồ Đề 

tâm, một mực chuyên niệm chẳng phải chỉ là cương lãnh và tông chỉ của kinh này, 

mà quả thật cũng là chỗ chỉ quy của giáo pháp trong Đại Tạng vậy). Lời kết luận 

cuối cùng hay quá! Vì thế, người tu Tịnh Tông chúng ta muốn thành tựu trong một 

đời này, nhất định phải biết tám chữ ấy, quý vị phải hiểu rất rõ ràng, phải biết rất 

thâm nhập, phải phát Bồ Đề tâm. Phát Bồ Đề tâm thì nhất định phải phát tâm làm 

Phật,  ta  phải  thành  Phật  trong  một  đời  này.  Vì  sao  phải  thành  Phật?  Ta  phải  độ 

chúng sanh, phải giúp đỡ hết thảy chúng sanh khổ nạn, mong mỏi họ đều có thể 

thành Phật giống như ta! Nếu quý vị có tâm như vậy, có nguyện như vậy, một câu 

A Di Đà Phật này sẽ có cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn. Vì thế, [tám chữ ấy] không 

chỉ là cương yếu và tông chỉ của kinh Vô Lượng Thọ, mà nói thật ra, nó là chỉ quy 

của  hết  thảy  kinh  giáo  do  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  giảng  trong  bốn  mươi  chín 

năm.  “Chỉ quy”  có ý nghĩa giống như cương tông (cương yếu, tông chỉ). Nói cách 

khác, thọ trì một  câu A Di Đà Phật  này, thật  sự  phát  tâm làm Phật, phát  tâm độ 

chúng sanh, giúp đỡ hết thảy chúng sanh thoát lìa biển khổ, lìa khổ được vui, quý 

vị có cái tâm ấy, sẽ có hành vi ấy. Giúp đỡ ra sao? Phải nói tường tận, rõ ràng pháp 

môn và kinh điển này cho họ biết, họ mới có thể lìa khổ rốt ráo, được vui rốt ráo. 

Do vậy, đại thánh đại hiền thế gian và xuất thế gian giúp đỡ hết thảy chúng sanh 

khổ  nạn  chỉ  dùng  phương  pháp  giáo  học.  Tự  mình  giải  quyết  vấn  đề  của  chính 

mình,  cũng  là  nghiêm  túc  học  tập  thì  mới  có  thể  làm  được.  Chính  mình  chẳng 

nghiêm  túc  học  tập,  sẽ  chẳng  có  cách  nào  giúp  đỡ  người  khác.  Giúp  đỡ  cả  nhà, 

giúp đỡ toàn bộ xã hội, giúp đỡ cả thế giới đều do cùng một đạo lý này. Vì vậy, 

nhất định phải nghiêm túc nỗ lực nêu gương tốt cho mọi người thấy, người ta sẽ tin 

tưởng. Hôm nay hết thời gian rồi, chúng ta học tập tới đây. 

  

  

58 Tập 27 

4 



Tập 28 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Giảo duyệt: Minh Tiến, Huệ Trang và Đức Phong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  hai  mươi  tám.  Đoạn  Ất,  “thứ  minh  Thú”  (kế  tiếp 

giảng về Thú). Xin xem phần kinh văn ấy: 

 “Phù  Tông  chi  sở  quy  giả,  danh  Thú.  Phát  Bồ  Đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên 

 niệm chi sở quy, tại ư vãng sanh Cực Lạc Tịnh Độ, chứng tam Bất Thoái. Cố bổn 

 kinh dĩ viên sanh tứ độ, kính đăng Bất Thoái vi Thú”  (phàm chỗ Tông quy vào thì 

gọi là Thú. Chỗ quy về của “phát Bồ Đề tâm, một mực chuyên niệm” là vãng sanh 

Cực  Lạc  Tịnh  Độ,  chứng  ba  thứ  Bất  Thoái.  Vì  thế,  kinh  này  lấy  “sanh  trọn  vẹn 

trong bốn cõi, mau chóng đạt lên Bất Thoái” làm Thú). Trước hết, giải thích đơn 

giản, dễ hiểu tiểu đề của khoa này. Trong phần trước, đoạn thứ nhất giảng về Minh 

Tông, tức là giảng rõ nguyên tắc chỉ đạo tu học tối cao của bộ kinh này, đó cũng là 

phương  hướng.  Trong  đoạn  này,  Thú  (趣) là  thú  hướng  (hướng  đến),  quy  thú 

(hướng về), chúng ta nương theo tông chỉ và nguyên tắc chỉ đạo này để học tập, 

cuối cùng chúng ta sẽ đạt được kết quả như thế nào. Đấy là Thú. 

Do trong phần trước đã nói tông chỉ là  “phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên 

 niệm” , hai câu ấy trọng yếu phi thường! Phát Bồ Đề tâm là gì, phải hiểu rõ ràng, 

minh bạch. Trong phần trước, nói đơn giản thì phát Bồ Đề tâm là “phát tâm thành 

Phật,  tâm  làm  Phật”.  Làm  Phật  nghĩa  là  gì?  Làm  Phật  là  muốn  phổ  độ  hết  thảy 

chúng sanh, giúp đỡ những chúng sanh mê hoặc, điên đảo ấy được giống như chư 

Phật, giống hệt như chính mình, cũng đều trở về tự tánh, đều chứng đắc Bồ Đề rốt 

ráo viên mãn, đấy là Thú. Niệm niệm chẳng đánh mất Bồ Đề tâm, câu này rất trọng 

yếu. Kinh Hoa Nghiêm có nói: Nếu quý vị quên mất Bồ Đề tâm, hết thảy các pháp 

đã tu đều là ma nghiệp. “Nghiệp” là sự nghiệp, quý vị làm những việc ấy đều dính 

dáng tới ma! Vì sao? Đều là phước báo trong tam giới, chẳng thoát khỏi lục đạo 

luân hồi, đó gọi là ma! Phật là vượt thoát luân hồi, vượt thoát mười pháp giới. Quý 

vị chẳng thể thoát ra, đó gọi là “vùi dập”, quý vị vẫn bị vùi dập trong lục đạo, phải 

liễu giải rất rõ ràng, rất minh bạch ý nghĩa này. 

Tập 28  585 



Vì  thế,  chúng  ta  học  Phật,  mục  tiêu  là  thế  giới  Cực  Lạc,  cuối  cùng  chúng  ta 

vãng sanh thế giới Cực Lạc, khi nào? Ngay trong một đời này. Tới thế giới Cực 

Lạc để làm gì? Đến chứng ba món Bất Thoái. Vị Bất Thoái là vĩnh viễn chẳng còn 

lui xuống địa vị phàm phu trong mười pháp giới. Chư vị phải biết: Lục đạo trong 

mười pháp giới gọi Nội Phàm, [nghĩa là] phàm phu còn thuộc trong tam giới. Tứ 

thánh pháp giới gọi là Ngoại Phàm, [tức là] ở ngoài lục  đạo, nhưng chưa ra khỏi 

mười  pháp  giới  thì  vẫn  phàm  phu.  Tiêu  chuẩn  [phân  biệt]  phàm  và  thánh  ở  nơi 

đâu? Phàm phu dùng A Lại Da, tức vọng tâm; thánh nhân dùng chân tâm, dùng tự 

tánh, sai biệt ở chỗ này. Chỉ cần dùng A Lại Da, sẽ chẳng thoát khỏi mười pháp 

giới. Tuy tứ thánh pháp giới dùng vọng tâm, nhưng dùng chính đáng, hoàn toàn 

tuân theo giáo huấn của Phật, Bồ Tát, y giáo phụng hành. Vì thế, rất giống Phật, Bồ 

Tát, tuy chưa phải là chân thật, nhưng rất tương tự, tuy trên thực tế chẳng giống, 

cũng tức là họ chưa chuyển Thức thành Trí. Chuyển bát thức thành tứ trí, sẽ là Phật 

thật sự, là thánh nhân thật sự. Chúng ta hiểu rõ ràng, minh bạch những Sự Lý này, 

chính  mình  là  hạng  người  như  thế  nào,  chẳng  cần  phải  hỏi  [người  khác],  chính 

mình biết quá rõ ràng! Ta là phàm phu, hay là Phật, Bồ Tát chẳng rõ rệt hay sao? 

Nếu là phàm phu, hãy nghiêm túc, nỗ lực, nương theo Tông Thú trong kinh giáo để 

tu hành. Bồ Đề tâm là tâm thành Phật, tâm độ chúng sanh. Thành Phật bằng cách 

nào? Độ chúng sanh ra sao? Thưa quý vị, [chính là] chân thành, thanh tịnh, bình 

đẳng, chánh giác, từ bi, dùng những điều ấy để viên thành Phật đạo, mà vẫn dùng 

những điều ấy để giáo hóa chúng sanh sẽ chẳng sai! Tự mình thành tựu chẳng dễ 

dàng, giáo hóa chúng sanh càng khó hơn. Vì thế, đem những gì chính mình đã tu, 

đã hành đưa về Tịnh Độ, cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, chuyện này dễ 

dàng, đỡ tốn công hơn! Sanh sang Tây Phương Cực Lạc thế giới, tuy chưa đoạn tập 

khí  phiền  não, nhưng cũng giống như đã  chuyển Thức thành Trí. Trong thế  giới 

Cực Lạc, trong một đời, chắc chắn chứng đắc quả vị rốt ráo, [chứng đắc] Vị Bất 

Thoái, Hạnh Bất Thoái, Niệm Bất Thoái. 

 “Cố bổn kinh dĩ viên sanh tứ độ”  (nên kinh này lấy sanh trọn vẹn về bốn cõi), 

phía  trước  thêm  một  chữ  Viên,  Viên  là  viên  mãn.  Đối  với  bốn  cõi  ấy,  quý  vị  chỉ 

cần sanh vào một cõi, bốn cõi đều viên mãn! Hơn nữa, sanh về Tây Phương Cực 

Lạc thế giới, liền chứng đắc ba món Bất Thoái. Lời nguyện thứ mười chín của A 

Di Đà Phật đã bảo rõ ràng: Vãng sanh thế giới Cực Lạc đều là A Duy Việt Trí Bồ 

Tát. A Duy Việt Trí là [đạt được] ba món Bất Thoái, quý vị bèn viên chứng ba thứ 

Bất Thoái. Đây là điều hiếm có, khó gặp! Phải biết chuyện này là chân thật, nên 

chuyện này mới gọi là “đại sự”. Trọn pháp giới, hư không giới, trong hết thảy các 

58 Tập 28 

6 




cõi Phật, chẳng có chuyện nào lớn hơn chuyện này! Ngày nay chúng ta may mắn 

gặp gỡ, há chẳng cảm ơn? Há chẳng trân trọng! Há chẳng phát tâm thành tựu trong 

một đời này? Vậy là quý vị đã lầm lẫn quá đỗi, chẳng có gì quan trọng hơn chuyện 

này. Phải như thế nào thì mới được? Tổ Ấn Quang dạy chúng ta, đem chữ “Tử” 

dán  trên  trán,  thời  thời  khắc  khắc  nghĩ  ta  sắp  chết,  điều  ấy  có  nghĩa  là  gì? 

Khiến cho quý vị buông thân, tâm, thế giới xuống,  “phát Bồ Đề tâm, nhất hướng 

 chuyên  niệm” ,  dạy  quý  vị  điều  ấy.  Tôi  cũng  thường  nói, hoặc  khuyên  lơn,  cổ  vũ 

đồng học: Hãy coi ngày hôm nay như ngày cuối cùng của ta trên thế gian này, ngày 

hôm nay là ngày cuối cùng của ta, chuyện gì nên làm, chuyện gì chớ nên làm, há 

chẳng phải  là rõ ràng, minh bạch ư?Chuyện nên làm là phát  tâm niệm Phật, cầu 

Phật tiếp dẫn, những chuyện khác đều kém quan trọng hơn. Trong những chuyện 

thứ  yếu,  thứ  nhất  giúp đỡ  chúng sanh hữu duyên,  khuyên  dạy  họ  phát  tâm  niệm 

Phật, đấy là chuyện thứ yếu. Chuyện kém quan trọng hơn có thể buông xuống. Khi 

cần thiết, chuyện này cũng có thể buông xuống; về thế giới Cực Lạc trước đã! Đến 

thế giới Cực Lạc, sau khi thành tựu rồi sẽ trở lại cũng chẳng muộn! Đây là đại sự 

nhân duyên khiến  đức Thế Tôn xuất  hiện  trên thế gian, chúng ta chớ nên không 

biết đại sự nhân duyên này, chớ nên chẳng nắm chắc duyên phận này. 

Trong phần tiếp theo, chúng ta cũng phải học tập kỹ càng đoạn kinh văn này, 

[những điều nói trong đoạn này] đều là kinh văn! Biết chúng ta phải sanh về đâu; 

trước hết, phải  hiểu rõ ràng, minh bạch chỗ ta sẽ sanh về.  “Phù Tịnh Độ  hữu tứ 

 độ”  (phàm  Tịnh  Độ  có  bốn  cõi).  [Chữ  “phù” ]  ở  đầu  câu  này  là  một  ngữ  trợ  từ 

(tiếng đệm) trong Văn Ngôn, chẳng có ý nghĩa gì. Ở đây nói Tịnh Độ có bốn thứ: 

Thứ nhất là cõi Phàm Thánh Đồng Cư, thứ hai là cõi Phương Tiện Hữu Dư, thứ ba 

là  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm,  thứ  tư  là  Thường  Tịch  Quang  Tịnh  Độ.  “Dĩ  hạ 

 lược thuyết minh tứ độ vãng sanh chi tướng”  (dưới đây, nói đại lược tướng vãng 

sanh trong bốn cõi). Tiếp đó, đoạn Minh Thú này chia thành bốn đoạn. Chúng ta 

xem đoạn thứ nhất, tức cõi Phàm Thánh Đồng Cư. [Danh xưng này] nêu rõ nơi ấy 

vừa có phàm phu, vừa có thánh nhân. Nói cách khác, từ lục đạo tới tứ thánh pháp 

giới, nếu tiến cao lên thì có Đại Thừa và Tiểu Thừa. Tiểu Thừa có Tứ Quả và Tứ 

Hướng 106[6], Đại Thừa theo như kinh Hoa Nghiêm nói có năm mươi mốt giai vị, 



106[6] Tứ Hướng l{ bốn địa vị hướng tới Tứ Quả, gồm: 1. Dự Lưu Hướng (Srotāpatti-pratipannaka), bắt đầu kiến đạo, mới thấy được lý Tứ Th|nh 

Đế, đắc huệ nh~n vô lậu thanh tịnh (còn gọi l{ thanh tịnh ph|p nh~n), tiến thẳng về Sơ Quả 

(Dự  Lưu  Quả,  Tu  Đ{  Ho{n)  chẳng  đọa  trong  ba  |c  thú.  Do  chưa  chứng  quả,  nhưng  chắc 

chắn sẽ chứng, nên gọi l{ Hướng. 

Tập 28  587 



tức [năm mươi mốt] địa vị Bồ Tát. Trong phạm vi của cõi Phàm Thánh Đồng Cư, 

[thánh và phàm] đều ở cùng một chỗ, nên gọi là cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Tuy ở 

cùng một nơi, chiều không gian (spatial dimensions, không gian duy thứ) của mỗi 

tầng lớp khác biệt. 

Chúng ta xem tiếp, đoạn văn tự kế tiếp là: “Cực Lạc thế giới chi Phàm Thánh 

 Đồng Cư độ, thị đồng cư Tịnh Độ”  (Cõi Phàm Thánh Đồng Cư trong thế giới Cực 

Lạc là cõi Tịnh Độ đồng cư). Hãy chú ý chữ “Tịnh”, nó là Đồng Cư Tịnh Độ, khó 

có! Vì sao? Phàm phu, tức lục đạo phàm phu, ở trong thế giới ấy tiếp nhận sự giáo 

huấn của A Di Đà Phật, khiến cho chúng ta nghĩ đến câu nói của tổ tông:  “Kiến 

 quốc, quân dân, giáo học vi tiên”  (kiến thiết đất nước, cai trị nhân dân, giáo học 

làm đầu). Tam Tự Kinh giảng rất hay:  “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện; tánh tương 

 cận, tập tương viễn; cẩu bất giáo, tánh nãi thiên”  (Con người thoạt đầu tánh vốn 

lành, tánh gần giống nhau, do huân tập mà thành khác nhau. Nếu chẳng dạy, tánh 

sẽ biến đổi). Thế giới Cực Lạc hoàn toàn thực hiện những gì đã nói trong câu này. 

Trong thế giới Cực Lạc, A Di Đà Phật dạy mỗi ngày, A Di Đà Phật rất tuyệt vời! 

Ngài chứng nhập tự tánh viên mãn; vì thế, Tánh Đức khởi tác dụng, thật sự phát 

huy tác  dụng đến tột  cùng. Nghĩa là sao? Thế giới Cực  Lạc có bao nhiêu  chúng 

sanh, A Di Đà Phật liền biến hóa bấy nhiêu thân. Mỗi cá nhân đối diện A Di Đà 

Phật, A Di Đà Phật đích thân chỉ dạy. Đấy là Tánh Đức phát huy viên mãn. Đồng 

thời, phàm phu trong thế giới Cực Lạc, do [tất cả nhân dân trong] thế giới Cực Lạc 

đều là thiện tâm, đều tu thiện, cho nên chỉ có thiện đạo, chẳng có ác đạo. Lục đạo 

trong cõi ấy chỉ gồm hai đường, chẳng có A Tu La, chẳng có ngạ quỷ, địa ngục, 

súc  sanh,  chỉ  có  hai  đường  nhân  thiên,  khác  hẳn!  Nhưng  nhân  thiên  bên  đó,  do 



2. Nhất Lai Hướng (Sakrdāgāmi-pratipannaka): Đoạn trừ s|u phẩm đầu trong chín phẩm 

Tu Hoặc trong Dục Giới, nhưng chưa đoạn ba phẩm sau nên còn phải th|c sanh lần nữa 

trong thiên giới. 

3.  Bất  Ho{n  Hướng  (Anāgāmi-pratipannaka):  Bậc  th|nh  giả  đ~  chứng  quả  Nhất  Lai,  sắp 

đoạn trừ ba phẩm cuối trong Tu Hoặc, tuy cố gắng đoạn ba phẩm cuối, vẫn chưa đoạn hết, 

còn sót một hai phẩm, chưa ho{n to{n chứng đắc Tam Quả (Bất Ho{n Quả), nên gọi l{ Bất 

Ho{n Hướng. 

4. A La H|n Hướng (Arhat-pratipannaka), còn gọi l{ Vô Học Hướng, l{ bậc th|nh giả đ~ đắc 

Tam Quả, tiến hướng địa vị A La H|n, nhưng chưa chứng nhập. 

Tu Hoặc nói đủ l{ Tu Đạo Sở Đoạn Hoặc, tức l{ một danh xưng kh|c của Tư Hoặc. 

58 Tập 28 

8 



được bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì, trong phần trước chúng ta 

đã học, họ đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này có nghĩa là: Tuy họ là phàm 

phu, nhưng cuộc sống vật chất, cuộc sống tinh thần, đời sống tu hành, đều hưởng 

thụ giống hệt, có cùng một mức độ như Pháp Thân Bồ Tát. Pháp Thân Bồ Tát cũng 

có thể hóa vô lượng vô biên thân, giống như  A Di Đà Phật, họ có thể hóa ra vô 

lượng vô biên thân. Hóa thân để làm gì? Hóa thân tới hết thảy các cõi Phật trong 

mười phương để cúng Phật, nghe pháp, chẳng thể nghĩ bàn! Cúng Phật là tu phước, 

tu vô lượng vô biên phước báo, nghe pháp là tu huệ. 

Nếu  chúng  ta  hỏi,  mười  phương  chư  Phật  Như  Lai  giảng  pháp  gì  cho  những 

người ấy? Chư vị đồng học có nghĩ đến [chuyện ấy] hay không? Mười phương chư 

Phật, quý vị đến nghe pháp, các Ngài giảng cho quý vị pháp gì? Chư vị chẳng trả 

lời được! Tôi suy nghĩ rồi nói ra, quý vị suy ngẫm xem có lý hay không nhé? Có 

đồng ý hay không nhé? Mười phương hết thảy chư Phật Như Lai đều giảng kinh 

Vô Lượng Thọ, đều dạy quý vị  “phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” , quý 

vị nghĩ xem có thể là như vậy hay chăng? Có đúng như vậy hay không? Thuở đức 

Thế Tôn tại thế đã nhiều lần tuyên giảng kinh Vô Lượng Thọ, cho dù nói hết thảy 

các kinh, cũng thường xuyên giới thiệu kèm thêm thế giới Cực Lạc và A Di  Đà 

Phật.  Chúng  ta  có  thể  dự  đoán  được!  Vì  sao?  Trong  kinh  Đại  Thừa,  đức  Phật 

bảo:  “Thập phương tam thế Phật, cộng đồng nhất Pháp Thân, nhất tâm, nhất trí 

 huệ, lực vô úy diệc nhiên”  (Mười phương ba đời Phật, cùng chung một Pháp Thân, 

một tâm, một trí huệ, lực, vô úy cũng thế). Đây là căn cứ lý luận để chúng ta dựa 

vào, suy ra mười phương chư Phật giáo hóa chúng sanh đều dùng kinh Vô Lượng 

Thọ.  Vô  Lượng  Thọ  là  chỗ  quy  thú  của  kinh  Hoa  Nghiêm  và  Pháp  Hoa,  đương 

nhiên [mười phương chư Phật] giảng bộ kinh này. Vì vậy, quý vị muốn học kinh 

giáo thì học kinh gì? Quý vị học kinh Vô Lượng Thọ [là bản kinh] được hết thảy 

chư  Phật  cùng  nhau  tuyên  dương;  đấy  là  Đại  Thừa  viên  mãn.  Bộ  kinh  này  học 

thông, môn nào cũng đều thông, chớ nên chuốc phiền nữa! Khi thật sự thông hiểu 

một kinh, sẽ thông hiểu hết thảy kinh. Học thông suốt bộ kinh này, quý vị sẽ có thể 

giảng kinh Hoa Nghiêm, có thể giảng kinh Pháp Hoa. Đã có thể giảng Hoa Nghiêm 

và Pháp Hoa, quý vị sẽ có thể giảng hết thảy các kinh, đấy là bí quyết. Quý vị thật 

sự hiểu rõ ràng, thật sự hiểu tông chỉ của Tịnh Tông Học Viện, sẽ hiểu rõ tông thú, 

có còn phải  rườm lời hay không? Chẳng cần!  Phải  nhận thức Đồng Cư Tịnh Độ 

chẳng thể nghĩ bàn! 

Tiếp đó, sách viết:  “Ngã đẳng sở tại chi Sa Bà thế giới, diệc thị Phàm Thánh 

 Đồng Cư độ” (thế giới Sa Bà chúng ta đang ở cũng là cõi Phàm Thánh Đồng Cư), 

Tập 28  589 



cũng là cõi Phàm Thánh Đồng Cư.  “Thử độ diệc hữu phàm, hữu thánh, như Văn 

 Thù  thường  hiện  Ngũ  Đài”  (cõi  này  cũng  có  phàm  và  thánh,  như  ngài  Văn  Thù 

thường hiện thân ở núi Ngũ Đài), Văn Thù Bồ Tát thường thường xuất hiện tại Ngũ 

Đài sơn;  “chư A La Hán thường vãng Thiên Mục hoặc Nhạn Đãng”  (các vị A La 

Hán thường đến núi Thiên Mục hoặc Nhạn Đãng), hai rặng núi này ở tỉnh Chiết 

Giang. Núi Thiên Mục gồm năm ngọn, Đông, Nam, Tây, Bắc, Trung, ở tại Chiết 

Giang. Nhạn Đãng là đạo tràng của Thiên Thai đại sư, cách núi Thiên Thai chẳng 

xa.  “Thị giai thử độ chi thánh dã”  (đều là các bậc thánh trong cõi này). Đây là nêu 

ví dụ, chẳng hạn như Quán Âm tại Phổ Đà, Địa Tạng tại Cửu Hoa, Phổ Hiền tại 

Nga Mi, những vị ấy đều là thánh nhân.  “Đản ngã đẳng sở cư chi Đồng Cư độ thị 

 Đồng  Cư  uế  độ”  (Nhưng  cõi  Đồng  Cư  chúng  ta  đang  sống  là  Đồng  Cư  uế  độ), 

chẳng phải là Tịnh Độ. Do nguyên nhân nào? Nói chung, chẳng lìa nhân quả. Nhân 

quả ấy do chính mình tạo; chính mình đã tạo cái nhân thì chính mình phải gánh lấy 

quả báo. Phật, Bồ Tát đối với quý vị cũng chẳng thể làm gì được! Ắt phải sám trừ 

sạch nghiệp chướng, tập khí. Sau khi sám trừ, Phật, Bồ Tát mới có thể giúp đỡ. A 

Di Đà Phật có thể phân thân giáo hóa hết thảy chúng sanh trong thế giới Cực Lạc, 

vì  sao  chẳng  dạy  dỗ  trong  thế  giới  của  chúng  ta?  Chúng  ta  nghiệp  chướng  quá 

nặng, đức Phật có thị hiện dạy ta hay không? Có! Hạng người nào? Người thật sự 

tu  tập,  có  phước  báo,  nghiệp  chướng  nhẹ  nhàng!  Còn  đối  với  kẻ  nghiệp  chướng 

nặng nề thì chẳng được, vì sao? Kẻ ấy chẳng tiếp nhận, chẳng tôn trọng. [Nếu có 

trường hợp nào mà] Phật, Bồ Tát mỗi ngày giảng nói với kẻ ấy, mỗi ngày đều hiện 

thân cho kẻ ấy thấy, không được rồi, ma đấy! Phải nghĩ trọn hết các phương pháp 

để  đuổi  ma  đi,  [hiện  tượng  ấy]  bất  bình  thường!  Xã  hội  cũng  chẳng  chấp  nhận. 

Chẳng phải là Phật, Bồ Tát không đến, mà là duyên chưa chín muồi, đôi khi có vài 

người duyên chín muồi [mới thấy Phật, Bồ Tát], điều đó gọi là  “Phật độ kẻ hữu 

 duyên” . Thật sự tin, chịu phát nguyện, chịu phát Bồ Đề tâm, chịu phát nguyện cầu 

sanh Tịnh Độ, nguyện tâm khẩn thiết, sẽ có cảm ứng. Trong nguyện tâm mà còn 

một  tí  tự  tư  tự  lợi,  tiếng  tăm,  lợi  dưỡng,  tham,  sân,  si,  mạn  thì  không  được  rồi, 

chẳng có cảm ứng! Chúng tôi cũng đã từng gặp những người có cảm ứng, họ có 

những tập khí ấy hay chăng? Có chứ, nhưng thường là mỏng nhẹ; họ có những tập 

khí ấy, nhưng thời gian tương đối ngắn. Thí dụ như nổi nóng, nổi giận một trận, 

người  ấy  liền  lập  tức  giác  ngộ,  hối  lỗi.  Có  người  tức  giận  ba  ngày  hay  cả  tuần 

chẳng thể hóa giải được, như vậy là quá ư nặng nề! Phật, Bồ Tát muốn giúp quý vị, 

quả thật cũng chẳng giúp được mảy may nào! Do vậy, Phật độ chúng sanh cần phải 

có thời tiết, nhân duyên; khi nào đến thời, các Ngài nhất định sẽ tới. Thời tiết nhân 

59 Tập 28 

0 



duyên chưa chín muồi, cầu cách nào cũng chẳng cầu được. Thật sự cầu được, sẽ có 

họa hại xảy tới! Không chỉ bất lợi cho bản thân quý vị, mà còn bất lợi đối với gia 

đình quý vị, thậm chí bất lợi đối với toàn thể xã hội. Phật, Bồ Tát có làm chuyện ấy 

hay chăng? Chẳng làm chuyện ấy! Yêu ma, quỷ quái sẽ làm chuyện ấy; chúng nó 

chỉ  sợ  quý  vị  chẳng  loạn,  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  như  vậy.  Trong  kinh  Đại  Thừa 

thường nói, Phật, Bồ Tát ở nơi đâu cũng đều làm cho hết thảy chúng sanh sanh tâm 

hoan hỷ. Quý vị chẳng ưa thích Phật, Bồ  Tát; Phật, Bồ Tát sẽ chẳng đến, không 

phải là [khiến cho] quý vị rất vui vẻ hay sao? Quý vị thấy các Ngài từ bi lắm. Quý 

vị ưa thích Phật, Bồ Tát, các Ngài bèn đến. Quý vị chán ghét, các Ngài sẽ không 

tới. Chắc chắn là hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, chúng ta làm đệ tử Phật 

phải học tập Phật, Bồ Tát điều này! Một người thật sự chẳng vì chính mình, chẳng 

vì gia đình, khởi tâm động niệm luôn vì chúng sanh khổ nạn, vì an định xã hội, vì 

hòa bình thế giới, vì chánh pháp được trường tồn, đó là đúng! Những gì đáng nên 

buông xuống, tự nhiên quý vị thảy đều buông xuống. Bất luận là cuộc sống, công 

việc, đãi người, tiếp vật, thân tâm thanh tịnh, chẳng nhiễm mảy trần, đó gọi là  “tâm 

 tịnh, ắt cõi Phật tịnh” . Tâm quý vị thanh tịnh, bất luận ở nơi đâu cũng đều là Đồng 

Cư Tịnh Độ. 

 “Cố tuy đồng danh Đồng Cư, nhi thật hữu bất đồng dã”  (vì thế, tuy cùng gọi 

là Đồng Cư, nhưng thật ra chẳng đồng). Đây là nói rõ cõi Phàm Thánh Đồng Cư 

của Thích Ca Mâu Ni Phật và cõi Phàm Thánh Đồng Cư trong thế giới Cực Lạc, 

danh  xưng  tương  đồng,  nhưng  trên  thực  tế,  sai  biệt  rất  lớn,  sai  biệt  là  do  chúng 

sanh mê hay ngộ. Cõi Phàm Thánh Đồng Cư trong thế giới Cực Lạc, chúng sanh 

giác ngộ, giác ngộ nhưng chưa chứng quả, đó là gì? Giải ngộ, chưa buông tập khí 

phiền não xuống! [Chúng sanh trong] cõi Phàm Thánh Đồng Cư thuộc thế giới Cực 

Lạc tuy chưa chứng ngộ, nhưng được bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia 

trì, nên giống như chứng ngộ. Họ thật sự chưa chứng ngộ, nhưng cũng gần bình 

đẳng  với  người  đã  chứng  ngộ,  gần  giống  như  nhau.  Nói  “gần  giống  như  nhau”, 

đương nhiên chẳng phải là hoàn toàn như nhau. Phật lực gia trì chẳng thể nghĩ bàn! 

Chúng ta đọc tiếp:  “Như Yếu Giải vị thử chi Đồng Cư viết”  (như sách Yếu Giải 

nói về Đồng Cư trong cõi này), đây là những điều do Ngẫu Ích đại sư đã nói trong 

sách  Yếu  Giải:  “Do  thật  thánh  quá  khứ  hữu  lậu  nghiệp”  (do  bậc  thật  thánh  có 

nghiệp  hữu  lậu  trong  quá  khứ).  Thật  là  chân  thật,  Tiểu  Thừa  Sơ  Quả,  Nhị  Quả, 

Tam Quả thật sự đoạn phiền não, sở chứng thuộc những tầng cấp này, có thể đoạn 

tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc trong tam giới, chứng quả Tu Đà Hoàn trong Tiểu 

Thừa. Lại đoạn sáu phẩm đầu trong tám mươi mốt phẩm Tư Hoặc thuộc tam giới, 

Tập 28  591 



chứng Nhị Quả Tư Đà Hàm. Những vị này chưa đoạn hết phiền não tập khí trong 

quá khứ. Đó là những địa vị chân thật.  “Quyền thánh”  là các vị như Văn Thù, Phổ 

Hiền,  “đại quyền thị hiện chi Bồ Tát”  (các vị Bồ Tát đại quyền thị hiện). Văn Thù, 

Phổ Hiền, Quán Âm, Thế Chí, Địa Tạng đều đã thành Phật trong kiếp lâu xa, nay 

đang trụ trong thế gian này. Chúng ta biết, [các Ngài] nên dùng thân Bồ Tát để độ, 

bèn hiện thân Bồ Tát, nên dùng thân Phật để độ, bèn hiện thân Phật. Hòa thượng 

Hư Vân triều bái Ngũ Đài Sơn, trên đường đi ngã bệnh, được một người ăn mày 

chăm sóc. Người ăn mày ấy tên là Văn Cát, ở Ngũ Đài Sơn, hai lần [hòa thượng] 

ngã bệnh đều gặp người ấy chăm sóc; về sau mới biết người ấy là Văn Thù Bồ Tát 

giúp đỡ lão hòa thượng Hư Vân đang bệnh tật. Nên dùng thân ăn mày để độ, bèn 

hiện  thân  ăn  mày  để  thuyết  pháp.  Đó  gọi  là  “đại  quyền  thị  hiện” .   “Đại  từ  bi 

 nguyện” , xuất hiện trên thế gian,  “cố phàm phu đắc dữ thánh nhân đồng cư”  (cho 

nên  phàm  phu  được  ở  chung  với  thánh  nhân),  những  vị  Tiểu  Thừa  A  La  Hán, 

những vị Phật, Bồ Tát trong Đại Thừa ở cùng một chỗ [với người phàm].  “Chí thật 

 thánh hôi thân”  (tới khi bậc Thật Thánh diệt thân), những vị thánh giả Tiểu Thừa 

khi đã hết thọ mạng, chúng ta nói các Ngài vãng sanh.  “Quyền thánh cơ tận”  (cơ 

duyên ứng hiện của bậc quyền thánh đã hết), nói thật ra, những vị Phật, Bồ Tát đại 

quyền thị hiện chẳng nhập Niết Bàn. Thời gian các Ngài trụ trong thế gian này dài 

hay ngắn tùy thuộc chúng sanh ở nơi này có căn tánh [đáng độ] hay không. Nếu 

căn cơ của chúng sanh ở nơi này có thể độ, các Ngài sẽ ở lâu hơn một chút. Nếu 

nơi này không có căn cơ để độ, các Ngài sẽ rời đi. 

Căn cơ đáng độ là gì vậy? Tức là người có đủ sáu thứ tín tâm như Ngẫu Ích đại 

sư đã giảng trong sách Yếu Giải, có thể cảm động chư Phật, Bồ Tát đại quyền thị 

hiện trong thế gian này. Trong sáu thứ tín tâm ấy, thứ nhất là tin vào chính mình. 

Tin bổn tánh của chính mình vốn lành, tin bổn tánh của chính mình là Phật, ta cũng 

vốn là Phật, phải tin tưởng điều này. Ta là vị Phật mê hoặc, chư Phật là những vị 

Phật rất gần với giác ngộ, các Ngài đã chứng đắc vị Phật viên mãn trong tự tánh. 

Ta phải tin tưởng các Ngài, các Ngài tới giúp đỡ ta, thành tựu ta, chỉ dạy ta trở về 

tự tánh. Đấy là Tín Tha, [điều thứ nhất là] Tín Tự, [điều thứ hai là] Tín Tha. Thứ 

ba là Tín Sự, [thứ tư là] Tín Lý, có Sự, có Lý; cuối cùng là Tín Nhân và Tín Quả. 

Đó là sáu thứ Tín. Trọn đủ sáu thứ tín ấy, Phật, Bồ Tát tự nhiên ứng hiện trong thế 

gian này, các Ngài phải giúp đỡ quý vị! Vì sau khi quý vị đã có sáu thứ tín ấy, cơ 

duyên quý vị đắc độ đã chín muồi. Nếu sáu thứ tín ấy chẳng trọn đủ, nói cách khác, 

trong một đời này, quý vị chẳng thể vượt thoát lục đạo, chẳng thể vượt thoát mười 

pháp giới. Phật, Bồ Tát tới nơi đây, chủ yếu chẳng vì quý vị mà tới, quý vị là kẻ 

59 Tập 28 

2 



kèm thêm (hưởng ké)! Nếu quý vị có phước báo ấy, sẽ được hưởng lây, gieo một tí 

thiện căn, chẳng phải vì độ quý vị mà các Ngài xuất hiện. Nếu các Ngài đến thế 

gian  này,  chắc  chắn  trong  thế  gian  này  có  mấy  người  [cơ  duyên  chín  muồi],  tối 

thiểu là có một người!  “Trong cửa nhà Phật, chẳng bỏ một ai” , một người có căn 

cơ ấy, các Ngài sẽ đến. Nếu hoàn chẳng có ai, các Ngài sẽ không tới, phải hiểu đạo 

lý này! Vì sao có người thấy, có kẻ chẳng thấy? Do đời đời kiếp kiếp trong quá khứ 

có duyên học tập khác nhau. 

Chúng ta xem tiếp, do vì Thật Thánh diệt thân, đã qua đời rồi, cơ duyên giáo 

hóa của bậc Quyền Thánh đã hết,  “tiện thăng trầm thạc dị, khổ lạc huyền thù, nãi 

 tạm đồng, phi cứu cánh đồng dã”  (liền thăng trầm rất khác, sướng khổ khác biệt 

vời vợi, đó là tạm thời đồng, chẳng phải là rốt ráo đồng vậy). Ý nói cõi Đồng Cư 

của chúng ta và cõi Đồng Cư trong thế giới Cực Lạc khác nhau. Chúng ta  là tạm 

thời đồng, còn người ta là rốt ráo đồng. Thế giới Cực Lạc có lạc, chẳng có khổ; thế 

giới của chúng ta khổ và lạc khác biệt vời vợi. Thế giới Cực Lạc chỉ có tiến lên, 

chẳng có thoái chuyển.  “Trầm”  là thoái chuyển. Trong thế gian này, nếu chúng ta 

chẳng chú tâm, cẩn thận, rất có thể bị trầm luân trong địa ngục, cũng có thể nói là 

ngã xuống tận đáy hang! Chúng ta sanh lên cao hơn, con người sanh lên thiên đạo. 

Thiên đạo có Dục Giới Thiên; phân chia đại lược thì Dục Giới Thiên có sáu tầng, 

nếu chia tỉ mỉ sẽ chẳng thể nói trọn hết, nhất định phải hiểu điều này! Nếu có thể 

chế ngự Dục, Dục là gì? Tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ. Dùng gì để chế 

phục? Dùng công phu định lực. Quý vị thật sự tu định, tâm định là thanh tịnh, đối 

với tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ chẳng động tâm. Chẳng phải là thật sự 

không động tâm, mà là do công phu định lực chế ngự. Nếu lúc Định mất đi, những 

phiền não sẽ lại hiện tiền, từ tài, sắc, danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ, tham, sân, si, 

mạn lại dấy lên, phiền não hiện tiền. Do vậy, trong lục đạo, đúng là thăng trầm bất 

định. Sanh lên  trời, hưởng hết  phước trời, thường đọa xuống địa ngục rất nhiều, 

nhất là Sắc Giới Thiên và Vô Sắc Giới Thiên, hầu như đều đọa lạc tam đồ. Dục 

Giới Thiên đỡ hơn một chút, Dục Giới Thiên đọa vào nhân đạo vì họ trèo không 

cao lắm! 

Lại xem tiếp đoạn kế đó:  “Hựu thiên nhưỡng chi gian, kiến văn giả thiểu. Hạnh 

 hoạch  kiến  văn,  thân  cận,  bộ  xu  giả  thiểu”  (Lại  nữa  trong  vòng  trời  đất,  người 

được thấy nghe [thánh nhân] thì ít. Người được may mắn thấy nghe bèn thân cận, 

hướng theo lại ít). Ở vùng phụ cận của những đạo tràng ấy, nếu chúng ta dò hỏi 

thôn dân, thôn dân phụ cận Ngũ Đài Sơn đã từng gặp Văn Thù Bồ Tát hay chưa? 

Có! Thật sự trông thấy. Sau khi vừa thấy, liền chẳng còn nữa. Có tìm cũng chẳng 

Tập 28  593 



được, bèn biết là Bồ Tát hiện thân. Chúng tôi từng triều bái núi Kê Túc 107[7], núi Kê Túc là đạo tràng của tôn giả Ca Diếp, [tức là đạo tràng của bậc] A La Hán! Trên 

thực tế, Ngài là Bồ Tát, có ai đã gặp chưa? Có! Tôi còn nghe nói có lữ khách từ 

Đài Loan đến vãn cảnh, lạc đường, trong khi đang lo lắng, gặp một cụ già chống 

gậy đi ở phía trước, bèn thưa hỏi, được cụ chỉ đường, bảo hãy đi theo đường nào, 

quay đầu nhìn lại, chẳng thấy cụ già đâu nữa. Do vậy, mọi người nghĩ cụ già có thể 

là tôn giả Đại Ca Diếp xuất hiện chỉ đường, khiến cho người ấy đến được Hoa Thủ 

Môn 108[8]. Thường có những chuyện như vậy, thường xảy ra. Người thấy nghe ít ỏi, người được may mắn thấy nghe, tuy có may mắn thấy, nhưng thấy mà chẳng 

biết, đợi đến khi quay đầu, chẳng thấy nữa, muốn tìm cũng chẳng tìm được, muốn 

hỏi cũng chẳng hỏi được. Đây là sự thật, chúng tôi tin tưởng thật sự có tình hình 

này. 

 “Hựu  Phật  thế  thánh  nhân  túng  đa,  như  trân,  như  thụy,  bất  năng  biến  mãn 

 quốc độ, như chúng tinh, vi trần”  (Lại nữa, thuở Phật tại thế, thánh nhân dẫu nhiều, 

vẫn giống như vật quý, như điềm lành, chẳng thể đầy khắp cõi nước như các ngôi 

sao, vi trần). Chẳng hạn như thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, bậc thánh nhân 

nhiều, Bồ Tát đông đảo, A La Hán đông đảo, những vị này đều giúp Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh,  trong  kinh  chẳng  nói  như  thế  này  hay  sao?  “Nhất 

 Phật  xuất  thế, thiên Phật ủng hộ”  (Một vị Phật ra đời, ngàn vị Phật ủng hộ). Vị 

Phật ấy có duyên với thế gian này, bèn dùng thân Phật, hoặc dùng thân phận Bồ 

Tát, hoặc dùng thân phận tổ sư đại  đức đến thế gian  này. Nhiều vị  Phật, Bồ Tát 



107[7] Núi Kê Túc ở huyện T}n Xuyên, tỉnh V}n Nam, nằm ranh giới c|c huyện T}n Xuyên Đặng Xuyên, Vĩnh Thắng, Hạc Kh|nh, Nhị Nguyên v.v... Ngọn cao nhất đến 3.248 mét. Do 

hình thế của núi giống như c|i ch}n g{ nên gọi l{ Kê Túc. Đúng ra, phải gọi l{ rặng núi vì Kê 

Túc gồm có đến 47 quả núi nhỏ họp lại. Cảnh nổi tiếng nhất gọi l{ Thiên Trụ Phật Quang. 

V{o cuối Hạ, sang Thu, sau khi mưa tạnh, bốn phía ngọn Thiên Trụ có m}y r|ng vờn quanh 

giống như ngọn núi tỏa h{o quang bảy m{u. Nơi n{y cũng có rất nhiều chùa, t|m ngôi đại 

tự,  ba  mươi  bốn  chùa  nhỏ  hơn,  s|u  mươi  lăm  am  viện,  v{  hơn  một  trăm  bảy  mươi  tịnh 

thất. Tăng nh}n đến hơn năm ng{n người. 

108[8] Hoa  Thủ  Môn  l{  một  thắng  cảnh  tại  núi  Kê  Túc.  Ở  phía  T}y  Nam  của  th|p  Lăng Nghiêm, có một v|ch đ| rộng hơn hai mươi mét, cao hơn bốn mươi mét, dựng đứng như 

tường th{nh, chính giữa có vết lõm trông như một c|nh cửa đóng kín. Cảnh quan hùng vĩ 

nhất l{ những khi mưa to gió lớn, sấm giăng, chớp giật, mưa tạt v{o v|ch đ| Hoa Thủ Môn 

trông rất ngoạn mục, tiếng sấm bị v|ch núi vọng lại ầm ĩ khiến người nghe kinh t}m động 

phách. 

59 Tập 28 

4 



cùng  đến  với  vị  Phật  ấy,  có  vị  làm  học  trò,  có  vị  làm  hộ  pháp,  có  vị  làm  quần 

chúng, thị hiện các thân phận khác nhau, theo Ngài học tập, họ được gọi là Ảnh 

Hưởng Chúng. Những vị ấy có trí huệ, có phước đức, đều tới thân cận vị tôn giả 

này, khiến cho đông đảo quần chúng trông thấy, dấy lòng kính ngưỡng vị tôn giả 

ấy, chủng tử Phật pháp bèn gieo trong A Lại Da thức điền. Giống như diễn tuồng, 

người này đóng vai chánh, nhất định phải có rất nhiều người phụ diễn thì vở tuồng 

ấy mới diễn hay được! Nếu một mình người ấy tới, không được, nhất định phải là 

một nhóm người. Phật pháp và thế gian pháp có cùng một đạo lý, thật sự tham thấu 

thì pháp thế gian vốn là Phật pháp, thế gian và xuất thế gian chẳng hai! Đó là đúng. 

Vì thế, thuở Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế, thánh nhân tuy đông, nhưng so với tỷ lệ 

nhân số trên cả thế giới vẫn quá ít, vẫn giống như vật báu, điềm lành.Vật báu và 

điềm lành rất hiếm hoi, chẳng thể đầy ắp trọn khắp cả cõi nước như các ngôi sao, 

như vi trần được! Đấy là nói phàm phu đông đảo, kẻ mê mất tự tánh đông lắm! 

Chúng  ta  đọc  tiếp:  “Hựu  cư  tuy  đồng,  nhi  sở  tác,  sở  biện,  tắc  huýnh  bất 

 đồng”  (lại  nữa,  tuy  cùng  ở,  nhưng  việc  làm  rất  khác  biệt).  So  sánh  hai  thế  giới, 

phàm phu trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư của thế gian này mỗi ngày làm gì? Tạo 

nghiệp, tạo nghiệp luân hồi, tạo nghiệp tam đồ, họ thật sự làm! Bên thế giới Cực 

Lạc, tuy là phàm phu trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, vãng sanh trong ba phẩm 

Hạ, nghiệp chướng tập khí vẫn còn rất nặng, nhưng tới Tây Phương Cực Lạc thế 

giới,  bèn  đi  học,  mỗi  ngày  Phật,  Bồ  Tát  dạy  người  ấy,  chỉ  dạy  người  ấy,  ngoài 

chuyện này ra, chuyện gì cũng chẳng có. Tới thế giới Cực Lạc không cần làm việc, 

nơi đó chẳng làm lụng, các ngành nghề đều chẳng có, toàn là giáo dục. A Di Đà 

Phật là hiệu trưởng, chư Phật, Bồ Tát đều là giáo sư đến dạy học. Trừ chuyện này 

ra, chẳng nghe nói thế giới Cực Lạc có tiệm buôn, chẳng nghe thế giới Cực Lạc có 

chánh phủ. Nơi khác có chánh phủ, chứ thế giới Cực Lạc chẳng có quốc vương. 

[Trong các thế giới khác], cõi trời có thiên vương, trong thế giới Cực Lạc chẳng hề 

nghe nói có đại vương [hay các thiên vương], chẳng có! Thế giới Cực Lạc chỉ có 

Phật, chỉ có Bồ Tát. Bồ Tát và A La Hán đều là học trò. Chúng tôi nghĩ: Trên thực 

tế, thế giới Cực Lạc giống như một viện đại học Phật giáo do chư Phật Như Lai 

cùng nhau sáng lập, mời A Di Đà Phật làm hiệu trưởng, mười phương chư Phật, Bồ 

Tát thường tới thế giới Cực Lạc để dạy học, [Cực Lạc] là một nơi như vậy đó! Quý 

vị ở nơi đó là học tập cho đến khi tốt nghiệp, tốt nghiệp là chứng đắc viên mãn Bồ 

Đề, chẳng phải do A Di Đà Phật gia trì, mà do chính quý vị chứng đắc. Sau khi 

chứng đắc, quý vị có ở lại thế giới Cực Lạc hay không? Chẳng ở! Quý vị phổ độ 

chúng sanh trọn pháp giới hư không giới, giúp đỡ hết thảy những kẻ hữu duyên với 

quý vị. Quý vị giống như ba mươi hai ứng thân của Quán Âm Bồ Tát, nên dùng 

Tập 28  595 



thân gì để đắc độ, bèn hiện thân ấy. Biết phải dạy họ pháp môn gì, quý vị sẽ dạy 

pháp  môn  ấy.  Chúng  sanh  yêu  thích  khác  nhau,  nhưng  tới  cuối  cùng,  nhất  định 

hướng dẫn về Cực Lạc. Hoa Nghiêm, Pháp Hoa nhằm dẫn dắt, đến cuối cùng, thưa 

chư vị, tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn thảy đều trở về Tịnh Độ. 

Vì  sao  biết?  Nhìn  từ  kinh  Hoa  Nghiêm.  Quý  vị  thấy  hàng  Bồ  Tát,  La  Hán  vãng 

sanh thế giới Hoa Tạng, các Ngài tu học các pháp môn bất đồng, vô lượng pháp 

môn, học khác nhau, cuối cùng đều về thế giới Hoa Tạng. Sau khi tới thế giới Hoa 

Tạng, chắc chắn là nghe lời hai vị đại Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền, sang thế giới 

Cực Lạc tham phỏng A Di Đà Phật, tiếp nhận giáo huấn của A Di Đà Phật, triệt 

ngộ tâm tánh, chứng đắc viên mãn Phật quả trong thế giới Cực Lạc, ở chỗ của A Di 

Đà Phật. Từ chỗ này, chúng ta thấy thế giới Cực Lạc thù thắng, thấy Phật pháp đại 

viên mãn. Việc làm rất khác biệt! 

Lại  xem  đoạn  văn  kế  tiếp:  “Án  Yếu  Giải  nghĩa” ,  [tức  là  xét  theo]  nghĩa  thú 

được giảng trong sách Yếu Giải,  “thử độ phàm thánh chi đồng cư tốn ư Cực Lạc 

 giả hữu tứ” , [nghĩa là] so ra thấy [Đồng Cư trong Sa Bà] thua kém,  “tốn”  (遜) là 

thua kém thế giới Cực Lạc. Tối thiểu có bốn điều thua kém thế giới Cực Lạc. Thứ 

nhất:  “Tạm đồng, thử độ Tiểu Thừa Sơ, Nhị, Tam Quả, chứng A La Hán, tiện nhập 

 tịch diệt”  (Tạm đồng: Sơ Quả, Nhị Quả, Tam Quả Tiểu Thừa trong cõi này chứng 

A La Hán liền nhập tịch diệt). Trước khi các Ngài chứng A La Hán, bậc Sơ Quả, 

Nhị Quả, Tam Quả đều ở trong lục đạo, ở trong nhân gian hay trên cõi trời. Chứng 

đắc A La Hán bèn ra đi, vượt thoát lục đạo, vào tứ thánh pháp giới, nhập tịch diệt. 

Nhập  tịch  diệt  là  vào  trong  tứ  thánh  pháp  giới,  chẳng  ở  chung  với  chúng  ta.  Ở 

chung với chúng ta chỉ là Sơ, Nhị, Tam Quả.  “Đại Quyền Bồ Tát, độ sanh cơ tận, 

 tiện bất phục thị hiện”  (Đại Quyền Bồ Tát cơ duyên hóa độ chúng sanh đã hết bèn 

chẳng thị hiện nữa), vị này cũng ra đi. Trong thế gian này, Đại Quyền Bồ Tát có 

hai phương cách ở chung với chúng ta: Thứ nhất là Ứng Thân, giống như Thích Ca 

Mâu Ni Phật cũng có cha mẹ, được sanh ra, sống trong thế gian này vài chục năm, 

sanh tử tự tại, chẳng phải do nghiệp lực, các chúng sanh hữu duyên nhờ Ngài mà 

đắc độ. Nếu chẳng có hạng người ấy, khi Ngài đến thế gian này, phải biết hết thảy 

chúng sanh đáng độ  đều  đã  độ,  chẳng  còn  ai  chưa  độ,  nên  Ngài  ra  đi.  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật bảy mươi chín tuổi bèn viên tịch, chẳng ở chung với chúng ta. Vì thế, 

sự “ở chung” này là tạm thời, chẳng phải là rốt ráo.  “Cố dữ thử độ phàm phu chỉ 

 thị tạm thời đồng cư, phi cứu cánh dã. Tại bỉ tịnh Đồng Cư độ, tắc khả dữ chư đại 

 Bồ Tát câu hội nhất xứ, trực chí thành Phật” (vì thế chỉ là tạm thời ở chung với 

phàm phu trong cõi này, chẳng phải là rốt ráo. Trong cõi Đồng Cư thanh tịnh ấy, 

59 Tập 28 

6 



bèn có thể cùng ở một chỗ với các vị đại Bồ Tát mãi cho đến khi thành Phật). Khác 

nhau!  Chúng  ta  sanh  về  nơi  đó  của  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  tuy  là  hạ  hạ 

phẩm vãng sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư, quý vị hằng ngày ở chung với chư 

Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ Tát, mãi  cho đến lúc quý vị chứng đắc đến rốt ráo 

Phật quả, các Ngài sẽ trở về Thường Tịch Quang, chẳng ở chung nữa, mà trở về 

Thường Tịch Quang. Sau khi trở lại Thường Tịch Quang, nếu những người trong 

cõi Đồng Cư của thế giới Cực Lạc có duyên với quý vị, quý vị sẽ từ Thường Tịch 

Quang trở về giúp đỡ họ, đến đi tự tại! Phật độ kẻ hữu duyên. Duyên có hai thứ, có 

thiện duyên và ác duyên. Bất luận thiện hay ác, chỉ cần có duyên, khi họ chịu tiếp 

nhận Phật pháp, quý vị sẽ tự nhiên hiện thân giúp đỡ họ, thành tựu bọn họ. Đấy là 

chỗ khác nhau thứ nhất. 

Thứ hai,  “nan ngộ, tuy hữu thánh giả hiện cư thử độ, đản bất dị kiến văn thân 

 cận”  (khó  gặp;  tuy  có  thánh  giả  thị  hiện  sống  trong  cõi  này,  nhưng  chẳng  dễ  gì 

thấy, nghe, thân cận). Thật vậy, thế giới này có Phật, Bồ Tát, A La Hán ở trên địa 

cầu này, nhưng phàm phu chúng ta chẳng dễ gì gặp được! Chẳng có duyên phận 

đặc thù, sẽ không gặp được. Đó là sự thật, chúng ta phải hiểu rõ.  “Nhi tại Cực Lạc 

 tắc  giai  như  sư,  như  hữu,  triêu  tịch  đồng  tụ  dã”  (nhưng  trong  Cực  Lạc,  [thánh 

nhân] như thầy, như bạn, sáng tối cùng tu họp). Thế giới Cực Lạc khác hẳn, trong 

cõi Phàm Thánh Đồng Cư của thế giới Cực Lạc, quý vị và thánh nhân suốt ngày từ 

sáng đến tối ở cùng một chỗ, thân cận, chẳng tách lìa. Những vị ấy quả thật là thầy, 

mà cũng là đồng học. Thầy của thế giới Cực Lạc là A Di Đà Phật [và thập phương 

chư Phật đến thế giới dưới thân phận Bồ Tát], các Ngài đến thế giới Cực Lạc giúp 

đỡ chúng ta, giống như mang thân phận trợ giáo, chúng ta có thể sáng tối cùng tụ 

họp, chẳng phải là ngắn ngủi, tạm bợ, mà là sống cùng nhau, học tập cùng nhau. 

Trước khi thành Phật, trong thế giới Cực Lạc, công việc của quý vị là học tập, các 

Ngài sẽ giúp đỡ quý vị. Đây là chỗ khác nhau thứ hai! 

Thứ ba:  “Hy thiểu”  (hiếm hoi). Thế giới này  “thánh giả như trân, như thụy, hy 

 hữu nan phùng”  (bậc thánh như vật quý, như điềm lành, hiếm có, khó gặp). Vì sao 

thế gian này ít như thế? Điều này có liên quan đến nghiệp cảm của chúng sanh, đó 

mới là nguyên nhân thật sự. Chúng sanh ưa thiện, chuộng đức, quý vị sẽ gặp được 

những người hiếm có, khó gặp, họ sẽ dạy quý vị. Nếu quý vị chẳng cảm thấy hứng 

thú đối với luân lý, đạo đức, và thánh học, mà cảm thấy hứng thú đối với tài, sắc, 

danh vọng, ăn uống, ngủ nghỉ, tiếng tăm, lợi dưỡng trong thế gian này, Phật, Bồ 

Tát sẽ không đến. Phật, Bồ Tát chẳng có hứng thú đối với những thứ đó; đó là tạo 

nghiệp. Quý vị ưa thích những thứ ấy, cũng có người tới gia trì và giúp đỡ quý vị, 

Tập 28  597 



ai vậy? Yêu ma quỷ quái. Chư vị đọc kinh Lăng Nghiêm sẽ hiểu! Bốn loại yêu ma 

quỷ quái lớn ưa thích những thứ đó, chúng sẽ đến. Tuy quý vị đạt được một chút 

vui sướng, tự nghĩ là vui sướng, trên thực tế là sự kích thích, chẳng phải là khoái 

lạc thật sự. Tôi giảng kinh, thường dùng tỷ dụ hút thuốc phiện. Khoái lạc ngũ dục 

lục trần trong thế gian giống như hút thuốc phiện, nó là một thứ kích thích ngắn 

ngủi, tạm bợ trong sát-na, hậu hoạn vô cùng, khổ chẳng thể nói nổi. Đó chẳng phải 

là chân lạc, mà là mê hoặc, điên đảo của người đời. Do vậy, bậc thánh nhân đến thế 

gian  này,  cơ  hội  cũng  rất  ít.  Thế  gian  này  có  mấy  kẻ  lương  thiện,  hiếu  học,  các 

Ngài sẽ đến. Thời gian các Ngài đến [thế giới này] cũng rất ngắn ngủi, tạm bợ, đến 

để chỉ dạy những người hữu duyên. Kẻ hữu duyên học rất nhanh, học sơ sơ đã đi 

vào nề nếp, các Ngài bèn rời đi, chúng ta ngay cả mong được hưởng ké một chút 

cũng chẳng được! Phải hiểu rõ đạo lý ở chỗ này, vì bản thân chúng ta chưa phát 

tâm. Nếu thật sự phát tâm học tập, Phật, Bồ Tát sẽ thường trụ trong thế gian. Chính 

mình vẫn tham cầu tiếng tăm, lợi dưỡng, đương nhiên các Ngài phải ra đi sớm, các 

Ngài  chẳng  mảy  may  lưu  luyến  thế  gian  này!  Chúng  ta  biết  các  Ngài  hiện  thân, 

người ta chứng đắc thanh tịnh Pháp Thân; theo kinh Hoa Nghiêm, trong Viên Giáo, 

bậc Sơ Trụ trở lên đều có năng lực này. Phẩm Phổ Môn nói tới ba mươi hai ứng 

thân, thảy đều có năng lực sau đây: Nên dùng thân Phật để độ, bèn hiện thân Phật. 

Bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo hiện thân Phật, Ngài là chân Phật, chẳng phải là giả 

Phật. Ngài trụ nơi đâu? Trọn khắp pháp giới hư không giới và Ngài là một  Thể, 

quý vị nói xem Ngài trụ nơi đâu? Vì vậy, bất luận nơi chốn nào, thời gian nào, chỉ 

cần có người thật sự khởi tâm động niệm mong học Phật, Ngài liền thị hiện. 

Mỗi chúng sanh chúng ta phải biết: Quá khứ vô thỉ, vị lai vô chung; thời gian 

vô  thỉ,  vô  chung,  không  gì  lớn  lao  lọt  ra  ngoài,  không  gì  nhỏ  nhặt  chẳng  gồm 

trong.  “Thỉ  chung”  là  nói  tới  thời  gian.  “Thời  -  không”  (thời  gian,  không  gian)  là 

Pháp Thân; thời - không là Tánh Đức của bậc kiến tánh, là Pháp Thân của người 

ấy. Vì vậy, Pháp Thân trọn khắp hết thảy mọi nơi, hết thảy mọi lúc; bất luận chúng 

sanh nào chỉ cần có cảm, lập tức bèn ứng, chẳng có đến đi, hiện diện ngay trong 

hiện tiền. Vì vậy, Đại Thừa nói  “tức tại đương hạ” (ở ngay trong lúc này), câu ấy là 

thật, là lời thật, ngay trong hiện tại. Chẳng có quá khứ, vị lai, chẳng có cõi này hay 

phương khác. Thời - không cũng chẳng tồn tại. Khi mê, có vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước,  thời  -  không;  khi  giác  ngộ  chẳng  có.  Trong  Bách  Pháp  Minh  Môn 

Luận, [Thiên Thân] Bồ Tát đã giảng chân tướng sự thật này rất rõ rệt. Trong bách 

pháp, thời gian và không gian là Bất Tương Ứng Hành Pháp. Người hiện thời gọi 

Bất Tương Ứng Hành Pháp là “khái niệm trừu tượng”, chẳng phải là sự thật, mà là 

59 Tập 28 

8 



khái niệm trừu tượng. Chúng ta phải nhận biết rõ ràng, phải hiểu minh bạch, Bồ 

Tát ở đâu? Ngay trong hiện tiền! Chưa từng rời khỏi chúng ta, mà chúng ta cũng 

chưa hề rời khỏi Ngài; bất quá, chúng ta mê tự tánh nên chẳng thấy! Nếu giác ngộ 

tự tánh, quý vị sẽ biết chưa hề rời khỏi. 

 “Nhi  Cực  Lạc  tắc  kỳ  trung  đa  hữu  Nhất  Sanh  Bổ  Xứ,  kỳ  số  thậm  đa,  phi  thị 

 toán số sở năng tri chi, đản khả dĩ vô lượng vô biên A-tăng-kỳ thuyết”  (nhưng Cực 

Lạc thì trong ấy có nhiều vị là Nhất Sanh Bổ Xứ, số ấy rất nhiều, chẳng thể tính 

toán mà hòng biết được, chỉ có thể nói là vô lượng vô biên A-tăng-kỳ). Đoạn này là 

kinh văn trong kinh Di Đà do đức Phật nói. Tây Phương Cực Lạc thế giới thánh 

hiền đông đảo, toàn là đại thánh, chẳng phải là tiểu thánh, Nhất Sanh Bổ Xứ mà! 

Quán Thế Âm Bồ Tát giống như Di Lặc Bồ Tát, trong tương lai, A Di Đà Phật lão 

nhân gia duyên đã tận, Ngài sẽ thoái vị, trở về Thường Tịch Quang, Quán Âm Bồ 

Tát bèn thay thế, kế tục Ngài thành Phật trong thế giới Cực Lạc. Khi Quán Âm Bồ 

Tát duyên tận, trở về Thường Tịch Quang, Đại Thế Chí Bồ Tát bèn kế tục Quán 

Âm Bồ Tát. Do vậy, thế giới ấy chỉ có Chánh Pháp, chẳng có Tượng Pháp, cũng 

chẳng có Mạt Pháp. Trong thế gian này của chúng ta, pháp vận của đức Phật có 

Tượng Pháp và Mạt Pháp, thế giới Cực Lạc chẳng có. Thế giới Cực Lạc vĩnh viễn 

có Phật trụ thế, từng vị kế tục nhau. Quý vị thấy lần này, Thích Ca Mâu Ni Phật 

nhập diệt, vị Phật kế tiếp là Di Lặc Bồ Tát sẽ giáng thế thành Phật nhằm khi nào? 

Kinh Di Lặc Hạ Sanh cho biết là năm mươi sáu ức bảy ngàn vạn năm sau, Di Lặc 

Bồ Tát mới giáng thế. Trong khoảng thời gian dài như vậy, thế gian này chẳng có 

Phật, không có Phật giáo, đáng thương thay! Chúng sanh tạo nghiệp. Phật, Bồ Tát 

vẫn từ bi, có người thay  mặt  Phật; trong thời gian dài  như  thế, ai  thay  mặt? Địa 

Tạng Vương Bồ Tát. Hiện thời là thời kỳ Mạt Pháp của Thích Ca Phật, Địa Tạng 

Bồ Tát đã nhận nhiệm vụ, đã thay mặt Phật. Địa Tạng nghĩa là gì? Phải biết đó là 

hiếu thảo cha mẹ, tôn trọng thầy. Chỉ cần chúng sanh thật sự hiếu thuận cha mẹ, 

tôn  sư  trọng  đạo,  người  ấy  sẽ  có  duyên  gặp  gỡ  thánh  hiền.  Nếu  chẳng  có  tâm 

nguyện ấy, suốt đời chẳng gặp được. Dẫu gặp gỡ, cũng chỉ là trong sát-na đã trôi 

qua (chẳng còn gặp gỡ nữa), chẳng được thánh hiền giáo huấn. Do vậy biết: Tâm 

thái trọng yếu lắm, tâm thái quyết định hết thảy, pháp thế gian và xuất thế gian đều 

chẳng có ngoại lệ. 

Trong thế giới Cực Lạc đã là Nhất Sanh Bổ Xứ, là Đẳng Giác Bồ Tát, đấy là 

địa vị Bồ Tát tối cao, lại tiến cao hơn là Cứu Cánh Viên Mãn Phật (quả vị Phật rốt 

ráo viên mãn), người như vậy đông lắm!  Nhiều đến mức  độ nào? Chẳng có cách 

nào tính toán, chỉ có thể dùng  “vô lượng vô biên A-tăng-kỳ thuyết”  (vô lượng vô 

Tập 28  599 



biên A-tăng-kỳ để nói). A-tăng-kỳ (Asamkhya) là đơn vị danh xưng, là một trong 

mười con số lớn của Ấn Độ. Bao nhiêu A-tăng-kỳ? Vô lượng vô biên, huống chi 

những vị thấp hơn Đẳng Giác càng nhiều! Thập Địa Bồ Tát, Thập Hạnh Bồ Tát, 

Thập  Hồi  Hướng  Bồ  Tát,  Thập  Trụ  Bồ  Tát,  chẳng  biết  là  bao  nhiêu!  Hết  thảy 

những vị ấy đều là học trò của A Di Đà Phật. Đẳng Giác Bồ Tát là trợ giáo của A 

Di Đà Phật. Trên thực tế, A Di Đà Phật hằng ngày chẳng rời khỏi quý vị, mỗi ngày 

đích thân giảng kinh, thuyết pháp cho quý vị. Quý vị thấy Đẳng Giác Bồ Tát nhiều 

ngần ấy ở bên cạnh giúp đỡ quý vị, lẽ nào quý vị chẳng thành tựu? Đâu có đạo lý 

ấy!  Chúng  ta  ở  trong  thế  gian  này,  thân  cận  một  vị  Tiểu  Thừa  Tu  Đà  Hoàn  còn 

chẳng có duyên phận ấy, tìm mãi không ra. Trong thế giới Cực Lạc, thân cận Đẳng 

Giác  Bồ Tát đông ngần ấy. Không nhìn vào chuyện gì  khác,  chỉ  nhìn riêng điều 

này,  chúng  ta  phải  nên  khăng  khăng  một  mực  tu  Tịnh  Độ,  biết  vãng  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới trong một đời nhất định chứng đắc Phật quả viên mãn rốt 

ráo. Nếu chẳng đến đó, bất luận tu học pháp môn nào, phiền não tập khí chưa đoạn 

được, vẫn không thoát khỏi lục đạo luân hồi. Nghĩ đến luân hồi đáng sợ, hãy nên 

học theo pháp sư Oánh Kha, dẫu bỏ cái mạng này cũng phải cầu sanh Tịnh Độ. Có 

thể thành công hay không? Pháp sư Oánh Kha làm mẫu cho chúng ta thấy, Sư thật 

sự niệm được A Di Đà Phật hiện đến. Sau khi niệm ba ngày, A Di Đà Phật thật sự 

dẫn Sư đi. 

Lại  xem  điều  thứ  tư:  “Sở  tác  bất  đồng.  Tại  thử  độ,  thánh  giả  hàm  du  thánh 

 vực”  (Việc làm khác nhau. Trong cõi này, bậc thánh đều ngao du trong cõi thánh). 

Ở nơi đây, trong cõi Đồng Cư, Phật, Bồ Tát tuy trụ trong thế gian này, nhưng đối 

với nơi cư trụ [của các Ngài, kinh điển] đã nói rất hay,  “cảnh chuyển theo tâm” . 

Các  Ngài  là  bậc  minh  tâm  kiến  tánh,  tự  nhiên  các  Ngài  trụ  trong  cõi  Thật  Báo 

Trang  Nghiêm,  các  Ngài  đã  chuyển  biến  [cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư]  thành  cõi 

Thật Báo Trang Nghiêm]. Chúng ta ở chung với các Ngài, nhưng chúng ta là tâm 

luân hồi, nên thấy đại địa là uế độ, lục đạo trong uế độ, tâm chúng ta chẳng thanh 

sạch. Chớ nên chẳng biết đạo lý này!  “Cảnh chuyển theo tâm” . Chúng ta ở trong 

thế gian này có tai nạn, nhưng các Ngài chẳng có tai nạn. Bất luận chỗ nào, các 

Ngài ở nơi đó quả thật  giống như thế giới Cực Lạc. Báo độ của các Ngài do vô 

lượng trân bảo hợp thành, tuyệt đối chẳng phải là bùn cát, cây cối, hoa, cỏ cũng 

đều là trân bảo, vĩnh hằng không thay đổi, chẳng giống như chúng ta ở nơi đây: 

Mùa Xuân mọc lên, mùa Hạ tăng trưởng, mùa Thu thâu hoạch, mùa Đông ẩn tàng, 

bốn mùa biến hóa. Cõi Thật Báo của Bồ Tát chẳng biến hóa, hết thảy vạn vật hóa 

hiện,  hóa  sanh  theo  ý  niệm.  “Việc  làm  khác  nhau” :  Những  vị  thánh  giả  đều  dạy 

60 Tập 28 

0 



học.  “Nhi  chúng sanh luân hồi  lục đạo, thăng trầm vô định”  (nhưng  chúng sanh 

luân hồi trong lục đạo, thăng trầm chẳng nhất định), tâm luân hồi tạo nghiệp luân 

hồi, chịu báo luân hồi, đấy là điều chắc chắn! Chúng ta khởi tâm động niệm, nghĩ 

gì? Nhớ gì? Nói gì? Tạo gì? Nếu chúng ta phản tỉnh, quý vị sẽ biết đúng như kinh 

Địa Tạng đã dạy:  “Vô bất thị tội, vô bất thị nghiệp” (không gì chẳng phải là tội, 

không gì chẳng phải là nghiệp). Tội là gì? Nghiệp là gì? Chúng ta suy tưởng, nhớ 

nghĩ, tạo tác, hoàn toàn trái nghịch tự tánh. Đó là tội nghiệp. 

Trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, Hiền Thủ quốc sư đã quy nạp Tánh Đức 

thành bốn điều. Tánh Đức cũng là  “vô lượng vô biên A-tăng-kỳ thuyết” , nói chẳng 

hết, quy nạp thành bốn điều. Đấy là bốn cột trụ của Tánh Đức, chúng ta hãy nghĩ 

xem chính mình có tương ứng với những điều ấy hay không. 

1) Điều thứ nhất là  “tùy duyên diệu dụng”.  Chúng ta là tùy duyên, chẳng phải 

là diệu dụng. Chúng ta tùy duyên khởi dụng toàn là phiền não, toàn là tội nghiệp. 

Tùy duyên thảy đều áp dụng vào luân hồi, tâm luân hồi, ý niệm luân hồi, dùng trật 

lất rồi! Diệu dụng là gì? Trong tùy duyên, xa lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

bèn là “diệu”. Trong tùy duyên chẳng có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, bèn là 

Phật. Có vọng  tưởng, nhưng  chẳng có phân biệt và chấp trước thì là Bồ Tát. Có 

vọng tưởng và phân biệt, nhưng chẳng có chấp trước, là A La Hán. Nay chúng ta 

toàn bộ đều có, trong tùy duyên có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đấy là lục 

đạo phàm phu, như vậy sẽ chẳng diệu, chúng ta làm tương phản [với thánh nhân]. 

2) Điều thứ hai,  “oai nghi hữu tắc”  (oai nghi đúng pháp tắc), đó là cuộc sống 

trên thế gian này, những điều biểu diễn đều nhằm nêu gương tốt nhất cho hết thảy 

đại chúng; đó là Phật, Bồ Tát. Biểu diễn điều gì? Diễn xuất luân lý, diễn xuất đạo 

đức,  diễn  xuất  nhân  quả,  diễn  xuất  giáo  huấn  của  chư  Phật,  vì  người  khác  diễn 

nói.  “Diễn”  là biểu diễn, làm gương tốt cho người khác xem, giúp đỡ chúng sanh 

giác ngộ. Đấy là điều thứ hai. 

3) Điều thứ ba,  “nhu hòa chất trực” . Đây là nói trong cuộc sống, công việc, xử 

sự, đãi người, tiếp vật hằng ngày đều phải có thái độ ôn hòa, đặc biệt là trong thời 

đại hiện tại. Trong thời đại này, những chúng sanh trên địa cầu hiển hiện như thế 

nào? Tự tư tự lợi, bạo lực tình dục, giết, trộm, dâm, dối, họ đang biểu diễn những 

thứ ấy. Quý vị thấy tư tưởng, ngôn ngữ, hành vi của họ đáng ngán quá! Trái nghịch 

một trăm tám mươi độ với Tánh Đức. Nói cách khác, sự tạo tác ấy chắc chắn dẫn 

đến ngày tàn của thế giới, đi theo con đường hủy diệt, hướng đến A Tỳ địa ngục, 

thôi rồi! Đáng sợ quá! 

Tập 28  601 



4) Điều cuối cùng,  “đại chúng sanh khổ”  (chịu khổ thay cho chúng sanh). Con 

người hiện thời nghĩ theo kiểu nào? Tổn người, lợi mình, hoàn toàn tương phản với 

“chịu  khổ  thay  cho  chúng  sanh!”  Hãy  nên  bỏ  mình  vì  người,  đó  là  đúng.  Quyết 

định chớ nên làm chuyện tổn người lợi mình. 

Trong Hoàn Nguyên Quán, Hiền Thủ đại sư đã quy nạp Tánh Đức thành bốn 

điều như vậy. 

Đức Phật thường giảng Thập Thiện Nghiệp, Tánh Đức là Thập Thiện Nghiệp. 

Thập  Thiện  Nghiệp  và  Tứ  Đức  trong  Hoàn  Nguyên  Quán  hoàn  toàn  tương  ứng. 

Chúng ta có thực hiện những gì kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo đã dạy hay không? 

Có thật sự làm hay không? Thật sự làm, sẽ là nghiêm túc học Phật, y giáo phụng 

hành. Có những người muốn làm, nhưng chẳng biết phải thực hiện từ chỗ nào! Tại 

Trung Quốc, xét trên cơ bản, lời tổ tiên dạy hoàn toàn phù hợp Phật pháp. Chúng ta 

hãy khởi sự  từ sự giáo  học đơn giản, dễ hiểu  của tổ tiên, thì  sẽ làm được chẳng 

khó! Đệ Tử Quy dạy chúng ta hiếu thân, tôn sư, đó là giáo dục luân lý, giáo dục 

đạo đức. Hơn nữa, đó là giáo dục cơ sở cần phải tu, con người chẳng thể không 

học! Cảm Ứng Thiên là giáo dục nhân quả, phải thời thời khắc khắc ghi nhớ trong 

lòng: Thiện có thiện quả, ác có ác báo, nhân duyên quả báo chẳng sai sót mảy may! 

Quý  vị  thật  sự  tham  thấu  thì  mới  tin  tưởng,  mới  biết  đoạn  ác  tu  thiện,  sám  trừ 

nghiệp chướng trọng yếu lắm! Vì sao ngày nay quý vị học Phật chẳng có tiến bộ? 

Chắc cũng có người nói vì sao tiến bộ chậm thế? Đều là do nghiệp chướng của quý 

vị quấy phá, nghiệp chướng chướng ngại quý vị. Đó là nhân tố thứ nhất. Oán thân 

trái chủ đến gây rối, cũng tới chướng ngại quý vị; đó là nhân tố thứ hai. Chỉ cần 

tiêu trừ nghiệp chướng của chính mình, oán thân trái chủ bên ngoài sẽ rất dễ hóa 

giải. Nghiệp chướng chẳng trừ, oán thân trái chủ sẽ không tha quý vị, quý vị vẫn 

tiếp tục làm ác. Giả danh học Phật, dùng Phật pháp để che đậy [sự xấu xa của chính 

mình], người ta càng coi thường quý vị, rắc rối ở chỗ này. 

Đã có căn bản Nho và Đạo thì Thập Thiện Nghiệp cũng sẽ rất dễ làm được. Cổ 

nhân học Phật, người trong một trăm năm trước, chúng ta nói là một thế kỷ, học 

Phật trong một trăm năm trước, người học Phật thành tựu nhiều! Vì sao? Họ được 

hưởng sự giáo dục ấy, từ nhỏ đã được cha mẹ, người lớn dạy! Tôi nhớ thuở nhỏ, 

chúng tôi sanh trưởng tại nông thôn, trẻ con chơi đùa với nhau, cũng có lúc cãi cọ, 

cũng có lúc cãi lẫy ồn ào, người qua đường trông thấy, bèn răn dạy chúng tôi. Thuở 

ấy, người lớn giáo huấn, chúng tôi đều ngoan ngoãn nghe, chẳng dám phản kháng! 

Đến khi cha mẹ chúng tôi biết chuyện, bèn đối đãi, cám ơn, cảm kích những người 

60 Tập 28 

2 



khách ấy. Quý vị nói có phải là xã hội thuở ấy rất hài hòa, thật tốt đẹp hay không? 

Trẻ nhỏ được cha mẹ trông chừng, người trong nhà dòm chừng, người ngoài cũng 

trông chừng, trẻ nhỏ đi tới đâu cũng được người lớn răn nhắc. Trong xã hội hiện 

thời, chẳng còn [tình trạng ấy nữa], cha mẹ không quản được trẻ nhỏ, thầy chẳng 

thể quản trò, làm sao được nữa, hiện tượng này đáng sợ lắm! Điều này khiến cho 

chúng  tôi  hiểu  thật  sâu  [vì  sao]  cổ  thánh  tiên  hiền  thế  gian  và  xuất  thế  gian  coi 

trọng giáo dục ngần ấy, chúng tôi hiểu rõ. Con người do dạy dỗ mà trở thành tốt 

đẹp, cũng do dạy dỗ mà thành xấu xa, tùy thuộc cách dạy như  thế nào!  Trẻ nhỏ 

hiện  thời  đều  bị  dạy  hư  hỏng,  ai  dạy  chúng nó?  TV  dạy,  Internet  dạy  chúng  nó, 

người  trong  nhà  mặc  kệ.  Hiện  thời,  cách  dạy  trẻ  nhỏ  rất  khả  ái,  rất  sinh  động, 

nhưng  mười  năm,  hai  mươi  năm  sau,  sẽ  có  phiền  phức  xảy  ra,  lúc  ấy,  hối  cũng 

chẳng kịp! 

Chúng ta xem tiếp phần dưới:  “Phàm thánh tuy đồng cư thử độ, nhi kỳ sở tác 

 dữ thành tựu tắc huýnh nhiên bất đồng”  (Phàm và thánh tuy cùng sống trong cõi 

này, nhưng việc làm và thành tựu khác biệt rất xa). Vì sao bất đồng? Tiếp đó, sách 

viết:  “Tại Cực Lạc tắc đồng tận vô minh, đồng đăng Diệu Giác”  (Tại Cực Lạc thì 

cùng dứt vô minh, cùng lên Diệu Giác). Diệu Giác là đạt đến Phật quả viên mãn rốt 

ráo, còn cao hơn Đẳng Giác một tầng. Đại chúng vãng sanh cõi Đồng Cư của thế 

giới Cực Lạc mỗi ngày đều học tập, không ngừng nâng cao, muốn tiến lên địa vị 

Diệu Giác, đoạn hết tập khí vô minh, trở về cõi Thường Tịch Quang, trở về tự tánh. 

Đấy là việc làm và thành tựu của họ.  “Cố tri Đồng Cư Tịnh Độ chi đồng cư, thắng 

 ư thử gian vô lượng ức bội dã”  (nên biết sự đồng cư trong cõi Đồng Cư Tịnh Độ 

thù thắng hơn cõi này vô lượng ức lần). Đúng vậy, chẳng thể sánh bằng! 

Lại  đoái  nhìn  cõi  Đồng  Cư  của  chúng  ta:  “Hựu  thử  độ  chi  phàm”  (lại  nữa, 

phàm phu trong cõi này), đấy là phàm phu lục đạo,  “bao quát địa ngục, ngạ quỷ, 

 súc sanh tam ác thú”  (bao gồm ba đường ác địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh), đây là ba 

ác  đạo,  “nhi  bỉ  độ  Đồng  Cư  tắc  thượng  vô  ác  đạo  chi  danh,  hà  huống  hữu 

 thật”  (nhưng trong Đồng Cư cõi kia, cái tên ác đạo còn chẳng có, huống là có thật). 

Đây là điều được giảng trong kinh Di Đà, thế giới Tây Phương còn chưa nghe tới 

danh xưng ác đạo, lẽ đâu có chuyện ấy?  “Đắc vãng sanh giả, bất phục cánh nhập 

 tam ác đạo, vĩnh ly ác thú”  (người được vãng sanh, chẳng đọa trong ba ác đạo nữa, 

vĩnh  viễn  lìa  đường  ác).  Cho  dù  quý  vị  đới  nghiệp  vãng sanh,  hạ  hạ  phẩm  vãng 

sanh sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư, thậm chí sanh vào biên địa, cũng chẳng 

còn đọa tam ác đạo, vĩnh viễn lìa đường ác, đó là chỗ thù thắng của thế giới Cực 

Lạc.  “Bất  tự  thử  gian  chúng  sanh,  sanh  tử  hải  trung,  đầu  xuất,  đầu  một,  triển 

Tập 28  603 



 chuyển ác đạo, khổ thú thời  trường dã”  (Chẳng giống như  chúng sanh trong cõi 

này, thoạt nổi, thoạt chìm trong biển sanh tử, xoay vần trong ác đạo, ở mãi trong 

nẻo khổ). Không như thế gian này, chúng sanh trong thế gian này, lục đạo luân hồi 

là biển cả sanh tử.  “Đầu xuất”  là giống như quý vị ở trong biển, ngoi đầu lên hít 

một hơi không khí trong lành, đó là gì? Tam thiện đạo, lập tức chìm xuống dưới. 

Do  vậy,  trong  lục  đạo,  quý  vị  nhất  định  phải  biết,  thời  gian  trong  thiện  đạo  rất 

ngắn, thời gian trong ác đạo rất dài! Quý vị thấy trong thiện đạo tạo bao nhiêu ác 

nghiệp, vào trong ba ác đạo tiêu sạch những nghiệp ấy rồi quý vị mới thoát ra. Lúc 

thoát ra, lại tạo ác. Thời gian thoát ra ngắn ngủi, [thời gian] tạo tác ác nghiệp thì 

nhiều, lại đọa xuống! Vì thế, nhà của chúng sanh trong lục đạo ở đâu? Nhà ở trong 

tam  ác đạo, thoát  [khỏi  tam ác đạo] là lữ du, là đi  ngắm  cảnh. Lần này đi  ngắm 

cảnh, gặp gỡ Phật pháp, thù thắng khôn sánh! Nếu quý vị có thể thật sự nắm vững, 

sẽ vĩnh viễn rời tam ác đạo, vĩnh viễn vượt thoát lục đạo luân hồi, đó là đúng! Nếu 

chẳng thể nắm vững cơ duyên này, nhất định phải biết: Quý vị vẫn tiếp tục ở trong 

lục đạo, vẫn phải tiếp tục chờ đợi trong tam ác đạo, thời gian chờ đợi vô cùng dài, 

khổ chẳng thể nói nổi! Thật sự giác ngộ điều này, mới thật sự phát Bồ Đề tâm, thật 

sự chịu niệm Phật, thật sự chịu buông xuống! Trên con đường Bồ Đề, phải dựa vào 

chính mình, chính mình chẳng thật sự phát tâm, thật sự phát nguyện, Phật, Bồ Tát 

đều chẳng giúp được. Thật sự phát tâm, sẽ cảm động chư Phật, Bồ Tát. Chư Phật, 

Bồ Tát đại từ, đại bi, tìm đến chúng sanh hữu duyên. Hữu duyên là gì? Thật sự phát 

tâm, phát nguyện sẽ là người hữu duyên. Nguyện tâm ấy không dấy lên nổi, chân 

tâm chẳng phát ra được, A Di Đà Phật dẫu từ bi cũng chẳng có cách nào giúp đỡ 

quý vị! Ngày hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tới đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Phần 14 hết  



 

60 Tập 28 

4 



Tập 29 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang ba mươi, dòng thứ sáu đọc từ dưới lên. 

 “Cánh hữu tấn giả, như Yếu Giải vân: Đương tri ngô nhân đại sự nhân duyên, 

 Đồng Cư nhất quan tối nan thấu thoát”  (tiến cao hơn nữa sẽ như sách Yếu Giải đã 

nói: “Phải nên biết, đối với đại sự nhân duyên của chúng ta, một cửa ải Đồng Cư 

khó vượt thoát nhất”). Trong Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư đã nói như thế. Đoạn văn 

giảng về Tông Thú này rất dài, cũng nhằm thuyết minh một chủ đề vô cùng quan 

trọng  trong  tu  học  Tịnh  Tông,  giảng  về  phương  hướng  tu  học  và  mục  tiêu  của 

chúng ta, ắt phải hiểu rất rõ ràng, rành rẽ thì chúng ta mới có thể thành tựu trong 

một đời này. Qua câu này, Ngẫu Ích đại sư đã nhắc nhở chúng ta: Cần phải biết 

rằng, đối  với chúng ta, nói  theo cách bây giờ là những kẻ phát  nguyện cầu sanh 

Tịnh Độ, đó là chuyện lớn, còn có chuyện nào khác lớn hơn được nữa? Liễu sanh 

tử,  thoát  tam  giới,  thành  Phật  quả  viên  mãn  rốt  ráo,  còn  có  chuyện  gì  lớn  hơn 

chuyện  này?  Trong  kinh  Pháp  Hoa,  đức  Thế  Tôn  nói:  Ngài  vì  một  đại  sự  nhân 

duyên mà xuất hiện trong cõi đời; nói cách khác, những chuyện khác thì những bậc 

thánh hiền, hào kiệt thông minh, trí huệ trong thế gian này có thể giải quyết, chỉ 

riêng chuyện này là họ chẳng có cách nào, chẳng ai có thể giải quyết, nên chư Phật, 

Bồ Tát mới xuất hiện trong cõi đời. Nếu có ai khác có khả năng giải quyết, chư 

Phật,  Bồ  Tát  chẳng  cần  phải  chuốc  lấy  phiền  phức!  Khải  thị  này  rất  quan 

trọng, chúng ta phải học tập. Một ải Đồng Cư là khó nhất, [hễ vượt qua được cửa ải 

này  thì]  những  cõi  trên  đó  đều  thuận  tiện  hơn.  Đúng  như  ngạn  ngữ  thế  gian  đã 

nói:  “Phàm sự khởi đầu nan” (凡事起頭難: Mọi việc khởi đầu đều khó khăn). Tu 

học  Phật  pháp  là  trở  về  tự  tánh,  cũng  là  một  bước  khởi đầu  rất  khó,  khó  “thấu 

 thoát”  nhất,  “thấu”  (透) là hiểu rõ,  “thoát”  (脫) là giải thoát, thoát ly lục đạo luân 

hồi, thoát ly tam giới. 

Tiếp  theo  đó,  cụ  Niệm  Tổ  viết:  “Cái  dĩ  Đồng  Cư  độ  chi  phàm  phu”  (bởi  lẽ, 

phàm phu trong cõi Đồng Cư), tức là lục đạo phàm phu,  “tu đoạn tận Kiến Tư nhị 

 Hoặc, phương đắc Lậu Tận Thông, thỉ tiệt sanh tử lưu, xuất Đồng Cư, nhi thăng 

Tập 29  605 



 Phương Tiện  Hữu Dư độ, thử danh thụ xuất tam giới, kỳ sự thậm nan dã”  (phải 

đoạn  hai  thứ  Hoặc  là  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc,  mới  đắc  Lậu  Tận  Thông,  cắt  đứt 

dòng chảy sanh tử, thoát khỏi Đồng Cư, vượt lên cõi Phương Tiện Hữu Dư. Đó gọi 

là “vượt khỏi tam giới theo chiều dọc”, chuyện này rất khó). Do đâu mà có phàm 

phu trong lục đạo? Nay chúng ta cũng hiểu rõ: Lục đạo là cảnh giới do Kiến Tư 

phiền não biến hiện. Cách nhìn sai lầm, cách nghĩ sai lầm; Kiến Hoặc là cách nhìn 

sai lầm, Tư Hoặc là cách nghĩ sai lầm, cũng có nghĩa là quý vị nhìn sai, nghĩ trật 

đối với chân tướng của vũ trụ và nhân sinh. Do vậy, biến hiện cảnh giới sai lầm; 

cảnh giới sai lầm là lục đạo luân hồi. Đấy là cõi Phàm Thánh Đồng Cư, trong đó có 

cả  thánh  lẫn  phàm,  đã  được  giới  thiệu  trong  phần  trước.  Phải  đoạn  hai  loại  đại 

phiền não này, hai loại phiền não lớn này đều là vô lượng vô biên. Nhằm thuận tiện 

dạy bảo, đức Phật đã quy nạp lại, quy nạp Kiến Hoặc thành tám mươi tám phẩm, 

quy nạp Tư Hoặc thành tám mươi mốt phẩm, chia ra thành chín địa, mỗi địa gồm 

chín phẩm, chín lần chín thành tám mươi mốt phẩm, đều phải đoạn tận [tám mươi 

mốt  phẩm  ấy]  thì  mới  có  thể  cắt  đứt  dòng  sanh  tử,  tức  là  đoạn  luân  hồi  sanh tử 

trong lục đạo, lục đạo chẳng còn nữa. Do vậy, lục đạo là giả, chẳng thật. Quý vị đã 

đoạn Kiến Tư phiền não, sẽ chẳng có lục đạo. Kẻ chưa đoạn Kiến Tư phiền não, 

vẫn  ở  trong  lục  đạo.  Cộng nghiệp  và  biệt  nghiệp  khác  nhau!  Kiến  Tư  phiền  não 

nhiều như thế, nên để thuận tiện dạy học, đức Phật đã quy nạp Kiến Tư phiền não 

thành năm loại lớn để nói cho tiện. Kiến giải sai lầm thì điều đầu tiên là hiểu lầm 

thân thể là chính mình. Đó là sai lầm đầu tiên; vì thế, thứ đầu tiên phải phá trong 

Kiến Hoặc là Thân Kiến, thật sự giác ngộ thân chẳng phải là chính mình. Thân là 

gì? Thân là cái ta có, chẳng phải là ta. Rốt cuộc trong Phật pháp có nói đến Ngã 

hay chăng? Có! Có Chân Ngã. Quý vị thấy trong Đại Bát Niết Bàn của Như Lai có 

bốn tịnh đức, tức là có bốn thứ chân thật, đó là Thường, Lạc, Ngã, Tịnh, bốn tịnh 

đức này thật sự có. Thường là gì? Vĩnh hằng, bất sanh, bất diệt, chẳng có biến hóa; 

đó là Chân Thường. Chân Lạc là gì? Hai bên khổ và vui đều không có, đó là Chân 

Lạc. Khổ và Lạc là tương đối, tương đối sẽ chẳng vĩnh hằng. Vì thế, đức Phật dạy 

chúng ta: Ngay cả sự vui trên thế gian này phải từ bỏ, trong ấy có đạo lý, nó là giả, 

chẳng thật. Nếu thật thì có bỏ cũng bỏ chẳng được! Hễ có sanh thì có diệt; phàm 

những gì có sanh và có diệt đều gọi là pháp sanh diệt, đều là chẳng thật. 

Thân thể có sanh, có diệt, linh tánh bất sanh, bất diệt, linh tánh là chính mình. 

Huệ Năng đại sư kiến tánh, đã tìm được linh tánh, linh tánh là như thế nào? Đầu 

tiên là thanh tịnh,  “nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh” , chưa từng bị ô nhiễm. Dẫu 

đọa lạc trong ngạ quỷ hay trong địa ngục, vẫn chẳng bị ô nhiễm. Đức Phật cũng 

60 Tập 29 

6 



thường nói tới ô nhiễm, cái bị ô nhiễm là gì? A Lại Da bị ô nhiễm, bản thân A Lại 

Da cũng là pháp sanh diệt; do vậy, nó chẳng thật. Nó là từ chân khởi vọng, biến 

thành vọng. Đó là điều thứ nhất [trong Kiến Hoặc], là cội nguồn của hết thảy các 

biến  hóa  chẳng  chân  thật.  Trong  các  tôn  giáo  thường  nói  tới  Tạo  Vật  Chủ  (Tạo 

Hóa), ai là Tạo Vật Chủ? A Lại Da là Tạo Vật Chủ, pháp Đại Thừa giảng điều này 

rất rõ ràng. Sách Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán cũng cho biết: Nhất niệm bất giác, 

từ  trong  tự  tánh  biến  hiện  A  Lại  Da.  A  Lại  Da  có  ba  tế  tướng:  Nghiệp  tướng, 

chuyển tướng, cảnh giới tướng; nói theo danh từ khoa học hiện thời là năng lượng, 

thông tin, và vật chất, [những điều này] có cùng một ý nghĩa với A Lại Da. Năng 

lượng là nghiệp tướng của A Lại Da, thông tin là chuyển tướng của A Lại Da, vật 

chất là cảnh giới tướng của A Lại Da. Trừ những thứ này ra, trọn khắp pháp giới, 

hư  không  giới,  chẳng  có  một  pháp  nào  để  có  thể  được!  Tất  cả  hết  thảy  trang 

nghiêm  nơi  y  báo  và  chánh  báo  đều  từ  nó  biến  hiện  ra,  nên  gọi  là  “duy  thức  sở 

 biến” . Nó là năng biến (chủ thể có khả năng biến), hết thảy các pháp là sở biến (cái 

được biến hiện). Đã có thể biến thì nhất định phải có “cái có thể sanh” (năng sanh). 

Nếu không có năng sanh, nó sẽ biến gì? Tự tánh năng sanh, năng hiện; A Lại Da là 

năng biến, sở biến. Phật pháp giảng rất rõ ràng, thấu triệt. Trong Phật pháp, A Lại 

Da còn được gọi bằng danh từ  “thần thức” , thần thức là gì? Người thế gian chúng 

ta gọi [“thần thức”] là “linh hồn”, cũng có người gọi nó là  “linh tánh” , [gọi bằng 

danh từ nào cũng] đều được! Nếu nó giác ngộ thì gọi là linh tánh, khi nó mê thì gọi 

là linh hồn. Linh tánh và linh hồn là cùng một chuyện, là một thứ, là chính mình, 

còn thân thể chẳng phải là chính mình. Trong Phật pháp nói linh hồn, “vong linh” 

được nhắc tới trong sự siêu độ chính là linh hồn, nó không thoát khỏi tam giới, mà 

cũng chẳng thoát khỏi lục đạo luân hồi. Nếu có thể đoạn hết Kiến Tư, sẽ vượt thoát 

lục đạo luân hồi, chẳng gọi là “linh hồn” nữa, mà gọi là “linh tánh”, vì sao? Nó đã 

giác ngộ. Chẳng giác sẽ chẳng thể thoát khỏi luân hồi; hễ giác ngộ bèn vượt thoát. 

Vì vậy, A La Hán được gọi là Chánh Giác. Người thế gian cũng giác ngộ, khoa học 

gia giác ngộ, triết học gia giác ngộ, nhà tôn giáo cũng giác ngộ, chẳng thể nói họ 

không giác ngộ. Tuy giác ngộ, nhưng Phật chẳng nói họ là Chánh Giác theo tiêu 

chuẩn của Chánh trong Phật pháp. Phải tuân theo tiêu chuẩn nào thì mới được gọi 

là  Giác?  Chẳng  có  Kiến  Tư  phiền  não  thì  là  Chánh  Giác.  Nếu  còn  có  Kiến  Tư 

phiền não sẽ là tà giác, chẳng gọi là Chánh Giác. Kiến phiền não là sai lầm về mặt 

kiến giải, quý vị còn có Thân Kiến, Biên Kiến, Kiến Thủ Kiến, Giới Thủ Kiến, Tà 

Kiến, dẫu giác ngộ to tát cách mấy cũng chẳng thể gọi là Chánh Giác! Quý vị còn 

có những Tư Hoặc như tham, sân, si, mạn, nghi, tức là đã suy nghĩ sai lầm. Đức 

Phật  quy  nạp  vô  lượng  vô  biên  Kiến  Tư  phiền  não  thành  mười  điều,  Kiến  Hoặc 

Tập 29  607 



gồm năm điều, Tư Hoặc gồm năm điều. Chỉ cần có những thứ ấy, sẽ không thể gọi 

là Chánh Giác. Chánh Giác chẳng có cả mười thứ ấy, chẳng dễ dàng! Nhưng mười 

điều  ấy  chẳng  phải  là  không  thể  đoạn,  vì  sao?  Chúng  chẳng  thật,  trong  tự  tánh 

không có những thứ ấy! 

Phật, Bồ Tát dạy chúng ta, những gì có sẵn trong tự tánh thì nhất định phải bảo 

trì, vĩnh viễn bảo trì; những gì trong tự tánh không có, hãy buông xuống ngay lập 

tức. Thật sự chịu buông xuống, sẽ chứng quả, sẽ thành Chánh Giác. Thành Chánh 

Giác là chứng quả A La Hán. Thành Chánh Đẳng Chánh Giác là chứng quả vị Bồ 

Tát, thành Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác là thành Phật. Trong kinh giáo Đại 

Thừa, đức Phật thường giảng những điều này, thời thời khắc khắc nhắc nhở chúng 

ta, khởi đầu bằng đoạn Kiến Hoặc và Tư Hoặc thì mới có thể đắc Lậu Tận Thông. 

Lậu Tận Thông là gì? Lậu (漏) là Kiến Tư phiền não, chữ Lậu là tỷ dụ. Ví như một 

chén  trà,  dưới  đáy  có  lỗ  thủng,  bị  hỏng  rồi,  đựng  nước,  nước  sẽ  bị  rịn  ra.  Cũng 

giống như Pháp Tánh của chúng ta, hoặc nói là tự tánh hay bổn tánh đều được, đều 

có cùng một ý nghĩa, [trong bổn tánh] hễ có Kiến Tư phiền não, sẽ giống như tự 

tánh có thiếu sót, vô lượng vô biên công đức đều bị rò rỉ. Lậu Tận là chẳng còn rò 

rỉ,  “chẳng  rò  rỉ”  sẽ  thông  suốt.  “Thông”  (thần  thông)  ấy  chính  là  loại  cuối  cùng 

trong sáu món thần thông, A La Hán mới đắc Lậu Tận Thông. Tam quả thánh nhân 

A Na Hàm chỉ đắc năm thứ thần thông trước đó, tức Thiên Nhãn, Thiên Nhĩ, Tha 

Tâm, Túc Mạng, Thần Túc. Thần Túc là phi hành biến hóa. Bộ tiểu thuyết Tây Du 

Ký của Trung Quốc có nói Tôn Ngộ Không có bảy mươi hai phép biến hóa, quá 

nhỏ, quá ư nhỏ bé! So với hắn (Tôn Ngộ Không), [thần thông của] A La Hán to 

hơn rất nhiều, Ngài có thể biến hóa [tùy ý], bởi lẽ, A La Hán mới có trọn đủ Lục 

Thông,  cuối  cùng  đắc  Lậu  Tận,  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  lục  đạo.  Vì  sao?  Chẳng  có 

nhân trong lục đạo, đương nhiên chẳng thể thấy các hiện tượng trong lục đạo. Lục 

đạo giống như nằm mộng, quý vị tỉnh giấc mộng, cảnh giới trong mộng hoàn toàn 

không  còn  nữa!  Cảnh  giới  ấy  không  có,  xuất  hiện  cảnh  giới  gì?  Xuất  hiện  cõi 

Phương Tiện  Hữu Dư, tiến cao hơn.  Cõi  Phương Tiện  Hữu Dư là tứ thánh pháp 

giới, tức là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật trong mười pháp giới, gồm bốn 

tầng cấp khác nhau! 

Nếu tiến cao hơn nữa, còn phải đoạn phiền não, quý vị thấy đoạn hết Kiến Tư 

phiền não, còn có Trần Sa phiền não. Trần Sa phiền não do đâu mà có? Do phân 

biệt mà có. Tâm phân biệt khởi lên vô lượng, vô biên, vô tận, vô số tác dụng; đức 

Phật  dùng  Trần  Sa  làm  tỷ  dụ,  [phiền  não]  nhiều  như  trần  sa  (cát  bụi).  Thật  đấy, 

60 Tập 29 

8 



chẳng giả! Những thứ ấy vẫn là hư vọng, trong tự tánh thanh tịnh tâm không có 

phiền não. Nếu có những thứ ấy, Bình Đẳng Tánh Trí sẽ bị chướng ngại. Có Trần 

Sa phiền não, quý vị sẽ chẳng bình đẳng. Tự tánh là bình đẳng, tự tánh là pháp môn 

Bất Nhị chân chánh. Bất Nhị là Nhất, Nhất mới là bình đẳng, Nhị sẽ không bình 

đẳng. Do vậy, có thể buông phân biệt xuống, đối với hết thảy các pháp thế gian và 

xuất thế gian chẳng còn phân biệt nữa, các pháp thế gian lẫn xuất thế gian đều trở 

về tự tánh, một pháp giới mà! Khi đạt đến một pháp giới, duyên chín muồi, đại triệt 

đại ngộ, minh tâm kiến tánh, buông khởi tâm động niệm xuống, sáu căn tiếp xúc 

cảnh giới bên ngoài thật sự chẳng khởi tâm, chẳng động niệm. Cảnh giới bên ngoài 

là gì? Trọn chẳng phải là vô tri. Vô tri là vô minh, quý vị vẫn chưa giác ngộ. Trí 

huệ Bát Nhã hiện tiền, không gì chẳng biết, không gì chẳng thể. Trí huệ, đức năng 

dùng để làm gì? Dùng để phổ độ chúng sanh. Tuy phổ độ chúng sanh, vẫn chẳng 

khởi tâm động niệm y như cũ. Chẳng khởi tâm, không động niệm, nên có thể độ 

hết thảy chúng sanh trong trọn khắp pháp giới, hư không giới, người ấy thành Phật, 

chứng đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Trong kinh Đại Thừa, đức Phật 

thường nhắc nhở, chỉ dạy chúng ta điều này. Do vậy, phải chiếu theo thứ tự thuận 

ấy  để  tiến  cao  hơn  từng  bước.  Trong  tứ  thánh  pháp  giới,  từ  Thanh  Văn  tiến  lên 

Bích  Chi  Phật,  từ  Bích  Chi  Phật  tiến  lên  Bồ  Tát,  từ  Bồ  Tát  tiến  lên  Phật,  tức  là 

Tương Tự Phật. Lại tiến lên cao hơn bước nữa thì mới là một vị Phật thật sự, thoát 

lìa mười pháp giới. Biết mười pháp giới cũng chẳng thật, mười pháp giới vẫn là 

mộng  cảnh.  Giác  ngộ  điều  này,  chẳng  thấy  mười  pháp  giới  nữa,  đã  tỉnh  rồi.  Do 

điều này có thể biết: Lục đạo là cảnh trong giấc mộng! 

Thực sự tỉnh giấc mộng mười pháp giới, sau khi tỉnh lại, trước mắt người ấy là 

cảnh giới gì? Là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật, Bồ Tát, còn gọi là Nhất 

Chân pháp giới. Trong cõi Thật Báo có tướng, vì người trong cõi Thật Báo đều đã 

chứng đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác phải biết điều này; nhưng họ còn 

có giai tầng địa vị vì còn có tập khí vô minh vô thỉ chưa đoạn! Chẳng có cách nào 

đoạn tập khí. Mỗi  cá nhân mang theo tập  khí dầy hay  mỏng khác nhau. Tập khí 

nặng nề là Thập Trụ, Thập Hạnh; tập khí nhẹ hơn là Thập Hồi Hướng, Thập Địa; 

nhẹ hơn tí nữa là Đẳng Giác. Chẳng có tập khí sẽ là địa vị Diệu Giác. Tuy nói là 

bốn mươi mốt địa vị, thật ra, kinh Hoa Nghiêm đã nói rất hay:  “Một tức hết thảy, 

 hết thảy chính là một” . Nói tới Sơ Trụ Bồ Tát, Sơ Trụ Bồ Tát là “nhất”, “hết thảy” 

là gì? Bốn mươi hai địa vị. Trí huệ, công đức, đạo lực của bốn mươi mốt địa vị 

khác phơi bày, hiển lộ viên mãn trong địa vị này, chẳng có mảy may sai biệt nào. 

Bởi lẽ, cõi  Thật  Báo thật sự  là một  thế giới bình đẳng, chẳng có thứ gì bất bình 

đẳng.  Đoạn  sạch  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh,  lúc  ấy  mới  có  thể  trở  lại  Thường  Tịch 

Tập 29  609 



Quang. Thường Tịch Quang là tự tánh, [trở về Thường Tịch Quang là] trở về tự 

tánh. Trong tự tánh, trí huệ, đức tướng viên mãn hết thảy đều hiện tiền. Khi nào sẽ 

hiện tiền? Chúng sanh có cảm, sẽ tự nhiên hiện tiền. Vì người ấy hiện tiền chẳng 

khởi tâm động niệm; khởi tâm động niệm còn không có, lấy đâu ra phân biệt, chấp 

trước! Do chuyện này, tiến lên từng bước một khó khăn lắm, quá ư khó khăn! 

 “Kim thử vãng sanh pháp môn, nãi  xả Đồng Cư uế, nhi  sanh Đồng Cư tịnh, 

 đắc sanh Cực Lạc, tức đoạn sanh tử, cố danh hoành xuất tam giới”  (nay pháp môn 

vãng sanh này, bỏ cõi Đồng Cư uế để sanh vào cõi Đồng Cư Tịnh, được sanh vào 

Cực Lạc, liền đoạn sanh tử, nên gọi là ra khỏi tam giới theo chiều ngang). Tịnh Độ 

mầu nhiệm ở chỗ này! Quý vị thấy chúng ta vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới vẫn ở trong cõi Đồng Cư. Trong phần trước, đã nói rất rõ ràng: Cõi Đồng Cư 

trong Tây Phương Cực Lạc thế giới là Tịnh Độ, cõi Đồng Cư trong thế giới này là 

uế độ. Đều là Đồng Cư, nhưng thật sự [thánh và phàm] chẳng ở cùng! Do nguyên 

nhân  nào?  Giáo  dục!  Trong  thế  giới  Cực  Lạc,  A  Di  Đà  Phật  thực  hiện  giáo  dục 

thành công. Trong thế giới này, Thích Ca Mâu Ni Phật giáo dục chẳng thành công 

ư? Đúng vậy! Rốt cuộc vấn đề ở chỗ nào? Chẳng do Phật, trong kinh giáo thường 

nói:  “Phật Phật đạo đồng, pháp môn bình đẳng, chẳng có cao thấp”.  Bất đồng ở 

chỗ  nào?  Bất  đồng ở  chỗ  căn  tánh  của  chúng  sanh khác  nhau,  chúng  ta  chớ nên 

không  biết  điều  này.  Người  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  đúng  như 

trong  kinh  điển  đã  nói,  nhiều  thiện  căn,  lắm  phước  đức,  lắm  nhân  duyên,  đó  là 

thiện căn, phước đức, nhân duyên tích lũy từ vô lượng kiếp [đến nay] đã viên mãn, 

nên mới có thể vãng sanh. Viên mãn sẽ có thể chẳng vãng sanh hay chăng? Không 

thể nào! Vì chỉ cần quý vị viên mãn thì viên mãn là cảm, Phật, Bồ Tát liền biết, sẽ 

tự nhiên ứng, sự cảm ấy gọi là  “minh cảm”  (冥感: cảm ngấm ngầm). Quý vị chẳng 

dấy lên ý niệm cầu các Ngài, nhưng chính các Ngài tự đến, vì duyên của quý vị đã 

chín muồi, Phật bèn đến giúp đỡ quý vị sanh về thế giới Cực Lạc. Tới thế giới Cực 

Lạc, phẩm vị cũng do chính mình cảm được, chẳng phải do A Di Đà Phật an bài 

cho quý vị, phải biết điều này. Do vậy, chúng ta hiểu rõ đạo lý này, liễu giải chân 

tướng sự thật, biết phải nên tu theo cách nào. Ta đến thế giới Cực Lạc nâng cao 

phẩm vị của chính mình, học theo A La Hán chẳng chấp trước, học Bồ Tát chẳng 

phân biệt, tận tâm tận lực học tập. Học tập nơi đâu? Học tập trong cuộc sống, công 

việc, học tập, xử sự, đãi người, tiếp vật, thảy đều phải học tập, bất luận thuận cảnh 

hay nghịch cảnh, nhất định phải học theo năm mươi ba lần tham học của Thiện Tài 

đồng tử. Cảnh giới gì cũng đều có thể tiếp cận, tiếp xúc, vấn đề là quý vị phải hiểu, 

hiểu  điều  gì?  Ta  luyện  tập  trong  cảnh  giới,  đó  là  tu  hành,  tu  hành  thật  sự!  Học 

61 Tập 29 

0 



chẳng chấp trước, chẳng phân biệt, không khởi tâm, không động niệm, thật sự tu! 

Không  câu  nệ  nghi  thức,  khởi  tác  dụng  to  lớn  chẳng  ngăn  ngại.  Sanh  về  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  liền  đoạn sanh  tử,  lục  đạo  luân  hồi  sanh  tử  chẳng còn 

nữa, đấy là chỗ thù thắng của Đồng Cư Tịnh Độ; vì thế, gọi là  “hoành xuất tam 

 giới”.  

 “Nhi vãng sanh chi nhân, bất đãi đoạn thử Kiến Tư nhị Hoặc, đản năng phát 

 Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm, tiện mông Phật nguyện minh gia, quyết đắc 

 vãng sanh Tịnh Độ, kỳ sự chí dị, cố danh Dị Hành Đạo”  (Nhưng người vãng sanh 

chẳng đợi đoạn Kiến Hoặc và Tư Hoặc, chỉ cần phát Bồ Đề tâm, một bề chuyên 

niệm, sẽ được Phật ngấm ngầm gia hộ, quyết được vãng sanh Tịnh Độ. Chuyện này 

dễ dàng nhất, nên gọi là Đạo Dễ Hành). Được bổn nguyện của A Di Đà Phật gia trì, 

quý  vị  nhất  định  được  vãng  sanh.  Cụ  Niệm  Tổ  nói:  “Như  thị  phương  tiện  trực 

 tiệt”  (phương  tiện  thẳng  thừng,  gọn  gàng  như  vậy),  “phương”  (方)  là  phương 

pháp , “tiện”  (便) là tiện nghi (便宜), có nghĩa là phương pháp thích hợp nhất giúp 

cho quý vị thành tựu trong một đời, thẳng thừng, nhanh chóng, chẳng có mảy may 

vòng vo nào!  “Thù thắng hy hữu” : Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, chẳng tìm 

được [pháp môn nào khác] dễ dàng như vậy! Cũng có thể nói phương tiện này dễ 

dàng,  ổn  thỏa,  thích  đáng,  thẳng  thừng,  nhanh  chóng,  trực  nhập  (tiến  nhập  trực 

tiếp), do nguyên nhân nào? Đều do bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia 

trì.  “Nãi  thập  phương  thế  giới  chi  sở  vô.  Cố  tri  Cực  Lạc  Đồng  Cư,  thắng  ư  thập 

 phương Phật độ”  (mười phương thế giới đều chẳng có [cõi nào giống như vậy]. Vì 

thế, biết cõi Đồng Cư trong Cực Lạc vượt trỗi mười phương cõi Phật). Không chỉ 

vượt  trỗi  cõi  Đồng Cư  hiện  thời  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  mà  đối  với  các  cõi 

Phàm Thánh Đồng Cư của mười phương chư Phật Như Lai, sự tịnh  - uế trong ấy 

khác biệt rất lớn; có thể nói: Chỉ có một mình Tây Phương Cực Lạc thế giới là cõi 

thuần tịnh, vô uế. 

Lại đọc đoạn kế tiếp:  “Hựu đới nghiệp vãng sanh, nhưng thuộc phàm phu, đản 

 vô thoái chuyển, nhất sanh thành Phật, cố vãng sanh Đồng Cư, diệc tức viên sanh 

 tứ độ dã”  (Lại nữa, đới nghiệp vãng sanh tuy vẫn thuộc phàm phu, nhưng chẳng 

thoái chuyển, thành Phật trong một đời, nên vãng sanh Đồng Cư cũng chính là sanh 

về bốn cõi trọn vẹn). Điều này vô cùng trọng yếu! Chúng ta niệm Phật vãng sanh 

thế giới Cực Lạc, chính mình nhất định phải biết ta vẫn là phàm phu; nhưng như 

thế nào? Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới sẽ chẳng thoái chuyển, không chỉ 

là Vị Bất Thoái, mà đồng thời chứng đắc Hạnh Bất Thoái và Niệm Bất Thoái trong 

cõi Đồng Cư; điều này giống như Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo và Sơ Địa Bồ Tát 

Tập 29  611 



trong Biệt Giáo. Sanh về cõi Phàm Thánh Đồng Cư thuộc địa vị gì? Hạ hạ phẩm 

vãng sanh. Quý vị có chứng đắc quả vị Bồ Tát hay không? Không! Chưa chứng 

đắc, nhưng ngang cấp! Chúng tôi thường nói: “Sanh về Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, quý vị đã hưởng thụ sự đãi ngộ trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm”. Vì [địa 

vị] thấp nhất trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm là Sơ Trụ Bồ Tát, tức Sơ Trụ Bồ 

Tát trong Viên Giáo, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới được bổn nguyện và oai 

thần của A Di Đà Phật gia trì, quý vị sẽ  “giai tác A Duy Việt Trí Bồ Tát”  (đều là 

Bất Thoái Chuyển Bồ Tát). Vì thế, vãng sanh Đồng Cư giống như đã viên mãn đạt 

được bốn cõi, một tức là nhiều, nhiều tức là một. Cõi Phương Tiện, cõi Đồng Cư, 

cõi Thật Báo, cõi Thường Tịch Quang [của Cực Lạc] đều dung hợp một chỗ, chẳng 

tách rời, sanh về một là sanh về hết thảy, như Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ 

Hiền đều ở trong cõi Thật Báo. Trong bốn cõi Tịnh Độ của Thích Ca Mâu Ni Phật 

nơi thế gian này, chúng ta chẳng thấy hàng Bồ Tát trong cõi Thật Báo, chúng ta 

cũng chẳng thấy được Bồ Tát và Thanh Văn trong cõi Phương Tiện! Nhưng quý vị 

vãng sanh thế giới Cực Lạc sẽ khác hẳn, trong cõi ấy không có chướng ngại. Nay 

chúng  ta  gọi  [sự  chướng  ngại  ấy]  là  “chiều  không  gian”  (không  gian  duy  thứ, 

spatial dimension). Bên cõi kia không có chiều không gian. Vì vậy, hằng ngày gặp 

mặt đại Bồ Tát. Chư Phật Như Lai thường đến thế giới Cực Lạc giúp A Di Đà Phật 

giáo hóa chúng sanh, quý vị mỗi ngày đều được tiếp xúc. Những vị đại thánh đại 

hiền là bạn bè, giúp quý vị tiến cao hơn, đến nơi nào khác để tìm được pháp duyên 

thù thắng ấy? Thật rõ ràng, thật minh bạch, quý vị đối với Tây Phương Tịnh Độ 

khắng khít một mực, chẳng có ý niệm thứ hai, trong đời này ta nhất định phải đến 

đó, không đến không được! Tín nguyện kiên định! 

Lại  xem  tiếp  đoạn  kế  đó:  “Phương  Tiện  Hữu  Dư  độ,  nhược  nhân  niệm  Phật 

 công thâm”  (Cõi Phương Tiện Hữu Dư, nếu người niệm Phật công hạnh sâu xa), 

công phu niệm Phật sâu dầy.  “Dĩ ly tạp loạn chi tâm, chuyên niệm nhất cú danh 

 hiệu,  tâm  khẩu  tương  ứng,  tự  tự  phân  minh”  (Dùng  cái  tâm  lìa  tạp  loạn,  chuyên 

niệm một câu danh hiệu này, tâm và miệng tương ứng, từng chữ phân minh). Ở chỗ 

này,  chuyên  niệm  một  câu  danh  hiệu,  tâm  và  miệng  tương  ứng,  từng  chữ  phân 

minh, đấy là công phu thành phiến, đó là điều kiện phải hội đủ để vãng sanh cõi 

Đồng Cư. 

Lại xem tiếp: “Tâm bất ly Phật, Phật bất ly tâm, niệm niệm tương tục, vô hữu 

 gián đoạn, như thị niệm Phật, danh Sự nhất tâm” (tâm chẳng lìa Phật, Phật chẳng 

lìa tâm, niệm niệm tiếp nối, chẳng gián  đoạn. Niệm Phật  như  thế gọi  là Sự  nhất 

61 Tập 29 

2 



tâm). Kiến Tư phiền não đã đoạn; tiếp đó nói: “Nhược đạt thử cảnh giới” , quý vị 

đạt tới cảnh giới ấy,  “tuy bất cầu đoạn Hoặc, nhi Kiến Tư phiền não tự nhiên đoạn 

 lạc”  (tuy chẳng cầu đoạn Hoặc, mà Kiến Tư phiền não tự nhiên đoạn rớt). Vì thế, 

Kiến  Tư  phiền  não  là  phiền  phức,  cần  phải  đoạn.  Càng  muốn  đoạn,  càng  chẳng 

đoạn được, vì sao? Ý niệm “muốn đoạn” chính là chấp trước kiên cố, mà Kiến Tư 

phiền não cũng là chấp trước, chấp trước chẳng thể đoạn chấp trước! Vậy thì làm 

sao? Không quan tâm tới nó là được rồi! Chỉ cần thật sự nắm vững cương lãnh tu 

học như kinh đã dạy:  “Phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm”  sẽ thành công. 

Chuyện gì khác cũng đều chẳng mong tưởng, Kiến Tư phiền não sẽ tự nhiên đoạn. 

Chẳng  cần  nghĩ  ta  phải  làm  như  thế  nào  để  đoạn  sạch  Ngã  Chấp,  phá  trừ  Thân 

Kiến, phá sạch Biên Kiến, đừng bận lòng vì những chuyện ấy! Niệm niệm chỉ nghĩ 

đến chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, đấy là Bồ Đề tâm. Ở trong 

ấy, không có chấp trước, phân biệt, vọng tưởng. Chúng ta biến đổi sức chú ý, hãy 

chuyên chú nơi nhất tâm, chuyên chú nơi “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, chuyên chú 

cầu sanh Tịnh Độ, thân cận Di Đà, đó là đúng, chẳng sai một tí nào! Những thứ 

khác đều chẳng cần nghĩ tới, chẳng nghĩ tới chẳng phải là buông xuống ư? Trong 

cuộc sống hằng ngày, niệm niệm chẳng quên “thanh tịnh, bình đẳng, giác”, chân 

tu! Trong cuộc sống, đừng bị ô nhiễm bởi cuộc sống; trong công việc, đừng bị ô 

nhiễm bởi công việc, trong xử sự đãi người tiếp vật, cũng không bị hoàn cảnh nhân 

sự (quan hệ giữa con người với nhau) ô nhiễm, cũng không bị hoàn cảnh vật chất ô 

nhiễm,  thật  sự  tu  hành.  Lúc  đó  mới  có  thể  khế  nhập “Lý  Sự  vô  ngại,  Sự  Sự  vô 

 ngại”  của kinh Hoa Nghiêm  ,  như vậy thì quý vị vãng sanh Tịnh Độ, chẳng ở trong 

cõi Phương Tiện Hữu Dư, mà là trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Tổ sư đại đức 

thường khám nghiệm học trò: “Ngươi có hiểu hay không?”  Vấn đề thật sự là chính 

mình có hiểu hay không? Luôn luôn giác, chỗ nào cũng giác. 

Lại  xem  tiếp  đoạn  dưới:  “Thật  Báo  Trang  Nghiêm  độ.  Nhược  ức  Phật,  niệm 

 Phật,  lịch  lịch  phân  minh,  hành,  trụ,  tọa,  ngọa,  duy  thử  nhất  niệm,  vô  đệ  nhị 

 niệm”  (Cõi Thật Báo Trang Nghiêm:  Nếu nhớ Phật, niệm Phật, rành mạch, phân 

minh, đi, đứng, nằm, ngồi, chỉ có một niệm này, không có niệm thứ hai). Mấy câu 

này nói về công phu thành phiến, công phu thành phiến sẽ có thể vãng sanh. Nói 

thật ra, chúng ta mong đời này làm được một bước, sanh về nơi đâu? Sanh về cõi 

Đồng Cư. Tiếp đó là:  “Bất vị tham, sân, phiền não chư niệm chi sở tạp loạn, thị 

 danh Sự nhất tâm”  (Chẳng bị các niệm tham, sân, phiền não làm loạn thì gọi là Sự 

nhất tâm). Đó là buông Kiến Tư phiền não xuống. Trong đoạn trước đã nói, trong 

tâm  không  có  Thân  Kiến,  Biên  Kiến,  Kiến  Thủ,  Giới  Thủ,  Tà  Kiến,  không  có! 

Tham, sân, si, mạn, nghi cũng không có, đấy là Sự nhất tâm, sanh về cõi Phương 

Tập 29  613 



Tiện Hữu Dư trong thế giới Cực Lạc.  “Sự thượng tức đắc, Lý thượng vị triệt, thuộc 

 Định  môn  nhiếp,  vị  hữu  Huệ  cố”  (Đã  đắc  về  mặt  Sự,  nhưng  chưa  thấu  triệt  Lý, 

thuộc về Định môn, do chưa có Huệ). Ở đây dùng Giới, Định, Huệ để giảng, do 

đây có thể biết: Sanh về cõi Đồng Cư là thuộc vào Giới môn. Đức Phật dạy chúng 

ta trì giới niệm Phật, giới ấy rất thanh tịnh, mọi giới đều giữ được, điều này khẩn 

yếu lắm! Nay chúng tôi nói là “vun bồi ba căn bản”, ba căn bản ấy là Giới, vun bồi 

vững  bền  ba  căn  ấy  là  được  rồi,  vì  sao?  Quý  vị  là  “thiện  nam  tử,  thiện  nữ 

 nhân”  như trong kinh đã nói, quý vị có phần! Quý vị là thiện nam tử, thiện nữ nhân 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, Phật nhất định đến tiếp dẫn quý vị, phải 

hiểu đạo lý này! Dẫu niệm Phật tốt đẹp, niệm nhiều cách mấy đi nữa, cổ nhân nói 

niệm đến mức độ nào?  “Gió thổi chẳng lọt, mưa tạt không ướt” , niệm đạt tới công 

phu như vậy, nhưng nếu không có Giới, quý vị vẫn chẳng thể vãng sanh, vì sao? 

Quý vị chẳng phải là thiện nam tử, thiện nữ nhân! Công phu ấy có phải là phí uổng 

hay chăng? Chẳng phí uổng! Công phu ấy sẽ là thiện căn cho đời sau, chứ đời này 

chưa vãng sanh được! Khi nào sẽ có thể vãng sanh? Khi nào Giới thanh tịnh, quý 

vị sẽ vãng sanh. Giới luật thanh tịnh cũng thuộc loại Niệm Phật tam-muội, vừa mới 

đắc tam-muội, công phu không sâu, rất cạn! Sự nhất tâm công phu sâu hơn, thật sự 

đắc Niệm Phật tam-muội, chẳng bị cảnh giới bên ngoài lay động; do vậy người ấy 

có Định, nhưng chưa khai Huệ. Đối với bản kinh này, người ấy đạt được tâm thanh 

tịnh, đạt được tâm bình đẳng, nhưng chưa giác. Giác là đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh, chưa đạt được điều này; vì thế, người ấy sanh vào cõi Phương Tiện Hữu 

Dư. 

 “Nhược ư bách xích can đầu, cánh tấn nhất bộ, ư tự bổn tánh, hốt nhiên khế 

 hợp”  (nếu ở đầu sào trăm thước, tiến thêm một bước nữa, bỗng nhiên sẽ khế hợp 

bổn tánh của chính mình). Sự khế hợp ấy là kiến tánh, minh tâm kiến tánh, buông 

khởi  tâm  động  niệm  xuống.  Khởi  tâm  động  niệm  là  vô  minh,  vô  thỉ  vô  minh  là 

khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm chẳng có mở đầu; chẳng thể nói nó có 

khởi đầu, chẳng thể nói nó có nguyên nhân, nó chẳng có nguyên nhân, điều này rất 

khó hiểu! Trong hội Lăng Nghiêm, đức Thế Tôn đã dùng hình ảnh  “Diễn Nhã Đạt 

 Đa mê đầu nhận ảnh”  (anh chàng Diễn Nhã Đạt Đa lầm nhận hình bóng cái đầu 

của chính mình [phát cuồng]) để hình dung, mong sao từ thí dụ ấy, quý vị sẽ có thể 

hiểu được, có thể hiểu đại khái. Những lời Phật nói ấy bao hàm những nghĩa vô 

cùng sâu!  “Liễu tri năng niệm, sở niệm, duy thị nhất tâm, bất trụ hữu niệm, bất lạc 

 vô niệm”  (hiểu rõ năng niệm và sở niệm chỉ là một tâm, chẳng trụ hữu niệm, chẳng 

rơi vào vô niệm). Đây là  “niệm mà vô niệm, vô niệm mà niệm” , thanh tịnh, bình 

61 Tập 29 

4 



đẳng, giác hiện tiền, đấy là kiến tánh. “Liễu tri”  là kiến, năng niệm và sở niệm chỉ 

là nhất tâm, năng niệm là ta, là chính mình, duy tâm sở hiện, đức A Di Đà Phật 

được  niệm  cũng  là  duy  tâm  sở  hiện,  nhất  tâm,  vô  nhị  tâm.  Chẳng  trụ  hữu niệm, 

chẳng rớt vào vô niệm, trên mặt Sự thì có, niệm Phật chẳng gián đoạn; nơi Lý thì 

chẳng có! Cớ sao về Lý chẳng có? Nếu chúng ta thật sự hiểu rõ lời Di Lặc Bồ Tát 

nói:  “Một cái khảy ngón tay có ba mươi hai ức trăm ngàn niệm” , quý vị sẽ hiểu rõ: 

Có niệm hay không? Không có niệm, về Lý không có; nhưng Sự thì sao? Nơi Sự là 

tướng  “tương tục tương tự”  (gần như là tướng liên tục). Về căn bản, tướng tương 

tự tương tục chẳng tồn tại! Vì sao niệm? Pháp vốn là như thế, tự nhiên, chẳng khởi 

tâm động niệm. Chẳng khởi tâm động niệm, nhưng Phật hiệu lại chẳng gián đoạn! 

Đó  là  gì?  Tập  khí  vô  minh  từ  vô  thỉ.  Có  thể  nói  theo  cách  như  vậy  được  hay 

không?  Có  thể  đoạn  tập  khí  ấy  hay  không?  Chẳng  thể  đoạn!  Vì  sao  chẳng  thể 

đoạn?  Trong  nhân  địa  đã  từng  phát  nguyện:  “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện 

 độ”;  vì thế, vô niệm mà niệm chính là sự hiện hữu cụ thể của nguyện này. Trong 

sự hiện hữu ấy, chẳng có khởi tâm động niệm, đương nhiên không có phân biệt, 

chấp trước, cảnh giới ấy chẳng thể nghĩ bàn! Chẳng vướng mắc hai bên. Chẳng trụ 

hữu niệm là chẳng chấp Có. Không rơi vào vô niệm là chẳng chấp Không. Nhị biên 

hợp nhất, chẳng thấy nhị biên nữa! Có nhị biên thì là Biên Kiến. Không có nhị biên 

sẽ gọi là Chánh Tri Chánh Kiến, Phật Tri Phật Kiến. 

Tiếp đó, trích dẫn lời Liên Trì đại sư đã nói trong Sớ Sao, đều là nói về niệm 

Phật:  “Nhược ngôn kỳ hữu, tắc năng niệm chi tâm, bổn thể tự không, sở niệm chi 

 Phật, liễu bất khả đắc”  (Nếu nói là có thì cái tâm năng niệm bản thể vốn là không, 

đức  Phật  được  niệm  trọn  chẳng  thể  được!).  Trong  một  cái  khảy  ngón  tay  có  ba 

mươi hai ức trăm ngàn niệm, trọn chẳng thể được!  “Nhược ngôn kỳ vô, tắc năng 

 niệm chi tâm, linh linh bất muội”  (Nếu nói nó là Không thì cái tâm năng niệm sáng 

suốt  linh  thông  chẳng  mê  mờ).  Chúng  ta  nhìn  từ  tướng:  “Sở  niệm  chi  Phật,  lịch 

 lịch  phân  minh”  (đức  Phật  được  niệm  vằng  vặc  phân  minh).  Vì  thế,  đối  với  sự 

niệm  Phật  ấy,  quý  vị  chẳng  thể  nói  người  ấy  hữu  niệm,  mà  cũng  chẳng  thể  nói 

người ấy vô niệm; cũng có thể nói người ấy hữu niệm, và cũng có thể nói người ấy 

vô  niệm.  “Vô  niệm  nhi  niệm,  niệm  nhi  vô  niệm,  ngôn  tư  lộ  tuyệt,  bất  khả  trạng 

 huống”  (Vô niệm mà niệm, niệm nhưng vô niệm, nói năng lẫn suy nghĩ đều dứt 

bặt,  chẳng  thể  diễn  tả  được).  Trong  cảnh  giới  ấy,  không có  cách  nào  dùng ngôn 

ngữ để diễn tả rõ ràng! Càng nói càng mơ hồ, phạm vi công dụng của ngôn ngữ 

hữu hạn; quả thật có những chỗ ngôn ngữ chẳng thể diễn đạt được!  “Tư”  (思) là 

thức thứ sáu, tức Ý Thức, có năng lực rất lớn, bên trong nó có thể duyên tới A Lại 

Tập 29  615 



Da, bên ngoài nó có thể duyên đến hư không pháp giới, nhưng nó chẳng duyên tự 

tánh. Vì vậy, ngôn ngữ dứt bặt, tâm hành xứ diệt, không thể diễn đạt được! Không 

thể diễn tả thì chẳng có cách gì nói, mà cũng chẳng có cách nào hình dung.  “Duy 

 thị nhất tâm, thanh tịnh bổn nhiên chi thể, cánh hữu hà pháp nhi đắc tạp loạn, thị 

 danh Lý nhất tâm, thuộc Huệ môn nhiếp, kiêm đắc Định cố”  (Chỉ là nhất tâm, bản 

thể vốn sẵn thanh tịnh, há còn có pháp nào tạp loạn được nó. Điều đó gọi là Lý 

nhất tâm, thuộc về Huệ môn, kèm thêm đắc Định). Trí huệ đã khai, đương nhiên có 

Định, không có Định thì  làm sao có thể khai  trí huệ cho được? Trí  huệ khởi tác 

dụng,  nhưng  công  phu  định  lực  chẳng  mất.  Nếu  bỏ  mất  công  phu  định  lực,  sẽ 

chẳng có Huệ. Tác dụng của không có Định là phiền não, phiền não khởi tác dụng. 

Tác dụng của có Định là trí huệ. Nếu chúng ta dùng tựa đề kinh [Vô Lượng Thọ] 

để nói, tâm thanh tịnh khởi tác dụng là trí huệ, nhưng chưa viên  mãn. Tâm bình 

đẳng khởi tác dụng là đại trí huệ, vẫn chưa viên mãn. Giác tâm khởi tác dụng là trí 

huệ viên mãn. Giác tâm khởi tác dụng, tâm bình đẳng hay bất bình đẳng, thanh tịnh 

hay chẳng thanh tịnh? Đương nhiên là thanh tịnh, bình đẳng! Thanh tịnh là Định, 

bình đẳng cũng là Định, chỉ có chữ Giác là trí huệ Bát Nhã vốn sẵn có trong tự tánh 

hiện tiền viên mãn, nó nương vào đâu? Nương vào thanh tịnh và bình đẳng. Quý vị 

phải biết: Trong mười pháp giới, chúng ta nói tới nhân tố thứ nhất, Phật là tâm bình 

đẳng, Bồ Tát là tâm thanh tịnh, quý vị thấy nó trọng yếu lắm! 

Do vậy, người tu hành phải thời thời khắc khắc cảnh giác chính mình, một khi 

tâm chẳng thanh tịnh, bèn ngay lập tức quay đầu, ta sai rồi! Cớ sao chẳng thanh 

tịnh? Khởi phân biệt, chấp trước, sẽ chẳng thanh tịnh, chẳng bình đẳng. Chỗ mầu 

nhiệm  của  Tịnh  Tông  khiến  cho  Tịnh  Tông  là  phương  tiện  bậc  nhất  trong  các 

phương  tiện  chính  là  gì?  Lập  tức  bảo  quý vị  hãy  trở  về  với  A  Di  Đà  Phật,  khôi 

phục cái tâm thanh tịnh của chính mình! Trong cái tâm thanh tịnh của chính mình, 

chỉ  có một  câu A  Di Đà Phật. Ngay từ  đầu, đã chẳng nói  rồi  đó sao? Nhớ Phật, 

niệm Phật, vằng vặc phân minh, đi, đứng, nằm, ngồi, chỉ có một niệm này, không 

có niệm thứ hai nào! Khi ấy, tâm quý vị là thanh tịnh, bình đẳng, nhưng sau khi 

quý vị bỏ Phật hiệu đi, tâm quý vị lại chẳng thanh tịnh, lại bất bình đẳng. Chúng ta 

dốc công sức tu tập ở chỗ này, tu đến mức tâm thanh tịnh hiện tiền, vẫn chẳng thể 

bỏ phương pháp này, vẫn dùng phương pháp này, tu đến mức tâm bình đẳng, vẫn y 

như cũ, chẳng bỏ phương pháp này! Thật sự thành Phật, vẫn chẳng lìa bỏ phương 

pháp này, khi ấy, [niệm Phật] nhằm dạy chúng sanh. Trước khi thành Phật, phương 

pháp này là tự lợi. Chính mình đã thành tựu, một câu Phật hiệu này vẫn niệm đến 

cùng, nhằm hóa độ người khác. Tự hành, dạy người, chỉ có một pháp này. Căn tánh 

61 Tập 29 

6 



của chúng sanh khác nhau, như Thích Ca Mâu Ni Phật giảng hết thảy các kinh, đối 

với căn cơ nào, Ngài bèn giảng pháp môn đó, nhưng tới cuối cùng đều hướng dẫn 

về Cực Lạc. Qua những lời trình bày, hướng dẫn của tổ sư đại đức, chúng ta thấy 

hết  thảy  các  pháp  môn  do  đức  Thế  Tôn  đã  nói  cả  đời  trong suốt  bốn  mươi  chín 

năm, cuối cùng quy về đâu? Quy về Hoa Nghiêm, trở về Hoa Tạng. Hoa Tạng đến 

cuối cùng, hai vị đại Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền suất lãnh bốn mươi mốt địa vị 

Pháp Thân đại sĩ trong hội Hoa Tạng đến bái phỏng A Di Đà Phật, dẫn về Cực Lạc. 

Từ kinh Hoa Nghiêm, chúng ta thấy được chuyện này! Hành động ấy của Văn Thù 

và Phổ Hiền đương nhiên là thuận theo ý của Tỳ Lô Giá Na Phật. Tỳ Lô Giá Na 

Phật không có ý này, Văn Thù và Phổ Hiền sẽ chẳng thể làm như vậy được! Tỳ Lô 

Giá Na Phật tán đồng, Tỳ Lô Giá Na Phật hoan hỷ, vì sao? Thân cận A Di Đà Phật 

sẽ thành tựu mau chóng! Chư Phật Như Lai mong cho hết thảy chúng sanh lập tức 

thành  Phật,  đấy  là  bổn  nguyện  của  chư  Phật  Như  Lai.  Do  vậy,  cổ  đức  nói  rất 

hay:  “Ngàn  kinh  vạn  luận,  đâu  đâu  cũng  chỉ  về” ,  chẳng  có  một  pháp  nào  chẳng 

quy về Tịnh Độ. 

Do vậy, trong giáo pháp Đại Thừa, chúng tôi cũng thường nói có ba khoa mục 

chung. Thứ nhất là giới luật, tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, bất 

luận pháp môn nào cũng đều chẳng thể rời khỏi giới luật; giới luật là cơ sở. Hiện 

thời, chúng ta nói là  “vun bồi căn bản giáo dục” , quý vị chẳng thể không có căn 

bản. Giới luật là cội rễ, tức căn bản. Khoa mục chung thứ hai cần phải tu tập là Lý, 

Lý là gì? Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến, đó là Lý. Đây là khoa mục chung bắt 

buộc [phải học] trong bất luận pháp môn nào. Thứ ba là quy túc, tức là Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, bất luận pháp môn nào đến cuối cùng thảy đều trở về thế giới 

Cực Lạc. Ba đại khoa mục chung, chúng ta chẳng thể nào không nghiêm túc học 

tập. Thưa quý vị, ba đại khoa này trọn đủ viên mãn trong bộ kinh chẳng được coi 

như quá dài này, chúng ta chớ nên không biết. Sự tu học của chúng ta lấy những 

điều này làm căn bản chánh yếu, là môn chủ yếu để học tập, là khóa trình tu tập 

chánh yếu. Hết thảy các kinh, thậm chí kinh điển của các tôn giáo khác đều là khóa 

trình phụ trợ cho chúng ta. Quý vị thông suốt một môn này, sẽ thông suốt hết thảy 

toàn bộ các kinh; hết thảy các pháp thế gian và xuất thế gian cũng đều thông. 

Chúng  ta xem  câu  chót do  cụ  Niệm  Tổ  [đã  viết  trong  đoạn này]:  “Niệm  Phật 

 nhược đạt Lý nhất tâm, phá nhất phần vô minh, tắc sanh Thật Báo Trang Nghiêm 

 độ, đồng thời phần chứng Thường Tịch Quang Tịnh Độ”  (Nếu niệm Phật đạt đến 

Lý nhất tâm, phá một phần vô minh, sẽ sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm, đồng 

thời chứng một phần Thường Tịch Quang Tịnh Độ). Lý nhất tâm nhất định là phá 

Tập 29  617 



vô  minh,  vô  minh  là  gì?  Khởi  tâm  động  niệm.  Phá  bằng  cách  nào?  Sáu  căn  của 

chúng ta thấy sắc, nghe tiếng chẳng khởi tâm, không động niệm, sẽ chẳng có vô 

minh.  Khởi  tâm  động  niệm,  vô  minh  tồn  tại;  khởi  tâm  động  niệm  là  vô  minh. 

Chúng ta có thể làm được điều này hay không? Chẳng thể nói là không làm được, 

nhưng rất khó, so với thanh tịnh và bình đẳng còn khó hơn! Có thể nói là cả đời 

này chúng ta có thể thành tựu hay không, hoàn toàn phụ thuộc vào công phu tu học 

cá nhân, mà cũng là nói quý vị có thể buông xuống hay không! Buông xuống có 

tầng lớp, chúng ta chẳng phải là bậc thượng thượng căn, trước hết, phải buông chấp 

trước  xuống,  khôi  phục  cái  tâm  thanh  tịnh,  rồi  lại  buông  phân  biệt  xuống,  khôi 

phục  tâm  bình  đẳng.  Cuối  cùng,  chẳng  khởi  tâm,  không  động  niệm,  Vô  Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác hiện tiền. [Hành nhân] bắt đầu chứng Vô Thượng Chánh 

Đẳng Chánh Giác, thành Phật, theo kinh Hoa Nghiêm, chư vị phải hiểu [người như 

vậy] là Sơ Trụ Bồ Tát. Chúng ta đọc kinh Hoa Nghiêm, thấy cảnh giới của Thập 

Trụ và cảnh giới của Thập Địa vô cùng tương tự, do nguyên nhân gì? Chư Phật 

Như Lai chứng đến viên mãn rốt ráo, chẳng khởi tâm, không động niệm. Khởi tâm 

động niệm thảy đều không có, còn có gì  hay chăng? Thứ gì cũng đều không có! 

Toàn bộ trí huệ và đức tướng trong tự tánh đều hiện tiền. Do vậy, quý vị nói bốn 

mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ trong hội Hoa Nghiêm là bình đẳng hay bất bình 

đẳng? Thật sự bình đẳng. Trong khi học tập, chúng tôi đã từng báo cáo tỉ mỉ cùng 

quý  vị,  chẳng  thể  nói  bốn  mươi  mốt  địa  vị  ấy  là  có,  mà  cũng  chẳng  thể  nói  là 

không. Vì sao chẳng thể nói là có? Khởi tâm động niệm còn không có, lấy đâu ra 

bốn  mươi  mốt  địa  vị?  Nếu  có  bốn  mươi  mốt  [địa  vị],  chẳng  phải  là  trong  ấy  có 

phân biệt ư? Nếu quý vị chấp trước [những địa vị ấy] là có, đó chẳng phải là nẩy 

sanh chấp trước ư? Do chấp trước là có, do phân biệt bèn nói là bốn mươi mốt [địa 

vị], há có đạo lý ấy? Đó là gì? Đó là mười pháp giới, chứ trong cõi Thật Báo đâu 

có những danh xưng ấy! Chẳng thể nói là có! Vì sao chẳng thể nói là không? Tuy 

chẳng  khởi  tâm  động  niệm,  nhưng  có  tập  khí,  tập  khí  có  mức  độ  dày  hay  mỏng 

khác nhau! Người đã chứng đắc từ lâu, tập khí cũng rất mỏng, người đến nay mới 

chứng  đắc,  tập  khí  cũng  rất  nồng  đậm.  Do  nói  theo  [mức  độ]  tập  khí  [dầy  hay 

mỏng] mà có bốn mươi mốt cấp bậc, chuyện là như vậy đó, phải hiểu rõ ràng, minh 

bạch. Chúng ta có thể thật sự hiểu rõ ràng, minh bạch hay không? Chẳng dễ dàng! 

Chúng ta [hiểu phải] làm như thế nào, đó là giải ngộ, nhưng chưa khế nhập cảnh 

giới, vì sao? Khế nhập cảnh giới sẽ không động tâm, nay chúng ta vẫn động tâm, 

vẫn khởi tâm động niệm. Vì thế, chúng ta cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, 

cầu ở nơi đâu? Chỉ cầu cõi Phàm Thánh Đồng Cư, phải biết điều này! Vì sao? Quý 

61 Tập 29 

8 



vị đặt vững mục tiêu ở nơi đó, ổn thỏa, thích đáng, chắc chắn sẽ thành tựu, chẳng 

thất bại. Nếu quý vị nâng mục tiêu cao hơn, sẽ chẳng chắc ăn, vì quý vị thiếu trí 

huệ, thiếu định lực, thiếu khả năng ấy. Do vậy, nhất định phải hiểu bản thân thật rõ 

ràng, rành rẽ! 

Trong đoạn lớn kế tiếp, giảng rất nhiều về cõi Thật Báo, chúng ta lại xem kinh 

văn:  “Thật Báo Trang Nghiêm độ nãi Pháp Thân đại sĩ chi sở du cư, Biệt Giáo Sơ 

 Địa, Viên Giáo Sơ Trụ dĩ thượng chư đại sĩ thỉ đắc sanh thử”  (Cõi Thật Báo Trang 

Nghiêm  là  chỗ  ngao  du,  cư  trụ  của  hàng  Pháp  Thân  đại  sĩ,  các  đại  sĩ  từ  Sơ  Địa 

trong Biệt Giáo hay Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên mới được sanh về cõi ấy). Nếu 

chúng ta niệm tới Lý nhất tâm, quý vị hiểu Lý nhất tâm là minh tâm kiến tánh, là 

Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo, hoặc Sơ Địa Bồ Tát trong Biệt Giáo, sanh vào cõi 

Thật Báo Trang Nghiêm.  “Phá nhất phần vô minh, chứng nhất phần Pháp Thân, 

 phương  sanh  thử  độ”  (phá  một  phần  vô  minh,  chứng  một  phần  Pháp  Thân,  mới 

sanh  vào  cõi  ấy). Nói  “một  phần  vô  minh”  có  nghĩa  là  gì?  Chúng  ta  học  Hoàn 

Nguyên  Quán,  sẽ  hiểu  khá  rõ  khái  niệm  này.  Theo  Di  Lặc  Bồ  Tát  đã  nói,  nay 

chúng ta nói theo cách bây giờ là một giây, hiện thời nói đến thời gian luôn dùng 

một giây làm đơn vị, một giây phải chia thành bao nhiêu phần? Chúng tôi thường 

nói, một giây khảy ngón tay bốn lần, sẽ là một nghìn hai trăm tám mươi triệu, [tức 

là] một phần của một nghìn hai trăm tám mươi triệu phần của một giây là một phần 

vô minh. Y báo và chánh báo trang nghiêm trong mười pháp giới xuất hiện trong 

[một niệm] vô minh ấy, mỗi niệm đều là một phần vô minh. Nếu đoạn sạch một 

phần vô minh ấy, mười pháp giới sẽ chẳng còn, quý vị sẽ chứng một phần Pháp 

Thân, hết thảy các pháp là chính mình, còn thân thể thì sao? Thân thể này cũng là 

một phần trong đó, chẳng lọt ra ngoài, y báo và chánh báo trang nghiêm trọn khắp 

pháp  giới  hư  không  giới  được  biến  hiện  trong  một  niệm  vô  minh.  Hết  thảy  các 

pháp sanh từ tâm tưởng, một phần vô minh ấy cũng là tâm tưởng. Lúc ấy, liễu giải 

hết thảy các pháp và chính mình có mối quan hệ:  “Một chính là hết thảy, hết thảy 

 chính là một” , đó chính là luân lý được giảng trong Đại  Thừa Phật  pháp. Trong 

tâm Bồ Đề, chân thành là Lý thể, Pháp Thân Lý thể, Chân là chẳng giả, vĩnh hằng 

không thay đổi; Thành: Chẳng phải là hư ngụy. Luân lý ấy là: Trọn khắp pháp giới 

hư không giới chỉ là chính mình. Pháp Thân: Pháp là hết thảy các pháp, hết thảy 

các pháp là thân của chính mình, đó cũng là hết  thảy các pháp. Quý vị  chỉ  chấp 

trước thân xác này là thân của chính mình thì trật rồi, hết thảy các pháp mới là thân 

của chính mình. Như thân thể của chúng ta là do vô số tế bào hợp thành, nếu quý vị 

chấp trước một tế bào trong đó là chính mình thì đã sai mất rồi, mỗi tế bào đều là 

chính mình, làm sao quý vị có thể chấp trước một tế bào cho được? 

Tập 29  619 



Khi nào quý vị thật sự giác ngộ, khắp pháp giới hư không giới do nhất tâm của 

chính mình hiện, duy tâm sở hiện, toàn là chính mình. Cũng giống như chúng ta 

nằm mộng, sau khi tỉnh mộng, chính quý vị hãy suy nghĩ kỹ càng, tất cả hết thảy 

người, sự, vật trong mộng, có gì chẳng phải do tâm chính mình biến hiện? Chúng 

ta dùng mộng cảnh [làm tỷ dụ] vì mộng cảnh dễ hiểu, ngoài tâm không có pháp, 

ngoài pháp không có tâm, toàn bộ mộng cảnh do nhất tâm hiện ra. Sau đấy, quý vị 

lại mở rộng, vũ trụ như chúng ta nhận biết trong  hiện thời cũng do nhất tâm của 

chính mình hiện ra, hết sức giống với mộng cảnh, chẳng giả tí nào. Đấy là quan 

niệm luân lý trong Phật pháp được giảng đến mức rốt ráo viên mãn. Luân lý như tổ 

tiên chúng ta đã nói chỉ giảng về mối quan hệ giữa con người với  nhau, mục tiêu 

chung  cực  là:  “Phàm  là  người,  đều  phải  yêu  thương” ,  điều  đó  gọi  là  Đức.  Phật 

pháp giảng [luân lý] rất viên mãn, nhưng tổ tông chúng ta có nói tới [những điều 

ấy] hay không? Có chứ! Trong Luận Ngữ đã thật sự nói đến:  “Phiếm ái chúng, nhi 

 thân  nhân”  (yêu  thương  rộng  khắp  mọi  người,  thân  cận  kẻ  nhân  từ),  “chúng”  là 

gì?  “Chúng”  là chúng sanh, do các duyên hòa hợp mà sanh ra các hiện tượng. Ta 

do các duyên, tức Tứ Đại và Ngũ Uẩn hòa hợp, hoa, cỏ, cây cối cũng do các duyên 

hòa hợp, núi, sông, đại địa vẫn là các duyên hòa hợp. [Nói tới] Ngũ Uẩn là đã hoàn 

toàn  khái  quát  các  duyên.  Trong  Ngũ  Uẩn,  Sắc  là  vật  chất,  Thọ,  Tưởng,  Hành, 

Thức là tinh thần; tinh thần và vật chất vĩnh viễn chẳng thể tách rời. Cây cối, hoa, 

cỏ có Thọ, Tưởng, Hành, Thức hay không? Có! Chúng tôi ở đây mười năm, trồng 

những loài rau và cây cối, chúng tôi trò chuyện với chúng, những cây cối, hoa cỏ 

ấy hiểu được ý nghĩ của chúng ta. Chúng ta ưa thích, tôn trọng, yêu thương chúng, 

cây cỏ sẽ đặc biệt xanh tươi, hoa đặc biệt thơm, trái đặc biệt ngọt, chúng hiểu được 

ý nghĩ của chúng ta. Không chỉ thực vật có Thọ, Tưởng, Hành, Thức, mà khoáng 

vật cũng có, có thứ nào chẳng do Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức thành tựu? Đức 

Phật đã giảng trọn hết. Tiến sĩ Giang Bổn Thắng làm thí nghiệm với nước, nước là 

khoáng vật, nó có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Vì sao? Trong tự tánh vốn sẵn có kiến 

văn giác tri, khi đã giác ngộ thì gọi là kiến văn giác tri, vì trong kiến văn giác tri 

không  có vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Trong  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  có 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, hễ mê liền biến thành tám thức, trong tám thức 

có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Theo quan niệm luân lý của Phật pháp, biết hết thảy 

các pháp và chính mình là một Thể, quý vị dùng tâm gì để đối đãi? Thân thiết như 

cha và con! 

Tình thân trong Phật pháp là đại từ đại bi, không có pháp nào chẳng có quan hệ 

với chính mình. Nếu quý vị nói có một pháp đối lập, mâu thuẫn với chính mình, 

62 Tập 29 

0 



quý vị đã lầm lẫn quá đỗi rồi! Chính quý vị đã mê hoặc, điên đảo tận gốc, làm sao 

có chuyện như vậy được? Do vậy, trong lục đạo, người giác ngộ hòa quang đồng 

trần với chúng sanh trong lục đạo, nhưng người ấy hiểu rõ ràng, minh bạch, [chẳng 

mê hoặc, điên đảo như chúng sanh]. Chúng sanh trong lục đạo đều mê hoặc, điên 

đảo,  mê  mất tự tánh, người ấy là bậc  giác ngộ, những  chúng sanh ấy đã làm rất 

nhiều  chuyện  xấu,  trái  nghịch  tự  tánh,  người  ấy  có  ghim  trong  lòng  hay  không? 

Chẳng để ở trong lòng. Người ấy có trách móc họ hay không? Chẳng trách móc họ! 

Vì sao? Người ấy khẳng định hết thảy chúng sanh tánh vốn lành, nơi hữu tình gọi 

là Phật Tánh, tánh vốn lành, nơi vô tình gọi là Pháp Tánh, vẫn là tánh vốn lành. 

Trong  tự  tánh,  chẳng  tìm  được  một  chút  mảy  may  thiếu  khuyết  nào,  tìm  không 

được, viên mãn mà! Nhỏ nhất là vi trần cũng đầy đủ trí huệ và đức tướng, lớn như 

hư không pháp giới vẫn trọn đủ trí huệ và đức tướng, thật đấy, chẳng giả! [Người 

đã] mê sẽ làm chuyện sai trái, quý vị phải dạy họ, giúp họ quay đầu, đó là đúng; 

chư Phật, Bồ Tát làm theo cách ấy. Tuyệt đối chẳng hề có ý niệm muốn trừng phạt 

người đó. [Nếu thấy] kẻ đó đã làm bao nhiêu chuyện xấu, phải trừng phạt kẻ đó, 

[người có cái nhìn như thế] sẽ chẳng phải Bồ Tát, chưa giác ngộ, vẫn là lục đạo 

phàm phu. Thật sự giác ngộ sẽ chẳng thể nào có ý niệm ấy, ai thật sự giác ngộ? Từ 

A La Hán trở lên, các Ngài đã đắc Chánh Giác, đối với hữu tình chúng sanh trong 

mười pháp giới, chẳng cần biết họ làm chuyện sai quấy nào, cũng thấy họ giống 

như con cái của chính mình, quý vị có thể trách móc chúng nó hay chăng? Có thể 

vứt bỏ chúng nó hay không? Không! Sẽ cố gắng dạy dỗ chúng. Dùng tấm lòng yêu 

thương để dạy bảo, chẳng có kẻ nào không thể dạy dỗ thành tốt đẹp, không có một 

ai chẳng thể quay đầu, chỉ là họ mê sâu hay cạn khác nhau. Mê sâu sẽ khó quay 

đầu một chút, phải tốn thời gian dài hơn một chút, nhưng chắc chắn sẽ quay đầu. 

Kẻ chẳng thể quay đầu trong đời này, [sẽ quay đầu trong] đời sau, Phật, Bồ Tát độ 

chúng sanh đời đời kiếp kiếp chưa hề gián đoạn. Đời này có thể quay đầu, có thể 

thành tựu, đều là do thiện căn, phước đức, nhân duyên đã tích lũy đời đời kiếp kiếp 

trong quá khứ, đến đời này chín muồi, nên đắc độ. Chưa chín muồi phải giúp cho 

kẻ ấy chín muồi, chưa gieo thiện căn sẽ giúp cho kẻ ấy gieo thiện căn, tâm ấy bình 

đẳng, không có dầy, mỏng, chẳng có cao, thấp, nên gọi là  “phổ độ”.  

Chúng ta xem đoạn tiếp theo:  “Thử độ đại sĩ, sắc tâm tự tại, thân độ hỗ hiện, ư 

 nhất hào đoan hiện bảo vương sát, ư vi trần lý chuyển đại pháp luân”  (Các bậc đại 

sĩ trong cõi ấy sắc và tâm tự tại, thân và cõi hiện lẫn nhau, trong một đầu lông hiện 

cõi bảo vương, trong một vi trần chuyển đại pháp luân). Ngài đắc đại tự tại, những 

chuyện này hoàn toàn là thật, chẳng có câu nào là vọng ngữ hay khoa trương! Như 

Lai  là  “đấng  nói  lời  thật,  nói  sự  thật,  nói  đúng  như  sự  thật” ,  “như  ngữ”  là  gì? 

Tập 29  621 



Hoàn  toàn  là  chân  tướng  sự  thật.  Các  bậc  đại  sĩ  trong  cõi  ấy  (Thật  Báo  Trang 

Nghiêm), nói thật ra, rất nhiều vị đại Bồ Tát đã thành Phật từ nhiều kiếp lâu xa, nay 

Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện thành Phật ở nơi đây, Ngài là giáo chủ. Một vị Phật 

ra đời, ngàn vị Phật ủng hộ, vô lượng chư Phật dùng thân phận Bồ Tát đến giúp 

Thích Ca Mâu Ni Phật tiếp dẫn, giáo hóa, thành tựu chúng sanh, đến làm trợ thủ. 

Phàm phu chúng ta thấy hình như có cao, thấp, trên thực tế là bình đẳng, hoàn toàn 

bình đẳng. Vì giáo hóa chúng sanh, hằng thuận chúng sanh, do chúng sanh có bất 

bình  đẳng,  có  cao,  thấp,  nên  Bồ  Tát  cũng  thị  hiện  sự  cao  thấp  cho  quý  vị 

thấy.  “Thân độ hỗ hiện”  (thân và cõi hiện lẫn nhau), nhờ vào Sắc và Tâm tự tại, vì 

sao tự tại? Chẳng chướng ngại! Chẳng có gì chướng ngại ư? Không có Vô Minh 

chướng ngại, không có Trần Sa chướng ngại, không có Kiến Tư chướng ngại. Kinh 

Hoa Nghiêm nói buông toàn bộ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống sẽ chẳng 

có chướng ngại, đắc tự tại. Thân và cõi hiện lẫn nhau, câu này hay quá! Thân tự tại, 

cõi tự tại; thân thanh tịnh, cõi bèn thanh tịnh; thân bình đẳng, cõi bèn bình đẳng. 

Thân chẳng tự tại, chúng ta sống trên đại địa này cũng chẳng tự tại, vì sao? Cảnh 

chuyển theo tâm, tướng do tâm sanh. Nếu chúng ta thấu triệt, hiểu rõ ý nghĩa này, 

nếu có thể vận dụng trong cuộc sống hằng ngày thì mới thật sự được thụ dụng! 

Sáu câu tiếp đó nói rõ đức dụng tự tại của các Ngài: Trong một đầu lông, sách 

Hoàn Nguyên Quán đã nêu một ví dụ là một hạt vi trần, một vi trần là y báo nhỏ 

nhất. Một sợi lông thật sự là chánh báo nhỏ nhất, trên thân thể chúng ta, một sợi 

lông  là  nhỏ  nhất,  [ “nhất  hào  đoan”  là]  chót  đầu  một  sợi  lông,  “nhất  hào 

 đoan”  quả thật đã chỉ điều này. Trong đầu một sợi lông hiện  “bảo vương sát” , bảo 

vương sát là gì? Cõi nước của chư Phật là tam thiên đại thiên thế giới, ở nơi đâu? 

Trong đầu một sợi lông! Đầu lông chẳng phóng to, đại thiên thế giới chẳng rút nhỏ, 

vì sao? Xứng tánh. Tự tánh không có lớn hay nhỏ, chẳng có trước hay sau, cũng có 

nghĩa là trong tự tánh không có thời gian, chẳng có không gian, tự tại!  “Ư vi trần lý 

 chuyển đại pháp luân”  (Trong một vi trần chuyển đại pháp luân),  “vi trần”  là một 

hạt vi trần, vi trần là nhỏ nhất, đây là nói về y báo. Hai câu trước nói về chánh báo. 

[Tuy nói về y báo và chánh báo], nhưng có cùng một ý nghĩa, hiện cõi bảo vương 

và chuyển đại pháp luân có cùng một ý nghĩa. Thị hiện cõi nước để làm chuyện gì? 

Dạy học làm đầu, chuyển đại pháp luân là dạy học làm đầu, ở trong ấy, giúp kẻ mê 

mất tự tánh quay đầu là bờ!  “Xứng tánh trang nghiêm, vô chướng, vô ngại” , hoàn 

toàn khác thế gian này, chúng ta phải hiểu ý nghĩa sâu xa, uyên áo, kín nhiệm ở 

đây,  nghĩa  gì  vậy?  Chúng  ta  và  chư  Phật,  Bồ  Tát,  Pháp  Thân  đại  sĩ  chẳng  hai, 

chẳng khác, vì sao nay các Ngài có thể, mà chúng ta chẳng thể? Các Ngài không có 

62 Tập 29 

2 



chướng ngại, chúng ta có chướng ngại; không có chướng ngại là thật, có chướng 

ngại là giả. Chúng ta bị hại bởi điều gì? Bị hại bởi các hành pháp bất tương ứng. 

Các hành pháp bất tương ứng toàn là giả, [chúng là] những khái niệm trừu tượng 

sai lầm tạo thành chướng ngại. Câu cuối cùng: “Viên Giáo Sơ Trụ dĩ thượng trực 

 chí Đẳng Giác Bồ Tát, tứ thập nhất vị Pháp Thân đại sĩ giai thuộc thử độ, vị vị giai 

 phần chứng Thường Tịch Quang độ”  (Từ bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên cho 

đến Đẳng Giác Bồ Tát, bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ đều thuộc về cõi này, 

địa  vị  nào  cũng  đều  phần  chứng  cõi  Thường  Tịch  Quang).  Hôm  nay  đã  hết  thời 

gian rồi, ngày mai chúng ta sẽ bắt đầu học từ câu này! 

  

  

Tập 29  623 



Tập 30 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Giảo duyệt: Huệ Trang và Đức Phong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải trang ba mươi hai, chúng ta xem từ dòng thứ nhất. 

 “Thử  độ  đại  sĩ,  sắc  tâm  tự  tại,  thân  độ  hỗ  hiện,  ư  nhất  hào  đoan  hiện  bảo 

 vương sát, ư vi trần lý chuyển đại pháp luân. Xứng tánh trang nghiêm, vô chướng 

 vô ngại” (Các bậc đại sĩ trong cõi ấy sắc và tâm tự tại, thân và cõi hiện lẫn nhau, 

trong một đầu lông hiện cõi bảo vương, trong một vi trần chuyển đại pháp luân. 

Xứng tánh trang nghiêm, chẳng chướng ngại). Lần trước, chúng ta đã học tập tới 

đây,  chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  văn  kế  đó:  “Viên  Giáo  Sơ  Trụ  dĩ  thượng,  trực  chí 

 Đẳng Giác Bồ Tát, tứ thập nhất vị Pháp Thân đại sĩ giai thuộc thử độ, vị vị giai 

 phần chứng Thường Tịch Quang độ”  (Từ bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo trở lên cho 

đến Đẳng Giác Bồ Tát, bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ đều thuộc về cõi này, 

địa vị nào cũng đều phần chứng cõi Thường Tịch Quang). Đây là câu cuối cùng 

trong đoạn này, đoạn này nói về cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Cõi Thật Báo Trang 

Nghiêm là báo độ do Pháp Thân Bồ Tát chiêu cảm. Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo 

phá vô minh, chứng  Pháp Thân. Vô  thỉ  vô minh là khởi tâm động niệm, rất khó 

hiểu, cũng có thể nói là lục đạo phàm phu bất luận dùng phương pháp gì cũng đều 

chẳng  thể  hiểu,  nghĩ  không  ra  chuyện  này,  cũng  không  thể  nói  được,  đúng  như 

trong giáo pháp Đại Thừa thường nói:  “Ngôn ngữ dứt bặt, tâm hạnh xứ diệt” , hai 

câu  ấy  diễn  tả  cảnh  giới  này.  Đức  Phật  đã  nói  rất  hay:  “Thử  sự  duy  chứng  nãi 

 tri”  (chuyện  này  chỉ  có  chứng  thì  mới  biết),  chính  quý  vị  chứng  đắc  sẽ  hiểu  rõ 

ràng, rành rẽ. Sau khi quý vị chứng đắc, cũng không thể diễn tả được! Không diễn 

tả được, đức Phật bèn có phương tiện, đó là trí huệ viên mãn, phương tiện thiện xảo 

của Phật. Tuy đức Phật đã nói, nhưng phàm phu chúng ta vẫn chẳng hiểu. Ai hiểu? 

Pháp  Thân  Bồ  Tát  hiểu.  Tiếp  đó,  hàng  Quyền  Giáo  Bồ  Tát  đã  buông  phân  biệt, 

chấp trước xuống cũng có thể hiểu. Kinh nói họ giải ngộ, chưa chứng ngộ, [tức là 

chỉ] nghe hiểu [chưa chứng nhập cảnh giới ấy]. Tâm họ thanh tịnh hơn tâm chúng 

ta. Kinh Vô Lượng Thọ nói họ đắc tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, cho nên họ hiểu. 

62 Tập 30 

4 



Ắt phải phá vô minh, chứng Pháp Thân, họ mới thật sự hiểu. Vì sao? Đó là cảnh 

giới của họ, từ Sơ Trụ trở lên cho đến bậc Đẳng Giác. 

Bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ ấy đều thuộc về cõi đó, cõi ấy là báo độ 

của họ. Pháp Thân đại sĩ chứng đắc Pháp Tánh thân, hoàn cảnh cư trụ là “cõi Pháp 

Tánh”,  rất  khác  với  chúng  ta  nơi  đây.  Trong  cõi  này,  chúng  ta  nói  tới  tịnh  và 

nhiễm, tức là uế độ. Lục đạo là uế độ, tứ thánh pháp giới là Tịnh Độ. Trong cõi 

Pháp Tánh không có tịnh hay uế, càng không có thiện hay ác, ngay cả những danh 

tự  ấy  cũng  đều  chẳng  nghe  thấy,  lẽ  đâu  có  các  hiện  tượng  đó.  “Vị  vị  giai  phần 

 chứng  Thường  Tịch  Quang”  (địa  vị  nào  cũng  đều  phần  chứng  Thường  Tịch 

Quang), nói thật ra, nói Tịch Quang là chỉ hết thảy Lý Thể của hết thảy y báo và 

chánh báo, nói theo danh từ Triết Học, [Tịch Quang là] bản thể của hết thảy y báo 

và chánh báo. Trong những phần trước, chúng tôi đã nhiều lần dùng TV làm tỷ dụ, 

Tịch Quang là gì? Tịch (寂) là màn hình TV. Các cõi Đồng Cư, Phương Tiện, Thật 


Báo là những hình ảnh hiện trên màn hình, chúng có mối quan hệ như vậy. Do vậy, 

chúng ta biết chính mình có ở trong cõi Thường Tịch Quang hay không? Có! Chưa 

từng rời khỏi Thường Tịch Quang! Rời khỏi Thường Tịch Quang là rời khỏi màn 

hình, rời khỏi màn hình thì thứ gì cũng đều không có. Ở chỗ này, vì sao nói địa vị 

nào  cũng  đều  phần  chứng  Thường  Tịch  Quang?  Các  Ngài  đã  chứng  đắc,  “phần 

 chứng”  ở đây là minh tâm kiến tánh. Tánh là gì? Thường Tịch Quang là tánh, các 

Ngài đã kiến tánh. Tuy tự tánh của chúng ta ở trước mặt, nhưng không thấy được! 

Giống như chúng ta xem TV, chỉ nhìn thấy hình ảnh, chẳng thấy màn hình, màn 

hình có tồn tại hay không? Ở ngay nơi đó, nhưng chẳng nhìn thấy màn hình, chỉ 

nhìn thấy hình ảnh trong màn hình. Pháp Thân đại sĩ khác hẳn, trông thấy hình ảnh 

đồng thời biết chúng là tướng được hiện trong màn hình, so với màn hình là một, 

không hai, có quan hệ  “bất tức, bất ly”  (chẳng phải chính là một, mà cũng chẳng 

phải tách lìa) với màn hình. Nó chẳng rời khỏi màn hình, nhưng cũng chẳng phải là 

màn hình, bất tức, bất ly! Thường Tịch Quang: Thường (常) là vĩnh hằng, chẳng 

gián đoạn giữa chừng. Nói là “cõi Thường Tịch Quang” cũng được, mà nói “thân 

Thường Tịch Quang” cũng được, thân và cõi là một. Vì thế, kinh Đại Thừa có lúc 

tỉnh lược thân và cõi, chỉ gọi là Thường Tịch Quang, nhằm dạy chúng ta chớ nên 

phân biệt, chấp trước, mang ý nghĩa như thế. Nói về cõi Thật Báo tới đây [là xong]. 

Tiếp đó, giảng về cõi thứ tư  “Thường Tịch Quang độ. Pháp Thân Phật sở cư 

 chi độ, danh vi Thường Tịch Quang độ”.  (Cõi Thường Tịch Quang: Cõi nước do 

Pháp Thân Phật trụ được gọi là cõi Thường Tịch Quang). Những vị này chẳng phải 

là  Đại  Sĩ,  mà  là  Pháp  Thân  Phật.  Pháp  Thân  Phật  là  địa  vị  Diệu  Giác,  cao  hơn 

Tập 30  625 



Đẳng Giác là Diệu Giác. Đẳng Giác, gần bằng Diệu Giác, nhưng vẫn chưa phải là 

Diệu Giác, vì sao? Còn có một phẩm tập khí sanh tướng vô minh cuối cùng chưa 

phá. Do vậy, trong cõi Thật Báo có tướng, nhưng cõi Thường Tịch Quang không 

có  tướng,  Thường  Tịch  Quang  hiện  tướng  thành  cõi  Thật  Báo.  Vì  sao  nó  có  thể 

hiện tướng? Tập khí vô minh chưa đoạn, tướng được hiện ấy là do tập khí vô minh 

biến hiện. Chư vị hãy nhớ, cõi ấy chẳng do A Lại Da biến hiện, mà do tập khí vô 

minh biến hiện. Không có tập khí thì cõi Thật Báo cũng chẳng có; nhưng cõi Thật 

Báo  dường  như  cũng  vĩnh  viễn  tồn  tại,  trong  kinh  Đại  Thừa  có  một  câu  nêu  rõ 

nguyên  nhân,  kinh  nói  như  thế  nào?  “Pháp  Thân  Phật  lưu  Hoặc  nhuận 

 sanh”  (Pháp Thân Phật giữ lại Hoặc để lợi ích chúng sanh). “Hoặc” là gì vậy? Tập 

khí vô minh từ vô thỉ chính là một phẩm sanh tướng vô minh cuối cùng, Ngài có 

năng lực đoạn một phẩm ấy, nhưng không đoạn, vì sao? Sau khi đoạn, sẽ không thể 

phục vụ chúng sanh, sẽ chẳng còn độ chúng sanh. Đấy là  lòng từ bi vô tận từ tự 

tánh thị hiện, mà cũng là vô lượng trí huệ thị hiện, đó là hai thứ quý báu nhất trong 

tự tánh: Trí huệ Bát Nhã và đại từ đại bi. Hai thứ ấy do Tánh Đức viên mãn mở 

rộng ra, hiển hiện, chẳng do tu thành. Chúng ta chẳng cần nói tới Pháp Thân Phật, 

chỉ nói tới Pháp Thân Bồ Tát, trong cõi Thật Báo, trí huệ của các Ngài đã trọn khắp 

pháp  giới  hư  không  giới,  lòng  từ  bi  của  các  Ngài  cũng  trọn  khắp  pháp  giới  hư 

không  giới.  Giống  như  trong  phần  trước,  đức  Phật  đã  nêu  thí  dụ,  “nhất  hào 

 đoan”  (đầu một sợi lông),  “vi trần lý”  (trong một hạt vi trần), viên mãn trọn đủ trí 

huệ Bát Nhã và từ bi của tự tánh. Chúng ta có [trí huệ và lòng từ bi ấy] hay không? 

Đương nhiên là có, trong đầu mỗi sợi lông của chúng ta cũng đều có, trong mỗi 

một  hạt  vi  trần  của y báo cũng đều có. Hạt  vi  trần như  trong nhà Phật  nói  được 

khoa học hiện tại gọi là “hạt cơ bản” hoặc “khoa-khắc” (quartz: hạt vi lượng), tràn 

ngập trí huệ, đầy ắp từ bi. 

Chúng ta biết: Tự tánh không có lớn hay nhỏ, không có trước hay sau. Không 

có lớn hay nhỏ là không có không gian. Không có trước hay sau là không có thời 

gian. Siêu việt thời gian và không gian, nhưng không nơi nào chẳng tồn tại, không 

khi nào chẳng tồn tại, không chỗ nào chẳng hiện diện. Vì thế, chư Phật Như Lai, kể 

cả Pháp Thân Bồ Tát chẳng có gì không yêu thương. Vì sao? Các Ngài đã giác ngộ, 

hiểu rõ hết thảy y báo và chánh báo trang nghiêm trọn khắp pháp giới và hư không 

giới có cùng một Thể với chính mình. Một tự tánh, sở sanh, sở hiện; một A Lại Da, 

năng biến, sở biến, trừ những thứ này ra, chẳng còn pháp nào khác. Vì vậy, tông 

Duy Thức trong Đại Thừa chẳng thừa nhận trong vũ trụ có thể lập ra một pháp nào, 

chỉ có Thức tồn tại, chỉ có A Lại Da. Trừ A Lại Da ra, điều gì cũng đều không có, 

62 Tập 30 

6 



từ ba ngàn năm trước đức Phật đã nói điều ấy. Các khoa học gia hiện thời cũng nói 

giống như vậy, họ đã chứng thực lời Phật. Các khoa học gia nói: Trong vũ trụ này, 

thứ gì cũng đều chẳng có, chỉ có ba thứ là năng lượng, thông tin, và vật chất. Trừ 

những thứ ấy ra, thứ gì cũng đều chẳng có! Cách nhìn ấy nếu xét theo Duy Thức 

thì năng lượng là nghiệp tướng của A Lại Da, thông tin là chuyển tướng, vật chất là 

cảnh giới tướng. Ba thứ ấy do đâu mà có? Sanh từ nhất niệm, là dao động vô cùng 

vi tế. Hễ nó vừa động, cả ba hiện tượng ấy bèn hiện ra. Toàn thể vũ trụ do ba hiện 

tượng này biến hóa, nó là hiện tượng dao động. Vì sao có muôn hình muôn vẻ khác 

nhau nhiều như thế? Tần số dao động khác nhau, nhưng thật ra, tốc độ dao động 

giống  nhau.  Tướng  tương  tự  tương  tục  khác  nhau  rất  lớn.  Đây  là  từ  Tam  Tế  lại 

giảng cho quý vị nghe tướng Lục Thô. Tướng Lục Thô là nói về phân biệt, chấp 

trước, A Lại Da là nói đến khởi tâm động niệm; đấy là triết học cao cấp trong Phật 

pháp, là khoa học cao cấp. Do vậy, cõi mà Pháp Thân Phật ngự, trở về tự tánh viên 

mãn là Thường Tịch Quang. 

 “Yếu Giải vân: Thật Tướng chi thể, phi Tịch, phi Chiếu”  (Sách Yếu Giải giảng: 

“Thể của Thật Tướng chẳng Tịch, chẳng Chiếu”). Tịch là thanh tịnh tịch diệt, trong 

kinh  Đại  Thừa gọi  Tịch  là Bát  Niết  Bàn. Bát  Niết  Bàn (Parinirvana)  là tiếng  Ấn 

Độ, có nghĩa là “thanh tịnh tịch diệt”. Huệ Năng đại sư kiến tánh, nói:  “Nào ngờ tự 

 tánh vốn tự thanh tịnh” . Vì sao thanh tịnh? Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thảy 

đều chẳng có, nên gọi là Diệt, tức là diệt vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Thể 

của nó là thanh tịnh; đấy là bản thể. Tổ tiên và cổ thánh tiên hiền Trung Quốc đã 

nói:  “Bổn tánh bổn thiện”  (bổn tánh vốn lành) nhằm ý nghĩa này! Tự tánh có rời 

khỏi chúng ta hay không? Không có! Chẳng thể nào rời khỏi. Nay chúng ta có tự 

tánh hay không? Đương nhiên là có, giống như chúng ta xem TV, TV có thể tách 

rời màn hình hay chăng? Quý vị chẳng thể rời khỏi, hễ rời khỏi màn hình sẽ chẳng 

có tướng. Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp chẳng có tâm, tâm là màn hình, 

tướng thuộc các băng tần được biến hiện trên màn hình là pháp, tức vạn pháp. Thể, 

Tướng, Dụng chắc chắn chẳng thể phân khai độc lập, không thể nào! Thể, Tướng, 

Dụng vĩnh viễn dung hợp thành một Thể, Thể ấy là tự tánh thanh tịnh viên minh 

thể. Chúng tôi dùng màn hình làm tỷ dụ cho quý vị dễ hiểu. Ví như nay chúng ta 

xem TV, nhưng quên tuốt màn hình TV, nói sao quý vị cũng chẳng thông, chẳng 

có cách nào hiểu. Vì sao? Quý vị vẫn một mực chưa thấy màn hình, giống như TV 

vĩnh viễn mở, quý vị sẽ chẳng biết TV có màn hình, chỉ nhìn thấy nó có tướng cảnh 

giới. Tướng cảnh giới ấy thiên biến vạn hóa, nó là pháp sanh diệt, màn hình là bất 

sanh bất diệt. Phàm phu chẳng biết trong sanh diệt có bất sanh bất diệt. Chẳng sanh 

diệt mới là chính mình. Đó là tự tánh, là chân tâm. Ai biết? Vọng tưởng, phân biệt, 

Tập 30  627 



chấp trước thảy đều buông xuống, quý vị sẽ có thể thấy được, chứng đắc, đó gọi là 

“minh tâm kiến tánh”. Tánh được gọi là Thường Tịch Quang, Thường là vĩnh hằng 

không thay đổi. Chúng ta dùng những câu nói của Huệ Năng đại sư để diễn tả thì 

Thường là câu nói thứ hai của Ngài [khi đã giác ngộ]:  “Nào ngờ tự tánh vốn chẳng 

 sanh diệt” , đấy là Thường. Tịch là gì? Câu đầu tiên là Tịch, “nào ngờ tự tánh vốn 

 tự thanh tịnh” , đấy là Tịch. Câu thứ tư là Tịch,  “nào ngờ tự tánh vốn chẳng dao 

 động”.  Quý vị thấy hai câu ấy là Tịch. Còn có hai câu là Quang, câu thứ ba:  “Vốn 

 tự trọn đủ” , trong tự tánh vốn tự trọn đủ, trọn đủ gì vậy? Trong kinh Hoa Nghiêm, 

đức Phật đã nói [tự tánh vốn trọn đủ] trí huệ và đức tướng, chúng tôi thay [trí huệ 

và đức tướng] bằng một  câu vẫn do đức Phật  giảng, [đó là] kiến  văn giác tri, tự 

tánh vốn tự trọn đủ [kiến văn giác tri]. Câu cuối cùng [của Lục Tổ] chính là nói nó 

(tự tánh) tỏa ánh sáng, [tức là] khởi tác dụng:  “Có thể sanh vạn pháp” . Có thể sanh 

vạn pháp thì vạn pháp do đâu sanh ra? Sanh từ câu thứ ba  “vốn tự trọn đủ” ! Không 

có  duyên,  nó  sẽ  chẳng  sanh,  nó  thanh  tịnh.  Hễ  có  duyên,  nó  bèn  sanh.  “Có 

 duyên”  là nhất niệm bất giác. Nhất niệm bất giác là động rồi, hễ động, thứ đầu tiên 

xuất hiện là A Lại Da. A Lại Da vừa xuất hiện, tất cả vạn pháp sẽ xuất hiện, sách 

Hoàn  Nguyên  Quán  viết:  “Hiển  nhất  thể,  khởi  nhị  dụng,  thị  tam  biến” .  Ba  đoạn 

lớn này giảng về duyên khởi vũ trụ, mà cũng là duyên khởi của A Lại Da, duyên 

khởi của Tánh Đức, nói cách nào cũng được, nói như thế nào cũng đều thông suốt. 

Đấy là chân tướng sự thật,  “Thật Tướng của các pháp”  như trong Bát Nhã thường 

nói chính là nói về điều này. Bởi lẽ, Thể của Thật Tướng chẳng Tịch, chẳng Chiếu. 

Tịch  là  thanh  tịnh  tịch  diệt,  Chiếu  là  quang  minh  chiếu  khắp.  Nó  có  Tịch  hay 

không?  Có  Chiếu  hay  không?  Có!  Nhưng  xét  trên  Thể,  Tịch  và  Chiếu  đều  ẩn, 

chẳng khởi tác dụng, nhưng vốn tự trọn đủ! Thứ gì cũng đều không có, nhưng quý 

vị chẳng thể nói là không có. Nó có, khi khởi tác dụng nó có thể sanh muôn pháp, 

nhưng quý vị chẳng thể nói nó là có, chẳng Tịch, chẳng Chiếu. 

 “Nhi phục Tịch, nhi hằng Chiếu, Chiếu nhi hằng Tịch”  (nhưng lại là Tịch mà 

luôn  Chiếu,  tuy  chiếu  nhưng  luôn  Tịch).  Khi  nó  khởi  tác  dụng,  xét  theo  Tướng, 

chúng ta nói là hình ảnh trên màn hình, Tịch nhưng hằng Chiếu, ẩn và hiện như 

nhau. Tịch là ẩn, Chiếu là hiện; tuy hiện, nhưng hiện mà thường Tịch. Tôi dùng hai 

chữ này để giảng cho mọi người dễ hiểu. Chúng ta có biết chân tướng sự thật này 

hay không? Đối với chân tướng sự thật này, ắt phải thật sự tham thấu triệt lời Di 

Lặc Bồ Tát đã giảng:  “Trong một cái khảy ngón tay có ba mươi hai ức trăm ngàn 

 niệm”  thì quý vị sẽ hiểu rõ hai câu này. Tịch mà hằng Chiếu, Chiếu mà hằng Tịch, 

thay đổi một chữ, nhưng ý nghĩa vẫn như vậy, thay bằng một chữ rõ nghĩa hơn để 

62 Tập 30 

8 



mọi người dễ hiểu hơn một chút: Tịch mà thường Chiếu, Chiếu mà thường Tịch. 

Hằng và Thường có cùng một ý nghĩa, dùng chữ Thường sẽ rõ nghĩa hơn một chút, 

mọi người sẽ dễ hiểu [ý nghĩa]  “Tịch mà thường chiếu, tuy Chiếu nhưng thường 

 Tịch” . Trong tất cả các hiện tượng, bất luận nhiễm hay tịnh, thiện hay ác, bất luận 

trong cảnh giới nào, quý vị vẫn chớ nên khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm 

là trật rồi! Khởi tâm động niệm đều chẳng thể được đương nhiên càng chớ nên có 

phân biệt, chấp trước. Có phân biệt là sai lầm to lớn; có chấp trước thì càng sai lầm 

lớn hơn nữa. Đó là gì? Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng! Quý vị có phân biệt, 

sẽ  biến  cõi  Thật  Báo  thành  cõi  Phương  Tiện,  cõi  Phương  Tiện  là  tứ  thánh  pháp 

giới. Quý vị có chấp trước, sẽ biến cõi Phương Tiện thành cõi Đồng Cư, lại biến 

thành lục đạo luân hồi. Chẳng phải do ai khác làm, chẳng mảy may liên quan đến 

người khác. Chư vị phải biết: Chẳng dính dáng gì đến Phật, Bồ Tát, mà cũng chẳng 

dính líu Thượng Đế, mà cũng chẳng dính dáng đến vua Diêm La, chẳng liên can 

đến hết thảy các ngoại duyên. Ai làm? Do ý niệm của chính mình quấy phá, đó là 

chân tướng sự thật, quý vị phải hiểu rõ ràng, hiểu minh bạch. 

Hết thảy chúng sanh ai nấy đều có phần nơi ba học vị tu học trong Phật pháp. 

Chỉ cần quý vị chẳng chấp trước hết thảy các pháp, chúc mừng quý vị đã đạt được 

học vị thứ nhất là A La Hán. Đạt được học vị này, lục đạo chẳng còn nữa, vì sao? 

Lục đạo do chấp trước biến hiện, không có chấp trước sẽ chẳng có lục đạo. Không 

có phân biệt sẽ chẳng có tứ thánh pháp giới, sẽ chẳng có cõi Phương Tiện Hữu Dư, 

địa vị nâng cao lên thành Bồ Tát, Chánh Đẳng Chánh Giác. Tiến thêm bước nữa, 

không chỉ chẳng chấp trước, chẳng phân biệt, ngay cả khởi tâm động niệm cũng 

buông xuống, chúc mừng quý vị, quý vị lại tiến thêm bước nữa, đạt đến tột đỉnh, 

thành  Vô  Thượng Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  đạt  được  học  vị  tối  cao  là  Phật  Đà. 

Phật Đà giống như học vị Tiến Sĩ trong nhà trường hiện thời, Bồ Tát là học vị Thạc 

Sĩ, A La Hán là học vị Học Sĩ (Cử Nhân), quý vị đã thành tựu. Cả ba học vị ấy đều 

chưa đạt được, dẫu học Phật, dụng công cách nào đi nữa, quý vị chẳng thể thoát 

khỏi lục đạo luân hồi, biến toàn bộ những gì đã tu học thành phước báo thế gian, 

tương lai sẽ đi về đâu? Đến Dục Giới Thiên, Sắc Giới Thiên, Vô Sắc Giới Thiên để 

hưởng phước. Quý vị phải hiểu: Hưởng hết phước, nhưng còn có tội báo, chớ nên 

không biết [điều này]! Quý vị tạo những ác nghiệp, hưởng hết phước, tai họa sẽ 

xảy đến, nợ mạng phải đền mạng, thiếu nợ phải trả tiền. Chúng ta thật sự hiểu rõ 

ràng chân tướng sự thật này, chẳng còn nợ mạng chúng sanh nữa, quyết định chẳng 

sát sanh, chẳng gây thương tích, tổn hại chúng sanh, không còn chiếm tiện nghi của 

người khác,  chẳng  thiếu  nợ. Nghèo hèn, khốn quẫn đến chết, vẫn cam tâm bằng 

lòng chịu chết, vẫn không tham một chút tiện nghi, cũng chẳng đoạt lấy sanh mạng 

Tập 30  629 



của chúng sanh để duy trì mạng sống của chính mình, [nếu đoạt lấy] là sai rồi! Do 

lẽ nào? Thân chẳng phải là ta, thân có sanh diệt, linh tánh bất sanh bất diệt, ta phải 

chiếu cố linh tánh, chớ nên chiếu cố cái thân này, người hiểu rõ [sẽ làm như vậy]! 

Quyết định chẳng ích kỷ, tự lợi. Trong một đời người, đáng quý nhất là hiểu rõ, 

người đã hiểu rõ được gọi là “thánh nhân”. Người Hoa gọi [người đã hiểu rõ] là 

“thánh nhân”, người Ấn Độ gọi là Phật. Quý vị hãy nhìn vào ý nghĩa của chữ Phật, 

đó là chữ phiên âm,  mang ý nghĩa là  “giác giả” , tức bậc giác ngộ. Người Trung 

Quốc  gọi  [bậc  giác  ngộ]  là  “thánh  nhân”,  Thánh  có  nghĩa  là  gì?  Người  hiểu  rõ, 

chẳng hồ đồ, đã hiểu rõ rồi! Phật chẳng mê hoặc, đã giác ngộ. A La Hán, Bồ Tát 

đều đã giác ngộ, nhưng chưa viên mãn, đạt đến giác ngộ viên mãn rốt ráo sẽ gọi là 

Phật. Chúng ta nhất định phải lý giải chính xác ý nghĩa của những danh từ này thì 

học Phật mới học được này nọ, thụ dụng chân thật. 

 “Chiếu  nhi  Tịch,  cưỡng  danh  Thường Tịch  Quang  độ. Tịch  nhi  Chiếu,  cưỡng 

 danh  thanh  tịnh  Pháp  Thân”  (Chiếu  mà  Tịch,  cưỡng  gọi  là  cõi  Thường  Tịch 

Quang. Tịch mà Chiếu, cưỡng gọi là Pháp Thân thanh tịnh). Tịch là Thể, Chiếu là 

tác dụng. Từ Dụng trở về Thể thì gọi là “cõi Thường Tịch Quang”. Từ Thể khởi 

Dụng  bèn  gọi  là  “thanh  tịnh  Pháp  Thân”.  “Thân  độ  bất  nhị,  giai  thuộc  cưỡng 

 danh”  (Thân và cõi nước là một, [gọi là thân hay cõi nước] đều là gọi gượng ép), 

nó vốn không có tên, bất đắc dĩ miễn cưỡng đặt cho nó một danh xưng. Vì sao? 

Nhằm dạy học thuận tiện, chẳng phải là thật sự. Vì thế, Lão Tử nói rất hay:  “Danh 

 khả danh, phi thường danh; đạo khả đạo, phi thường đạo” , phải hiểu đó là những 

danh từ thuật ngữ. Danh từ thuật ngữ chẳng phải là những thứ có thật, do dạy học 

thuận tiện mà giả lập. Ngàn vạn phần đừng coi những thứ giả bày là chân thật để 

rồi lại mê man nơi đó, mê nơi danh tướng. Vì thế, trong Khởi Tín Luận, Mã Minh 

Bồ Tát đã dạy chúng ta một tâm thái học tập, nhất định phải biết lìa tướng ngôn 

thuyết, văn tự là phù hiệu [dùng để ghi chép] ngôn thuyết. Ly ngôn thuyết tướng, 

đừng  nên  phân  biệt,  chấp  trước  ngôn  thuyết.  Quý  vị  thấy  những  kinh  điển  của 

thánh nhân là những lời dạy từ chính miệng Thích Ca Mâu Ni Phật được ghi chép 

lại.  Vì  thế,  văn  tự  là  phù  hiệu  của  ngôn  thuyết.  Đừng  nên  phân  biệt,  chấp  trước 

ngôn thuyết, mà cũng chớ nên phân biệt, chấp trước văn tự. Vì thế, phải lìa tướng 

văn tự. Tiến hơn bước nữa, không chỉ phải lìa ngôn ngữ văn tự, mà còn phải biết 

lìa tướng danh từ thuật ngữ. Những chữ Chiếu và Tịch [được nói đến ở đây] đều là 

danh từ thuật ngữ. Thân, cõi, Pháp Thân đại sĩ, Pháp Thân Phật đều là danh từ, đều 

nhằm thuận tiện biểu đạt pháp mà giả lập, chẳng có thật nghĩa trong ấy! Khiến cho 

chúng ta nghe, đọc, hiểu được ý nghĩa là được rồi, chớ nên chấp trước. Điều cuối 

63 Tập 30 

0 



cùng Mã Minh Bồ Tát dạy là “chớ nên chấp trước tướng tâm duyên”, tâm duyên là 

gì? “Nhìn vào văn tự, suy đoán ý nghĩa”. Ta đọc đến điều này, ta cảm thấy nó có ý 

nghĩa chi đó, sai rồi! Chẳng có ý nghĩa gì! Phải vĩnh viễn ghi nhớ: Bậc đại triệt đại 

ngộ chính mình chẳng có ý nghĩ gì! Khi quý vị đọc, chính mình nghĩ có ý nghĩa gì 

thì đó là ý nghĩa của quý vị, chẳng liên quan gì đến Phật, Bồ Tát. Quý vị đã hiểu 

lầm ý nghĩa mất rồi! 

Khi nào quý vị nghe kinh, đọc kinh, đọc thấy trong ấy chẳng có ý nghĩa gì, quý 

vị sẽ hoảng nhiên đại ngộ, nó quả thật chẳng có ý nghĩa gì! Đó là chuyện gì vậy? 

Kinh Bát Nhã thường nói:  “Bát Nhã vô tri” , quý vị tiếp cận Tánh Thể. Giống như 

chúng ta xem TV, quý vị dần dần hiểu rõ màn hình: Trong màn hình chẳng có gì 

cả, nó là bản thể của hết thảy các pháp. Hết thảy các pháp nương vào nó để biến 

hiện, hình ảnh trong hơn một trăm băng tần thảy đều là nương vào màn hình này để 

hiện ra. Nay quý vị hồi phục tự tánh, thứ gì cũng đều không có, Bát Nhã vô tri; nó 

khởi tác dụng thì sao? Không gì chẳng biết. Vì thế, khi quý vị đạt đến vô tri, mới 

thật  sự  khởi  tác  dụng  to  lớn,  không  gì  chẳng  biết.  Có  cần  phải  học  hay  không? 

Chẳng cần học. Quý vị học thì cái tri kiến [do học hành mà có] ấy sẽ là sai lầm, đó 

là tri  thức. Trí huệ chân chánh, trong tâm địa sạch làu, như  Huệ Năng đại  sư đã 

nói:  “Vốn tự thanh tịnh, vốn bất sanh diệt, vốn tự trọn đủ, vốn chẳng dao động” , 

khi khởi tác dụng “có thể sanh vạn pháp” , đó là trí huệ. Trí huệ là vô tri, không gì 

chẳng biết; tri thức là có biết, nên sẽ có điều chẳng biết, hoàn toàn tương phản. Nếu 

chúng ta coi kinh Phật như tri thức để nghiên cứu, quý vị đã đi sai đường mất rồi! 

Học Phật là cầu trí huệ, chẳng phải là cầu tri thức! Tri thức có thể giải quyết một 

phần nhỏ của vấn đề, sau đấy còn để lại cả đống hậu quả, trí huệ có thể giải quyết 

hết thảy vấn đề, chẳng để lại hậu quả! 

Trí huệ nhất định phải đạt tới minh tâm kiến tánh. Muốn đạt tới minh tâm kiến 

tánh, quý vị phải buông tướng ngôn thuyết, tướng danh tự, tướng tâm duyên xuống. 

Chưa làm được thì cứ tiến hành dần dần. Chưa đạt được, quý vị cứ học mỗi ngày 

như vậy, học lâu ngày sẽ đạt được. Vì thế, trong tám vạn bốn ngàn pháp môn của 

Phật  pháp,  đọc  tụng  là  một  pháp  môn,  mỗi  ngày  ta  niệm  kinh,  niệm  kinh  là  gì? 

Niệm kinh là tu Giới, Định, Huệ. Nương theo phương pháp ấy của Mã Minh Bồ 

Tát chính là tu Giới, Định, Huệ. Ta đọc bộ kinh này mất một giờ là mỗi ngày ta tu 

Giới, Định, Huệ một giờ, hoàn thành Giới, Định, Huệ một lần. Nương theo quy củ 

này để niệm, đó là trì giới. Y theo quy củ này là lìa tướng văn tự, lìa tướng danh tự, 

lìa tướng tâm duyên, thật thà dùng cái tâm thanh tịnh để niệm kinh từ đầu đến cuối 

một lần, đấy là trì giới. Khi niệm quý vị cũng chẳng chấp trước, buông tướng văn 

Tập 30  631 



tự  xuống,  danh  từ  thuật  ngữ  cũng  buông  xuống,  cũng  chẳng  bận  tâm  nghĩ  tới  ý 

nghĩa  trong  kinh,  đấy  là  Định.  Quý  vị  thấy  đó,  quý  vị  đang  tu  Giới  và  tu  Định. 

Niệm tới khi đủ biến số (số lần cần phải niệm), khi nào thì đủ? Đủ là gì? Duyên 

phận của mỗi cá nhân khác nhau, tiêu chuẩn của mỗi cá nhân khác nhau. Thật sự 

ra, tiêu chuẩn chính là tâm thanh tịnh hiện tiền. Tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm thanh 

tịnh khởi tác dụng là trí huệ, đó là tiểu ngộ, chẳng phải là đại ngộ, mà là tiểu ngộ, 

nhưng so với phàm nhân bất giác vẫn cao minh hơn. Từ tiểu ngộ, vẫn dùng phương 

pháp này, lại trải qua bao nhiêu năm đó, sẽ đại ngộ, vì sao? Tâm bình đẳng hiện 

tiền. Lại qua bao nhiêu lâu sau nữa, sẽ đại triệt đại ngộ, quý vị sẽ trở thành Pháp 

Thân Bồ Tát, thành Phật, đó là gì? Giác rồi! Giác ấy là Vô Thượng Chánh Đẳng 

Chánh  Giác,  là  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác.  Giác  ấy  là  Vô  Thượng Chánh  Đẳng 

Chánh  Giác.  Vì  sao?  Nó  là  ba  địa  vị:  Tâm  thanh  tịnh  đắc  Chánh  Giác,  tâm  bình 

đẳng đắc Chánh Đẳng Chánh Giác, do vậy, địa vị cuối cùng là Vô Thượng Chánh 

Đẳng Chánh Giác. Từ chỗ này, chư vị có thể thấu hiểu, có thể khẳng định, có thể 

tin sâu chẳng nghi ngờ: Do một bộ kinh này, phàm phu có thể thành tựu Phật quả 

viên mãn, quý vị nói pháp môn này có thù thắng lắm hay không? 

Như vậy thì quý vị có biết niệm kinh này hay không? Biết niệm thì chúng ta từ 

địa vị phàm phu sẽ niệm tới Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, quý vị có hiểu 

hay không! Nếu vừa niệm vừa khởi vọng tưởng, xong luôn! Một mặt vẫn nghĩ ta 

thuộc cảnh giới gì? Ta nên nâng cao như thế nào? Xong rồi! Mã Minh Bồ Tát dạy 

chúng  ta  nguyên  tắc  ấy  (lìa  tướng  văn  tự,  lìa  tướng  ngôn  thuyết,  lìa  tướng  tâm 

duyên)  là  chân lý, vĩnh  hằng không  thay  đổi.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn, môn 

nào cũng đều phải tuân thủ nguyên tắc này. Quý vị không tuân thủ nguyên tắc này, 

sẽ phạm lỗi, lỗi lầm do chính quý vị, không thể trách móc người khác.  “Cố tri thân 

 độ bất nhị, giai thuộc cưỡng danh. Tịch Chiếu đồng thời, phi tư lượng cảnh”  (Vì 

thế, biết thân và cõi  chẳng hai, đều thuộc cưỡng danh. Tịch và Chiếu  đồng thời, 

chẳng phải là cảnh giới suy lường). Đừng nên suy nghĩ loạn xạ, hễ suy nghĩ loạn xạ 

là trật rồi. Có thời gian để suy nghĩ loạn xạ, sao không niệm A Di Đà Phật? Suy 

nghĩ loạn xạ cũng chẳng dễ gì trừ được; vì thế, Tịnh Tông có diệu pháp, dùng một 

câu danh hiệu A Di Đà Phật để thay thế suy nghĩ loạn xạ, tốt đẹp hơn! Suy nghĩ 

loạn xạ, nếu chẳng đọa vô minh, sẽ đọa trạo cử (lao chao,  tức suy nghĩ loạn xạ), 

luôn tạo nghiệp luân hồi, lục đạo luân hồi. Trong lục đạo chẳng tìm được một câu 

A Di Đà Phật này, bất cứ đường nào trong lục đạo cũng chẳng tìm được A Di Đà 

Phật, A Di Đà Phật ở Tây Phương Cực Lạc thế giới, chỉ cần tương ứng với nơi ấy, 

sẽ chẳng tương ứng với lục đạo và mười pháp giới, quý vị nhớ kỹ câu này là được 

63 Tập 30 

2 



rồi. “Trạo cử” là suy nghĩ loạn xạ, “hôn trầm” là muốn ngủ gà ngủ gật, tinh thần 

không dấy lên nổi; hôn trầm là vô minh. Hai thứ phiền não ấy hiện tiền, quý vị hãy 

khéo  niệm  Phật,  thật  thà  niệm  Phật.  Dùng  phương  pháp  Niệm  Phật  để  thay  thế 

phiền não. 

Lại  xem  tiếp  đoạn  dưới:  “Hựu  Thường  Tịch  Quang  tam  tự”  (lại  nữa,  ba  chữ 

Thường Tịch Quang), câu này vẫn do Ngẫu Ích đại sư viết trong Yếu Giải, ba chữ 

này  “toàn  hiển  Niết  Bàn  tam  đức  Như Lai bí tạng”  (hiển hiện toàn vẹn Niết  Bàn 

tam đức Như Lai bí tạng). Trong kinh Bát Niết Bàn nói đến tam đức, tam đức ấy là 

bí tạng của Như Lai, ba đức nào vậy? Tiếp theo là:  “Thường tức Pháp Thân đức, 

 Pháp Thân thường trụ cố”  (Thường là đức của Pháp Thân, vì Pháp Thân thường 

trụ). Vì thế, một người giác ngộ, sẽ không coi thân này là cái thân của chính mình, 

gì mới là thân của chính mình? Hết thảy các pháp đều là thân của chính mình. Tâm 

hiện, tâm là chính mình, thức biến, thức cũng là chính mình. Tâm là chân tâm của 

chính  mình,  thức  là  vọng  tâm  của  chính  mình.  Chân  tâm  là  bổn  tánh  của  chính 

mình. Vọng tâm là A Lại Da, là tập tánh của chính mình. Cổ nhân Trung Quốc nói 

“bổn tánh, tập tánh”, Phật pháp nói “chân tâm, vọng tâm”. Chân tâm là bổn tánh, 

vọng  tâm  là  tập  tánh,  chân  và  vọng  là  một,  không  hai.  Giác  ngộ  rồi  thì  vọng  là 

chân; lúc mê, chân là vọng, chân và vọng là một, không hai. Giác và mê cũng là 

một, cũng chẳng hai. Người thật sự giác ngộ, người minh tâm kiến tánh, thân của 

người ấy là gì? Thân của hết thảy chúng sanh là thân của người ấy, thân của hoa, 

cỏ, cây cối cũng là thân người ấy, núi, sông, đại địa cũng là thân người ấy. Khắp 

pháp giới hư không giới đều là thân của người ấy, thân người ấy không đâu chẳng 

tồn tại, không lúc nào chẳng hiện diện. Tuy nó có sanh diệt, diệt rồi lại sanh, giống 

như gì? Thân thể của chúng ta giống như nhau; thân thể này có bao nhiêu tế bào? 

Mỗi  tế  bào  này  đổi  cũ  thay  mới  mỗi  ngày,  giống như  sinh  vật  trên địa  cầu,  mỗi 

ngày có sanh và diệt. Đức Phật giảng: Vô lượng vô biên các cõi Phật trong toàn thể 

vũ  trụ  sanh  diệt  vĩnh  viễn  chẳng ngừng  trong  ấy,  nên  gọi  là  “Pháp  Thân  thường 

trụ”. Chúng ta sánh ví thân ấy như Pháp Thân, Pháp Thân thường trụ. Cái thân của 

chúng ta giống như tế bào, các khoa học gia nói mỗi tế bào có tuổi thọ tối đa là bảy 

năm. Trong bảy năm, tế bào này diệt, tế bào mới lại sanh ra. Do vậy, nói thật ra, 

thân thể của chúng ta, bảy năm là một chu kỳ, tất cả các tế bào trên thân đều thay 

đổi. Chúng ta mê hoặc, điên đảo, vì sao? Bảy năm đổi một lần, vì sao chẳng đổi 

mới, chẳng đổi lấy cái tốt, cứ phải lấy cái già nua, hư hoại, thân thể càng đổi càng 

tệ hơn! Đó là gì? Chẳng biết cách! Người giác ngộ cao minh, cũng đổi mỗi ngày, 

do  giác  ngộ  nên  toàn  là  đổi  lấy  tốt  đẹp,  khỏe  mạnh,  người  ấy  chẳng  sanh  bệnh, 

chẳng suy lão. Vì sao? Người ấy đổi lấy sự tốt đẹp, chẳng đổi lấy thứ hư xấu. Ai 

Tập 30  633 



chủ trì sự thay đổi trong ấy? Ý niệm. Ý niệm của Phật, Bồ Tát tốt đẹp, cho nên tế 

bào của các Ngài hoàn toàn mới. Hoàn toàn mới là do ý niệm trẻ trung, luôn khỏe 

mạnh, chẳng ngã bệnh, chẳng đổi lấy tế bào bệnh tật? Tế bào bị bệnh tật là hạng 

người nào? Tham, sân, si mạn, nghi, nên đổi lấy cái xấu. Tham, sân, si, mạn, nghi 

thảy đều đoạn sạch, vô tham, vô sân, vô si, bèn thay đổi lấy cái tốt lành, hoàn toàn 

thay đổi bằng cái tốt lành, chuyện là như thế đó! Đấy là chân tướng sự thật. Khởi 

tâm động niệm đều là đại công vô tư, chẳng vì chính mình, chẳng vì thân này, vì 

sao? Vì Pháp Thân. Chẳng vì nhục thân này, mà vì Pháp Thân! 

Trong những năm qua, có rất nhiều người muốn tặng đạo tràng cho tôi, tôi rất 

cảm kích. Tôi có nên tiếp nhận hay chăng? Chẳng nghĩ vì mình. Nếu đạo tràng ấy 

có thể lợi ích nơi đó, tôi sẽ giúp sức, khiến cho chánh pháp tồn tại lâu dài nơi đó, 

lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh, chuyện tốt đẹp mà! Tôi chẳng thể vì chính mình, 

vì chính mình là tư tâm. Đạo tràng nhiều, chẳng phải là biến thành giống như một 

chuỗi cửa hàng hay chăng? Đó là mở tiệm buôn Phật, biến thành xí nghiệp Phật 

giáo, chính mình chẳng làm đệ tử Như Lai, mà làm ông chủ, trật mất rồi,  lại mê 

rồi!  Vì  thế,  người  bình  thường  sẽ  thấy  đó  là  cảnh  giới  tốt,  chuyện  tốt  đẹp,  thấy 

người khác trao tặng mà nếu quý vị mê, sẽ mê nơi đó, càng mê sâu hơn! Quý vị 

vốn có thể thành Phật, làm Tổ, nay đã mê, lại luân hồi, lại vào tam đồ. Vì thế, tổ sư 

thường xuyên cảnh tỉnh người khác, mà cũng thường là trong lúc khám nghiệm kẻ 

khác, bèn hỏi: “Hiểu không?” Hai chữ này ý vị sâu dầy, quý vị có hiểu hay không? 

Nếu quý vị thật sự hiểu, bất luận thuận cảnh hay nghịch cảnh, uế độ hay Tịnh Độ, 

đều có thể nâng cao cảnh giới của chính mình, đều có thể phổ độ chúng sanh. Nếu 

không  hiểu,  thuận  cảnh  hay  nghịch  cảnh  đều  giúp  quý  vị  đọa  lạc,  mê  hoặc,  tạo 

nghiệp.  Tạo  nghiệp  thì  sau  này  phải  chịu  báo.  Vấn  đề  ở  chỗ  quý  vị  có  hiểu  hay 

không? Quý vị có thật sự giác ngộ hay không? Người giác ngộ chắc chắn chẳng hại 

người; kẻ chưa giác ngộ, dẫu hảo tâm cũng thường hại người. 

Đối với bất cứ ai, kẻ giác ngộ luôn một mực chân thành, vì sao? Giúp kẻ khác 

giác ngộ. Nếu kẻ ấy rắp tâm muốn lừa gạt, muốn hại quý vị, chẳng sao hết, quý vị 

cứ dùng tâm chân thành đối đãi kẻ ấy. Khi kẻ ấy già chết, nghĩ lại, một đời này, ta 

đã thật sự gặp được người tốt. Đó là gì? Giúp gieo thiện căn trong A Lại Da của kẻ 

ấy. Người giác ngộ biết hết thảy chúng sanh đều có Phật Tánh, hết thảy chúng sanh 

vốn là Phật, nay kẻ ấy tạo Ngũ Nghịch, Thập Ác cũng chẳng sao, vì sao? Đó là tập 

tánh. Đừng quan tâm tới tập tánh, hãy chuyên môn quan tâm bổn tánh của người 

ấy;  đó là điều  kiện  thứ  nhất  trong việc độ chúng sanh của Phật, Bồ  Tát, là  quan 

63 Tập 30 

4 



niệm độ sanh duy nhất của Phật, Bồ Tát. Chúng sanh trong địa ngục A Tỳ cũng có 

thể viên thành Phật đạo. Nếu họ tiếp xúc pháp môn Tịnh Độ này, có thể vãng sanh 

hay không? Có thể! Làm sao mà không thể cho được? Pháp môn này, bất luận quý 

vị là thiện hay ác, cũng chẳng cần biết quý vị thuộc căn tánh nào, chỉ cần quý vị có 

thể tin tưởng, chịu phát nguyện, là được rồi. Ngẫu Ích đại sư nói rất hay: Có thể 

vãng sanh hay không, được quyết định bởi có tín nguyện hay không? Phẩm vị cao 

hay thấp là do công phu niệm Phật sâu hay cạn! Chỉ nói tới vãng sanh thì hết thảy 

chúng sanh đều có phần, pháp môn này thật là tuyệt, quá sức thù thắng! Ấn Quang 

đại sư nói rất hay:  “Bỏ pháp môn này, người thượng thượng căn mong được thành 

 tựu  cũng  vô  cùng  khó  khăn!”  Đối  với  pháp  môn  này,  tin  sâu  không  nghi  ngờ, 

chúng sanh chẳng biết chữ, thiếu trí huệ, nghèo cùng, khốn khó vẫn có thể đắc độ. 

Quý vị mới hiểu trong các pháp thế gian và xuất thế gian, chẳng có pháp nào thù 

thắng hơn pháp này. 

Chúng ta duyên phận quá tốt đẹp, vô cùng thù thắng, gặp được bản hội tập của 

cụ  Hạ  Liên  Cư  hay  như  thế  này.  Vương  Long  Thư  chẳng  gặp  được,  Ngụy  Mặc 

Thâm  cũng  chẳng  gặp,  bao  nhiêu  vị  cổ  thánh  tiên  hiền  đều  chẳng  gặp!  Lại  gặp 

được lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ viết tác phẩm Chú Giải này, trong ấy, cụ trích dẫn 

kinh luận và chú sớ của cổ nhân, tổng cộng một trăm chín mươi ba thứ! Quý vị đọc 

quyển  sách  này  giống  như  đọc  một  trăm  chín  mươi  ba  bộ  kinh,  luận,  trước  tác, 

chẳng  dễ  dàng!  Nhân  duyên  vô  cùng  thù  thắng.  Do  vậy,  tôi  tin  tưởng  sâu  đậm 

không nghi ngờ, khi Phật pháp bị diệt hết trên thế gian này, bản này vẫn lưu lại một 

trăm năm. Trong chín ngàn năm thời Mạt Pháp, trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

quý vị nương theo pháp môn nào? Chỉ có pháp môn này. Ta giúp hết thảy chúng 

sanh học pháp môn gì? Cũng học pháp môn này, tự hành, dạy người bằng một bộ 

kinh  Vô  Lượng  Thọ  này.  Tôi  vẫn  còn  muốn  học  pháp  môn  khác?  Được  thôi! 

Thông suốt pháp môn này, sẽ thông suốt toàn bộ hết thảy các pháp môn khác. Tôi 

có cần phải lãng phí thời gian và tinh thần để học bộ nào khác hay chăng? Không 

cần! Phật pháp thật sự là “một kinh thông, hết thảy các kinh đều thông!” 

Năm xưa, tôi ở Đài Trung, theo học lớp giảng kinh của cụ Lý. Cụ mở lớp ấy để 

dạy học sinh học cách giảng kinh, các bạn đồng học trong lớp ấy có hơn hai mươi 

người. Thuở ấy, tôi  tuổi  trẻ, thầy  cũng đại  khai  phương tiện  môn. Tôi  học từ cụ 

mười ba bộ kinh, kinh Tiểu Thừa nhiều hơn. Đối với kinh Đại Thừa, tôi học một bộ 

kinh A Di Đà, một bộ Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm, đó là quyển cuối cùng 

[trong kinh Hoa Nghiêm], mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc, học một quyển 

này, học một bộ kinh Kim Cang, học những kinh Đại Thừa ấy. Những kinh khác 

Tập 30  635 



như Thập Thiện Nghiệp Đạo là kinh cùng tu của Đại Thừa lẫn Tiểu Thừa, A Nan 

Vấn Sự Phật Cát Hung Kinh là Tiểu Thừa, học mười ba bộ ấy. Tôi xuất gia, đến 

dạy tại Phật  Học Viện. Ở Đài  Trung, tiến độ (tốc độ tiến triển) [học tập] là  mỗi 

tháng học một bộ kinh, pháp hỷ sung mãn. Đến dạy tại Phật học viện, mỗi học kỳ 

mới dạy một bộ kinh, ba năm là sáu học kỳ, tôi dạy sáu bộ kinh, còn bảy bộ vẫn 

chưa sử dụng được. Tôi suy nghĩ: Không được rồi, căn bản của chính mình không 

đủ  sâu  dày, mong  được  học  một  bộ  kinh  lớn.  Lúc  ấy,  trong  lòng  nghĩ  đến  kinh 

Pháp Hoa; vì thế, tôi sưu tập tài liệu về kinh Pháp Hoa đến mười mấy thứ. Trở về 

Đài  Trung,  thưa  với  thầy  Lý,  mong  lại  được  học  một  bộ  đại  kinh  với  thầy.  Gặp 

đúng lúc lão nhân gia đang giảng kinh Lăng Nghiêm, Ngài bảo tôi Ngài bận bịu 

lắm  việc,  tìm  không  ra  thời  gian  để  dạy  mình  tôi,  “nay  tôi  đang  giảng  Lăng 

Nghiêm, anh học kinh Lăng Nghiêm là được rồi!” Cụ giảng kinh Lăng Nghiêm ba 

năm. Tôi thấy phân lượng [kinh Lăng Nghiêm và kinh Pháp Hoa] không sai khác 

lắm, cho nên tôi chuyên tâm học kinh Lăng Nghiêm. Thầy giảng ngày thứ Tư, tôi 

phức giảng (複講: giảng lại, nhắc lại) vào ngày thứ Năm, tức là hôm sau, tôi nhắc 

lại lời thầy đã giảng một lần. Thính chúng của tôi có sáu người, kể cả tôi là bảy, 

chúng  tôi  thành lập  một  lớp  nhỏ.  Mỗi  ngày  thứ  Năm,  họp  mặt  phức  giảng trong 

phòng  học  nhỏ  ở  Đài  Trung  Liên  Xã.  Do  thầy  giảng  bộ  Lăng  Nghiêm,  tôi  cũng 

phức giảng bộ Lăng Nghiêm, cách học ấy rất thực tiễn. Vì thế, tôi giảng kinh Lăng 

Nghiêm ở Đài Bắc là giảng lần thứ hai. Các đồng tu Hương Cảng nghe giảng rất 

thích,  mời  tôi  sang  Hương  Cảng  giảng  kinh  Lăng  Nghiêm,  tôi  giảng  tại  Hương 

Cảng chính là lần thứ ba hay là thứ tư, đã có căn bản rồi! 

Kinh  Hoa  Nghiêm  là  do  tám  người  đồng  học  chúng  tôi  liên  danh  khải  thỉnh 

thầy Lý, thỉnh lão nhân gia giảng bộ kinh Hoa Nghiêm này. Lúc ấy, tuổi thầy đã 

cao, ngoài tám mươi, chúng tôi mong thầy thường trụ thế. Chưa giảng xong kinh 

Hoa Nghiêm, chắc là cụ sẽ chẳng tiện ra đi. Thỉnh cụ giảng bộ kinh ấy, dự đoán cụ 

sẽ sống tới một trăm hai mươi tuổi thì cụ mới có thể giảng xong. Trao cho thầy một 

đề mục lớn như vậy, cụ cũng rất cao hứng, chẳng ngờ cụ giảng phân nửa, chẳng 

giảng nữa, đã ra đi. Tôi học Hoa Nghiêm, ở Đài Trung nghe cụ giảng quyển thứ 

nhất, tôi chỉ học một quyển. Quyển thứ nhất, tôi nghe xem cụ mở đầu như thế nào, 

cách giảng ra sao, tôi sẽ biết toàn bộ những phần sau. Cụ giảng ở Đài Trung, tôi 

giảng ở Đài Bắc. Tôi giảng với tiến độ nhanh hơn cụ, vì mỗi tuần cụ chỉ giảng một 

lần, [mỗi lần] một giờ, vì cụ giảng hai giờ thì đã mất một giờ dịch sang Đài ngữ. Vì 

thế, một năm cụ chỉ có thể giảng hơn bốn mươi giờ. Tôi  giảng tại Đài Bắc, mỗi 

tuần giảng ba lần, mỗi lần một tiếng rưỡi, không có phiên dịch. Cho nên tôi giảng 

63 Tập 30 

6 



một năm bằng thầy giảng bốn năm rưỡi tại Đài Trung, tôi giảng hai năm bằng với 

thầy giảng chín năm, tiến độ của tôi nhanh hơn. Bất quá, lúc ấy, tôi thường ra ngoại 

quốc, ra ngoại quốc thì phải ngưng kinh ấy lại, cho nên cứ gián đoạn, rồi lại tiếp 

tục. Tôi nhớ hình như giảng trước sau mười bảy năm, đứt đứt, nối nối. Bát Thập 

Hoa Nghiêm giảng phân nửa, Tứ Thập Hoa Nghiêm cũng giảng phân nửa. Lúc ấy, 

mỗi tuần tôi giảng Bát Thập hai lần, giảng Tứ Thập một lần. Giảng mỗi ngày, gần 

như giảng tới mấy bộ kinh. Chính là do các đồng học tìm đến, tôi cũng nhận lời; 

đâm ra là luyện tập, học giảng. Bình quân mỗi ngày giảng tối thiểu hai giờ, thông 

thường là ba giờ hay bốn giờ, hằng ngày chẳng nghỉ ngơi, vui sướng, chẳng mệt 

nhọc. Do vậy, thông suốt một kinh sẽ thông suốt hết thảy các kinh, chưa học qua 

nhưng có thể giảng, đọc chú giải của cổ nhân là được rồi. Vì thế, công sức nhất 

định phải dồn nơi một bộ. Khi ấy, ở Đài Trung, tôi bỏ thời gian ba bốn năm nơi 

kinh Lăng Nghiêm, chuyên tâm nơi một bộ kinh, như vậy thì mới đặt vững cơ sở. 

Nếu nay quý vị hỏi tôi, trong hết thảy các kinh, bộ kinh nào hay nhất? Tôi bảo 

quý vị: Chính là bản chúng ta đang dùng đây, tức bản chú giải Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Tôi vừa mới thưa trình cùng quý vị, trong 

tác phẩm này,  cụ đã trích  dẫn  một  trăm chín  mươi ba bộ kinh, luận, chú sớ, nội 

dung hết sức phong phú. Nếu thật sự học bộ kinh này, kinh nào cũng đều không có 

vấn đề, thông một sẽ thông suốt hết thảy. Hơn nữa, do bộ kinh này, chắc chắn sẽ 

đắc độ. Chính mình  nắm chắc cầu sanh thế giới Cực Lạc rồi  mới giúp đỡ người 

khác. Giúp người khác, vẫn là dùng một bộ kinh này, vì sao? Khế cơ! Những kinh 

luận khác chưa chắc có thể giúp đỡ người khác, cũng có thể nói là quý vị có thể 

thật sự buông xuống được hay không? Thật sự có thể buông xuống thì được. Nếu 

quý vị chẳng buông phân biệt, chấp trước xuống, bất luận học pháp môn nào cũng 

chẳng  thoát  khỏi  lục  đạo  luân  hồi.  Trong  tâm  còn  có  đôi  chút  [vướng  mắc]  sẽ 

không thoát khỏi lục đạo luân  hồi; hễ chuyển thế, bị mê khi cách ấm, quên sạch 

sành sanh những điều đã học trong kiếp trước. Nhất là quý vị chẳng thoát khỏi lục 

đạo luân hồi, chắc chắn sẽ đọa trong tam ác đạo. Chính quý vị phải khéo suy nghĩ, 

Ngũ Giới, Thập Thiện quý vị có làm được hay chăng? Tổ tông dạy chúng ta Ngũ 

Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức, quý vị có làm được hay không? Nếu quý vị 

chẳng làm được, đời sau chắc chắn không được làm thân người, nghĩ đến chỗ này, 

mới biết thật sự đáng sợ. Một đời trong thế gian này chẳng dài, dẫu  quý vị sống 

đến  trăm  tuổi,  cũng  chỉ  là  một  cái  khảy  ngón  tay,  thời  gian  trôi  qua  quá  nhanh, 

chẳng thành tựu một chuyện gì! Đối với chuyện học Phật mà chẳng thành tựu tức 

là tạo tội nghiệp, nói như vậy nghĩa là sao? Tôi chẳng làm chuyện gì sai quấy! Quý 

vị chẳng học thành công, khiến cho đại chúng trong xã hội nhìn vào, thấy quý vị 

Tập 30  637 



học Phật suốt một đời, nhưng sau đấy vẫn giống hệt như cũ, [như vậy là] quý vị đã 

phá hoại hình tượng Phật pháp, có tội lỗi hay chăng? Người học Phật sống trên thế 

gian, khi chết cũng phải nêu gương tốt cho người thế gian, như thế thì mới chẳng 

có tội lỗi. Quý vị không thể nêu gương tốt cho đại chúng trong xã hội nhìn vào, 

khiến cho đại chúng trong xã hội chửi bới, hủy báng Phật giáo, đấy là nghiệp nhân 

khiến quý vị đọa tam đồ, chứ chưa nói tới những chuyện khác! Nếu quý vị muốn 

biết đôi chút, hãy lật Đệ Tử Quy hoặc Sa Di Luật Nghi ra xem, quý vị đã làm được 

mấy điều? Quý vị liền biết nghiệp nhân quả báo ở chỗ nào, chẳng cần hỏi ai khác, 

[mà  chính  mình]  sẽ  hiểu  rõ  rệt.  Người  học  Phật  phải  xứng  đáng  với  cha  mẹ,  tổ 

tông, Phật, Bồ Tát, chẳng phụ lòng lịch đại cao tăng đại đức truyền pháp. Chúng tôi 

không nói đến thầy, vì hiện thời trong lòng chúng ta, những [người mà quý vị nghĩ 

xứng đáng] làm thầy quá ít. Nhưng nếu trong lòng chẳng thấy ai đáng làm thầy, 

người ấy sẽ chẳng học được gì cả! Vì sao? Ấn Quang đại sư đã nói rất tuyệt:  “Một 

 phần thành kính được một phần lợi ích, hai phần thành kính được hai phần lợi ích, 

 mười phần thành kính được mười phần lợi ích”.  Thầy chẳng cần quý vị phải thành 

kính đối với thầy, một vị thầy đòi hỏi quý vị phải cung kính sẽ chẳng phải là một vị 

thầy tốt! Nhưng thầy có thể thấy quý vị có thể thành tựu trong tương lai hay không, 

đó là gì? Tùy thuộc tâm quý vị được bao nhiêu phần thành kính học tập ở nơi đây, 

điều đó nhất định tỷ lệ thuận với sự thành tựu của quý vị. 

Chúng ta lại xem tiếp về Tam Đức Bí Tạng, Thường là Pháp Thân.  “Tịch tức 

 Giải Thoát đức” , Giải Thoát là tự tại,  “trần lao vĩnh tịch”  (trần lao vĩnh viễn dứt 

bặt).  “Trần” (塵)  là  ý  thức,  phân  biệt,  vọng  tưởng  của  quý  vị  nhiều  như  bụi  đất, 

Trần cũng là ô nhiễm.  “Lao” (勞) là nhọc nhằn, đây là nói tới xác thân. [Trần lao] 

cũng có nghĩa là thân tâm, Lao là nói về thân, Trần là nói về tâm. [ “Trần lao vĩnh 

 tịch”  là] thân và tâm đều buông xuống, tâm  thanh tịnh hiện tiền. Tâm thanh tịnh 

hiện tiền, quý vị mới tự tại. Do A La Hán chưa chứng đắc Pháp Thân và Bát Nhã, 

nhưng đã chứng đắc ít phần Giải Thoát, thành tựu Cửu Thế Đệ Định, buông Kiến 

Tư phiền não xuống, đoạn trừ rồi.  “Quang tức Bát Nhã đức, trí quang biến chiếu 

 cố”  (Quang chính là Bát Nhã đức, vì trí quang chiếu trọn khắp). Quang ấy là đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, trí huệ và từ bi trọn khắp pháp giới, trọn khắp hết 

thảy các vi trần, trọn khắp hết thảy các đầu sợi lông. Do vậy, Thường Tịch Quang 

là ba đức của Niết Bàn, ba đức ấy được gọi là Như Lai Bí Tạng.  “Đẳng Giác đại sĩ 

 phá  tận  tứ  thập  nhất  phẩm  vô  minh”  (Đẳng  Giác  đại  sĩ  phá  sạch  bốn  mươi  mốt 

phẩm vô minh), bốn mươi mốt phẩm ấy chính là Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi 

Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác  như  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói.  “Cánh  phá  tối  hậu 

63 Tập 30 

8 



 nhất  phẩm  sanh  tướng  vô  minh”  (lại  phá  một  phẩm  sanh  tướng  vô  minh  cuối 

cùng), đó là Đẳng Giác. Đẳng Giác Bồ Tát phá một phẩm sanh tướng vô minh cuối 

cùng.  “Pháp Thân toàn hiển, viên chứng tam đức, triệt bổn tâm nguyên, cứu cánh 

 thanh  tịnh,  chứng  nhập  Thường  Tịch  Quang  độ”  (Pháp  Thân  hiển  lộ  toàn  vẹn, 

chứng  trọn  vẹn  ba  đức,  thấu  suốt  tột  cùng  nguồn  tâm,  rốt  ráo  thanh  tịnh,  chứng 

nhập cõi Thường Tịch Quang). Ở đây gọi “sanh tướng vô minh” là “tập khí”. Vô 

minh là khởi tâm động niệm. Sơ Trụ Bồ Tát đã phá, Sơ Trụ Bồ Tát chẳng khởi tâm, 

không động niệm, nên minh tâm kiến tánh. 

Bốn mươi mốt địa vị [Pháp Thân đại sĩ] ấy có thật hay không? Nếu có thật, tức 

là  các  Ngài  còn  có  phân  biệt,  chấp  trước.  Nếu  các  Ngài chẳng  phân  biệt,  chẳng 

chấp trước, lấy đâu ra bốn mươi mốt phẩm? Thưa quý vị, trong cõi Thật Báo, quả 

thật chẳng có phân biệt, chấp trước, cho nên chẳng thể nói bốn mươi mốt phẩm này 

là có thật. Nếu quý vị nói chúng có thật, trật mất rồi! Quý vị cũng chẳng thể nói 

chúng không có, vì sao? Tuy đều chứng đến cõi Thật Báo, mỗi cá nhân có trình độ 

khác  nhau.  Giống  như  chúng  đi  học  trong  trường,  cùng  lớp,  nhưng  trình  độ  có 

ngang nhau hay không? Cùng một cấp lớp, lớp học có bốn năm chục học trò, lúc 

thi cử vẫn là từ hạng nhất tới hạng bét, khác nhau, tuy [cùng học] một lớp. Các bạn 

đồng học cùng một lớp trong cõi Thật Báo, đi thi vẫn khác nhau, do duyên cớ gì? 

Tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  chưa  đoạn,  trong  hội  Hoa  Nghiêm  chúng  tôi  đã  nói  rất 

nhiều, đó là chân tướng sự thật. Vì thế, chẳng thể nói chúng là có, cũng chẳng thể 

nói  chúng  là không,  biết  có  chuyện  như  thế;  nhưng  Pháp  Thân  Phật  rốt  ráo  viên 

mãn có thể làm chuyện gì thì hàng Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo cũng đều có thể 

làm được, nhất định chẳng thua kém, quý vị biết đó là bình đẳng. Giống như trong 

phẩm Phổ Môn đã dạy: Phật quả rốt ráo, Đẳng Giác Bồ Tát ứng hóa trong mười 

pháp giới,  nên dùng  thân gì  để  độ bèn  hiện  thân  ấy.  Chẳng  do  ý nghĩ  của chính 

mình, mà do tùy thuận chúng sanh. Kinh Lăng Nghiêm đã nói rất hay:  “Tùy chúng 

 sanh tâm, ứng sở tri lượng”  (thuận theo tâm chúng sanh mà ứng hiện với khả năng 

nhận  biết  của  họ),  tùy  tâm  ứng  lượng!  Chính  mình  chẳng  khởi  tâm  động  niệm, 

đương nhiên càng chẳng có phân biệt, chấp trước. Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo 

vừa mới phá vô minh, chứng Pháp Thân, cũng có thể làm giống hệt, nên dùng thân 

gì đắc độ bèn hiện thân ấy, nên dùng thân Phật để độ bèn hiện thân Phật, nên dùng 

thân Bồ Tát liền hiện thân Bồ Tát, như nhau! Chẳng sai biệt tí nào, chúng ta nhất 

định phải hiểu sự thật này, nhất định phải rõ ràng, không nên phân chia cao thấp! 

Trong  mười  pháp  giới  đều  là  phàm  phu,  trong  tứ  thánh  pháp  giới  là  ngoại 

phàm, trong lục đạo là nội phàm. Vì sao tứ thánh pháp giới thanh tịnh? Vì các Ngài 

Tập 30  639 



đều là đệ tử Phật, đều y theo kinh giáo của Phật để tu hành, Phật dạy người ấy làm 

như thế nào, người ấy thật sự có thể làm được; Phật dạy người ấy đừng làm điều gì, 

người ấy sẽ tuyệt đối chẳng vi phạm. Vì thế, nhìn bề ngoài rất giống Phật, nhưng 

trên thực tế chưa phải, vì sao? Vẫn còn dùng A Lại Da, tức vọng tâm, chẳng dùng 

chân tâm. Dùng chân tâm mới là Phật, dùng vọng tâm thì chẳng phải là Phật thật 

sự. Vì thế, Thiên Thai đại sư gọi họ là Tương Tự Tức Phật, rất giống Phật, nhưng 

chưa phải. Chúng ta hiểu điều này! Phá một phẩm vô minh, chứng một phần Pháp 

Thân, vị ấy là chân Phật, chẳng phải là giả Phật, cho nên Thiên Thai đại sư gọi bốn 

mươi  mốt  địa vị  Pháp Thân đại  sĩ  ấy là Phần Chứng  Tức Phật, các Ngài là thật, 

chẳng giả. Không có cách nào đoạn tập khí vô thỉ vô minh, để mặc nó, một thời 

gian lâu sau, nó sẽ tự nhiên chẳng còn. Đối với chỗ này, cổ đức gọi là  “vô công 

 dụng đạo” , vì sao? Chẳng thể khởi tâm động niệm, quý vị muốn đoạn tức là khởi 

tâm động niệm, trật rồi, càng mê sâu hơn! Vì thế, các Ngài niệm gì cũng đều chẳng 

có, ý niệm tu hành chứng quả cũng chẳng có. Chuyện của các Ngài là cảm ứng, 

chúng  sanh  có  cảm,  các  Ngài  bèn  ứng.  Nói  cách  khác,  nâng  cao  cảnh  giới  của 

chính mình trong sự ứng hóa, đó là gì? Phá tập khí vô thỉ vô minh của chính mình 

trong ứng hóa. Cảnh giới này quá vi tế, chúng ta không có cách nào tưởng tượng 

được cảnh giới ấy! Kinh Hoa Nghiêm đã tiết lộ đôi chút tin tức, đó là từ năm mươi 

ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử đã hé lộ đôi chút tin tức. Quý vị thấy từ Sơ 

Trụ trở lên, Thiện Tài đồng tử đến tham phỏng, hoàn toàn biểu hiện sự ứng hóa nơi 

sự tướng. Nếu chẳng chú tâm nơi điều này, quý vị sẽ chẳng thể lãnh hội được! Từ 

văn tự, quý vị thấy là Sự, nhưng trong ấy có đạo lý rất sâu. Quý vị phải tự mình 

ngộ nhập  đạo  lý  ấy,  chẳng  thể  nói  rõ  được!  Quý  vị  có  công phu  thật  sự,  sẽ  ngộ 

nhập cảnh giới khác hẳn! 

Tối qua có một đồng tu cho tôi xem một đĩa DVD về chuyện người ngoại quốc 

làm thí nghiệm với nước. Họ phát hiện nước có ký ức, cảm thấy vô cùng kinh ngạc. 

Đối với chúng ta, tin tức ấy rất bình thường, chẳng đáng kinh ngạc tí nào. Điều đó 

chứng tỏ trong hiện tượng vật chất có Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Tiến sĩ Giang Bổn 

Thắng làm thí nghiệm, [đã khám phá] nước có thể thấy, nghe, hiểu được ý nghĩ của 

con người, có phản ứng, cho nên nước có giác tri. Đó là Tánh Đức, tự tánh vốn là 

như thế. Nhưng sự thấy biết trong lục đạo là mê; lục đạo và mười pháp giới đều 

đang mê, chúng bị biến thành A Lại Da. Biến thành A Lại Da thì kiến văn giác tri 

cũng biến đổi, biến thành Thọ, Tưởng, Hành, Thức, Tâm Kinh gọi chúng là Ngũ 

Uẩn. Bất luận hiện tượng vật chất gì cũng đều do Ngũ Uẩn hợp thành, đó là các 

duyên  hòa  hợp.  Do  vậy,  chúng  ta  thấy  nước  có  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức,  nó  có 

64 Tập 30 

0 



cảm nhận, có phân biệt, Tưởng là phân biệt; nó có chấp trước, Hành là chấp trước; 

nó có ký ức, Thức là ký ức. Bất quá, chẳng rõ rệt như động vật. Dùng khoa học rất 

vi  tế để quan sát, sẽ phát  hiện  nước  có Thọ, Tưởng, Hành, Thức, điều  này  hoàn 

toàn  giống  hệt  như  kinh  Đại  Thừa  đã  nói.  Vì  thế,  nói  theo  Đại  Thừa  Phật  pháp, 

toàn thể vũ trụ kể cả hư không và các hiện tượng tự nhiên thảy đều là thể hữu cơ 

(Organism), sống động, chẳng chết  cứng. Trong vật  chất  có tinh thần, trong tinh 

thần có vật chất, kinh Hoa Nghiêm đã giảng rất nhiều. Vì thế, đối với hoàn cảnh 

vật  chất  chớ  nên  phá  hỏng  nó,  chớ  nên  khinh  dễ,  phải  đối  đãi  tử  tế  đối  với  núi, 

sông, đại địa. Quý vị chẳng khéo đối đãi nó, nó có ký ức, sẽ căm hận. Quý vị phá 

hoại  chúng,  chúng  cũng  phá  hoại  quý  vị.  Quả  núi  vừa  lay  động,  quý  vị  đã  chịu 

không nổi, thật đấy, chẳng giả đâu! Chúng ta đối đãi hết thảy động vật, hoa, cỏ, cây 

cối, núi, sông, đại địa, vi trần, đều phải giống như đối xử với Phật, Bồ Tát. Chính 

mình khiêm ty, lễ kính người khác. Chúng ta đối xử tốt đẹp với chúng, chúng sẽ 

báo đền đẹp đẽ. Nhìn từ chỗ nào? Trong thế giới Cực Lạc, trong thế giới Hoa Tạng. 

Quý vị thấy vì sao cõi Thật Báo của chư Phật tốt đẹp dường ấy? Nơi ấy là chỗ ở 

của bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ. Quý vị nghĩ xem có vị nào trong các 

hàng  Pháp  Thân  đại  sĩ  thuộc  bốn  mươi  mốt  địa  vị  lại  chẳng  học  theo ngài  Phổ 

Hiền? Phẩm thứ hai trong kinh Vô Lượng Thọ là  “Đức Tuân Phổ Hiền” . Nguyện 

thứ nhất trong mười nguyện Phổ Hiền Bồ Tát là lễ kính chư Phật, [nguyện thứ hai 

là] xưng tán Như Lai, Như Lai là tự tánh. Đối với muôn vật trong trời đất, chúng ta 

phải khen ngợi, lễ kính, cúng dường, nghiêm túc tu hành thì chính là cúng dường 

chúng nó. Chúng ta đối xử tốt đẹp với chúng nó, chúng nó sẽ đối xử tốt đẹp với ta. 

Vì sao thế giới Cực Lạc tốt đẹp như thế? Thế giới Hoa Tạng tốt lành như vậy? Do 

người nơi ấy đều dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh 

giác, tâm từ bi, những tâm ấy là Đại Bồ Đề tâm, thực hiện viên mãn mười nguyện 

Phổ Hiền. Vì thế, đối với bản thân mà nói thì sẽ là thân Kim Cang bất hoại, thân 

thể có tướng hảo, có vô lượng tướng, trong mỗi tướng có vô lượng hảo, chẳng phải 

chỉ là ba mươi hai tướng, tám mươi thứ hảo. Hoàn cảnh cư trụ vô lượng vô tận mỹ 

mãn,  tìm  chẳng  được  mảy  may  khiếm  khuyết  nào,  xứng  tánh  mà!  Thân  là  Pháp 

Tánh thân, cõi là Pháp Tánh độ, chúng ta chớ nên không biết điều này. 

Vì thế, trong cõi Thật Báo, hiển lộ toàn vẹn Pháp Thân, trong cõi Thường Tịch 

Quang, còn có gì để nói nữa? Rốt ráo viên mãn.  “Viên  chứng tam đức, triệt bổn 

 tâm  nguyên,  cứu  cánh  thanh  tịnh”  (Chứng  trọn  vẹn  ba  đức,  thấu  suốt  tột  cùng 

nguồn tâm, rốt ráo thanh tịnh), mấy câu này viết ở chỗ này khiến cho chúng ta dần 

dần  thấu  hiểu  trong  cõi  Thường  Tịch  Quang  không  có  hình  tướng,  cũng  chẳng 

Tập 30  641 



có hiện tượng vật chất, cũng chẳng có hiện tượng tinh thần. Đấy chính là bốn câu 

đầu  trong  năm  câu  báo  cáo  khi  Huệ  Năng  đại  sư  kiến  tánh,  không  hiện  tướng. 

Không  có  hình  tướng,  không  có hiện  tượng  vật  chất,  hiện  tượng  tinh  thần  cũng 

chẳng có, có còn khởi tác dụng hay chăng? Tôi đã gặp những người đem vấn đề 

này hỏi tôi, [xin thưa] có tác dụng! Vì sao khởi tác dụng? Chứng trọn vẹn ba đức, 

thấu suốt tột cùng nguồn tâm, rốt ráo thanh tịnh. Câu thứ ba do Huệ Năng đại sư đã 

nói là  “vốn tự trọn đủ”.  Đấy là Lý. Có lý luận này làm căn cứ, chúng ta chỉ biết nó 

khởi tác dụng, chúng sanh có cảm, nó bèn khởi tác dụng; chúng sanh chẳng cảm, 

nó chẳng khởi tác dụng, cảm ứng đạo giao mà! Vẫn là  “tùy chúng sanh tâm, ứng 

 sở tri lượng” . Tuy ứng lượng, thị hiện giáo hóa vô lượng vô biên chúng sanh, Pháp 

Thân vẫn hiển lộ toàn vẹn giống như thế, chứng trọn vẹn ba đức, thấu triệt thông 

suốt  nguồn  tâm,  rốt  ráo  thanh  tịnh.  Vị  ấy  ở  trong  cõi  Phương  Tiện,  ở  trong  cõi 

Đồng Cư, thậm chí ở trong lục đạo tam đồ, hay địa ngục A Tỳ, vẫn đạt đến thanh 

tịnh rốt ráo, chẳng nhiễm mảy may. Ở nơi nào cũng đều tùy thuộc chúng sanh mà 

hiện tướng thuyết pháp, đều do chúng sanh cảm, vị Pháp Thân đại sĩ ấy tự nhiên 

ứng. Ứng nhưng chẳng có khởi tâm động niệm, đương nhiên càng chẳng có phân 

biệt, chấp trước. Như vậy là ứng ở chỗ nào? Ứng trong Thường Tịch Quang. Phàm 

phu nhìn vào sự ứng của các Ngài giống như chúng ta xem TV: Phàm phu nhìn vào 

sắc tướng hiện trên màn huỳnh quang, còn chính các Ngài thì sao? Chính các Ngài 

thường ở trong Thường Tịch Quang, tức là màn hình [trong tỷ dụ này], không có 

gì, thứ gì cũng đều chẳng có. Dần dần chúng ta thấu hiểu đạo lý ấy. Đó là gì? Pháp 

Thân Phật, chẳng phải là Pháp Thân Bồ Tát. Pháp Thân Bồ Tát trụ trong cõi Thật 

Báo Trang Nghiêm, Pháp Thân Phật trụ trong Thường Tịch Quang Tịnh Độ. Tuy 

trụ  Thường  Tịch  Quang,  vẫn  ứng  giống  hệt  như  nhau.  Tự  tánh  là  sống  động, 

khởi tác  dụng,  chẳng  phải  là  không  khởi  tác  dụng.  Rất  nhiều  người  sợ  nhập 

Thường  Tịch  Quang,  hiện  tượng  tinh  thần  không  có,  hiện  tượng  vật  chất  cũng 

không có, chẳng phải là hết thảy đều không ư? “Tôi chẳng muốn đến nơi ấy”, [điều 

này] khiến kẻ ấy chết khiếp. Không phải vậy! Chúng ta vĩnh viễn chẳng có cách 

nào lý giải cảnh giới ấy, tin tưởng nó có thật, sẽ thật sự có tác dụng to lớn, chẳng 

phải là tác dụng nhỏ nhoi. Chớ nên sợ nó, đừng kinh hoảng. Hôm nay đã hết thời 

gian, chúng ta học tập tới đây! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 



----------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

64 Tập 30 

2 



Tập 31 

Giảng ngày 06 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 





Các  vị  Pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ 

Kinh Giải, trang 32, hàng thứ 5 đếm từ dưới lên. “Phàm phu đới nghiệp vãng sanh đồng 

cư độ. Dĩ thân văn Phật huấn cố, vô thoái chuyển cố, thọ mạng vô lượng cố, cố tất ư thử 

nhất sanh, viên đoạn  chư  hoặc, viên  tịnh tứ  độ, cố  sanh  đồng cư, diệc  tức sanh thượng 

tam độ, cố viết viên sanh tứ độ” 



Đoạn kinh văn này tổng kiết 4 loại tịnh độ mà chúng ta đã học phía trước, Trong 4 

loại tịnh độ này, thù thắng không gì sánh bằng chính là đồng cư độ. Chẳng những là tất 

cả pháp mà Thế Tôn đã nói 49 năm, đó là điều thù thắng thứ nhất. Dù có ở trong thế giới 

mười phương, tất cả pháp môn mà vô lượng chư Phật đã nói, đồng cư ở thế giới Cực Lạc 

là thù thắng thứ nhất. Nếu như chúng ta không tìm hiểu và nhận biết rõ sự việc này, đối 

với niềm tin sâu sắc, sẽ có cảm xúc khiếm khuyết, chỉ sau khi thông đạt hiểu rõ, thì niềm 

tin mới được đầy đủ. Tín nguyện viên mãn, giống như Ngâu Ích đại sư từng nói: “nhất 

định vãng sanh”. Vãng sanh về đồng cư độ, rốt cuộc thù thắng ở điểm nào? Đoạn ngắn 

này nói cho chúng ta hiểu rõ. 

văn trích cung lục— tịnh thổ đại kinh giải diễn nghĩa ( đệ tam thập nhất tập ) 

2010/5/6   đương danh : 02-039-0031 

00:01:55,508 



“Phàm  phu  đới  nghiệp”,  nên  biết  chúng  ta  chính  là  phàm  phu,  chúng  ta  không 

phải là thánh nhân, chẳng những không có phần của đại thánh, mà tiểu thánh cũng không 

có luôn. Tiểu thánh mà chúng ta còn chưa đạt được, từ điểm này chúng ta cảm nhận sâu 

sắc, và cũng vô cùng hổ thẹn. Học Phật cách nào? Đầu tiên phải trì giới, không trì giới 

thì chẳng có căn, cho nên người tại gia học Phật có 3 căn, người xuất gia học Phật có 4 

căn.  Thứ  hai  phải  tu  tập,  phải  thật  sự  tu  tập,  bạn  mới  thành  tựu  được.  Thật  sự  tu  tập, 

chúng ta đới nghiệp cầu vãng sanh, đó chính là cần phát nguyện, cần niệm Phật. Ba điều 

kiện, tín- hạnh- nguyện, bạn phải có đầy đủ. Chân thật phát nguyện, nguyện này làm sao 

mà có? Biết được thế gian này là khổ, khổ không nói hết, biết được khổ, chúng ta mới 

phát nguyện thoát ly khỏi thế giới này, thế giới này có quá nhiều thứ cám dỗ, tài sắc danh 

thực thùy ngũ dục lục trần cám dỗ, biết được khổ là không bị cám dỗ. Nếu tôi muốn được 

Tập 31  643 



những sự hưởng thụ của thế gian, thì chính mình nên nghĩ xem, phải trả giá như thế nào? 

Có đáng không? Không đáng! Tuy làm đến bậc Quốc Vương ở trên thế gian này. Người 

ta thường nói rằng: “ quí vi thiên tử, phú hữu tứ hải”, bạn có thể hưởng thụ được mấy 

năm? Đại khái trong lịch đại đế vương, người hưởng thụ lâu nhất không ai ngoài Khang 

Hy. Khang Hy làm hoàng đế 61 năm. Vua Càn Long không dám vượt quá ông mình, nên 

làm 60 năm, đem vương vị giao cho con trai, còn bản thân làm Thái thượng hoàng 4 năm 

rồi  cũng  ra  đi.  Cho  nên  bạn  nghĩ  xem,  có  thể  hưởng  thụ  bao  lâu?  Sau  khi  hưởng  hết 

phước báu thì đi về đâu? Không ra khỏi luân hồi lục đạo. Đã không ra khỏi luân hồi lục 

đạo, thế thì có thể đoán biết được, đời này qua đời khác, chúng ta nói kiếp, kiếp này qua 

kiếp khác, đó là sự thật. Đó chính là cái giá mà bạn phải trả, tạo phước bao nhiêu đời, 

mới có được một đời làm đế vương, một đời hưởng hết phước rồi, lại phải đọa lạc bao 

nhiêu đời nữa, hà tất phải như vậy? Đây là việc chúng ta phải nhìn thấu hiểu rõ, cho nên 

chẳng những ngôi vị đế vương của thế gian, không thể cám dỗ được chúng ta. Đại Phạm 

Thiên vương, Ma Ê Đầu La Thiên vương, cũng không thể dụ dỗ được một người tu hành, 

người tu tập giác ngộ, hiểu rõ. Thế gian vô lượng kiếp bất quá chỉ là một khảy móng tay 

mà thôi, phải nên xác định rõ mục tiêu và phương hướng, quyết định trở về tự tánh, trở 

về đại viên mãn, tự tánh là đại viên mãn. Trong kinh Hoa Nghiêm đức Thế Tôn có dạy 

chúng ta rằng:  “tất cả chúng sanh đều có đức tướng trí huệ của Như Lai” , chúng ta phải 

tìm  lại  cái  này, cái  này  vốn  sẵn  có, sẵn  có  nên nhất định  phải  tìm  lại. Lục đạo  và thập 

pháp giới vốn không có, đó chỉ là một cơn ác mộng, ác mộng nên chắc chắn có thể tỉnh 

lại, tỉnh lại thì không còn nữa, chúng ta tin rằng, thật sự tỉnh lại trong tâm có đủ; Lục đạo 

khổ, thập pháp giới khổ, đây là một cơn ác mộng. Cho nên thức tỉnh lại không dễ dàng, 

thật sự thức  tỉnh lại đi. Chúng  ta  rất  may  mắn, không dễ dàng  chút  nào, nghe được  lời 

giáo huấn của chư Phật Bồ tát, hiểu rõ được chân tướng sự thật, không cần đoạn hoặc mà 

có thể chứng chơn, chơn này là pháp hy hữu khó tin. Đồng cư của Cực Lạc, là Tịnh Độ 

chứ không phải là uế độ, cho nên đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, bạn sẽ được 3 điều 

lợi, 3 điều lợi này không gì sánh bằng. Điều lợi thứ nhất, là đích thân nghe Phật thuyết 

pháp, điều này không dễ gì gặp được. Nghe Phật nào nói pháp vậy? Nói cho quí vị biết, 

đến thế giới Cực Lạc nghe báo thân Phật thuyết pháp.Ở thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

tam thân tức là nhất thân, nhất thân tức là tam thân. Chúng ta ở thế gian này, tuy được 

sanh cùng thời với Phật Thích Ca Mâu Ni, có duyên gặp được Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  ứng  hóa  thân,  đích  thân  bạn  nghe  được  Pháp  thân,  báo  thân 

Phật vì bạn thuyết pháp, làm sao có lý không khai ngộ được. Điều lợi thứ hai là bất thoái 

chuyển, đến thế giới Tây Phương Cực Lạc là chứng được bất thoái chuyển, cho nên đức 

Phật dạy chúng ta, phàm thánh đồng cư độ, hạ hạ phẩm vãng sanh, cũng là làm A Duy 

Việt Trí Bồ tát, điều này rất khó. Chúng ta không thể thành tựu ở thế gian này, nguyên 

nhân vì sao vậy? Là ở chỗ tiến bộ quá ít, thoái bộ lại quá nhiều, đúng là tiến một bước lùi 

10 bước, cho nên không dễ gì thành tựu. Điều lợi ích thứ ba là “thọ mạng vô lượng”, thế 

64 Tập 31 

4 



giới Tây Phương Cực Lạc, thật sự là vô lượng thọ, không phải là số vô lượng của hữu 

lượng, mà là số vô lượng thật sự. Cho nên nhất định trong đời này, trong đời này phải 

sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc. Viên đoạn chư hoặc, viên mãn đoạn hết kiến tư 

hoặc, trần sa hoặc, vô minh hoặc. Trong Kinh Hoa Nghiêm cũng có dạy: Đoạn hết chấp 

trước, phân biệt, vọng tưởng. Viên tịnh tứ độ, viên mãn chứng đắc thanh tịnh tứ độ. Nhất 

tức là tứ, tứ tức là nhất, cho nên sanh đồng cư, chính là sanh thượng tam độ, đồng thời 

sanh  thượng  tam  độ.  Viên  sanh  tứ  độ,  là  trong  đời  này  thành  tựu  viên  mãn.  Chúng  ta 

nhận thức được như vậy, nhận biết được như vậy, làm sao không thể vãng sanh? Trong  

đời này chúng ta có thể đạt được không? Được, chắc chắn đạt được, vấn đề ở chỗ bạn có 

muốn hay không, cái  muốn hay không muốn này, chính là cái bạn có thật sự nhận biết 

hay không? Sau khi thật sự nhận biết thế gian này, bạn mới thật sự buông bỏ được, thế 

gian  này  còn  có  điều  gì  không  buông  bỏ  được  Nói  cách  khác,  đối  với  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, bạn nhận biết mơ hồ không rõ ràng, nếu thật sự nhận biết rõ ràng, thì 

đâu còn gì để nói nữa? Chắc chắn thành tựu, buông bỏ hết tất cả. Sau khi buông bỏ, công 

việc của chúng ta bây giờ, vừa rồi cũng có đề cập đến; thứ nhất là phải hiểu rõ vẫn đề căn 

bản, nền tảng. Có bốn căn; Cảm Ứng Biến, Đệ Tử Quy, Thập Thiện Nghiệp, Sa Di Luật 

Nghi, trì giới. Có những nền tảng này, thật sự làm, không làm không xong, thật sự làm 

chính  là  phát  Bồ  Đề  Tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm.  Thứ  ba  là  hoằng  kinh,  đây  là  đại 

thừa, câu nói cuối cùng của đại thừa là: “khuyến tấn hành giả”. Tịnh nghiệp tam phúc, 

tổng cộng 11 câu. 10 câu trước đều là tự lợi, câu cuối cùng là lợi tha. Mình thành tựu rồi 

thì nhất định phải giúp đỡ người khác, chính là tự hành hóa tha, câu cuối cùng này, bạn 

đã hoàn toàn vào được cảnh giới rồi. Thâm tín nhân quả, đọc tụng đại thừa, khuyến tấn 

hành giả. Bạn phải giúp đỡ tất cả người tu hành, phá mê khai ngộ, hiểu rõ chân tướng sự 

thật, giống như chính mình vậy, phát nguyện cầu sanh tịnh độ, như vậy mới đúng. Giống 

như con đường tu tập của mười phương ba đời tất cả chư Phật, một phương hướng, một 

con đường, thì làm sao không thành công được! 



Tiếp  tục  coi  đoạn  kế  tiếp.  “  hựu  thử  độ  tu  hành  nan,  thoái  duyên  đa  cố,  xứ  xứ 

chướng  ngại”.  Chướng  ngại  nghĩa  là  sao?  Chính  là  giúp  cho  bạn  thoái  chuyển,  cũng 

chính là rất nhiều cám dỗ. Nếu bạn không thắng được sự cám dỗ, là bạn thoái chuyển. Ai 

cám dỗ bạn vậy? Ma đang cám dỗ bạn, oan thân trái chủ đều là ma, bạn ở thế gian này, 

đời này kiếp kia thiếu nợ họ quá nhiều, họ mê hoặc điên đảo, họ muốn báo thù, họ muốn 

đòi lấy.  Nợ  mạng phải đền  mạng thiếu tiền phải  trả  tiền, không  trả,  thì  họ không cam 

lòng đâu, thường đến làm phiền bạn, huống là còn có đại Ma Vương ở phía sau , làm chỗ 

nương tựa của họ. Chúng ta cũng quá mê, mê quá sâu nặng, chư Phật bồ tát muốn giúp 

cũng không thể giúp được, chẳng phải chư Phật bồ tát không giúp bạn, mà là không giúp 

được. Làm sao không giúp được vậy? vì bạn không tin tưởng, không nghe lời. Không 

thắng được sự cám dỗ, thế là xong, bị thoái chuyển thôi. Cho nên người tu đạo nhiều như 

lông Ngưu, người đắc đạo thì ít như sừng Lân. Vì sao vậy? thoái chuyển rồi! Cái lý ở chỗ 

Tập 31  645 



này. Thế giới ngày nay,  những thứ mà lục căn của bạn tiếp xúc, bạn quán sát kỹ mà xem, 

cái nào chẳng phải là sự cám dỗ của danh văn lợi dưỡng? chẳng phải là sự cám dỗ của tài 

sắc danh thực thùy chứ? Bạn có thể chịu đựng được, có thể thắng được sự khảo nghiệm 

này chăng? Cho nên người thoái chuyển rất nhiều, đó là hiện tượng rất bình thường. Thật 

sự bất thoái chuyển chỉ có hai hạng người; Hạng thứ nhất là người nhiều đời trong kiếp 

quá khứ đã tu tập, thiện căn thâm hậu, hạng người này bất thoái chuyển. Hạng người thứ 

hai chính là huân tập kinh giáo, tuy Túc Thế Thiện Căn chưa sâu dày, nhưng đời này có 

nhân duyên thù thắng. Không ngày nào xa rời kinh giáo, loại huân tập này cũng phải có 

nền tảng, nền tảng là gì vậy? Nền tảng chính là căn tốt, trồng sâu bốn căn, Hạnh Nguyện 

Chân,  Phát  Bồ  Đề  Tâm,  Nhất  Hướng  Chuyên  Niệm,  làm  thiệt!  Có  nền  tảng  như  vậy, 

hàng ngày không rời kinh giáo, tự hành chính là hóa tha, hóa tha chính là tự hành. Học 

tập kinh giáo, nhất định phải tuân theo quy củ xưa, phương pháp xưa, Trung Quốc từ xưa 

tới nay, chưa từng thấy một người nào, rời phương pháp xưa mà thành tựu, không thấy. 

Phương pháp xưa là do tôn giả A Nan để lại. Tôn giả A Nan kiết tập kinh tạng, ngài lên 

pháp tòa giảng kinh, ngài giảng như thế nào? Giảng lại, không có ý riêng của mình. Trên 

pháp tòa, thêm vào ý của mình, sai rồi! Vì sao vậy? Ý của mình từ đâu mà có? Từ tâm ý 

thức mà có. Đức Phật khi còn tại thế, kinh giáo, những thứ ngài giảng từ đâu mà có? Từ 

tự tánh lưu xuất ra. Bạn chưa chuyển thức thành trí, bạn giảng từ A Lại Da thức lưu xuất 

ra. Tự tánh lưu xuất là sự lưu xuất của chân tâm, A Lại Da lưu xuất là sự lưu xuất của 

vọng tâm, dùng vọng tâm thì làm sao bạn có thể thành tựu được. Cho nên đạo Phật đời 

đời kiếp kiếp giảng kinh, đều tuân theo quy củ xưa này, tự tánh lưu xuất, chúng ta vẫn 

chưa kiến tánh thì làm sao đây? Chưa kiến tánh,  nên y theo phương pháp của người xưa 

mà giảng, đừng thêm suy nghĩ của riêng mình vào trong đó, đó là cách giảng lại, đều như 

thế mà thành tựu, ngay cả thời cận đại này cũng thế thôi. 

Tôi còn nhớ năm 1977, lần đầu tiên nhận lời mời của người bạn người Hongkong, 

là  Pháp  Sư  Thánh  Hoài,  năm  ngoái  ngài  vãng  sanh  rồi,  mời  tôi  sang  Hongkong  giảng 

Kinh Lăng Nghiêm. ở Hongkong tôi gặp pháp sư Diễn Bối, pháp sư Diễn Bối khi đó là 

đại pháp sư, rất nổi tiếng, tứ chúng đồng tu ở Hongkong thuê một chiếc xe lớn, đưa ngài 

đi tham quan khắp Hongkong, đúng dịp tôi giảng kinh ở Hongkong nên mời luôn cả tôi, 

tôi quen biết Diễn công. Tôi và Diễn công nói chuyện Phật Học Viện, ngài nói Phật Học 

Viện không đào tạo được nhân tài, ngài chỉ tôi nói, ngày nay thầy giảng kinh ở đây, thầy 

không  phải  là  người  xuất  thân  từ  phật  học  viện. Không  sai, chúng  tôi  đều  xuất  thân  từ 

chỗ trùng tuyên lại. Ở Đài Trung của chúng tôi, thầy giáo Lý mở  một lớp học kinh, có 

hơn hai mươi học sinh học giảng kinh, giảng cách nào? Trùng tuyên lại. Vào thời đó rất 

khó khăn, không có thâu âm, thâu hình, những thiết bị này đều không có. Nhờ vào cái gì? 

Nhờ vào ghi chép. Ai tài giỏi thì ghi chép lại toàn bộ những gì thầy giảng, ai không có 

khả năng này, thì các bạn giúp đỡ lẫn nhau. Thầy giáo giảng bộ kinh này, dạy các bạn 

64 Tập 31 

6 



giảng, mỗi vị học sinh đều ghi chép , nhưng mà phương pháp của thầy giáo là mỗi lần 

kêu hai người, hai người này ngồi trước mặt thầy, có nghĩa là nhưng người khác đều là 

dự thính, chỉ dạy 2 người này. Sau khi hai vị này học xong, đến tuần sau lên bục giảng 

giảng cho mọi người cùng nghe, không được có ý kiến của riêng mình, không ghi chép 

kịp, thì các bạn giúp cho, tất cả các bạn ghi xong rồi đưa hết cho người này, người này 

đem về soạn lại, viết thành một bài giảng hoàn chỉnh. Sau khi viết xong bài giảng này, 

giảng cho cả lớp nghe một lần, có cả thầy giáo đến nghe, trong khi giảng, có chỗ cần sửa, 

có chỗ cần thêm, sau đó soạn lại bài giảng lần thứ hai. Bài giảng lần thứ hai này, vẫn phải 

lên bục giảng giảng lại cho các bạn cùng nghe, mọi người đồng ý, là được rồi. Lần thứ ba 

là lên pháp tòa giảng cho phật tử nghe, một tuần giảng một lần, mỗi lần 1 tiếng đồng hồ, 

mà phải bỏ ra thời gian 1 tuần lễ, phương pháp này rất đần độn, nhưng lại rất hữu hiệu. 

Bài giảng 1 giờ đồng hồ, phải viết 8 ngàn chữ, mỗi  tuần phải viết bài giảng 8 ngàn chữ, 

trên thực tế thì không đến 2 giờ đồng hồ,  mà là một giờ rưỡi, một giờ rưỡi, một người 

giảng tiếng phổ thông, một người giảng tiếng Đài. Giống như là phiên dịch, nhưng thực 

ra  là  cùng  một  bài  giảng,  hai  người  lên  giảng.  Trên  thực  tế  thời  gian  giảng  kinh  là  45 

phút, bài giảng 8 ngàn chữ, không dễ đâu, khổ học mà ra đó. Học giảng kinh, đại khái là 

một bộ kinh, thầy giáo quy định, ít nhất không dưới 3 lần, nhiều nhất không thể quá 10 

lần. 10 lần là hai tháng, mỗi tuần 1 lần, 3 lần là 3 tuần rồi, rất có hiệu quả! Học tập giảng 

kinh vào thời đó, đúng như lời thầy Lý từng nói, ăn cơm không biết ngon dở, ngủ không 

yên giấc, thời gian 1 tháng, hơn một tháng, toàn tâm toàn lực đều để vào kinh, đó gọi là 

khổ học. Cho nên điều kiện cơ bản để giảng kinh, thứ nhất, lý giải hay, trí nhớ tốt, không 

có hai điều kiện này thì không thể giảng kinh được. Học sinh nghe kinh rất nhiều, người 

giảng kinh được tuyển chọn từ trong những học sinh nghe kinh đó, người đó có hai điều 

kiện này, nghe kinh có thể lý giải, có thể ghi nhớ, không có hai điều kiện này thì không 

thể nào học giảng kinh được Tôi theo học lớp này, học tập ở lớp này, học được rất nhiều, 

tôi vẫn chưa đến lượt thầy giáo dạy mình giảng kinh, có nghĩa là tôi vẫn chưa có tư cách 

ngồi trước mặt thầy giáo, là phải lên bục giảng giảng, tôi thì ngồi phía sau, ngồi phía sau 

nghe ké thôi. Tôi may mắn ở chỗ, chính là có đủ hai điều kiện trên, tôi lý giải được, và trí 

nhớ rất tốt. Tôi nghe thầy giáo giảng 1 tiếng đồng hồ, kêu tôi trùng tuyên lại, thì ít nhất 

tôi cũng có thể giảng được 55 phút, tôi có năng lực đó. Cho nên các bạn cùng học trong 

lớp, tôi đã giúp đỡ cho họ rất nhiều, họ bỏ sót hoặc quên mất đoạn nào đều đến tìm tôi, 

tôi đã nhiều lần nói với các bạn, khi tôi học giảng kinh, 1 tháng là 1 bộ kinh. Tôi ở Đài 

Trung 15 tháng, một năm 3 tháng, tôi học được 13 bộ kinh, 13 bộ kinh này tôi đều giảng 

được. Tôi chỉ ngồi nghe ké thôi, vì cách dạy của thầy giáo là theo thứ tự trước sau, tôi là 

người sau cùng gia nhập vào lớp này, cho nên tên tôi sau cùng, chưa đến lượt mình, là tôi 

đã đi rồi. Khi đó nhân duyên xuất gia thành thục, cho nên xuất gia xong là tôi đi dạy ở 

phật Học Viện. Tôi học được 13 bộ kinh, có thể giảng được 13 bộ kinh, đi dạy Phật Học 

Viện, trùng  tuyên  lại  rất vất  vả,  nhưng hiệu quả  cao.Nếu không  học từ  cách này, trong 

đạo Phật nói, xuất thân từ Khoa Ban, đó là hoàn toàn học theo quy củ, không học theo 

Tập 31  647 



quy củ thì rất khó khăn. Giảng kiến thức của thầy giáo, giảng kiến thức của người khác, 

cho nên lần này, là lần thứ 11 tôi giảng kinh Vô Lượng Thọ. Tôi giảng lại kiến thức của 

thầy giáo, không có kiến thức của riêng mình, diễn nghĩa. Kinh, là của Hạ Liên lão cư sỹ 

hội tập, Hạ lão là ai vậy? Hoàng Niệm  Tổ lão cư sỹ biết, không nói, không nói thì tốt. 

Đều là chư Phật bồ tát tái lai, không phải những vị tái lai thì không thể làm được những 

việc này đâu. Bạn coi, Vương Long Thư đời Tống làm rồi, Ngụy Mặc Thâm đời Thanh 

làm  rồi,  Bành  Tế  Thanh  cũng  từng  thưởng  thức,  đều  không  đầy  đủ,  đều  có  khiếm 

khuyết.Đến lần thứ 3 này, Hạ lão cư sỹ hội tập lại, tốn mất bao nhiêu thời gian? 10 năm. 

Không dễ dàng! Đó là làm mẫu cho chúng ta, làm gương cho chúng ta. Khiêm hạ, từ tốn. 

Hoàng Niệm Lão thọ nhận lời phó chúc của thầy giáo, chú giải bộ kinh này. Hoàng Niệm 

Tổ lão cư sỹ, đích thân nghe Hạ lão giảng kinh Vô Lượng Thọ. Thu tập kinh luận, các vị 

Đại Đức chú thích, giảng thuật, tổng cộng có 193 loại, làm dẫn chứng, đây là Bồ tát tái 

lai, chứ không phải là phàm phu. Họ xuất hiện ở thế gian này, sứ mệnh duy nhất, chính là 

hoàn thành công việc này. Bộ kinh giải này, phổ độ chúng sanh sau thời mạt pháp 9 ngàn 

năm, đồng quy Cực Lạc, nhân duyên này thù thắng quá! Tôi ở Đài Trung 10 năm, thân 

cận thầy Lý, nhân duyên đó cũng hy hữu không gì sánh bằng, gặp được pháp môn này, 

gặp  được  bộ  kinh  giải  này, tôi  gặp  được,  vẫn  chưa  gặp  được cuốn  chú  giải  của  Hoàng 

Niệm Tổ lão cư sỹ, tôi gặp được cuốn chú thích của thầy Lý, tôi dùng lời chú thích của 

thầy  ấy  giảng  3,4  lần,  mới  gặp  được  cuốn  chú  giải  của  Hoàng  lão  cư  sỹ,  lần  này  hoàn 

toàn giảng chú giải, làm theo các vị đại đức ngày xưa từng nói: “thuật nhi bất tác, tín nhi 

háo cổ”, không có cái gì của mình hết. Kinh là của Phật nói, giải là của Bồ tát nói. Học 

sự khiêm hạ và cung kính của người xưa, thì con đường tu tập của chúng ta sẽ dễ dàng, 

thì không phải là con đường khó đi nữa. 

Chúng ta học tiếp, “Cực Lạc thành Phật dị, vô thoái chuyển cố”. vãng sanh về thế 

giới Tây Phương Cực Lạc. Vì sao phải vãng sanh? Là vì cái này, không lấy thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, tu hành quá khó. Mười phương tam thế nhất thiết chư Phật Như lai, 

đều hướng dẫn người tu hành cầu sanh Tịnh độ. Chư Phật như lai không ích kỷ, không vì 

mình, đều muốn giúp cho người khác thành tựu, nơi nào nhân duyên thù thắng thì giới 

thiệu cho chúng sanh đi về đó. Niệm niềm đều nghĩ độ chúng sanh, niệm niệm đều mong 

chúng sanh quay  đầu,  chúng sanh  thành  Phật,  không bao giờ  nghĩ đến bản  thân  mình. 

Trong kinh phẩm Vãng Sanh Chánh Nhân có dạy rằng: “chư vãng sanh giả, giai đắc A 

Duy Việt Trí, viên chứng tam bất thoái”. “ chư vãng sanh giả”, câu này rất quan trọng, tứ 

độ tam bối cửu phẩm, bất luận là phẩm vị nào, bất luận là chúng sanh có căn tánh gì, chỉ 

cần bạn có thể vãng sanh về thế giới Cực Lạc, hạ hạ phẩm ở đồng cư độ cũng tốt, cũng là 

Bồ tát A Duy Việt Trí, đều có kim sắc thân đầy đủ 32 tướng tốt, đều được làm Phật, đó là 

khẳng định. Ý câu này nói rằng phàm thánh đồng cư độ, vì sao vậy? Kim sắc thân, 32 

tướng, đều có nơi đồng cư độ. Tướng của người vãng sanh giống như tướng của Phật A 

64 Tập 31 

8 



Di Đà vậy. Cõi Cực Lạc hơn các cõi khác trong mười phương, phàm phu đới nghiệp sanh 

về cõi này, bèn được A Duy Việt Trí. A Duy Việt Trí, dịch là bất thoái. A Duy Việt Trí là 

tiếng  Phạn,  dịch  thành  tiếng  Trung  có  nghĩa  là  bất  thoái  chuyển, vị  bất  thoái, hành  bất 

thoái, niệm bất thoái. Dưới đây nói, bất thoái có 3 nghĩa, đã giải thích cho chúng ta, bất 

thoái có 3 nghĩa. Thứ nhất, vị bất thoái, “nhập thánh lưu”,thánh nhân, thánh lưu, khu vui 

chơi của thánh nhân. Phải cần điều kiện gì? Ở thế giới của chúng ta đây phải đoạn kiến 

hoặc, bạn mới có thể nhập thánh lưu. Thánh lưu là sơ quả của Tiểu thừa, còn Đại thừa thì 

kinh Hoa Nghiêm có ghi, đó là Bồ Tát Sơ Tín trong Thập Tín, trong Phật pháp gọi là tiểu 

tiểu thánh, sơ quả. Phải buông bỏ thân kiến, không nên chấp trước thân là của mình, phải 

buông  bỏ  biên  kiến,  quyết  định  không  có  niệm  đối  lập,  không  đối  lập  với  mọi  người, 

không đối lập với sự việc, không đối lập với tất cả vạn vật, buông bỏ hết. Kế đến buông 

bỏ thành kiến, chính  là ý kiến  của riêng mình, không  có  ý kiến  của  riêng  mình.  Thành 

kiến lại chia làm, thành kiến của nhân và thành kiến của quả. Thành kiến của nhân gọi là 

giới  thủ  kiến,  thành  kiến  của  quả  gọi  là  kiến  thủ  kiến,  hai  loại  thành  kiến  lớn  này  đều 

không có. Các vị nên biết rằng, tâm thanh tịnh  hiện tiền, vừa mới hiện tiền, thanh tịnh 

bình đẳng giác, tất cả những kiến giải sai lầm, đều buông bỏ hết. Vì sao vậy? Hoàn toàn 

nương vào sự giáo huấn của Thánh giáo, đối với Thánh giáo không hề nghi hoặc. Thông 

thường người ta học Phật khó khăn, cho rằng trong kinh điển có ý kiến riêng của mình, 

cho rằng không thích hợp với xã hội hiện đại, mấy câu này không thích hợp với sự tu tập 

của chúng ta ngày nay. Họ đã khởi tâm như vậy. khởi tâm như vậy thì sẽ bị chướng ngại, 

không thể nhập vào Thánh lưu, họ khởi phiền não, khởi phân biệt, khởi chấp trước. Nếu 

chúng  ta  đối  với  kinh  giáo,  không  khởi  phân  biệt,  không  khởi  chấp  trước,  như  thế  là 

đúng. Khó! Vô cùng           khó! Đặc biệt là giới luật, đối với giới luật tôi có niềm tin. 

Chương Gia đại sư bỏ ra 3 năm trời, Ngài là người có trí huệ, thiện xảo phương tiện, vì 

tôi theo đạo Phật, là bước vào từ con đường học thuật.Học triết học với thầy Phương,ở 

trong đây có sự phân biệt chấp trước nghiêm trọng, thầy Phương khi đó cũng có, thầy 

nói: Trong Phật pháp, có một bộ phận là triết học cao thâm, còn có một bộ phận là Tôn 

giáo mê tín. Những thứ đó chúng ta nên bỏ đi, cho nên trong 10 tôn giáo, thầy Phương 

chỉ chú trọng Tánh tông và Tướng tông, hai tông Tánh, Tướng là triết học. Tôi chịu ảnh 

hưởng của thầy rất nhiều, đặc biệt là đối với giới luật, giới luật là chuẩn mực trong cuộc 

sống  hàng  ngày.  Trung  Quốc  và  Ấn  Độ,  trong  ngoài  không  giống  nhau,  người  Trung 

Quốc có chuẩn mực của người Trung Quốc, ngoại quốc có chuẩn mực của ngoại quốc. 

Chuẩn  mực  của  người  Trung  Quốc,  từ  thời  đạo  Nho  nói  về  Lễ,  đó  là  chuẩn  mực  của 

Trung Quốc. Còn Lễ, thì mỗi thời mỗi khác, Lễ của 3 đời đều có sửa đổi, phải thích hợp 

với tình trạng sinh hoạt hiện tiền, giống như pháp luật vậy, cứ cách một năm là phải sửa 

lại một lần. Như người xưa hành lễ, kính lễ nhất là tam quỳ cửu khấu đầu, vào thời đó, 

còn thời nay chúng ta kính lễ nhất là vái ba vái. Trung Quốc và ngoài quốc không giống 

nhau, thời xưa và thời nay  không giống nhau.Cho  nên  chúng  ta  chỉ  cần  học ở  chỗ  tinh 

thần, không cần học ở phương thức, thành kiến của chúng ta rất sâu dày, phân biệt chấp 

Tập 31  649 



trước cũng rất nghiêm trọng. Chương Gia đại sư biết được căn bệnh của những người trẻ 

chúng  ta,  không  thể  nói,  có  nói  chúng  ta  cũng  không  chịu  nghe,  có  nói  cũng  vô  dụng. 

Thiện xảo phương tiện của Ngài, mỗi lần tôi đến thăm Ngài, khi ra về ngài đều đưa đến 

cổng, đưa đến cổng rồi nói với tôi một câu: “giới luật rất quan trọng”, Ngài chỉ nói một 

câu này, cho nên  câu  này, tôi nghe rất quen  thuộc, tôi đã nghe  mấy  chục  lần  rồi. Thầy 

giáo vãng sanh rồi, tôi theo thầy 3 năm, lúc tôi theo thầy, thầy 65 tuổi, 68 tuổi thì thầy ra 

đi, tôi theo thầy năm đó tôi 26 tuổi. Khi hỏa táng thầy, đơn độc làm một đài hỏa táng 

riêng, tôi và Cam Châu Hoạt Phật, cùng với mười mấy người nữa, dựng mấy túp lều bên 

lò hỏa táng, tôi ở trong lều 3 ngày, tôi xin nghỉ 3 ngày, ở đó 3 ngày, ở đó suy nghĩ kỹ, tôi 

theo thầy 3 năm, thầy đã dạy tôi những gì? Vừa phản tỉnh, ấn tượng sâu đậm nhất chính 

là câu “giới luật rất quan trọng”, thầy đã nhắc nhở tôi mấy chục lần, tôi đã cố gắng tìm 

giới  luật  của  đạo  Phật  đọc,  nghĩ  ra  một  việc,  Phật  pháp  là  pháp  xuất  thế  gian,  ngày 

trướcchúng tôi lấy pháp thế gian để nhìn pháp xuất thế gian, thậm chí còn mang theo một 

chút phỉ báng trong đó nữa. Sai  rồi!  Thế gian pháp và xuất  thế  gian pháp  không giống 

nhau. Thế gian có thiên lưu biến hóa, chuẩn mực trong cuộc sống có thay đổi, xuất thế 

gian thì không thể thay đổi, xuất thế gian mà thay đổi thì không thể xuất được thế gian 

đâu.  Tôi nghĩ  tới điểm  này,  tôi đã tiếp nhận  được, dụng  công  học tập,  bởi vì thế  gian 

không  đoạn  phiền  não,  không  đoạn,  xuất  thế  gian  thì  nhất  định  phải  đoạn,  bạn  không 

đoạn thì không thể xuất thế. Sau này mới biết được, luân hồi từ đâu mà có? Luân hồi là 

do phiền não kiến tư hoặc biến hiện ra. Nói cách khác, là từ chấp trước mà có, nếu chúng 

ta thật sự buông bỏ chấp trước, thì kiến giải, tư  tưởng  của  chúng ta không  sai lầm, lục 

đạo sẽ không còn nữa. Lục đạo là cách suy nghĩ sai lầm của chúng ta, cái thấy sai lầm 

của chúng ta biến hiện ra. Cái thấy sai lầm quá nhiều, đức Phật chia chúng thành 5 loại: 

Thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến.Buông bỏ được hết 5 loại thấy 

này, thì mới chứng được quả vị Tu Đà Hoàn, nhập thánh lưu, bất đọa phàm địa. Không ra 

khỏi lục đạo, nhưng thế nào đây? Bạn đã chứng được sơ quả tiểu thừa rồi, bạn ở thế gian 

này, bảy lần lui tới cõi trời cõi người tu tập, bạn sẽ chứng được quả vị A la hán, quyết 

định không đọa vào ba ác đạo, cho nên gọi là thánh nhân, vị bất thoái. 

Thứ hai là hành bất thoái, trừ kiến tư hoặc, phục đoạn trần sa, hằng độ chúng sanh, 

bất đọa tiểu thừa địa, đó là Bồ tát. Đoạn hết kiến tư phiền não, đoạn hiết kiến tư phiền 

não tương đương với A La hán, nhưng người này không phải A la hán, đây là giảng Đại 

thừa, Tịnh tông là Đại thừa. đại thừa là quả vị gì? Trong kinh Hoa Nghiêm nói là Bồ tát 

Thất Tín Vị, nhập thánh lưu là sơ tín vị.Giống như tiểu học, lớp 1 của tiểu học là nhập 

thánh lưu, hành bất thoái vị là lớp 7, lớp 7 trở lên. Vì sao vậy, vì người này giáo hóa 

chúng  sanh,  ra  khỏi  lục  đạo  rồi,  Lục  Tín  vẫn  chưa  ra  khỏi  lục  đạo,  vậy  lục  tín  ở  đâu? 

Ởchỗ  trong  kinh  giáo  thường  nhắc  tới  đó  là  Tứ  Thiền  Thiên  tu  tập,  người  này  không 

xuống,  ở  Tứ  Thiền  Thiên.  Trong  Tứ  Thiền  Thiên,  có  một  loại  gọi  là  Ngũ  Bất  Hoàn 

65 Tập 31 

0 



Thiên. Tứ Thiền Thiên có chín tầng, có chín tầng thiên, tầng trên cùng là Ngũ Bất Hoàn 

Thiên, là nơi các vị A Na Hàm ở đó tu tập.Người lợi căn thì ngay nơi đó chứng quả A La 

hán, thoát ly lục đạo, nếu là các vị độn căn, thì còn phải thông qua Tứ Không Thiên, phía 

trên vẫn còn 4 tầng phải thông qua, lợi căn thì không cần phải thông qua, từ Tứ Thiền 

trực tiếp đến Thanh Văn, Thanh Văn trong Tứ Thánh, người này đến được đó, là thoát ly 

sanh tử luân hồi, người này độ chúng sanh, cho nên không đọa nơi tiểu thừa, tiểu thừa chỉ 

lo cho mình, thành tựu cho mình, không hề nghĩ tới việc giúp người khác, cho nên Bồ tát 

trong kinh Hoa Nghiêm, niệm niệm không rời chúng sanh, đó là hành bất thoái. 

Thứ 3 niệm bất thoái, phá vô minh, hiển Phật tánh, đoạn hết vô thỉ vô minh. Trong 

hội Hoa Nghiêm chúng ta thường nhắc đến, “bất khởi tâm, bất động niệm”. Lục căn tiếp 

xúc với cảnh giới lục trần, thấy rõ, nghe hiểu, đó là Huệ, quyết định không hề khởi tâm 

động niệm, khởi tâm động niệm còn không có, thì làm sao có phân biệt chấp trước? Cho 

nên ba loại phiền não lớn này đều đoạn tận, kiến tư phiền não, trần sa phiền não, vô minh 

phiền não đều đã đoạn hết, không Còn Thập Pháp Giới nữa, siêu việt Thập Pháp Giới, 

người này đi đâu? Đến Nhất Chân Pháp Giới, người này đến Thật Báo Trang Nghiêm Độ 

của Chư Phật Như Lai. Từ Sơ Trụ, Sơ Trụ của Viên Giáo, cho đến Bồ tát Đẳng Giác đều 

ở đó, đều ở nơi Thật Báo Trang Nghiêm Độ. Hiển Phật tánh tức là kiến tánh, minh tâm 

kiến tánh, kiến tánh thành Phật. “niệm niệm lưu nhập Như Lai quả hải”, Như Lai quả hải 

chính là Tự Tánh, cũng chính là Thường Tịch Quang mà trong Tịnh độ chúng ta thường 

nói, niệm niệm lưu nhập Thường Tịch Quang, đó là 3 loại bất thoái. 

Ba loại bất thoái trên đây, nếu ở nơi này tu hành,  ở thế giới này của chúng ta tu 

tập. Tu là tu hành, sửa đổi những hành vi sai lầm, tư tưởng sai lầm, đó là tu. Trì là bảo trì. 

“tu đoạn kiến hoặc”, bắt đầu từ chỗ này, “như sơ quả của Tạng Giáo, quả Tu Đà Hoàn. 

Kiến  địa  của  Thông  Giáo,  Sơ  Trụ  của  Biệt  Giáo,  Sơ  Tín  của  Viên  Giáo,  gọi  là  Vị  Bất 

Thoái. Đây là nói đến tứ giáo Tạng Thông Biệt Viên, Tu Đà Hoàn của tiểu thừa là Tạng 

Giáo, Tạng Giáo là tiểu thừa, công phu đoạn chứng của họ, Tu Đà Hoàn tương đương với 

Kiến Địa Bồ tát của Thông Giáo, Sơ Trụ Bồ tát của Biệt Giáo, Sơ Tín Bồ tát của Viên 

Giáo, công phu đoạn phiền não của họ, là bình đẳng, là ngang nhau, nhưng trí huệ không 

giống  nhau,  không  tương  đồng,  trí  huệ  cao  nhất  là  Sơ  Tín  của  Viên  Giáo,  trí  huệ  kém 

nhất  chính  là  Sơ  quả  của  Tạng  Giáo.  Chúng  ta  nên  biết  điều  này,  Bồ  tát  Thông  Giáo, 

Thập hồi hướng Bồ tát của Biệt Giáo, Thập Tín Vị Bồ tát của Viên Giáo, gọi là Hành Bất 

Thoái. Họ  sẽ không thoái  chuyển  thành  tiểu  thừa, họ  sẽ không  thoái  chuyển  thành  tiểu 

thừa.  Sơ  Địa  của  Biệt  Giáo,  Sơ  Trụ  của  Viên  Giáo,  gọi  là  Niệm  Bất  Thoái,  trong  đây 

không có Tạng Giáo, cũng không có Thông Giáo. Sơ Địa Bồ tát của Biệt Giáo, công phu 

đoạn chứng giống như Sơ Trụ của Viên Giáo, phá một phẩm vô minh, chứng được một 

phần Pháp thân, đó là Thật Báo Trang Nghiêm Độ. Nói cách khác, Phật của Tạng Giáo 

và Phật của Thông Giáo ở đâu? Ở Thập Pháp Giới, là Phật trong Thập Pháp Giới. Không 

ra  khỏi  Thập  Pháp  Giới,  cho  nên  nói  tương  tư  tức  Phật,  không  phải  là  thật,  người  này 

Tập 31  651 



không chuyển A Lai Ya thức thành Đại Viên Cảnh Trí, đúng là không chuyển, nhưng Sơ 

Trụ của Viên Giáo và Sơ Địa của Biệt Giáo thì chuyển rồi. Chuyển tám thức thành 4 trí, 

dùng  chân  tâm  chứ  không  dùng vọng tâm  nữa, dùng chân tâm  chính là niệm  bất thoái. 

Công phu đoạn chứng của Biệt Giáo và Viên Giáo tương đồng, nhưng trí huệ thì khác, trí 

huệ đức năng không tương đồng, nhưng trong pháp môn tịnh độ này, vô cùng viên siêu, 

không thể nghĩ bàn. Đó là giảng về tứ giáo, hoặc là Ngũ Giáo trong kinh Hoa Nghiêm, 

tiểu  thỉ  chung  đốn  viên,  đều  giảng  về  thứ  lớp  ,  từng  cấp  bậc  từng  cấp  bậc  từ  dưới  đi 

lên.Tịnh độ thì không như vậy,Tịnh độ, chúng ta ở nhân gian này, không đoạn một chút 

phiền não nào, so với quả Tu Đà Hoàn của Tiểu thừa còn thua xa, không thể so bì được, 

nhưng mà chúng ta ở trong cõi người này, có thể vãng sanh về thế giới Cực Lạc, đây gọi 

là hoành xuất, chứ không phải thụ xuất, không phải từng bước từng bước tiến lên,  đi ra 

từ phía trên, chúng ta đi ra từ bên cạnh, đó là hoành xuất mà trong đây nói, tuy là hoành 

sanh, nhưng là viên siêu, siêu đến đâu? Siêu qua Sơ Trụ của Viên Giáo, Sơ Địa của Biệt 

Giáo,  trực  tiếp  chứng  đắc  Bồ  tát  A  Duy  Việt  Trí,  cái  này  không  thể  nghĩ  bàn.  Phàm 

người vãng sanh, không còn đọa vào phàm địa, chứng vị bất thoái. Chúng ta ở cõi này, 

muốn chứng được sơ quả của Tạng Giáo, bạn thử xem, đoạn 5 loại kiến hoặc, bạn có thể 

làm được không? Cái đầu tiên là thân kiến bạn phá được chăng? Không còn chấp trước 

thân này là mình nữa, thật sự xem thân thể này giống như bộ quần áo vậy, thân chắc chắn 

không phải là mình. không còn đối lập với mọi người nữa, bạn làm được không? Thật sự 

buông bỏ được thành kiến chăng? Bản thân mình không có chủ trương, tất cả tùy duyên. 

Khó quá! Nói thì dễ nhưng làm thì khó lắm! bạn không làm được, bạn không làm được 

thì  bạn  không  chứng  được  quả  vị  này,  trong  đại  thừa  pháp  giảng,  Bồ  tát  sơ  tín  vị.  tôi 

thường khuyến khích các bạn học sinh, khi tôi ở Mỹ tôi thường nói, có tới 2,3 chục năm 

rồi,  khuyên  mọi  người  cũng  như  khuyên  chính  mình,  buông  bỏ  tự  tư  tự  lợi,  buông  bỏ 

danh văn lợi dưỡng, buông bỏ sự hưởng thụ ngũ dục lục trần, buông bỏ tham sân si mạn. 

Tôi nói thiệt, 16 chữ này chúng ta buông bỏ hết, sự tu tập của chúng ta trong Phật pháp là 

cấp bậc nào? Là ở cửa vào Sơ Tín Vị, vẫn chưa vào trong được. Chúng ta cho rằng bản 

thân  mình  rất  giỏi,  ở  ngoài  cửa  không  được  vào  trong,  làm  thế  nào  để  vào  được  bên 

trong? Nhập môn, điều kiện của chúng ta như thế không được đâu, phải dùng điều kiện 

trong kinh mà đức Phật đã dạy, thật sự đoạn hết 5 loại kiến hoặc, bạn mới có thể chứng 

được Bồ tát Sơ Tín Vị. Dùng cái gì để chứng minh rằng bạn đã thật sự đoạn hết? sau khi 

thật  sự  đoạn  hết,  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền,  trong  kinh  này  nói  là,  thanh  tịnh  bình  đẳng 

giác, tâm thanh tịnh vừa mới hiện tiền. Giống như sáng sớm, mặt trời vẫn chưa mọc, ánh 

sáng  mặt  trời  nhìn  thấy  được,  nhìn  thấy  ánh  ban  mai,  ở  trong  cảnh  giới  này  thôi.  Bản 

năng của chúng ta, bản năng chính là lục thần thông, có hai loại xuất hiện, đó là thiên 

nhãn thông và thiên nhĩ thong. Có được thiên nhãn thông nghĩa là bạn nhìn xuyên suốt 

không gian, bạn  có  thể nhìn thấy  tình hình  trong lục  đạo, bởi vì bạn  mới  có  được, nên 

năng lực còn yếu, tiểu thần thông, hai loại này chắc chắn có được. Nếu không có hai loại 

65 Tập 31 

2 



này,  thì  chắc  chắn  bạn  vẫn  chưa  chứng  được  Sơ  Tín  Vị,  đến  Nhị  Tín  Tam  Tín,  lại  có 

thêm  hai  loại  thần thông nữa, là  tha  tâm  thông và túc  mạng  thông, đến  Tứ  Tín  và Ngũ 

Tín, năng lực từ từ mạnh lên, đến Lục Tín Vị, thì có được Thần Túc Thông, đến Thất Tín 

Vị, có được Lậu Tận Thông, cũng có nghĩa là đoạn hết phiền não kiến tư hoặc. Chỗ này 

nói phục đoạn trần sa, đoạn hết phiền não kiến tư hoặc, phục đoạn trần sa. Bồ tát Thất 

Tín trở lên, người này vào trong Lục Đạo để giáo hóa chúng sanh, đó là tiểu Bồ tát vào 

trong lục đạo giáo hóa chúng sanh. Đôi khi sức mạnh của mình không hàng phục được, 

phục đoạn, khi không hàng phục được, vẫn bị thoái chuyển, vẫn bị đọa lạc, nhưng không 

lo sợ, đại Bồ tát sẽ giúp đỡ họ, khi người này gặp phải ma chướng, đại Bồ tát sẽ đến cứu 

giúp, họ sẽ tiếp nhận, dễ dàng quay đầu. Trong kinh Kim Cang, đức Phật phó chúc cho 

các vị Đại Bồ Tát, thường hộ niệm cho Tiểu Bồ tát. Tiểu Bồ tát là nói đến Thập Tín Vị, 

Thập Trụ trở lên thì gọi là đại Bồ tát ma ha tát, ma ha tát là từ Sơ Trụ trở lên, Biệt Giáo 

là từ Sơ Địa trở lên, Viên Giáo là từ Sơ Trụ trở lên. Phàm người vãng sanh, không còn 

đọa vào phàm địa, chứng Đắc Vị Bất Thoái. Cực lạc quốc độ, duy nhất Phật thừa, cho 

nên không đọa vào tiểu thừa, là hành bất thoái. Thế giới Tây Phương Cực Lạc, thật sự 

giống như đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong kinh Pháp Hoa: Duy chỉ nhất thừa pháp, 

không hai cũng không ba. Thế giới Tây Phương Cực Lạc không có tam thừa, không có 

nhị thừa, nhị thừa là đại thừa và tiểu thừa, tam thừa là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ tát, 

thế giới Tây Phương Cực Lạc không có, chỉ có Nhất thừa pháp, nhất thừa pháp, nhất Phật 

thừa, giống như trong kinh Hoa Nghiêm nói, 41 vị Pháp thân Đại sỹ, 41 vị này, chúng ta 

không cần phải tìm hiểu, chỉ đề xuất Pháp thân Đại sỹ, chính là Nhất Thừa Pháp, 41 vị đó 

là phi hữu phi vô, không thể nói là thật có, cũng không thể nói là không thật có. Trong 

kinh giáo chúng tôi đã giảng rất nhiều lần, đó là tập khí vô thỉ vô minh, thật sự đoạn hết 

vô thỉ vô  minh, thật sự  bất  khởi  tâm, bất động  niệm, nhưng  mà  tập  khí không  dễ dàng 

đoạn đâu, đó là hành bất thoái. 

Đã sanh đồng cư, tức đồng sanh thượng tam độ, viên tu viên chứng, ở trong độ 

này,  tất phá vô minh, hiển Phật tánh, mà chứng niệm bất thoái. 

Đây là nói về trạng thái tu tập ở thế giới Tây Phương Cực Lạc, đại khái là như vậy. 

Ở thế giới trong Mười Phương không có, cho nên tu tập ở thế giới Cực Lạc mau thành 

Phật, tất cả mọi chướng duyên đều không tồn tại. 

Ở trong niệm bất thoái, vượt qua 41 nhân vị, nhất sanh thành Phật. 41 nhân vị này 

chính là Pháp thân đại Sỹ, vẫn chưa đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, cho nên mới nói 

như vậy, nhưng mà ở thế giới Tây Phương Cực Lạc chắc chắn bạn không thấy được, đó 

là Sơ Trụ Bồ tát, hay Đẳng Giác Bồ tát, bạn không biết được đâu. Vì sao vậy? Vì trí huệ, 

thần thông, đạo lực của họ đều bình đẳng, làm sao bạn có thể nhận ra được, chỉ có Phật 

mới nhận ra được thôi. 

Tập 31  653 



Như Yếu Giải có dạy rằng: Ngũ nghịch thập ác, đây là tội nghiệp phải đọa vào A 

Tỳ  địa  ngục, ngũ  nghịch  thập  ác. Thập  niệm  thành  tựu, đới  nghiệp  vãng  sanh. Đối  với 

những  người  tạo  tội  nghiệp  này,  chúng  ta  có  dám  xem  thường  không?  Không  dám! 

Người này khi lâm chung gặp được bạn lành, khuyên họ niệm Phật cầu vãng sanh, nếu 

người này ngay đó Giác ngộ, nhất niệm hồi đầu, đoạn ác tu thiện, 10 tiếng niệm Phật là 

tu thiện, người này chắc chắn được vãng sanh. Trong 48 nguyện, Phật A Di Đà nói, duy 

trừ ngũ nghịch thập ác. Vì sao vậy? Vì người này không tin, không tin thì không thể cứu 

được. Ngũ nghịch thập ác nếu như có đầy đủ Tín-Hạnh-Nguyện thì vẫn thành tựu được. 

Cho nên sau đó Ngài nói, nói rất rõ ràng, nếu người đó không tin thì không có cách nào, 

không thể quay đầu được. Người tạo ngũ nghịch thập ác khi lâm chung, có thể tin được 

là đã quay đầu rồi, có thể quay đầu là có thể vãng sanh, bạn nghĩ xem, chuyện này có dễ 

không, thật sự không thể nghĩ bàn. 

“Đới nghiệp vãng sanh, người ở hạ hạ phẩm, cũng được tam bất thoái”. Câu này 

rất quan trọng. “Phàm thánh đồng cư độ, hạ hạ phẩm vãng sanh, cũng được tam bất thoái, 

cho nên người này là Bồ tát A duy việt trí.” 

Lại  “hiểu  rõ”,  đây  là  trong  Yếu  Giải  nói,  “  mới  có  thể  thâm  tín  nguyện  lực  của 

Phật  A  Di  Đà”.  Câu  này  phải  nên  nhớ  lấy.  Thâm  tín,  không  nghi  ngờ  nguyện  lực  của 

Phật A Di Đà chút nào. Tin Phật lực, mới có thể thâm tín Công đức Danh hiệu. Chúng ta 

niệm  Phật, mọi người  đều niệm  Phật, công  phu niệm  Phật  không giống nhau, hiệu quả 

không giống nhau, công đức không giống nhau. Vì sao vậy? hoàn toàn nhìn vào tín lực 

của bạn, bạn có một phần thành tín, bạn sẽ có một phần công đức niệm Phật, bạn có 10 

phần thành kính, thì công đức niệm Phật của bạn chắc chắn có 10 phần, thì làm sao mà 

giống nhau được, không giống. Thâm  tín  đối với  Công  đức  Danh  hiệu  của  chúng  ta  từ 

đâu mà có? Bạn nên hiểu rõ đạo lý này, bạn sẽ hiểu được tầm quan trọng của việc nghiên 

cứu kinh giáo. Đối với kinh giáo bạn càng thấu triệt, thì tín nguyện của bạn càng kiên cố. 

Đối với kinh giáo không thấu triệt, không hiểu rõ, thì lòng tin rất mong manh, có thể nói 

rằng  chỉ  trồng  một  chút  thiện  căn  trong  A  Lại  Da  thức  mà  thôi, không  có  tác  dụng  gì. 

Người khác nói với họ, pháp môn này tốt, pháp môn kia hay, là họ dao động, họ sẽ đổi 

sang tin pháp môn khác, học kinh giáo khác, điều này chư Tổ thường dạy, chư vị tổ sư 

gọi đó là “lộ thủy đạo tâm”, mặt trời vừa mọc là giọt sương không còn nữa, đó chính là 

người niệm phật nhiều, người được vãng sanh thì ít. Vì sao vậy? Vì tín nguyện không 

kiên cố, không thâm  sâu, lý là như vậy. Do đó, đối với việc học tập kinh giáo, là quan 

trọng hơn hết, đặc biệt là vào thời đại từ nay trở đi, Ở quá khứ, chúng ta không nói đâu 

xa,  quá  khứ  60  năm  về  trước,  một  khảy  móng  ta,  những  người  trước  thời  chúng  tôi, 

nhưng chi tiết về truyền thống văn hóa rất sâu dày, người thời đó không học qua kinh 

giáo, chuyên dạy họ niệm một câu A Di Đà Phật, những người đó thật thà, nghe lời, làm 

thiệt tình, vãng sanh được. Cả đời không nghe qua kinh giáo, ngày đó cơ hội được nghe 

65 Tập 31 

4 



kinh  không  dễ  dàng,  không  phương  tiện  như  ngày  nay,  một  câu  danh  hiệu  Phật  niệm 

thành công, có đủ điều kiện này. Giống như Lưu Tố Vân cư sỹ nói vậy, cô này không có 

sở trường, chỉ chân thật nói với người khác, sở trường của cô ấy chỉ có 6 chữ; Thật thà, 

nghe lời, làm thiệt , nhưng mà cô ấy vẫn còn nghe kinh, nuôi dưỡng thiện căn phước đức 

của mình sâu dày. Vì cô ấy là người thời hiện tại, có đầy đủ phương tiện khoa học, cô ấy 

có được đĩa kinh  Vô  Lượng  Thọ,  chắc là  đĩa  của tôi giảng ở Singapore ngày  xưa,  đĩa 

kinh Vô Lượng Thọ tôi giảng ở Singapore , không bao lâu đã phổ biến ở Trung Quốc, cô 

ấy có được. Bộ đó có 60 đĩa, khi đó tôi đã  ở Singapore  một tháng, một ngày giảng 2 

tiếng đồng hồ, 60 giờ đồng hồ là giảng xong kinh Vô Lượng Thọ, chú giải mà tôi dùng là 

chú thích của Lý Bính Nam lão cư sỹ, tôi đã dùng cuốn đó, khi đó vẫn chưa được tiếp 

xúc với Hoàng lão cư sỹ. Mỗi đĩa là một tiếng đồng hồ, ngày xưa thâu, là băng cắt xét, 

sau này mới chuyển thành đĩa. Cô ấy nói với tôi, mỗi ngày cô ấy nghe một đĩa, một tiếng 

đồng hồ, mỗi đĩa cô ấy nghe 10 lần, nói cách khác, mỗi ngày cô ấy nghe 10 lần, chính là 

1 đĩa nghe 10 lần. Qua ngày thứ hai thì đổi đĩa khác, 60 ngày thì nghe hết bộ kinh này, 

sau  khi  nghe xong  lại  nghe lại  từ đầu, cô ấy  đã  làm  được  nhất  môn  thâm  nhập, trường 

thời huân tu. Cho nên đối với bộ kinh này cô ấy rất rành, tín nguyện đã như thế mà chấn 

định được, cô ấy không hề có tơ hào hoài nghi. Người chân thật, nghe lời, làm thiệt, cô 

ấy  đã  thành  công!  Mọi người  nghe  cô  ấy  giảng đều khen cô  ấy  giảng hay.  Cổ  nhân ở 

Trung Quốc thường dạy thục năng sanh xảo. Thành thục rồi thì biến thành của mình thôi, 

cho nên cô ấy giảng kinh dạy học, thành tựu được vẫn là trong phương pháp truyền thống 

xưa kia, chính là trùng tuyên lại, chứ không có cách nào khác. Bạn xem một bộ kinh từ 

đầu đến cuối nghe 10 lần, cô ấy rất khéo léo, 10 lần của cô ấy, không phải là từ đầu đến 

cuối nghe 10 lần, mà là mỗi đĩa nghe 10 lần, cũng là 60 ngày, 10 lần đầy đủ. Sức mạnh 

này lớn lắm, mỗi ngày 1 đĩa, nghe lại 10 lần, so với mỗi ngày nghe 10 đĩa, 6 ngày nghe 1 

lần,  hiệu  quả  tốt  hơn  nhiều.  Quí  vị  đều  có  thể  thực  nghiệm,  thử  xem  sao,  bạn  sẽ  hiểu 

được, phương pháp dạy học hay của cổ thánh tiên hiền, phương pháp xem ra rất ngốc, 

nhưng thật sự đạt hiệu quả, không để cho bạn khởi vọng tưởng. Thành thục rồi là của 

chính mình, đến khi mình có chỗ lãnh ngộ thì mới có thể phát huy, được oai thần gia trì 

của Tam bảo, bạn mới phát huy được. Sau khi phát huy xong thì thế nào? Bản thân mình 

cũng không biết là giảng cái gì, như vậy là đúng rồi. Mình có thành kiến ở trong đó, bạn 

sẽ nhớ ra bạn đã nói những gì, khi Phật lực gia trì bạn, thì bạn sẽ không nghĩ ra, sau khi 

giảng xong, trong đầu bạn không có gì, hỏi bạn vừa giảng gì vậy? Bạn không biết. Kinh 

nghiệm  này,  phàm  các  vị  pháp  sư  lên  tòa  giảng  kinh  đều  có.  Đế  Nhàn  lão  pháp  sư,  là 

pháp  sư  một  đời  giảng  kinh,  ngài  giảng  kinh  Viên  Giác,  có  mấy  vị  cư  sỹ  già,  đều  là 

những người rất nổi tiếng vào năm Dân Quốc đầu tiên, nghe ngài giảng kinh ghi chép lại. 

Sau khi chép xong, mỗi lần giảng kinh hoàn tất, Giang Vị Nông cư sỹ ghi chép cho ngài, 

đưa cho ngài coi, ngài coi xong bèn hỏi Giang cư sỹ: “cái này tôi giảng hả” ? Ông ấy nói 

“vâng”. “Sao tôi giảng được hay quá vậy” ? Ngài không hề biết. Trên pháp tòa Tam bảo 

gia  trì,  không  phải  mình  nghĩ,  mình  giảng  thế  nào  thế  nào  ,  không  phải  đâu, không  hề 

Tập 31  655 



chuẩn bị, đến khi đó tự mình giảng được, là Phật lực gia trì đó. Phàm những vị thường ở 

trên  pháp  tòa  giảng  kinh  đều  có  kinh  nghiệm  này.  Cho  nên  trước  khi  giảng  kinh  phải 

thỉnh gia, thỉnh cầu Tam bảo gia hộ, sau khi giảng kinh xong phải biết cám ơn. Tu cái gì, 

tu khiêm hạ, tu lễ kính. 

Tiếp tục coi, Tín trì danh, mới có thể thâm tín tâm tánh ngô nhân vốn bất khả tư 

nghì vậy. 

Tâm tánh của chúng ta, trên pháp tòa một niệm chân thành, thì sẽ thông với chư 

Phật Bồ tát, cho nên tin tức đó, tự nhiên truyền đến, danh từ trong Phật pháp gọi đó là “ 

pháp nhĩ như thị”, pháp vốn là như vậy. Đó là bạn có cảm. Bạn nói, bạn không cầu. Đây 

gọi là minh cảm, chính bản thân bạn không hề hay biết, một chút chân thành đó của bạn, 

một chút phụng hiến vô tư, một chút nguyện vọng đó, nguyện tất cả chúng sanh phá mê 

khai ngộ. Chính bản thân bạn còn chưa cảm nhận được, thì chư Phật Bồ tát đã nhận được 

điện tín rồi, các ngài sẽ minh hiển gia hộ cho bạn. Tâm tánh bất khả tư nghì, tâm tánh 

đồng với chư Phật bồ tát. 

“Lại nữa, nhân duyên bất thoái ở Cực Lạc có 5”, đều muốn giải thích trong đây, 

Ngâu Ích đại sự giảng. 

“thứ nhất, Di Đà đại bi nguyện lực nhiếp trì, nên bất thoái”. Tâm từ bi của Phật A 

Di Đà, nguyện lực nhiếp thọ tất cả chúng sanh, bình đẳng nhiếp thọ, phổ biến nhiếp thọ, 

nhiếp thọ vĩnh hằng không gián đoạn. Vì sao chúng ta không cảm nhận được? Chúng ta 

thật sự được nhiếp thọ, nhưng mà không cảm nhận được. Vì sao vậy? Vì tập khí phiền 

não quá sâu dày làm chướng ngại, nếu như tập khí phiền não mỏng một chút, thì bạn sẽ 

cảm nhận được, đó là bất thoái thứ nhất. 

“Thứ hai Phật quang thường chiếu, Bồ Đề tâm tăng tiến, nên bất thoái”. Đó là Phật 

lực gia trì bạn, đến thế giới Cực Lạc quá rõ ràng. Phật quang chiếu đến, chắc hẳn nâng 

đạo hạnh và công lực của bạn lên. 

“Thứ ba, nước, chim cây cối đều diễn nói diệu pháp, tăng kỳ chánh niệm, nên bất 

thoái” . Điểm này quí vị đều biết, trong kinh đức Phật giảng rất rõ, thế giới Cực Lạc; 

Nước, chim, cây cối, hoa cỏ đều diễn nói pháp, đó đều do thần thông của đức Phật A Di 

Đà biến hóa ra. Đức Phật A Di Đà biến thành một đóa hoa, Đức Phật A Di Đà biến thành 

một con chim, Đức Phật A Di Đà biến thành một cái cây, đều đang nói pháp cho bạn, cho 

nên bạn sẽ không thoái chuyển. 

“Thứ tư, đều là chư Bồ tát làm bạn hữu, ngoài không có tà  ma, trong không có 

phiền não, cho nên bất thoái”. Cực lạc thế giới thù thắng không gì bằng. Chư Bồ tát là ai 

vậy? Là 41 vị Pháp thân Đại sỹ. Bạn nên biết, tuy là hạ hạ phẩm vãng sanh sanh về phàm 

65 Tập 31 

6 



thánh đồng cư độ, bạn nên nhớ câu này trong kinh: Đều là Bồ tát A Duy Việt Trí, là nền 

tảng của Bồ Tát A Duy Việt Trí, là Sơ Trụ của Viên Giáo, là Sơ Địa của Biệt Giáo, đều 

là Pháp thân Đại sỹ, cũng chính là phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân. 

Đến  thế  giới  Cực  Lạc  đã  phá  vô  minh  chưa?  Chưa  phá.  Cũng  chưa  chứng  được  Pháp 

thân, nhưng mà bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì cho bạn. Bạn ở thế giới 

Tây Phương Cực Lạc hưởng thụ, thọ dụng, hoàn toàn giống như Pháp thân Bồ tát, trí huệ 

bình đẳng, thần thông bình đẳng, đạo lực bình đẳng, không có cái gì là chẳng bình đẳng, 

đó là bổn nguyện oai thần của Phật Di Đà gia trì. Nói cách khác, sanh về thế giới đó, 

giống như thế giới Thật Báo Trang Nghiêm Độ của mười phương Chư Phật không hề sai 

khác. Bạn nên nhớ, Đồng cư độ và Thật báo độ không sai khác. Điều này trong quốc độ 

của tất cả chư Phật đều không có, chỉ có thế giới Tây phương là đặc biệt. Thần thông đạo 

lực của tất cả chư Phật Như Lai cùng Phật A Di Đà bình đẳng, đức Phật A Di Đà hiện ra 

Tịnh độ này, vì sao các vị Phật khác không hiện? Chư Phật Như Lai không phải là phàm 

phu, phàm phu háo thắng, anh làm tôi cũng làm, anh hiện Cực Lạc tôi cũng có thể hiện 

Cực Lạc, tôi không thua anh đâu. Háo thắng! chư Phật Bồ tát không có tập khí này, Phật 

A  Di  Đà  hiện  ra,  được.  Mọi  người  cùng  đi  đến  đó.  Bạn  nghĩ  tâm  lượng  này  có  lớn 

không? Những gì Phật A Di Đà hiện ra, chính là của nhất thiết chư Phật hiện, trong đó 

không  có  sự  phân  biệt.  Ở  bên đó đã  có sẵn  rồi, mười  phương  chư  Phật  tiếp dẫn  chúng 

sanh thành  Phật, giáo  hóa  một  thời  gian, đi hết, qua  hết bên  đó, không  có  mình! Mười 

pháp  giới  chính  là  một  pháp  giới,  quốc  độ  của  chư  Phật  chính  là  một  quốc  độ,  đâu  có 

giống như chúng ta ở đây phân biệt chấp trước. Cho nên lạc vào phân biệt chấp trước, tức 

khắc  bị  đọa  lạc,  cái  này  không  thể  không  biết.  Bạn  xem  toàn  bộ  là  Pháp  thân  Đại  sỹ, 

không có ma vương ngoại đạo, không có tà ma bên ngoài, bên trong thì không có phiền 

não,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  cho  nên 

người này không thoái chuyển. 



“Thứ năm, thọ mạng vĩnh kiếp, cùng Phật tương đồng, nên bất thoái.” Vô lượng 

thọ, thật sự vô lượng thọ. 



Chúng ta tiếp tục coi đoạn cuối cùng này. “Khái phu, thánh đức khó lường, ân Phật 

khó báoPhật Di Đà bi tâm chí cực, thánh trí vô luân, từ đó lưu hiện, đồng cư Tịnh độ này 

phàm  phu  dễ  sanh, hành  nhân  không  cần  đoạn  hoặc  tiêu  nghiệp, chỉ  cần  tín  nguyện  trì 

danh, hạ chí 10 niệm, đều được vãng sanh, ra khỏi tam giới, vĩnh ly chư khổ, vị đăng bất 

thoái, nhất sanh bổ Phật, siêu tình ly kiến, bất khả tư nghì”. 



Đây là đoạn tổng kết tông thú cuối cùng, mỗi câu đều chân thật bất hư. Đúng vậy, 

chỗ này nói Thánh đức, chính là đức lớn của Phật A Di Đà, đại ân, đại huệ, không thể 

tưởng tượng. Ân của Di Đà, ân của chư Phật, chư Phật giới thiệu, chư Phật đề cử. Ân của 

Di Đà khiến chúng ta cảm nhận được, ân đức của nhất thiết chư Phật. Mười phương nhất 

thiết chư Phật, không có vị nào chẳng tán thán Phật A Di Đà, không vị nào chẳng đề cử 

Tập 31  657 



Phật A Di Đà, không vị nào chẳng giới thiệu Phật A Di Đà, khiến cho chúng ta thật sự 

nhận biết được Phật A Di Đà, biết được vị Phật này, biết được pháp môn này, thật khó 

gặp! Cho nên tâm từ bi của Di Đà chí cực, đến cực điểm, trí huệ của Di Đà không gì sánh 

bằng,  không  gì  có  thể  so  sánh  được.  Từ  ân  đức  của  Ngài,  Bi  Trí  lưu  hiện,  lưu  lộ  xuất 

hiện, đồng cư Tịnh độ phàm phu dễ sanh, chúng ta mới có thể một đời viên mãn thành 

tựu. 



Hôm nay hết giờ rồi, đoạn cuối cùng này ngày mai chúng ta tiếp tục nghiên cứu. 













HẾT TẬP 31 

 

 

65 Tập 31 

8 



Tập 32 

Giảng ngày 07 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 





Các vị pháp sư, các vị đồng học, mời ngồi! Mời coi Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh 

Giải, trang 33, chúng ta bắt đầu học từ hàng cuối cùng. 

“Khái  phu,  thánh  đức  khó  lường,  ân  Phật  khó  báo,  Phật  Di  Đà  bi  tâm  chí  cực, 

thánh  trí  vô  luân,  từ  đó  lưu  hiện,  đồng  cư  Tịnh  độ  này  phàm  phu  dễ  sanh,  hành  nhân 

không  cần  đoạn  hoặc  tiêu  nghiệp,  chỉ  cần  tín  nguyện  trì  danh,  dưới  chí  10  niệm,  đều 

được vãng sanh, ra khỏi tam giới, vĩnh ly chư khổ, vị đăng bất thoái, nhất sanh bổ Phật, 

siêu tình ly kiến, bất khả tư nghì”. 

Đoạn  này  rất  quan  trọng,  khiến  chúng  ta  có  đầy  đủ  niềm  tin  đối  với  pháp  môn 

niệm Phật vãng sanh, đặc biệt là nói đến, “không cần đoạn hoặc tiêu nghiệp, chỉ cần Tín-

nguyện-trì danh, cho đến 10 niệm, đều được vãng sanh”. Mấy câu này quan trọng lắm! 

Đoạn trước chúng ta coi Hoàng lão, dẫn chứng trong Yếu Giải của Ngâu Ích đại sư có 

mấy  câu.  Ngài  nói:  “ngũ  nghịch  thập  ác,  thập  niệm  thành  tựu,  đới  nghiệp  vãng  sanh, 

người ở hạ hạ phẩm, đều được tam bất thoái” . Nguyện thứ 18 trong kinh Vô Lượng Thọ, 

nguyện văn có mấy câu như thế này: “ cho đến 10 niệm, nếu không vãng sanh, không thủ 

chánh giác”. Đó là Phật A Di Đà phát nguyện, các vị Tổ sư hoàn toàn y cứ theo nguyện 

thứ  18 này  mà  giảng  nói, nhưng  mà  phía sau  có 2  câu:  “duy  trừ  ngũ  nghịch, hủy  báng 

chánh pháp”. Nói cách khác, ngũ nghịch thập ác chỉ cần có niềm tin chánh pháp, không 

còn hoài nghi, không còn hủy báng, 10 niệm là được vãng sanh. Điều này nói rằng khi 

lâm chung, tình trạng này chúng tôi đã tận mắt chứng kiến, lúc trước khi tôi ở Mỹ có gặp 

một người, bây giờ tính ra coi như là học trò của tôi, người này thật sự vãnh sanh. Châu 

Quảng Đại tiên sinh ở Hoa Thịnh Đốn DC, suốt đời không tín ngưỡng tôn giáo, không tin 

bất  cứ  tôn  giáo  nào.  Ông  ta  mở  cửa  hàng  bánh  mì  bên  đó,  người  trung  hậu  lão  thành, 

không hề tiếp xúc qua tôn giáo, sau này bị ung thư, khi sắp lâm chung, người trong nhà 

đều bó tay cả, nên tìm đến hội Phật giáo của chúng tôi, hội Phật Giáo Hoa Phủ. Khi đó 

tôi đang làm hội trưởng ở đó, tôi và mấy người học trò đi đến nhà ông ấy xem, thấy ông 

ấy thật sự không cứu được nữa, khuyên ông ta cầu vãng sanh. Nói cho ông ấy biết, thế 

gian này rất khổ, không có gì đáng lưu luyến, nói cho ông ấy biết phong cảnh ở thế giới 

Tây Phương Cực Lạc. Ông ấy nghe rất vui mừng, bèn nói với người thân rằng, đừng đi 

cầu thầy thuốc, đừng mong ông ta hết bệnh, tất cả niệm Phật A Di Đà, giúp ông ấy cầu 

vãng sanh. Thời gian có 3 ngày thôi, ông ấy thật sự được vãng sanh, điềm tốt hy hữu, khi 

Tập 32  659 



đó mọi người đứng bên cạnh đều được tận mắt chứng kiến, đã nói lại tình hình đó cho tôi 

biết. Từ trong hiện tượng này chúng ta có thể quan sát được, khi ông ấy sắp lâm chung, 

đầu óc sáng suốt, không mơ hồ, đó là điều kiện thứ nhất. Nếu như mê hoặc điên đảo, thì 

thật là khó nói, đây là phước báo, khi lâm chung, rõ ràng minh bạch, bản thân mình lựa 

chọn nên đi về đâu, ông ta có năng lực này. Điều kiện thứ hai, là gặp được thiện hữu giúp 

đỡ, khuyên ông ấy cầu sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc. Thứ ba, ông ấy vừa nghe 

là tin nhận liền, ông ấy lý giải, ông ấy làm được, nên ông đã thành công. Điều này không 

dễ đâu, trong hàng ngàn vạn người mới có được một người, tuyệt đối không phải là may 

mắn. Cho nên đức Phật A Di Đà đã tạo dựng đồng cư Tịnh độ ở thế giới Cực Lạc, đúng 

là nan năng khả quí! Đồng cư tịnh độ không khác Thật báo tịnh độ, thật sự là pháp khó 

tin! Không cần đoạn hoặc, cũng không cần tiêu nghiệp, chỉ cần Tín-nguyện-trì danh, ba 

điều  kiện,  tín-nguyện-hạnh.  Trì  danh  là  hành,  thật  sự  tin,  thật  sự  phát  nguyện,  thật  sự 

làm. Dưới đến 10 niệm, đó là bệnh rất nặng, 10 niệm cuối cùng là ngừng thở, cũng được 

vãng sanh. Hoành xuất tam giới, không phải là thụ xuất, thụ không xuất được đâu. Thụ 

xuất, đừng nói vãng sanh về thế giới Cực lạc, sanh về cõi Trời dục giới, cũng không dễ 

đâu, cũng rất khó khăn, phải có đầy đủ thượng phẩm Thập thiện, mới được sanh về cõi 

Trời dục giới, vĩnh viễn thoát ly lục đạo luân hồi trong tam giới. Vãng sanh về thế giới 

Cực lạc, không còn lục đạo nữa, bên đó tuy là đồng cư độ, không có tam ác đạo, không 

có A Tu La, đồng cư tịnh độ ở thế giới Tây Phương Cực Lạc, chỉ có hai đường là trời và 

người. Chúng sanh trong hai đường này, đều là chư thượng thiện căn. Cho nên sanh về 

bên đó, được bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia hộ, đều làm Bồ tát A duy việt trí, 

đều được bất thoái. Bất thoái ở đây, là đầy đủ ba loại bất thoái, quyết định trong một đời, 

chứng  được  địa  vị  Bồ  tát đẳng  giác, nhất  sanh  bổ  xứ, Bồ  tát  đẳng  giác. Pháp  môn  này 

cùng với Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, “siêu tình ly kiến, không thể nghĩ bàn”. 

Siêu  là  siêu  việt,  tình  là  tình  chấp,  thức  thứ  7,  kiến  là  tà  kiến,  thức  thứ  6.  Siêu  tình  ly 

kiến,  là  chuyển  thức  thứ  sáu  thánh  Diệu  quan  sát  trí,  chuyển  Mạt  na  thức  thành  Bình 

đẳng  tánh  trí,  là  thành  Phật  thôi.  Trong  Pháp  Tướng  tông  nói  rất  hay,  lục  thất  nhân 

thượng  chuyển,  ngũ  bát  quả  thượng  chuyển,  chuyển  A  lại  da  thành  Đại  viên  cảnh  trí, 

chuyển  tiền  Ngũ  thức  thành  Thành  sở  tác  trí.  Người  này  là  ai  vậy?  Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm nói đó là Sơ Trụ của Viên Giáo trở lên. Không những siêu việt lục đạo, mà còn 

siêu  việt  Thập  pháp  giới,  sanh  về  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Độ  của  chư  Phật  Như  Lai. 

Nhưng mà trong kinh này nói cho chúng ta biết, người này sanh về Đông Cư Tịnh Độ, ở 

trong Đồng Cư Tịnh Độ chờ đợi, trí huệ, thần thông, đạo lực, giống như pháp thân Bồ tát 

ở Thật Báo Độ. “ điều này ở mười phương thế giới không có”, đây là sự thật, không giả 

dối. Trong  quốc  độ  của  mười  phương chư  Phật, Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni không  nói như 

vậy, chỉ có tây phương Di Đà tịnh độ, là nơi thiên kinh vạn luận đều tán thán, cái lý  ở 

chỗ này. Vì sao vậy? Thập phương nhất thiết chư Phật đều tán tán, cái lý là ở chỗ này, nó 

quá thù thắng, quá viên mãn. Mười phương chư Phật và Phật A Di Đà, các vị nên biết là 

66 Tập 32 

0 



bình đẳng, trí huệ bình đẳng, đức năng bình đẳng, tướng hảo bình đẳng. Phật Phật đạo 

đồng, không hề có chút sai biệt. Phật A Di Đà, đã kiến lập một cõi Tịnh độ thù thắng ở 

Tây phương, các vị Phật khác cũng nói, chúng ta cũng tạo dựng một cái đi. Được không 

nào? Được! Chẳng phải là không được. Vì sao chư Phật Như Lai lại không phát tâm như 

vậy?  Phật  A  Di  Đà  tạo  dựng  Tịnh  độ  rất  đẹp,  các  ngươi  qua  đó  đi!  Nghĩa  là  sao  vậy? 

Hàm ý trong này rất thâm sâu, nói lên rằng chư Phật Như Lai đã đoạn trừ sạch sẽ tập khí 

phiền não. Ngày nay chúng ta, ở trong giáo pháp Đại thừa học nhiều năm như thế, chứng 

ngộ tuy không có, nhưng cũng có một chút giải ngộ, chúng ta lý giải, chúng ta hiểu. Hiểu 

cách nào đây? Không phải là khai ngộ, kinh giáo học nhiều, nghe Thế Tôn nói, nghe Bồ 

tát nói, nghe chư Tổ sư giảng như vậy, chúng ta hiểu được từ trong đó, kiến tư phiền não 

hoàn toàn đoạn hết. Phật Phật chẳng những đạo đồng, Phật Phật còn là nhất thể. Di Đà 

tạo Cực lạc rồi, chúng ta đem hết những chúng sanh chưa được độ này, đưa về thế giới 

Cực lạc, đó chẳng phải là chuyện tốt sao? Cho nên thập phương tam thế nhất thiết chư 

Phật    Như  Lai, đều biến thành tuyên  truyền  viên  cho thế giới  tây  phương  Cực lạc, đều 

giúp cho Phật A Di Đà, đi chiêu sinh, đi giới thiệu, đi bảo lãnh, làm những việc đó. Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  cũng như  vậy,  đem  sự  thù  thắng vi  diệu  này  nói  cho  chúng  ta  biết, 

khuyên chúng ta niệm Phật cầu sanh về thế giới tây phương Cực lạc, quy y với Phật A Di 

Đà, làm đệ tử Phật A Di Đà, ngài không đố kỵ, không làm chướng ngại, chẳng những 

không đố kỵ chướng ngại, mà còn thành tựu cho bạn. Các bạn nghĩ thử xem ý này có sâu 

không,  ý  này  vi  diệu  quá,  đã  dạy  cho  chúng  ta.  Vì  sao  vậy?  Vì  đố  kỵ  chướng  ngại  là 

phiền  não  vô  cùng  nghiêm  trọng.  Người  nào  không  có?  Ai  cũng  có!  Những  phiền  não 

này sanh ra là đã có rồi. Nếu bạn nói bạn không đố kỵ, thì bạn đã thành Pháp thân Bồ tát. 

A la hán, và Quyền giáo Bồ tát, tuy không có đố kỵ, nhưng có tập khí đố kỵ, hành vi đố 

kỵ không có, nhưng tập khí vẫn còn. Cống cao ngã mạn, tập khí tật đố đều đoạn trừ hết, 

là ai vậy? là Pháp thân Bồ tát, Sơ Trụ của Viên Giáo, Sơ Địa của Biệt Giáo. Khi đó, tập 

khí  phân  biệt  chấp  trước  đều  đoạn  tận,  sanh  về  Thật  báo  trang  nghiêm  độ,  tập  khí  vô 

minh vẫn còn, đây chính là 41 giai cấp trong Thật báo độ. Bạn nên biết rằng, trong đây 

chắc chắn không có tập khí kiến tư hoặc, chắc chắn không có tập khí trần sa hoặc, chỉ có 

tập khí vô minh, cái đó không quan trọng, không ngại gì. Nên biết, đố kỵ, kiêu mạn, tập 

khí này chướng ngại, nó tạo nghiệp. Quả báo chiêu cảm là tam đồ, cho nên rất đáng sợ. 

Sự  biểu  diễn  của  chư  Phật  Như  Lại  như  thế,  khiến  cho  chúng  ta  thật  sự  thấy  nhất  thể, 

khắp cả vũ trụ này là nhất thể, ai làm cũng vậy thôi! Người khác làm, cũng vất vả, cũng 

mệt mỏi vậy, chúng ta đứng bên tùy hỷ tán thán, tu tùy hỷ công đức, bạn xem tự tại biết 

bao  nhiêu,  không  cần  phải  vất  vả,  công  đức  vẫn  bằng  nhau.  Vì  sao  bằng  nhau?  Mình 

người không hai, chúng sanh và Phật không hai. A Di Đà Phật tự tánh Di Đà. Nghiệp báo 

thân  của  chúng  ta  ngày  nay,  là  tự  tánh nghiệp  báo, không  xa  rời  tự  tánh, là  một  chẳng 

phải hai. Di Đà làm và chúng ta làm có gì khác đâu! Lý này chẳng thể không hiểu, không 

hiểu, bạn vẫn  tạo  nghiệp. Cho nên  trong kinh  Địa  Tạng nói rất hay:  “chúng  sanh trong 

cõi Diêm Phù Đề, khởi tâm động niệm, đều là nghiệp” . Nói khó nghe một chút, “đều là 


Tập 32  661 



tội”, bạn tạo tác là tội, không tạo tác, khởi tâm động niệm cũng là tội. Đó là niệm gì vậy? 

Niệm đó là tập khí phiền não, là tham sân si mạn, là tật đố chướng ngại, những tập khí 

này vẫn còn. Nếu như không phải chân tu tập, tập khí hiện hành thì quả báo cũng hiện 

hành. Chân tu tập nghĩa là sao? Trong cuộc sống hàng ngày những tập khí bất thiện này 

trừ  bỏ  hết.  Thiện  Tài  Đồng  tử  biểu  diễn  cho  chúng  ta  lịch  sự  luyện  tâm.  Sự,  là  những 

chuyện  thế  tục,  bạn  ở  nơi  này  rèn  luyện,  luyện  cho  chân  tâm  của  bạn  hiện  ra,  thật  sự 

buông bỏ hết tập khí phiền não, luyện cái đó. Tập khí phiền não sa thải hết, Chân tánh 

của bạn sẽ xuất hiện, trong Chân tánh có đầy đủ vô lượng vô biên đức tướng trí huệ, cái 

này bạn vốn sẵn có, bạn không hề bị đánh mất, hiện tại chỉ là mê thất mà thôi. Chư Phật 

Bồ  tát  Đại  từ  Đại  bi,  đã  nhắc  nhở  chúng  ta,  còn  giúp  cho  chúng  ta  phục  hồi.  Cho  nên 

Niệm công giảng ở chỗ này đúng “ Thánh đức nan tư, Phật ân nan báo”. Báo đáp cách 

nào? Y giáo tu hành chính là chân thật báo ân. Các bạn không chịu chân tu, tánh trần còn 

nguyên, ngày  nay  tôi  không  thật tu,  thì  thật là ghê sợ!  Tôi  lo sợ, tôi  hoảng  hốt!  Vì sao 

vậy? Bây giờ tôi mới thật sự hiểu rõ, có rất nhiều người đang làm ba thời hệ niệm Phật 

sự,  làm  lễ  siêu  độ,  thậm  chí  đả  Phật  thất,  trong  sớ  đều  dùng  pháp  sư  Tịnh  Không  làm 

pháp  chủ,  nếu  như  tôi  không  dụng  công  tu  tập,  món  nợ  này  thật  ghê  sợ!  Nếu  những 

chúng sanh đó không được độ, thì món nợ này đều tính trên đầu tôi, tôi thấy cái này rất lo 

sợ, chỉ có dụng công tu tập, đem công đức tu học hồi hướng cho họ, hồi hướng cho tất cả 

chúng sanh, âm dương đều lợi. Bây giờ tôi biết được, mỗi lần quí vị làm Phật sự, đều 

đem lại áp lực cho tôi. Áp lực này cũng tốt, ép buộc tôi không thể không thật tu, toàn tâm 

toàn lực tu hành. 

Vãng sanh đồng cư, bèn là hoành sanh thượng tam độ. Những gì trong kinh Hoa 

Nghiêm  nói,  đều  nhìn  thấy  hết  ở  thế  giới  Tây  phương  Cực  lạc,  cho  nên  Kinh  Hoa 

Nghiêm, người xưa gọi là Đại Bổn Vô Lượng Thọ kinh, có nghĩa là giảng kỹ kinh Vô 

Lượng Thọ chính là Hoa Nghiêm. Lần này chúng ta dùng thời gian dài một chút, giảng 

kỹ Tịnh Độ Đại Kinh Giải, cũng là đồng đẳng Hoa Nghiêm, bộ kinh này giảng xong rồi, 

thì Hoa Nghiêm có thể lược thuyết, không cần giảng kỹ như vậy nữa. Vì sao vậy? Vì bộ 

kinh này đã giảng kỹ rồi, đây là một chẳng phải hai. Tứ độ, một tức là bốn, bốn tức là 

một, nhìn thấy ở thế giới Cực lạc. 

Chứng vị bất thoái, diệc tức viên chứng tam bất thoái. Các vị nên biết, chứng tam 

bất thoái là Bồ tát Sơ Trụ của Viên Giáo. Vị bất thoái, hành bất thoái, niệm bất thoái đều 

chứng được, nhưng không thể nói là Viên. Thêm vào một chữ Viên,  địa vị này cao rồi. 

Trong chú sớ của người xưa cho chúng ta biết, viên chứng tam bất thoái là cấp bậc nào? 

Thất địa trở lên, mới có thể gọi là Viên chứng tam bất thoái, đây là bổn nguyện oai thần 

của Phật A Di Đà gia hộ, thật sự không thể nghĩ bàn. Bác địa phàm phu lâm chung thập 

niệm nhất niệm vãng sanh, sanh về phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm, đến thế giới Tây 

phương  Cực  lạc,  cũng  có  thể  Viên  chứng  tam  bất  thoái.  Có nghĩa  là  đến  thế  giới  Tây 

66 Tập 32 

2 



phương Cực lạc, quyền lợi hưởng thụ là Bồ tát thất địa trở lên. Biểu người ta làm sao mà 

tin  được?  Nhưng  mà  ở  thế  gian  này  cũng  có  trường  hợp  như  vậy,  từ  trường  hợp  này 

chúng ta suy nghĩ xem, thì có thể hiểu được lý này. Ví như người đến đầu thai ở thế gian, 

nếu như linh thể này chọn vào nhà của Đế vương, đầu thai sanh ra nó chính là thái tử, 

quyền lợi hưởng thụ của nó còn hơn các vị Đại thần, thậm chí còn hơn cả Tể tướng. Bạn 

có tin được không? Quyền lợi đó tuyệt đối không phải trí huệ năng lực của nó làm ra, mà 

là phụ vương cho nó. Chúng ta vãng sanh về thế giới Tây phương Cực lạc, cũng giống 

như ví dụ này vậy. Chúng ta chọn về thế giới Cực lạc của Phật A Di Đà, làm con của 

Phật A Di Đà, hưởng thụ trí huệ đức năng của Phật A Di Đà, có nghĩa là như vậy. Không 

phải quyền lợi bình thường, mà là quyền lợi thù thắng! 

Hai câu dưới đây rất quan trọng, bạn chỉ hưởng thụ, không làm tròn nghĩa vụ thì 

không được, hai câu dưới đây chính là nghĩa vụ của bạn. Bắt buộc bạn phải tương đồng 

với tâm nguyện của Phật A Di Đà, nguyện của Phật A Di Đà là 48 nguyện. Tâm của Phật 

A Di Đà là niệm niệm phổ lợi quần sanh, chẳng có niệm nào không cả. Niệm niệm ở đây 

Bồ tát Di Lặc từng nói, một khảy móng tay có 32 ức trăm ngàn niệm, niệm niệm phổ lợi 

quần sanh. Chúng ta phải có niệm này, niệm niệm không có chính mình. 

Tâm tâm lưu nhập biển giác. Trong tâm có gì? Trong tâm là giác, không có một 

chút mê hoặc. Biển ví dụ cho Tự tánh, Tự tánh bản giác. Trong Khởi Tín Luận, Mã Minh 

Bồ tát cho chúng ta biết: “bổn giác bổn hữu, bất giác bổn vô”. Bất giác là gì? Bất giác là 

A lại da, A lại da là vọng tâm, chứ không phải là chân. A lại da bất giác, tự tánh bổn giác. 

Tâm tâm, tâm tâm và niệm niệm ý của nó tương đồng. Niệm niệm là khởi dụng của Chân 

tâm, tâm tâm là bổn thể của Chân tâm. Nói tâm là nói về mặt thể, nói niệm là nói về mặt 

dụng. Thể  là  gì?  Thể  là  Đại giác!  Trong bồ  để  tâm, giác này  là tâm  tâm  lưu  nhập biển 

giác, chính là chân thành. Trong Quán Kinh nói là tâm chí thành, tâm chí thành chính là 

biển giác, trong Khởi Tín Luận nói là trực tâm, hình dung trong tâm, không hề có chút 

tướng cong vạy, hoặc là chúng ta nói rõ hơn một chút, không có hiện tượng quanh co, 

đây là biển giác. Một niệm bất giác mà có vô minh, từ trong biển giác, biến hiện ra A lại 

da, A lại da chính là linh hồn trong tục ngữ của người Trung Quốc chúng tôi, trong pháp 

giới Tứ thánh gọi là linh tánh, trong lục đạo gọi là linh hồn. Linh hồn là mê, linh tánh là 

giác ngộ, tuy giác ngộ nhưng không viên mãn. Người giác ngộ không tạo nghiệp, thiện 

ác nghiệp đều không tạo. Người mê tạo nghiệp, tạo thiện nghiệp sanh 3 đường lành, tạo 

ác nghiệp sanh 3 đường ác. Những chân tướng sự thật này, chúng ta học Phật đã nhiều 

năm như thế, hiểu rõ ràng, hiểu minh bạch, phải có một khái niệm rõ ràng. 

Bạn xem Bồ tát vãng sanh về thế giới Tây phương Cực lạc, cho nên hai câu này, 

bây giờ chúng ta phải dụng tâm học tập. Niệm niệm phổ lợi quần sanh, tâm tâm lưu nhập 

biển  giác.  Đây  gọi  là  chân  tu  hành,  giác  mà  không  mê.  Làm  thế  nào  mới  có  thể  làm 

được? Bạn xem câu cuối cùng, “thị vi bổn kinh chi thú”. Như thế là hiểu rồi,  tôn chỉ của 

Tập 32  663 



bộ kinh này nói về tu tập. Chỗ về của sự tu tập, bạn xem, về chỗ phổ lợi quần sanh, lưu 

nhập đại hải. Chúng ta phải làm thế nào đây? Phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm. 

Phát bồ đề tâm, người xưa nói rất hay, chính là phát tâm làm Phật, tâm thành Phật, phải 

phát tâm này. Thành Phật nghĩa là sao? Thành Phật là tâm độ chúng sanh. Nói cách khác, 

chính  là  bốn  đức  mà  Hiền  Thủ  quốc  sư  giảng  ở  trong  Hoàn  Nguyên  Quán,  nhất  định 

chúng  ta  phải  hành  tứ  đức.  Thứ  nhất  là  tùy  duyên  diệu  dụng.  Diệu  là  gì?  Diệu  là  tùy 

duyên.  Trong  tùy  duyên  không  có  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước.  Đó  chính  là  diệu 

dụng, cái này không dễ làm được đâu, Phật Bồ tát cho chúng ta biết có thứ đệ, cứ làm 

theo đó đi. Đầu tiên học tập không chấp trước trong tùy duyên, học được thật sự thành 

công,  bạn  đã  thành  chánh  giác,  bạn  đã  chứng  được  quả  A  la  hán.  Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm, bạn chứng được Bồ tát thất tín vị trở lên. Thất tín, bát tín, cửu tín, thập tín đều 

là giai vị này. Chánh giác; Hướng lên trên một bước nữa, chẳng những không chấp trước, 

mà tâm phân biệt cũng không còn, các vị nên biết rằng, tâm chấp trước không còn, thì 

tâm thanh tịnh của bạn xuất hiện, chấp trước là nhiễm ô, là Mạt na thức, nhiễm ô, nhiễm 

ô xóa bỏ hết, tâm thanh tịnh phục hồi. Đại sư Huệ Năng có dạy: “ hà kỳ tự tánh, bổn tự 

thanh tịnh”. Tâm thanh tịnh của bạn hiển lộ rồi, nhưng mà chưa viên mãn, rất hữu dụng, 

tâm thanh tịnh sanh trí huệ. Nếu có thể không phân biệt, tiến thêm một bước không phân 

biệt, thì bạn sẽ thành Bồ tát chánh đẳng chánh giác, từ A la hán thăng cấp, thăng lên Bồ 

tát.  Tiếp  tục  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  thì  bạn  đã  thành  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác, thành Phật rồi, đạt đến địa vị tối cao. Trong kinh Hoa Nghiêm, bạn là Bồ tát 

Sơ Trụ của Viên Giáo, siêu việt thập pháp giới. A la hán siêu việt lục đạo, Phật siêu việt 

thập pháp giới, bạn ở cõi Thật báo trang nghiêm độ, bạn ở trong Thật báo độ tu hành. Ở 

trong Thật báo độ tu gì? Cho quí vị biết, thật báo độ tu 53 tham. Đó đúng là niệm niệm 

phổ lợi chúng sanh, đồng thời, tâm tâm lưu nhập biển giác. Hai câu này không có trước 

sau, chỉ trong một niệm là đầy đủ, đây gọi là chân tu. Kinh Hoa Nghiêm tu cái này, kinh 

Vô Lượng Thọ cũng tu cái này. Cho nên Cổ đức dạy rằng, kinh Vô Lượng Thọ tức là 

trung bổn Hoa Nghiêm. Lời nói này không sai một chút nào, kinh A Di Đà là tiểu bổn 

Hoa Nghiêm. Hoa Nghiêm có đại trung tiểu tam bổn. Tông thú, chúng ta học đến chỗ 

này. 



Coi tiếp đoạn thứ tư bên dưới, “phương tiện lực dụng”. Chúng ta coi kinh văn, “ 

như kinh Đại Tỳ Lô Giá Na viết: bồ đề là nhân, đại bi là gốc, phương tiện là cứu cánh. 

Cho nên biết, phương tiện độ sanh, chính là kiết quy đại nguyện của chư Phật, đại trí hiển 

hiện, vạn đức trang nghiêm, là chỗ quả giác cứu cánh vậy”. Lực, chính là năng lượng mà 

chúng ta đang giảng hiện nay, năng lượng mà hiện nay khoa học nói, đó là lực. Dụng là 

tác  dụng  tha  khởi.  Phương  là  phương  pháp.  Tiện  là  tiện  nghi.  Phương  pháp  tiện  nghi, 

chính là phương pháp thích đáng nhất, phương pháp thích hợp nhất, phương pháp hay 

nhất. Cho nên phương tiện không phải chỉ có một, mà là vô lượng vô biên phương tiện. 

66 Tập 32 

4 



Cử  ra  cương  lĩnh  để  nói, nhân  người  bất  đồng,  nhân  thời  bất  đồng,  nhân  địa  bất  đồng, 

nhân sự bất đồng, chư Phật Bồ tát giáo hóa chúng sanh, gọi đó là phương tiện thần thông, 

chẳng phải là một phương pháp. Trong kinh điển đại thừa đức Phật thường dạy, “Phật vô 

hữu định pháp”, đó chính là pháp phương tiện, pháp phương tiện không phải là phương 

pháp nhất định, tùy người, tùy việc , tùy thời mà biến hóa tha khởi, rất hoạt bát, người 

đương thời nói là hoạt học hoạt dụng, là ý này, nó không phải là pháp chết. Cho nên có 

thể khiến tất cả chúng sanh tâm sanh hoan hỷ, thế mới gọi là phương tiện. Trong kinh nói 

rất hay, Bồ đề là nhân, Bồ đề là giác, giác ngộ là nhân, giác là hiểu rõ, đối với chân tướng 

nhân sanh vũ trụ hiểu rõ, đó là nhân. Sau khi hiểu rõ, nếu như bạn không động lòng, tuy 

đã hiểu rõ, vô số chúng sanh đang chịu khổ chịu nạn, bạn chẳng hề quan tâm, hoặc giả 

quan tâm, thì cũng chỉ quan tâm đến những người có duyên, và những người liên quan 

đến mình, nhưng người không liên quan thì chẳng hề quan tâm, hạng người này trong 

Phật pháp gọi là tiểu thừa,  họ thường bị chư Phật Bồ tát  la rầy trách mắng, có trí huệ, có 

năng lực mà không chịu giúp đỡ người khác. Bồ tát đại thừa thì khác, Bồ tát đại thừa có 

tâm Từ bi, tâm đại bi này chính là tâm đồng tình, tâm lân mẫn, hiểu được tất cả chúng 

sanh và bản thân mình cùng một thể. Sanh Phật bất nhị, chúng sanh và Phật là một chẳng 

phải hai, đều có đức tướng trí huệ của Như Lai, đồng một tự tánh, đồng một trí huệ, đức 

năng giống nhau. Lực, ở đây nói là lực dụng, trong quả địa của Như Lai Thập lực, Tứ Vô 

Úy, cũng hoàn toàn tương đồng. Cho nên chúng sanh có cảm, chư Phật Bồ tát lập tức có 

ứng, chắc chắn không nói rằng, chúng sanh có cảm, Phật Bồ tát không có ứng, không có 

lý này. A la hán không ứng thì có, Phật Bồ tát không ứng, không hề có lý này. Ngày nay 

chúng ta có khổ có nạn, ngày nào chúng ta cũng cầu Phật Bồ tát, vì sao Phật Bồ tát không 

đến? Phật Bồ tát có đến, chẳng phải không đến. Đến rồi thì sao? Đến mà bạn không biết, 

Phật Bồ tát đến giúp bạn mà không giúp được, ở ngay bên cạnh bạn, vì sao không giúp 

được? bạn có nghiệp chướng, làm chướng ngại sự giúp đỡ của Phật Bồ tát. Việc này khi 

tôi mới bắt đầu học Phật, năm 26 tuổi tôi mới tiếp xúc với Phật pháp, và cũng chính năm 

đó mới quen biết Chương Gia đại sư. Chương Gia đại sư rất tốt với tôi, là bậc đại ân đại 

đức của tôi. Ngài nói với tôi: “Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng”. Nếu như có cầu mà 

không  ứng,  thì  không  phải  là  Phật  Bồ  tát  rồi.  Số  lượng  của  Phật  Bồ  tát  nhiều  hơn  con 

người. Chúng ta khởi lên một niệm, tất cả chư Phật Bồ tát đều cảm ứng được, chính bản 

thân chúng ta không thể nhận biết được, là vì nghiệp chướng tập khí của mình quá sâu 

nặng. Phải làm sao đây? Bắt buộc phải hóa giải hết nghiệp chướng của chính mình, thì 

Phật Bồ tát cảm ứng hiện tiền. Làm cách nào để hóa giải nghiệp chướng? Đại sư dạy tôi, 

sám trừ nghiệp chướng, nguyện thứ tư trong thập nguyện của Phổ Hiền Bồ tát. Mỗi ngày 

bạn cần nên sám hối, sám hối cách nào? Thầy dạy tôi: “ không cần phải học những nghi 

thức quy củ đó, chỗ này nói đến phương tiện, những nghi thức đó là làm cho người khác 

xem, khiến cho người khác nhìn thấy cảm động, khởi phát người đó quay đầu, nghĩa là 

như vậy thôi. Đó là biểu diễn trên khán đài. Thật sự sám hối, không có nghi thức, chỉ có 

một câu: Về sau không làm nữa.  Biết ý nghĩ này sai rồi, ngôn ngữ này sai rồi, hành vi sai 

Tập 32  665 



rồi,  lần  sau  vĩnh  viễn  không  phạm  phải  lỗi  lầm  này  nữa,  đây  gọi  là  chân  sám  hối.  Tôi 

nghe xong, bèn nghĩ đây chẳng phải là trong văn hóa truyền thống của Trung Quốc nói là 

“bất nhị quá” sao? Đúng! Khổng Tử tán thán Nhan Hồi, trong số học sinh của Khổng Tử, 

chỉ  có  Nhan  Hồi  làm  được  bất  nhị  quá.  Lỗi  lầm  chỉ  có  một  lần,  ông  ấy  hiểu,  sau  này 

không phạm phải lỗi lầm như vậy nữa. Đạo Nho cũng nói, sử dụng ngôn từ không giống 

như  Phật  giáo,  nhưng  ý  nghĩa  hoàn  toàn  tương  đồng,  cho  nên  sám  trừ  nghiệp  chướng 

chính là bất nhị quá, không có bất cứ hình thức nào. 

Nói đến siêu độ vong linh, có chuyện như vậy không? Có! Thật sự siêu độ, cũng 

không có nghi thức. Chúng tôi thấy trong tự truyện của pháp sư Tán Hư, trong Ảnh Trần 

Hồi  Ức  Lục. Khi  còn  trẻ  lão pháp sư  vẫn  chưa  xuất  gia, đến  trung  niên  Ngài  mới  xuất 

gia. Cùng người bạn mở một tiệm thuốc bắc nhỏ, trong đó có một người bạn họ Lưu, là 

một Phật tử thuần thành, hàng ngày đọc kinh Lăng Nghiêm, mỗi ngày đọc một bộ, đọc 8 

năm, gọi là bát tải hàn song độc Lăng Nghiêm, có công phu đấy. Cho nên siêu độ phải có 

công phu siêu độ mới được, không có công phu lấy gì để siêu độ đây? Một hôm vào buổi 

trưa, tiệm không có khách, không có ai đến cửa tiệm mua đồ, Ngài ngồi ngủ gục ở quầy, 

mơ mơ hồ hồ, nhìn thấy hai người đi vào, đi vào cửa tiệm, Ngài bèn ngồi dậy tiếp đón 

họ, nhìn kỹ hai người này là oan thân trái chủ của Ngài. Vì tiền tài tranh chấp mà đi kiện 

cáo, hai người này bị thua, phán quyết hai người thua, sau khi thua hai người này treo cổ 

tự  vẫn,  Ngài  vô  cùng  hối  hận,  không  nên  vì  một  chút  việc  nhỏ  bé  này  mà  cướp  đi  hai 

mạng người. Bây giờ thấy họ đến, ngài rất lo sợ, nhưng thấy họ đi vào với thái độ rất ôn 

hòa, hình như không có ác ý, trong lòng hơi bình tĩnh một chút, hỏi họ; Quí vị đến đây có 

việc gì không? Họ nói đến xin được siêu độ, thế thì ngài yên tâm rồi, đến cầu siêu độ mà. 

Ngài nói; Vậy các ông muốn tôi phải làm thế nào? Hai người nói, chỉ cần ông hứa khả là 

được rồi. Được, tôi hứa khả! Bèn nhìn thấy hai vong hồn này, đạp vào đầu gối của Ngài, 

đạp vào vai ngài, thăng thiên. Dễ dàng như vậy thôi, không hề có nghi thức gì hết. Hai 

người này đi rồi, không bao lâu lại đến hai người nữa, là vợ của Ngài ngày trước, và con 

của Ngài, họ đều chết rồi, đến trước mặt Ngài cũng cầu xin siêu độ, cũng cách đó, Ngài 

đồng ý, nhìn thấy hai vong hồn này, cũng đạp vào đầu gối, đạp vào vai mà thăng thiên. 

Không  có  công  phu  thì  chẳng  xong,công  lực  này  của  Ngài  chính  là  8  năm.  Trong  đạo 

Phật  thường  nói,  nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu.  Lực  dụng  như  thế  mà  có 

được,bát tải hàn song độc Lăng Nghiêm, thành tựu được phương tiện lực của Ngài. Bạn 

xem oan thân trái chủ, thân bằng quyến thuộc Ngài đã dùng được, từ ác đạo đưa họ lên 

thiên đạo, tốt hơn con người rất nhiều. Đây là nói về công lực, cho nên Bồ tát có tâm Đại 

bi, có phương tiện, có phương tiện mới gọi là cứu cánh. Phương tiện chính là phương 

pháp  thích  hợp  nhất,  phương  pháp  đơn  giản  nhất,  phương  pháp  ổn  định  nhất,  phương 

pháp nhanh chóng nhất. Phương tiện là cứu cánh nghĩa là sao? Niệm Phật là phương tiện. 

Phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm,nhưng mà phải nên nhớ rằng, niệm niệm  phổ 

66 Tập 32 

6 



lợi chúng sanh, không nên vì mình, phạm vi phải lớn, niệm niệm là thập pháp giới, biến 

pháp giới hư không giới tất cả khổ nạn chúng sanh. Tâm lượng lớn như vậy, có thể làm 

được không? Làm được! Chỉ cần bạn dùng tâm chân thành, thì bạn sẽ làm được. Nếu như 

trong đây có pha một chút tự tư tự lợi, pha một chút tập khí phiền não, thì bạn sẽ không 

làm được, sẽ phá hoại hết toàn bộ công lực của bạn, cho nên không được pha một chút 

nào cả. Hàng ngày trong cuộc sống, trong công việc, trong tiếp nhân xử thế, tập cái gì? 

Tập  buông  bỏ  chấp  trước,  buông  bỏ  phân  biệt,  tập  cái  đó  đó,đó  gọi  là  chân  công  phu. 

Không buông bỏ được thì phải làm sao? Không buông bỏ được, lập tức quy hướng A Di 

Đà Phật. Người xưa có dạy: “chẳng sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”, bất luận là thiện 

niệm hay ác niệm, không cần phải lý tới nó. Vì sao vậy? thiện niệm hay ác niệm, không 

phải  là  chân, nó  là  vọng  niệm. Lập  tức  chuyển  biến  thành  A  Di  Đà  Phật, đây  là  chánh 

niệm,niệm niệm phổ lợi quần sanh, chính là niệm niệm A Di Đà Phật. Tôi đem công đức 

niệm A Di Đà Phật, hồi hướng cho tất cả chúng sanh khổ nạn, cầu chúc cho họ thân tâm 

khỏe mạnh, gia đình hạnh phúc, sự nghiệm thuận lợi, xã hội an hòa, thiên hạ thái bình, 

nguyện này hay! Nên biết rằng, mỗi một niệm đều biến pháp giới hư không  giới. 

Hiền Thủ quốc sư có dạy trong Hoàn Nguyên Quán rằng: Mỗi một niệm đều xuất 

sanh vô tận, mỗi một niệm đều hàm dung có không, chính là tâm bao thái hư, lượng châu 

sa giới,loại tâm niệm này, mới gọi là Bồ tát đại thừa. 

“Tùy duyên diệu dụng”, đó là nguyên tắc tối cao, “oai nghi hữu tắc”, là mô phạm 

phải  làm  bây  giờ,  không  phải  vì  mình,  là  làm  mô  phạm  tốt  cho  toàn  thể  xã  hội.  Phàm 

những gì không tốt, quyết định không làm. Khởi tâm động niệm, tự mình nghĩ xem, tâm 

niệm này của mình có được hay không, nếu như cả xã hội này đều giống như tâm niệm 

này của mình, thế giới này sẽ như thế nào đây? Nên suy nghĩ, nếu là tự tư tự lợi, nếu là 

tham sân si mạn, như thế có được không? Thế giới này sẽ bị hủy diệt mất. Vì sao lại có 

tâm niệm này? Mê hoặc! Giác ngộ thì không có. Giác ngộ; Khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ  tạo  tác,  đều  phải  làm  mẫu  mực  hay  nhất,  làm  gương  mẫu  cho  xã  hội,  thế  thì  nhất 

định  phải  học  theo  sách  Đệ  Tử  Quy,làm  được  thiên  cảm  ứng,  làm  được  thập  thiện 

nghiệp,  học  kỹ  Sa  Di  Luật  Nghi,  đây  là  cơ  bản  nhất.  Tất  cả  những  điều  này  đều  làm 

được, đó là mẫu mực hay. 

Chúng ta chúc phúc cho tất cả chúng sanh khổ nạn, đó không phải là khẩu hiệu, 

thật sự có thể thật hiện. Tiếp nhân xử thế, thái độ của Phật giáo chúng ta là nhu hòa chất 

trực,bất luận là đối với ai, ngôn ngữ phải nhu hòa, thái độ nên thành kính. Chất trực là 

chân  thành  cung  kính,  mình  phải  nên  học  khiên  tốn  hữu  lễ.  Phải  khẳng  định  thế  gian 

không có người xấu, tâm niệm này vô cùng quan trọng, tâm này chính là tâm đồng thể 

Đại bi. Người kia tạo tội ngũ nghịch thập ác, là nhất thời mê hoặc, chẳng phải chân tâm, 

là  vọng  tâm  của  người  đó,  do  tập  khí  bất  thiện  tạo  thành,  chân  tâm  của  họ  bổn  thiện. 

Người này có tâm Bồ đề, tâm Bồ đề là chân tâm của họ, vẫn chưa hiển lộ, bị phiền não 

Tập 32  667 



tập khí che mất rồi, chỉ cần bỏ đi hết chướng ngại, thì chân tâm bổn thiện sẽ hiện tiền, 

người này là tâm Phật, người này là tánh Phật. Tất cả chúng sanh đều có đức tướng trí 

huệ của Như Lai, cái này chẳng thể không biết, nếu bạn thật sự hiểu, thì bạn sẽ không có 

oan thân trái chủ. Oan thân trái chủ biến hết thành Phật Bồ tát, tuy họ vẫn chưa có thể 

biến ra được, nhưng mà trong tâm mình đã thay đổi rồi. Bạn nghĩ xem tâm của chúng ta 

có dễ chịu không, tâm của chúng ta có đẹp không? Trong kinh Phật thường dạy chúng ta: 

“tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, hoàn cảnh mà chúng ta thọ dụng có đẹp không. Có liên 

quan gì đến người khác không? Không liên quan gì. Nếu như có liên quan, thì hoàn cảnh 

của Chư Phật Bồ tát sẽ không tốt nữa. Vì sao chư Phật Như Lai vĩnh viễn ở Thật báo độ? 

Có sống cùng chúng ta, thì các Ngài vẫn ở Thật báo độ, chắc chắn không bị thập pháp 

giới lục đạo làm ảnh hưởng, thế mới gọi là được Đại tự tại, thế mới gọi là chứng đại thần 

thông, cho nên các ngài đầy đủ vô lượng thần thông phương tiện để giáo hóa chúng sanh. 

Câu cuối cùng của tứ đức là “thay chúng sanh khổ”, đặc biệt là vào thời đại ngày nay, 

chúng sanh mê muội quá nặng, thời gian mê muội dài, chúng ta sống với họ hòa quang 

đồng trần. 

Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, từ 19 tuổi xuất gia, đến 80 tuổi viên 

tịch, thời gian 60 năm trụ thế, dùng phương pháp gì? Khổ hạnh tăng! Thị hiện làm khổ 

hạnh tăng, mỗi ngày một bữa, ở dưới gốc cây, ba y một bát, 12 năm cầu học, 49 năm dạy 

học,  đây  là  thay  chúng  sanh  khổ,  làm  như  vậy,  cho  mọi  người  xem,  thật  sự  buông  bỏ. 

Danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần đều buông bỏ hết, không hề dính mắc. Ngài đã làm 

được rồi, cho nên Ngài dạy chúng ta, chính bản thân chúng ta tự biết thể lực chưa được, 

phương pháp sinh hoạt của Ngài chúng ta không làm được, chúng ta phải nên  sanh lòng 

hổ thẹn. Nhu cầu cuộc sống không nên quá nhiều, quá nhiều thì làm sao xứng đáng với 

đức Phật đây. Chúng ta có nghĩ đến việc thay chúng sanh khổ không? Sự biểu diễn một 

đời của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, lúc sắp lâm chung vẫn còn thuyết pháp cho chúng 

sanh, vẫn còn nhắc nhở người đời sau. 

Hiểu ơn thì mới thật sự biết được báo ơn, không biết ơn thì không biết báo ơn đâu. 

Báo cách nào đây? Y giáo phụng hành. 

Quả giác, vô thỉ vô minh đoạn tận, chứng được quả báo cứu cánh viên mãn, trong 

kinh Hoa Nghiêm gọi là Diệu Giác Vị, thành tựu địa vị này, thì được đại viên mãn. Sau 

khi viên mãn, thì hoàn toàn đi giúp chúng sanh quay đầu, giúp cho chúng sanh chứng 

được đại viên mãn giống như mình vậy, đây gọi là cứu cánh xứ. 

Cho nên sau khi kế thể tánh tông thú, luận bổn kinh, đại lực đại dụng phương tiện 

thắng  diệu, đây  chính  là  nguồn gốc của  chương này. Đầu  tiên  giải nghĩa về hàm  ý  của 

danh từ  “phương  tiện  lực dụng”. Tiếp tục  coi  bổn  kinh lực dụng, như trong  kinh Quán 

Phật  Tam  Muội  có  ghi:  “  Phật  cáo  phụ  vương,  chư  Phật  xuất  thế  cơ  3  lợi  ích,  một  là, 

66 Tập 32 

8 



khẩu thuyết 12 bộ kinh, pháp thí lợi ích, có thể trừ vô minh ám cấu của chúng sanh, mở 

trí huệ nhãn, sanh trước chư Phật, sớm đắc vô thượng bồ đề. 

Đức Phật đến thế gian, xuất hiện ở thế gian, cho con người ở thế gian 3 điều lợi ích 

thù thắng. Lợi ích thứ nhất là gì? Là dạy học.Ngôn giáo, thân hành ngôn giáo, thân phải 

làm mẫu mực, làm mẫu mực cho chúng sanh coi, dùng ngôn ngữ giáo hóa chúng sanh, 

nói 12 bộ kinh, đức Phật giảng kinh, sử dụng 12 phương pháp khác nhau, trong văn học 

hiện tại nói là thể tài. Đức Phật giảng kinh có 12 loại thể tài, đây chính là tất cả kinh điển 

ngài đã nói 49 năm. 

Pháp thí lợi ích. Đây là pháp bố thí, lợi ích này có thể trừ được vô minh ám cấu 

của chúng sanh. Ám cấu là phiền não, phiền não kiến tư hoặc là cấu, phiền não trần sa 

hoặc là ám. Vô minh trong câu này, bao gồm ba loại đại phiền não. Chúng sanh sở dĩ làm 

chúng sanh, chính là bị ba loại phiền não này trói buộc, không thể siêu việt được. Trong 

kinh Hoa Nghiêm nói cho chúng ta biết, vọng tưởng,phân biệt, chấp trước. Chấp trước là 

cấu, phân biệt là ám, vọng tưởng là vô minh. Ba thứ này hại chúng ta, vô lượng kiếp, ở 

trong lục đạo sanh tử luân hồi, khổ không kể xiết. Các vị nhất định phải hiểu rõ, ở trong 

lục đạo, chắc chắn thời gian ở trong ba ác đạo dài, thời gian ở ba đường thiện ngắn, điều 

này  phải  biết.  Lấy  thọ  mạng  mà  nói,  thời  gian  của  cõi  người  rất  ngắn,  suốt  cuộc  đời 

người sống được trăm tuổi không nhiều, tuy sống được trăm tuổi, nhưng đem so với cõi 

trời, đem so với trời Đao Lợi, một ngày ở cõi trời Đao Lợi, bằng 100 năm ở cõi người, 

người sống được trăm tuổi, bằng một ngày ở trời Đao Lợi. Nếu như so với Tứ Vương 

Thiên, một ngày ở Tứ Vương thiên, là 50 năm ở cõi người, bất quá chỉ là hai ngày, hai 

ngày ở Tứ Vương thiên. Đó là so với cõi trên, còn so với cõi dưới, cõi ngạ quỷ, thọ mạng 

của quỷ dài, trong cõi quỷ một ngày, là một tháng ở nhân gian, cho nên cõi nhân gian tế 

bái  quỷ  thần,  mùng  một  mười  lăm  tế  tự  cúng  dường,  vừa  đúng  bữa  sáng,  bữa  tối,  bữa 

trưa, 15 ngày một lần cúng dường. Cõi nhân gian một tháng bằng ở đó một ngày. Thọ 

mạng  của  họ, đại  khái  sống  một  ngàn  tuổi  là  chuyện  bình  thường, là  bạn  hiểu  được,  ở 

trong cõi quỷ không dễ ra đâu. Nếu như đọa vào địa ngục thì càng phiền phức, ở địa ngục 

sự sai biệt về thời gian rất lớn, địa ngục bình thường, không phải rất nghiêm trọng, ngày 

xưa  Thầy  Lý  khi  giảng  kinh  nói  cho  chúng  tôi  nghe,  đại  khái  ở  nhân  gian  2700  năm, 

bằng địa ngục một ngày, đó vẫn chưa phải là dài nhất đâu, bạn nói bạn nghĩ ra được có 

khó không. Thời gian, nói cho đúng, thời gian và không gian đều không có thật, chỉ là 

khái  niệm  trừu  tượng,  đều  từ  trong  tâm  ý  thức  của  bạn  biến  hiện  ra  thôi,  cảm  thọ  bất 

đồng, khi chúng ta ở chỗ khổ nạn, một ngày như một năm, khi vui sướng, cảm giác thời 

gian trôi qua rất nhanh, làm sao một chút là hết mất rồi. Tất cả chúng sanh trong Thập 

pháp giới, quan niệm đối với thời gian đều là tánh chất này, ngày khổ cực rất khó vượt 

qua. Chư Phật Bồ tát ở thế gian này, giáo hóa chúng sanh, giảng kinh thuyết pháp, có thể 

giúp cho chúng sanh đoạn phiền não, sanh trí huệ, nếu phiền não không đoạn, trí huệ sẽ 

không  sanh  khởi, bạn  có  học  nhiều  thứ,  đó  chỉ  là  tri  thức,  chẳng  phải  trí  huệ.  Tri  thức 

Tập 32  669 



không thể giải quyết được vấn đề sanh tử, không thể thăng hoa linh tánh, trí huệ thì có 

thể.  Trí  huệ  phát  sanh  từ  tâm  thanh  tịnh,  từ  tâm  bình  đẳng.  Tâm  của  bạn  không  thanh 

tịnh,  tâm  của bạn không bình đẳng, chỉ sanh  phiền não,  không sanh trí huệ. Nghe  kinh 

học  giáo  cũng  không  ngoại  lệ,  bạn  có  thật  sự  nghe  hiểu  không?  Thật  sự  được  lợi  ích 

không? Các vị Cổ đức cao minh nhìn là biết liền. nhìn từ đâu? Giống như tiêu chuẩn Ấn 

Quang đại sư giảng: Một phần thành kính được một phần lợi ích, thập phần thành kính 

được thập phần lợi ích, coi tâm thanh tịnh của bạn. Coi chỗ nào? Coi mức độ tự tư tự lợi 

của bạn, coi mức độ đối với danh văn lợi dưỡng của bạn. Nếu như bạn coi nhẹ sự tự tư tự 

lợi, coi nhẹ  danh văn  lợi  dưỡng, chắc  chắn  bạn  nghe  kinh,   thật sự  nghe  được  tinh  túy 

trong đó, bạn cảm nhận được. Nếu như tâm danh lợi của bạn nặng nề, dù Đức Phật có 

giảng kinh thuyết pháp ở đây, bạn cũng nghe không vào. Vì sao vậy? Vì bị chướng ngại 

làm chướng ngại, chẳng phải đức Phật không bình đẳng, mà là nghiệp chướng của mỗi 

người nặng nhẹ khác nhau.Người nghiệp chướng nhẹ rất dễ nhập môn, người này nghe 

hiểu,  thật  sự  cảm  nhận  được,  người  nghiệp  chướng  sâu  nặng  thì  không  được.  Nghiệp 

chướng sâu nặng như chúng ta thì phải làm sao đây? Chỉ có một cách duy nhất, là trường 

thời huân tu, ngày nào cũng nghe, nghe 20 năm, 30 năm;A! hiểu rồi, nhập môn rồi. Nghe 

đến 40 năm, 50 năm, từ từ khế nhập, sanh pháp hỷ, thế thì cảm nhận được. 



Thái độ học tâp của học sinh ngày nay không được, nó không nghe vào tai điều gì 

hết, bạn xem nghe kinh nghe một lần;Ê! bộ kinh này tôi nghe qua rồi. Giảng lần thứ hai; 

tôi  không  nghe  kinh  này  đâu, tôi  đã  nghe  rồi  mà.  Vốn  là  nghe  không  hiểu!  Người  xưa 

dạy: “đọc sách ngàn lần, kỳ nghĩa tự kiến”. Chúng ta ngày nay nghe kinh mà nghe được 

ngàn lần, thì làm gì có lý không khai ngộ! Vì sao vậy? Nghe một ngàn lần, tâm định rồi, 

tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm thanh tịnh sanh trí huệ, thì sẽ khai ngộ, người này thật sự 

nhập cảnh giới. Nhập cảnh giới cạn hay sâu, là mức độ tâm thanh tịnh của người này, có 

được một phần thanh tịnh, thì thâm nhập được một phần, có được thập phần thanh tịnh, 

thì thâm nhập được thập phần. Vì sao vậy? Vì tất cả kinh của Đức Phật nói, đều từ Tự 

tánh lưu xuất. Nghe hiểu là bạn khế nhập được Tự tánh, là như vậy thôi. Tự tánh của đức 

Phật và Tự tánh của mình là một Tự tánh, chứ không phải là hai Tự tánh. Những gì đức 

Phật  làm  là  chính  mình  làm,  những  gì  đức  Phật  nói  cũng  là  chính  mình  nói,  nhất  định 

phải dùng tâm tự tánh thanh tịnh mới có thể khế nhập. 



Cho nên đoạn phiền não khai trí huệ, khai trí huệ, còn phải làm sao nữa? Phải được 

sanh ra trước Phật. Bạn nên biết, vững vàng, nhanh chóng, thành tựu. Sanh trước Phật là 

vãng sanh về thế giới Tây phương Cựu lạc, bạn đã nhanh chóng thành tựu, không cần vô 

lượng kiếp, không cần ba đại a tăng kỳ kiếp, nhanh chóng thành tựu, sớm đắc Vô thượng 

Bồ đề, Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Bạn xem lợi ích như thế, nếu chẳng phải 

Đức Phật xuất hiện ở thế gian này thì bạn không có  được đâu. 

67 Tập 32 

0 





Lợi ích thứ hai là, chư Phật Như Lai, có thân tướng trang nghiêm, vô lượng diệu 

hảo, nếu có chúng sanh xưng niệm quán sát, hoặc tổng tướng, hoặc biệt tướng, bất luận 

thân  Phật  hiện  tại  hay  quá  khứ,  đều  có  thể  trừ  diệt  tội  tứ  trọng  ngũ  nghịch  của  chúng 

sanh, ra khỏi tam đồ. 



Đoạn  trước  nói,  điều  thứ  nhất  là  khẩu  nghiệp  của  đức  Phật  lợi  ích  chúng  sanh. 

Điều  thứ  hai  là  thân nghiệp  của  Đức  Phật  lợi ích  chúng sanh. Chư  Phật  Như  Lai thân 

tướng  quang  minh.  Người  thời  nay  nói  gì?  Nói  từ  trường.  Người  Trung  Quốc  nói  là 

không  khí. Mỗi  người  có  từ  trường  của  riêng  mình,  mỗi  người  có  không  khí  riêng  của 

mình. Bạn xem có người từ trường tốt, chúng ta tiếp xúc với từ trường của người đó, cảm 

nhận thấy yên ổn, có thể khiến tâm bạn an định, ít vọng niệm, đầu óc sáng suốt, từ trường 

này  nhiếp  thọ  người.  Người  thật  sự  có  tu  tập,  có  đức  hạnh  thì  khác.  Từ  trường  của 

Chương Gia đại sư tốt, cảm nhận được rõ ràng, vào đến cửa chỗ Ngài ở, không khí khác 

hẳn, vào trong phòng khách của Ngài, là cảm nhận thấy rất an lạc, rất dễ chịu, bạn sẽ có 

cảm giác đó, bạn sẽ không muốn đi, tuy Ngài không nói một câu nào, nhưng mình cũng 

muốn ngồi thêm mấy phút nữa, hưởng thụ từ trường của Ngài. Đây chính là thân tướng 

quang minh mà Phật giáo đề cập, trong khí công thì nói là khí trường, có từ trường này 

khiến bạn cảm nhận được. 



Thân tướng của chư Phật Bồ tát, thật sự là từ trường lợi ích cho tất cả chúng sanh. 

Từ trường cũng biến hóa. Đoạn trước có nói, nhân người, nhân thời, nhân địa, nhân việc 

có  khác,  đều  làm  cho  bạn  cảm  nhận  được  diệu  hảo,  vô  lượng  diệu  hảo.  Đó  là  việc  tự 

nhiên, có thể nhiếp thọ tất cả chúng sanh. 

Nếu có chúng sanh xưng niệm quán sát; Xưng là xưng danh, giống như chúng ta 

niệm danh hiệu Phật Bồ tát, niệm Nam mô A Di Đà Phật, niệm Nam mô Đại Thế Chí Bồ 

tát, nam mô Địa Tạng Vương Bồ tát, đó là xưng. Niệm là ức niệm, không niệm thành 

tiếng, trong tâm niệm, trong tâm nghĩ tưởng Phật. Chương Viên Thông nói, ức Phật niệm 

Phật, hiện tại vị lai chắc chắn thấy Phật. Ức niệm, trong tâm thật sự có. 

Quán sát, quán sát là có hình tướng của Phật Bồ tát, hoặc tổng tướng, hoặc biệt 

tướng. Tổng tướng là thấy tướng toàn thân của Phật Bồ tát, biệt tướng là nhìn thấy một 

phần, hoặc là nhìn thấy tướng nhục kế, vô kiến đảnh tướng, vô kiến đảnh tướng trên nhục 

kế, hoặc là thấy tướng bạch hào, giữa chặn mày có hai cọng bạch hào quyện vào nhau, 

giống  như  viên  châu.  Hoặc  là  quán  sát  tướng  thủ  ấn  của  Phật  Bồ  tát,  đó  là  thấy  biệt 

tướng. 

Không  hỏi  thân  Phật  hiện  tại  quá  khứ,  điều  này  đều  không  cần  hỏi.  Hiện  tại,  là 

Phật Bồ tát trụ thế, quá khứ thì chúng ta có thể tạo đắp hình tượng của Phật bồ tát, hoặc 

là vẽ, vẽ hình tượng của Phật bồ tát.Hiên nay tiện nhất là chụp hình, chúng ta nhìn thấy 

Tập 32  671 



tượng Phật bồ tát rất trang nghiêm, tâm sanh hoan hỷ, chúng ta chụp hình lại, mang về 

nhà thờ cúng, đem hình tượng của Phật bồ tát ở đạo tràng mang về nhà cúng dường. 

Đều có thể trừ diệt tội tứ trọng ngũ nghịch của chúng sanh. Nghĩa là sao vậy? Có 

nghĩa là tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, đem tâm niệm bất thiện của bạn chuyển biến. Tứ 

trọng là nói về giới, tứ trọng giới: Sát sanh, trộm cắp, tà dâm, vọng ngữ, tứ trọng giới,tội 

tứ trọng này đều là địa ngục.Ngũ nghịch là tội A tỳ địa ngục,ngũ nghịch là tội; Giết cha, 

giết mẹ, giết A la hán, Phật thì không giết được, phước báo của Ngài lớn lắm, nhưng làm 

thân Phật chảy máu. Đó là Đề Bà Đạt Đa, khi còn tại thế muốn hại đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, ông ta biết hàng ngày đức Phật đi khất thực, đều phải đi qua sườn núi này, ông 

ta ở bên trên lăn một cục đá rất lớn xuống, khi đức Phật đi ngang qua, ông ta lăn cục đá 

xuống, muốn đè chết đức Phật.Phước báo của đức Phật lớn, Bồ tát Vi Đà hộ pháp, khi đó 

ngài dùng chày Kim Cang chặn ngang cục đá, chặn ngang cục đá bể nát, một miểng đá 

văng vào chân đức Phật làm chảy máu, đó gọi là làm thân Phật chảy máu. Cuối cùng là 

phá hòa hợp tăng, đây cũng là tội A tỳ địa ngục. Cho nên ngày nay phá hoại hình tượng 

của Phật giáo, đó cũng đều là tội phá hòa hợp Tăng. Ngày nay chúng ta mang hình tướng 

xuất gia, sống trong xã hội này, nếu chúng ta làm những việc không đúng pháp, làm cho 

xã hội phê bình Phật giáo, hủy báng Phật giáo, lăng mạ Phật giáo, thì chúng ta phạm tội 

rồi. Cho nên tứ chúng đệ tử, phải nên thường thường nể mặt đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

không thể để cho đức Phật Thích Ca mất mặt. Người xưa dạy, chúng ta nên dán vàng lên 

mặt đức Phật, đó là công đức. Y giáo phụng hành, để người khác tán thán đức Phật, cung 

kính Phật, đó chính là đã dán vàng lên  mặt đức Phật rồi. Nếu như chúng ta làm không 

đúng pháp, vẫn còn tự tư tự lợi, vẫn là tham sân si mạn, vẫn là tổn người lợi mình, như 

vậy thì giống như bôi lọ nghẹ lên mặt đức Phật, làm cho xã hội khởi tâm oán hận Phật 

giáo, khởi tâm hủy báng Phật giáo, như vậy thì hỏng mất. Cho nên phá hoại hình tượng 

của  Phật  giáo,  ngũ  nghịch  tội  là  đọa  vào  đại  ngục  A  tỳ,  quả  báo  rất  nặng.  Chúng  ta 

thường thấy được tượng Phật, 32 tướng của đức Phật, có nghĩa là gì cần nên hiểu, 32 

tướng là quả báo, 32 loại thiện hành chiêu cảm ra quả báo, có thể tra trong đại từ điển 

Phật  học.  Lúc  trước  tôi  giảng  kinh  Kim  Cang,  trong  kinh  Kim  Cang  Giảng  Nghĩa  của 

Giang Vị Nông cư sỹ giảng rất rõ ràng, nghiệp nhân của 32 tướng, mỗi mỗi đều nói rõ. 

80 loại tùy hình hảo, lưỡi của đức Phật le ra, có thể trùm hết khuôn mặt, gọi là Quảng 

trường thiệt tướng. Quả báo là gì vậy? Là đời đời kiếp kiếp không vọng ngữ. Đức Phật 

giảng trong kinh, nếu như một người có thể 3 đời không vọng ngữ, lưỡi có thể liếm đến 

chóp mũi, le lưỡi ra liếm được chóp mũi là 3 đời không vọng ngữ. Đức Phật đời đời kiếp 

kiếp không vọng ngữ, cho nên lưỡi của Ngài rất mỏng, sau khi le ra có thể che hết khuôn 

mặt. Tướng hảo do tu mà thành, đức Phật hiện ra 32 tướng tốt, 80 vẻ đẹp, là dạy chúng ta 

phải tu nhân tốt, nhân tốt thì sẽ có quả báo tốt. Người tâm tốt thì tướng sẽ tốt, hành vi tốt 

thì thân thể khỏe  mạnh, thân tâm là đại biểu tu tập của chúng ta. Bạn có thật sự tu tập 

67 Tập 32 

2 



không, tu như thế nào, nhìn thấy hình tướng của bạn, thấy thân thể của bạn là biết được 

thôi, không cần hỏi gì hết, nhìn là biết được. Công phu của bạn, là ở trên khuôn mặt của 

bạn, ở nơi hành vi của bạn, làm sao bạn gạt người ta được. Cho nên thường xưng niệm 

quán sát tượng Phật, nghĩa là sao? Nghĩa là 16 quán trong kinh Quán Vô Lượng Thọ có 

nói. Bạn thật sự có thể tu, có thể tu chính là ngưỡng mộ đức Phật, cung kính đức Phật, 

quí mến đức Phật, học tập với đức Phật. Mình phải giống như ngài vậy, thế thì tứ trọng 

tội và ngũ nghịch tội của bạn, đều được hóa giải, ra khỏi tam đồ, vĩnh viễn không bao giờ 

đọa và tam ác đạo nữa. 

Tùy ý mong muốn, thường sanh Tịnh độ cho đến làm Phật. Đây là nói về lợi ích, 

có thể tùy theo ý của mình, tôi muốn về thế giới Tây phương Cực lạc, chắc chắn bạn sẽ 

được  mãn  nguyện.  Thường  sanh  tịnh  độ  cho  đến  ngày  thành  Phật,  đó  là  lợi  ích  thân 

nghiệp của đức Phật. 

Tiếp tục coi loại thứ 3, loại thứ 3 là lợi ích của ý nghiệp. Thứ 3, khuyên răn phụ 

vương hành  niệm  Phật tam  muội.  Đó là   khuyên  tất cả  chúng sanh tu  pháp  môn niệm 

Phật, dùng phương pháp gì để khuyên? Ngài khuyên cha của Ngài, quan hệ phụ tử quá 

thân thiết, phu tử hữu thân, Ngài khuyên phụ thân của mình tu pháp môn này, chắc chắn 

là pháp môn tối cao. Pháp môn tối thù thắng, cúng dường phụ mẫu, dùng pháp môn nào 

cúng dường phụ mẫu? Pháp môn niệm Phật, Ngài không khuyên tu pháp môn nào khác, 

mà tu niệm Phật tam muội, làm mẫu mực cho chúng ta coi, cho nên đức Phật xuất hiện 

trên thế gian này, có 3 loại lợi ích của thân khẩu ý. 

Dưới  đây  có  giải  thích;  Phụ  vương  bạch  Phật,  Phật  địa  quả  đức,  như  chân  thật 

tướng, đệ nhất nghĩa không, nhân gì không thấy chư đệ tử  hành như vậy? 

Đây là sự thành tựu chân thật của Như Lai quả địa, vì sao thầy không kêu học trò 

của thầy học đi? 

Phật cáo phụ vương, quả đức của chư Phật, có vô lượng cảnh giới thâm diệu, thần 

thông  giải  thoát, chẳng  phải  cảnh  giới  mà  phàm  phu  có  thể  làm  được, cho  nên khuyên 

phụ vương hành niệm Phật tam muội. 

Điều  này  chúng  ta  chẳng  thể  không  biết,  chân  như  thật  tướng,  đệ  nhất  nghĩa 

không; Được. Ai chứng được cảnh giới này? Pháp thân Bồ tát chứng được. Vì sao vậy? 

Vì ngài đã bỏ hết vọng tưởng phân biệt chấp trước, ngay cả tập khí phân biệt chấp trước 

cũng không có, chỉ có tập khí vô thỉ vô minh là chưa đoạn tận, họ tu tập, chính là Chân 

như thật  tướng,  đệ nhất  nghĩa  không.  Ở đâu  vậy?  Ở  Thật báo trang nghiêm  độ,  chẳng 

phải trong Thập pháp giới, càng không phải ở trong lục đạo, cho nên đức Phật đã nói với 

phụ vương rất hay: Quả đức của chư Phật, có vô lượng cảnh giới thâm diệu, thần thông 

giải thoát, đều hiển hiện ở Thật báo độ, hiển hiện ở chỗ nào vậy? Hiển hiện ở chỗ chúng 

Tập 32  673 



sanh có cảm, Phật Bồ tát có ứng, đó đều là Pháp thân Bồ tát, ứng hóa ở biến pháp giới hư 

không  giới,  trong  Thập  pháp  giới  nơi  quốc  độ  của  chư  Phật,  vì  Thập  pháp  giới  chúng 

sanh mà làm 3 loại lợi ích như trên đã giảng, giúp chúng sanh diệt tội, giúp chúng sanh 

được phước, giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, giúp cho chúng sanh hồi quy tự tánh, đó 

chẳng phải là cảnh giới của phàm phu. Thập pháp giới, Tứ thánh pháp giới, cũng là phàm 

phu, đó là ngoại phàm, họ còn chưa làm được, hà huống là lục đạo nội phàm. Cho nên 

đức Phật khuyên phụ vương hành niệm Phật tam muội. Vì sao vậy? Vì niệm Phật tam 

muội,  vững  vàng,  phương  tiện,  nhanh  chóng,  dễ  dàng  tu  tập,  thành  tựu  không  gì  sánh 

bằng, phiền  não  tập  khí  chưa  đoạn, chỉ  cần  khi  lâm  mạng  chung  thời, bạn  thật  sự  điều 

phục được nó, phiền não tạm thời không khởi tác dụng, thì có thể vãng sanh. Một niệm 

hàng phục, mười niệm hàng phục, người này sanh về thế giới Cực lạc. Sanh về thế giới 

Cực lạc, tập khí phiền não vĩnh viễn không tái phát, điều này rất khó, hơn nữa ở thế giới 

Tây phương Cực lạc, phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh, người này sẽ được 

hưởng thụ quyền lợi của A duy việt trí. Thật là không thể nghĩ bàn, Ngài đã đem pháp 

môn  tối  thắng  không  gì  bằng  này,  cúng  dường  phụ  mẫu,  khuyên  răn  phụ  mẫu  tu  tập. 

Cũng là khuyên tất cả chúng sanh có duyên, thế nào gọi là có duyên? Họ chịu tin, họ chịu 

phát nguyện, chịu làm, gọi là người có duyên. Người có duyên chắc chắn một đời được 

độ. Hôm nay hết giờ rồi, chúng ta học đến đây. 











HẾT TẬP 32 



 

67 Tập 32 

4 



Tập  33 

Giảng ngày 08 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 





Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ 

Kinh Giải, trang ba mươi lăm, bắt đầu từ câu thứ hai, hàng thứ ba. 

Hựu Phật cáo phụ vương, nhất thiết chúng sanh tại sanh tử trung, niệm Phật chi 

tâm diệc phục như thị, đản năng hệ niệm bất chỉ, định sanh Phật tiền, nhất đắc vãng sanh, 

tức năng cải biến nhất thiết chư ác thành đại từ bi. 

Đoạn này ở trong Kinh Quán Phật Tam Muội có đề cập đến. Đức Phật đã nói với 

phụ vương, tất cả chúng sanh ở trong luân hồi lục đạo, sanh tử ở đây là chỉ cho luân hồi 

lục đạo. Niệm Phật chi tâm diệc phục như thị, chúng sanh ở trong sanh tử luân hồi. Tâm 

luân hồi tạo thành nghiệp luân hồi, nòng cốt của tâm luân hồi chính là ngã chấp. Trong 

kinh điển của Pháp Tướng tông đã giảng rất rõ ràng, Mạt Na Thức là một bộ phận chấp 

trước kiên cố của A Lại Da, A Lại Da, vọng tâm này rất lớn, chấp trước một phần, một 

phần tướng phần cho là tự thân, sanh ra thân kiến, sau khi tâm niệm này sanh khởi, kiên 

cố chấp trước không chịu buông bỏ. Trong Phật pháp nói, ngày nào buông bỏ được thì 

thật  sự  đã  quay  đầu,  là  có  thể  hồi  quy  tự  tánh,  có  thể  viên  thành  Phật  đạo,  nhưng  mà 

không  quay  đầu  lại  được.  Câu  này  nói  thì  rất  dễ  nhưng  làm  thì  khó  lắm.  Vì  sao  vậy? 

Không hiểu rõ ràng chân tướng sự thật, nên không quay đầu lại được, chỉ có hiểu rõ ràng 

minh bạch sự thật chân tướng, thật sự buông bỏ, buông bỏ được thì ngay đó khế nhập tự 

tánh, Tiểu thừa chứng quả Tu Đà Hoàn, Đại thừa trong 51 cấp bậc của Bồ tát, người này 

chứng được Sơ Tín Vị. Sơ Tín Vị tuy rất thấp, nhưng chắc chắn thứ lớp tiến lên, không 

hề  thoái  chuyển.  Vì  sao  vậy?  vì  Sơ  Tín  Vị  là  chứng  được  vị  bất  thoái.  Nói  cách  khác, 

người này chỉ tiến lên, mức độ tiến lên nhanh chậm khác nhau, điều này liên quan đến sự 

chuyên cần, nếu như dũng mãnh tinh tấn thì sẽ tiến bộ nhanh, còn như giải đãi thì sẽ tiến 

bộ  chậm  hơn  một  chút,  nhưng  chắc  chắn  không  hề  thoái  chuyển.  Chúng  sanh  ở  trong 

sanh tử luân hồi là như thế. 

Ngã chấp kiên cố, tham sân si cùng ngã chấp đồng thời khởi lên. Chấp trước kiên 

cố gọi là ngã kiến, ngã ái sẽ theo ngã kiến mà khởi lên. Ngã ái này chính là tham, ngã 

mạn chính là sân hận, một phần sân hận, cuối cùng là ngã si, bạn xem ngã ái, ngã mạn, 

ngã si. Tam độc phiền não tham sân si cùng với ngã kiến đồng thời khởi lên, cho nên Mạt 

Na Thức thường đi theo tứ đại phiền não. Chúng ta chẳng thể không thừa nhận, chỉ cần 

chưa chuyển thức thành trí, thì tứ đại phiền não vẫn còn. Đến khi nào vẫn còn? Đến Phật 

Tập  33  675 



pháp giới trong Thập pháp giới vẫn còn. Vấn đề này rất nghiêm trọng, làm thế nào cũng 

không chuyển được. 

Như Lai có phương tiện, đoạn này là nói đến phương tiện lực dụng của chúng ta. 

Pháp phương tiện là gì vậy? chính là một câu lục tự hồng danh, công phu thật sự đắc lực, 

trong 24 giờ đồng hồ danh hiệu không dán đoạn, người này có thể đem ngã kiến, ngã ái, 

ngã mạn, ngã si, dùng một câu danh hiệu để thay thế. Ở trong Mật tông, thì dùng một câu 

Lục Tự Đại Minh chú để thay thế. Sự tu tập của Chương Gia đại sư, chính là câu Lục Tự 

Đại Minh chú, trong 24 giờ không hề gián đoạn, khi tiếp khách, chúng tôi học Phật pháp 

với Ngài cũng như vậy, khi ngài tiếp tôi, thường thường là hai tiếng đồng hồ. Ngài Kim 

Cang  trì,  chúng  ta  thấy  miệng  Ngài  mấp  máy  nhưng  không  có  âm  thanh,  ngài  trì  chú, 

ngài  trì  chú  gì?  Án  Ma  Ni  Bát  Di  Hồng.  Miệng  đọc  chú,  tay  kiết  ấn,  tâm  quán  tưởng. 

Ngài cũng đem câu thần chú này truyền lại cho tôi, kêu tôi thường xuyên đọc. Tôi thỉnh 

giáo với Ngài, ý nghĩa của câu thần chú này là gì? Ngài đã dạy tôi. Án là thân thể, Ma Ni 

là  hoa sen , chúng ta có thấy trong kinh cũng có dịch, Ma Ni là  hoa sen , Ma Ni là bảo 

trì, đây là bảo trì của tiếng Tây Tạng, Hồng, chữ Hồng cuối cùng là ý. Chúng ta liên kết 

lại mà nói, thân - liên hoa - bảo trì – ý, đây là ngữ pháp của phạm văn Ấn độ, y theo ngữ 

pháp của Trung quốc mà nói, bảo trì thân tâm, ý là tâm, giống như liên hoa vậy. Hoa sen 

ra khỏi bùn mà không nhiễm ô, bùn dụ cho lục đạo, nhiễm là nhiễm ô. Hoa sen nở trên 

mặt nước, cọng sen thì ở trong nước, nước tượng trưng cho tứ thánh pháp giới, tịnh độ 

chính là Phương Tiện Hữu Dư Độ, hoa sen nở ở trên cùng, nhiễm tịnh đều lìa bỏ, đó là 

Thật Báo Trang Nghiêm Độ. Bạn xem bùn, rễ sen mọc ở trong bùn, bùn tượng trưng cho 

lục đạo- nhiễm. Cọng sen mọc trong nước, nó không ở trong bùn, mà ở trong nước, nước 

tượng trưng cho thanh tịnh, hoa nở trên mặt nước, có nghĩa là Nhất Chân Pháp Giới. Tôi 

mới hiểu được câu thần chú này ý nghĩa hay quá! Tâm bất ly khẩu, khẩu bất ly tâm, niệm 

niệm  nghĩ  rằng  thân  tâm  của  mình  giống  như  hoa  sen,  chẳng  những  không  nhiễm  Lục 

Đạo, mà Pháp Giới Tứ Thánh cũng không nhiễm, bạn nghĩ xem ý nghĩa này hay quá, tâm 

quán tưởng. Tịnh tông của chúng ta dùng Nam Mô A Di Đà Phật, một câu danh hiệu này 

cũng là sáu chữ, sáu chữ này có nghĩa là gì? Nam Mô có nghĩa là quy y, có nghĩa là quy 

mạng, A dịch là vô, Di  Đà  dịch là   Lượng, Phật  dịch là  Giác,  Vô  Lượng  Giác là Chân 

Như Tự Tánh của chính mình, A Di Đà Phật là chân như tự tánh của chính mình, quy y 

Vô Lượng Giác, quy mạng Vô Lượng Giác, bạn coi nghĩa là như vậy, cho nên bạn phải 

hiểu ý  nghĩa  này. Vô  Lượng  Giác là  cái  vốn sẵn  có  của  mình, chứ  không phải tìm  cầu 

bên ngoài. Trong Khởi Tín Luận Mã Minh Bồ tát giảng rất hay: “ bổn giác bổn hữu, bất 

giác bổn vô”. Bất giác là gì? A Lại Da thức bất giác. A Lại Da là ông chủ tạo nên thập 

pháp giới, thập pháp giới từ nó mà sanh ra, từ nó mà biến hiện. Năng biến là hư vọng, thì 

sở biến đâu thật có, cho nên “phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”. căn là hư vọng, chân 

thật là tự tánh, Vô Lượng Giác là chân, vĩnh hằng bất biến. Chúng ta nên quay đầu, nên 

67 Tập  33 

6 



quay đầu y vào Vô Lượng Giác, quay đầu bản lai chính là Vô Lượng Giác, cho nên câu 

này có nghĩa là, dạy chúng ta bỏ đi tâm luân hồi, mà sanh khởi tâm niệm Phật, dùng tâm 

niệm Phật, thay thế tâm sanh tử luân hồi lục đạo, như vậy là đúng. Chúng ta học Phật bao 

nhiêu  năm  trời  rồi,  cơ  bản  đạo  lý  này  đã  hiểu  được,  “nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng 

sanh”,  chỉ  cần tâm  đó  chuyển  lại  là  được.  Cho nên  tất  cả pháp  quyết  định  ở  tâm  thái, 

chúng ta không nên tin tưởng người khác, nhất định chúng ta phải tin tưởng vào chính 

mình. Đạo Phật nói về Tín, hoàn toàn không giống như những tôn giáo khác. Tôn giáo 

khác, thứ nhất phải tin chân thần, phải tin chân chủ, đây là điểm vô điều kiện thứ nhất, 

trong đạo Phật, điểm vô điều kiện thứ nhất là tin vào chính mình. Ngâu Ích đại sư giảng 

trong  Yếu  Giải  rất  hay,  thứ  nhất  là  tin  chính  mình,  thứ  hai  là  tin  Người,  là  Người  gì? 

Người ở đây chỉ cho Phật. Chúng ta tu Tịnh độ, tin A Di Đà Phật, tin Thích Ca Mâu Ni 

Phật.  Đầu  tiên  tin  chính  mình,  không  tin  chính  mình,  tin  Phật  cũng  vô  dụng,  đức  Phật 

không giúp gì được. Trong đại thừa giáo đức Phật dạy chúng ta rất nhiều, cho nên nhất 

định chúng ta phải tin tưởng rằng, chúng ta vốn là Phật, chư Tổ cũng dạy chúng ta như 

vậy, nhất định phải tin tưởng chính mình bổn tánh bổn thiện, tất cả những điều bất thiện 

là tập tánh, bất thiện là tâm luân hồi, bổn thiện là tâm Phật. Bạn vốn là Phật, ngày nay ra 

nông nỗi này, chính là bị mê thất đi Tự tánh, không phải thật sự mất mà chỉ là mê thôi. 

Không biết rằng mình có bổn thiện, không biết rằng mình vốn là Phật. Những lời này đều 

là những điều Đức Phật dạy chúng ta trong kinh điển đại thừa, chúng ta phải nên thật sự 

hiểu rõ ràng minh bạch. 

Bạn xem Đức Phật dạy chúng ta đoạn dưới đây: “đản năng hệ niệm bất chỉ, định 

sanh  Phật  tiền”,  đây  là  nói  những  người  học  pháp  môn  Tịnh  độ.  Hệ  là  gì?  Là  ghi  vào 

lòng,  chúng  ta  gọi  là  nhớ,  trong  tâm  đừng  nhớ  đến  điều  gì  khác,  nhớ  đến  những  việc 

khác,  đều  là  luân  hồi  lục đạo,  bạn  đã  sai,  bạn  nên  nhớ  đến  A  Di  Đà  Phật,  là  bạn  làm 

đúng. Tâm hệ niệm này không được gián đoạn, suốt 24 giờ trong tâm thật sự có Phật, 

thật sự có A Di Đà Phật. Công phu hàng ngày, thân lễ Phật A Di Đà, mỗi ngày ít nhất lạy 

300 lạy, đây cũng là một môn thể dục rất tốt, miệng niệm A Di Đà Phật, có định khóa, có 

tán khóa. Định khóa là công phu sáng tối, công phu sáng tốt ít nhất niệm 3000 danh hiệu 

Phật, không nhiều mà. Nếu như bạn có thời gian, công việc không nhiều, không bận rộn, 

hay nhất là bạn có thể niệm được 1 vạn danh hiệu Phật. Trước khi niệm danh hiệu Phật, 

tốt nhất nên đọc kinh Vô Lượng Thọ một biến, hoặc là đọc quyển kinh A Di Đà đều được 

cả. Nếu như có nhiều thời gian thì đọc kinh Vô Lượng Thọ. Tín tâm kiên cố, chẳng hề có 

chút  hoài  nghi,  nguyện  lực  khẩn  thiết  cầu  sanh  tịnh  độ.  Thời  gian  đọc  kinh  có  thể  rút 

ngắn lại, đọc kinh Di Đà là được rồi, kinh Vô Lượng Thọ dài quá. Nếu như chúng ta đối 

với thế giới Tây Phương Cực Lạc nhận thức chưa rõ ràng, chưa hiểu biết nhiều, vẫn chưa 

có thể trừ tận gốc mê hoặc, thì nên đọc kinh Vô Lượng Thọ, Kinh Vô Lượng Thọ đức 

Phật nói rất rõ ràng, từ từ đọc lâu ngày sẽ hiểu được, cái lý ở chỗ này. Thật sự không còn 

một chút hoài nghi nào thì đọc kinh Di Đà, không cần đọc kinh Vô Lượng Thọ nữa. Vì 

Tập  33  677 



sao vậy? chấp trì danh hiệu là chủ tu, phải nên hiểu điều này. Ngoài hai thời công phu 

sáng tối ra, những thời gian khác gọi là tán khóa, nghĩ đến là niệm, đến một ngày nào đó 

trong  suốt  24  giờ  đồng  hồ,  danh  hiệu  Phật  tự  nhiên  không  gián  đoạn,  chúc  mừng  bạn, 

công phu  của  bạn đã  thành  phiến, kiến  tư  phiền  não  của  bạn  không  còn  nữa, bạn  công 

phu được đến đây, chắc chắn khống chế được kiến tu phiền não, tuy chưa đoạn nhưng nó 

không  khởi  tác  dụng,  công  phu  đạt  đến  đây  thì  sẽ  được  tự  tại  vãng  sanh.  Khi  nào  bạn 

muốn ra đi, thì Phật A Di Đà sẽ đến rước bạn, bạn sẽ cảm thấy chúng sanh trong thế giới 

này rất đáng thương, có quá nhiều tai nạn, muốn ở lại thế giới này giúp cho họ. Được! 

không gì đáng ngại. Tai nạn của thế giới này có nhiều, tai nạn có ở ngay trước mặt bạn, 

thì  bạn  cũng  bình  an  vô  sự.  Vì  sao  vậy?  vì  cộng  nghiệp  bất  đồng.  Người  ta  có  cộng 

nghiệp gặp nạn, bạn thì không có cộng nghiệp này, cho nên Phật Bồ Tát sẽ gia hộ cho 

bạn, thần Hộ Pháp sẽ bảo hộ bạn, bạn đến giúp cho mọi người mà. Nhân duyên giúp đỡ 

chúng sanh đã hết, công việc của bạn đã làm xong, thì bạn sẽ về bên thế giới Cực Lạc. 

Định sanh Phật tiền, bạn xem những chữ này dùng khẳng định biết bao, để cho bạn 

không còn một chút nghi ngờ nào nữa. 

Nhất đắc vãng sanh, tuy là hạ hạ phẩm vãng sanh về phàm thánh đồng cư độ, vẫn 

có thể thay đổi tất cả điều ác thành Đại Từ Bi. Rốt ráo đoạn ác tu thiện, rốt ráo chuyển 

mê khai ngộ. Khi nào vậy? khi sanh về thế giới tây phương cực lạc, tuy là hạ hạ phẩm 

vãng sanh về phàm thánh đồng cư độ cũng như vậy. Đúng là không thể nghĩ bàn! Thành 

Đại Từ Bi, nói lên rằng không phải là tiểu Thừa, Tiểu Thừa không có Đại Từ Bi. Từ đó 

cho thấy, thế giới Tây Phương Cực Lạc là đại thừa, Tu Đà Hoàn, A La Hán, sanh về thế 

giới Cực Lạc cũng thành đại từ bi, tâm lượng của những vị này lập tức mở ra, vô duyên 

đại từ, đồng thể đại bi trong tự tánh tự nhiên lưu xuất, đó là bổn nguyện oai thần của Phật 

A Di Đà gia trì cho. 

Hoàng  lão  dạy  chúng  ta  rằng,  trên  đây  đức  Thế  Tôn  đại  từ  chí  hiếu  khuyên  phụ 

vương, chỉ khuyên niệm Phật, ý này rất thâm sâu, đoạn này chúng ta cần nên lãnh hội 

một  cách  sâu  sắc,  bạn  xem  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  độ  cho  cha  mình,  không  nói 

những pháp môn khác, chỉ khuyên niệm Phật. Cho thấy, vô lượng pháp môn chẳng pháp 

nào là không thù thắng, nhưng phàm phu chúng sanh chẳng thể tu được, pháp môn đại 

thừa thật sự thù thắng không gì bằng. Vì sao đức Thế Tôn không cho phụ thân tu những 

pháp  môn  khác, không  khuyên  cha  tu  thiền, không  khuyên  cha  trì  chú?  Không  khuyên 

cha nghiên cứu giáo lý, mà chỉ khuyên cha niệm Phật. chúng ta nên suy nghĩ xem. Chỉ có 

pháp môn chuyên lòng niệm Phật, là thích hợp nhất, và nương vào pháp môn niệm Phật, 

quyết có thể được vãng sanh. Vãng sanh về thế giới Cực Lạc, chính là thành Phật, tuy ở 

trong đồng cư độ chưa thành Phật, ở trong phương tiện độ cũng chưa thành Phật, chắc 

chắn một đời thành Phật, được vô lượng thọ, thọ mạng dài, chắc chắn thành tựu. Hơn nữa 

67 Tập  33 

8 



thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên  thâm  hậu,  đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  cũng 

không đổi pháp môn nào khác, cũng không muốn tu pháp môn khác, chỉ một câu danh 

hiệu niệm đến cùng, chóng thành Phật! Nguyên nhân gì vậy? người này được niệm Phật 

tam  muội.  Đức  Phật  giảng  dạy  trong  giáo  lý  đại  thừa  rất  nhiều:  “niệm  Phật  tam  muội, 

tam  muội  trung  vương”,  các  vị  còn  nhớ  câu  này  hay  không?    Tam  muội  là  thiền  định. 

Niệm  Phật  tam  muội,  là  vua  trong  các  tam  muội,  không  gì  thù  thắng  bằng, được  định, 

định có thể sanh  huệ, vua của tam muội là người này có trí huệ, chắc chắn là trí huệ Bát 

Nhã cứu cánh viên mãn. Có trí huệ rồi, mười phương tam thế nhất thiết chư Phật, đã nói 

vô lượng vô biên pháp môn, chẳng phải người này đã thông đạt được hết hay sao? Đạo 

lực  thần  thông  của  chư  Phật  Như  Lai, vạn  đức  vạn  năng, chẳng  phải  đồng  thời  đầy  đủ 

hay sao? Đây thật sự là con đường tắt thành Phật. Pháp môn này tìm ở đâu ra chứ. Tuy ở 

Trung quốc rất phổ biến, người niệm Phật lại rất đông, nhưng có được mấy người thật sự 

hiểu được lý này, thật sự phát tâm tu. Thật sự phát tâm nghĩa là buông bỏ được hết vạn 

duyên, mới gọi là chân phát tâm. Tâm của bạn thật sự được thanh tịnh, thật sự diệu dụng 

được,  sau  khi  diệu  dụng  được,  kế  đến  lợi  người,  giúp  đỡ  cho  người  khác.  Bạn  chưa 

buông bỏ được, đối với lý của chân tướng sự thật, bạn vẫn chưa thấu triệt, cho nên chưa 

thể buông bỏ được. Thật sự thấu triệt, thật sự hiểu rõ, biết rằng thiên kinh vạn luận cũng 

không ra ngoài một câu danh hiệu Phật, chỉ cần niệm một câu này đến thông đạt, thông 

đạt đến đâu? Thông đạt đến Tự Tánh. Tất cả kinh điển, pháp thế gian và xuất thế gian, 

không một pháp nào bạn chẳng thông đạt. 

Khi được vãng sanh bèn có thể chuyển ác thành thiện. Trên đây nói có thể cải biến 

tất  cả  điều  ác  thành  đại  từ  bi,  ở  đoạn  này  lại  nói  bèn  có  thể  chuyển  ác  thành  thiện. 

Phương tiện diệu dụng của niệm Phật, hiển thị vô dư.  Ấn Quang đại sư dạy người ta đem 

chữ tử dán ở trên trán. Câu này nói lên rằng, thời thời khắc khắc nghĩ đến mình sẽ chết. 

Tôi thường dạy mọi người, hãy coi ngày hôm nay, là bữa cuối cùng mình sống trên thế 

gian này, thì còn có gì không buông bỏ được chứ? Nếu như mình còn có ngày mai, ngày 

mốt,  còn  có  sang  năm,  còn  có  năm  tới,  thì  những  việc  vướng  bận  của  bạn  sẽ  còn  rất 

nhiều, những  chuyện  vướng  mắc  này  đối  với  bạn  không  hề  có  chút  lợi  lạc nào. Vì  sao 

vậy? vì đó là sự vướng bận trong sanh tử. Nếu như biết hôm nay là ngày cuối cùng  của 

mình, thì chúng ta thử nghĩ xem hôm nay chúng ta nên làm gì? Ngoài việc trì danh niệm 

Phật ra, tôi không làm gì hết . các bạn nghĩ thử xem có phải như vậy không? Toàn tâm 

toàn ý cầu sanh Tịnh Độ. Tôi có tâm đồng tình, tôi có tâm lân mẫn, thấy chúng sanh  khổ 

não trên thế gian này, trong đó còn có thân bằng quyến thuộc của mình, tôi thật sự muốn 

giúp  cho  họ, bây  giờ  thì  không  được, lực  bất  tòng  tâm  mà,  sau  khi  tôi  về  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, thấy được Phật A Di Đà, được làm Bồ Tát A Duy Việt Trí và được 

Phật A Di Đà gia hộ, mình có thể lập tức tái sanh chẳng? Được! lập tức có thể trở lại, trở 

lại thì bạn sẽ được giống như Phật, trí huệ, thần thông, đạo lực, phương tiện thiện xảo, thì 

bạn có thể đi giúp cho mọi người, nếu bạn không trở lại thì bạn không thể giúp được gì. 

Tập  33  679 



Hiểu rõ được sự thật chân tướng của lý này, thì danh hiệu Phật bạn sẽ không rời miệng, 

trong tâm bạn sẽ không còn vướng bận những thứ vớ vẩn nữa, mỗi tâm niệm đều là Phật 

A Di Đà. Thật sự không thể nghĩ bàn, như thế mới thật sự thâm nhập được phương tiện 

diệu dụng của niệm Phật. 

Chúng ta  coi  tiếp  đoạn dưới. Cứ thượng kinh  trung, Thế  Tôn khuyên  phụ  vương 

niệm Phật, vị nhất thiết chúng sanh tại sanh tử trung, niệm Phật chi tâm hệ niệm bất chỉ. 

Phật ý sở chỉ chi niệm Phật, nãi tứ chủng niệm Phật trung chi trì danh niệm Phật. 

Đây là bốn cách niệm Phật trong kinh tạng tịnh độ tông, bốn cách niệm Phật không 

giống  nhau,  cách  nào  tiện  nhất?  cách  nào  chắc  chắn  nhất?  cách  nào  nhanh  nhất?  chắc 

chắc các bạn niệm Phật sẽ hỏi như thế. Chúng ta nên chọn cách nào? Tiểu bổn kinh Di 

Đà và kinh Vô Lượng Thọ, đều nói đến trì danh niệm Phật. cho nên dưới đây nói niệm 

Phật có 4 cách. Thứ nhất là trì danh niệm Phật, thứ hai là quán tượng niệm Phật, thứ ba là 

quán tưởng niệm Phật, thứ tư là thật tướng niệm Phật. Thứ tự sắp xếp này, trong nhiều 

kinh điển đem thật tướng niệm Phật để ở số một, trì danh niệm Phật để cuối xắp ở cuối 

cùng. Ở đây Hoàng lão cư sỹ để trì danh niệm Phật ở số 1. Vì sao vậy? vì bổn kinh sở 

tông. 

Dưới  đây  chúng  ta  giải  thích  về  bốn  cách  niệm  Phật,  thứ  nhất  là  trì  danh  niệm 

Phật, là tông chỉ của bộ kinh này, xưng niệm danh hiệu A Di Đà Phật. Sở tông, tông ở 

đây nghĩa là tu tập,  phương hướng, mục tiêu, tổng cang lãnh chủ yếu. Tu tập chính của 

pháp môn này là gì? Tu tập chính của chúng ta, chính là một câu lục tụ hồng danh, nhất 

tâm xưng niệm Nam Mô A Di Đà Phật. Xưng là niệm ra tiếng, miệng niệm. Còn niệm? 

niệm là ý niệm, niệm ở trong tâm. Xưng là miệng đọc, niệm là tâm đọc, tâm miệng nhất 

như, trong ngoài bất nhị, người này gọi là chân thật niệm Phật. Dưới đây dẫn chứng lời 

dạy của Thiện Đạo đại sư. Thiện Đạo đại sư dạy,  duy có con đường tu tập xưng niệm A 

Di Đà Phật, con đường ở đây là đường gần, một con đường gần nhất, con đường phàm 

phu thành Phật gần nhất, thời gian ngắn nhất, đạt hiệu quả nhất, đó là đản niệm A Di Đà 

Phật, đản ở đây có nghĩa là chuyên niệm, không có bất cứ một tạp niệm nào trong đây, 

gọi  là  đản  niệm,  nếu  trong  đó  còn  có  những  tạp  niệm  khác  là  sai  rồi.  Giác  Minh  Diệu 

Hạnh  Bồ  tát  viết  trong  cuốn  Tây  Phương  Xác  Chỉ,  dạy  chúng  ta  rằng,  niệm  Phật  nên 

niệm thế nào? Không hoài nghi, không tạp niệm, không gián đoạn. Những điều vị Bồ tát 

này dạy và Đại Thế Chí Bồ tát, nói ở pháp hội Lăng Nghiêm hoàn toàn giống nhau. Đại 

Thế Chí là trợ giáo của Phật A Di Đà nơi cõi Tây Phương Cực Lạc, Quan Âm và Thế Chi 

là trợ giáo, là bậc thượng thủ của Bồ tát nơi cõi tây phương, giống như lớp trưởng của 

chúng ta ngày nay. Dạy chúng ta phương pháp niệm Phật. “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm 

tương tục”, hai câu tám chữ này. Đô nhiếp lục căn nghĩa là sao? Dùng ngôn ngữ thời nay 

mà  nói,  thì  đô  nhiếp  lục  căn  chính  là  buông  bỏ  vạn  duyên.  Tất  cả  đều  buông  bỏ,  mắt 

68 Tập  33 

0 



không thấy, tai không nghe, mũi không ngửi, lưỡi không nếm vị, cũng có nghĩa là lục căn 

buông bỏ lục trần, không tiếp xúc, đô nhiếp lục căn, lục căn quay vào trong không hướng 

ra ngoài phan duyên nữa, sau đó bạn mới có thể đạt được tịnh niệm tương tục. tịnh niệm 

là niệm thanh tịnh, nếu bạn có tâm hoài nghi, tâm của bạn không thanh tịnh, nếu tâm của 

bạn có tạp niệm thì cũng không thể thanh tịnh, bạn xem chữ tịnh này là không hoài nghi, 

không tạp nhạp, tương tục là không gián đoạn, ý nghĩa giống như Giác Minh Diệu Hạnh 

Bồ  tát.  Chúng  ta  rất  khó  đạt  được,  không  hoài  nghi,  không  tạp  nhạp,  không  gián  đoạn 

thật chẳng dễ làm đâu. Vì sao vậy? vì chúng ta không nhiếp phục được tâm  mình, làm 

học giả, làm công phu, điều kiện tiên quyết là phải nhiếp phục được tâm mình. lời Mạnh 

Tử có dạy, giống như Đại Thế Chí Bồ tát từng dạy. Mạnh Tử nói rằng:  “học vấn chi đạo 

vô tha, cầu kỳ phóng tâm nhi dĩ hỷ”, có nghĩa là làm học giả không có gì khác, chỉ cần 

thu phục được tâm đừng để phóng ra bên ngoài nữa là đủ rồi. Bạn xem, mắt thấy sắc, tai 

nghe tiếng, đều là duyên hướng ra ngoài, bây giờ không hướng ra ngoài nữa, tai không 

nghe thấy âm thanh, mắt không nhìn thấy sắc. Thu nhiếp nó lại, thu nhiếp lại thì tâm bạn 

được thanh tịnh, đó gọi là thu nhiếp. Phải nên hiểu nhiếp tâm, chẳng phải không thấy, 

chẳng  phải  không  nghe,  bạn  có  thể  thấy,  bạn  có  thể  nghe,  nhưng  tâm  không  bị  vướng 

mắc. thật sự công phu, cổ nhân có nói một ví dụ rất hay: “thấy mà không thấy, nghe mà 

không nghe”, bạn nghĩ xem nghĩa là sao vậy? tôi nhìn thấy, thấy một cách rõ ràng minh 

bạch, vì sao lại nói là không thấy? vì thấy mà không dính mắc, công phu này không còn 

chỗ chê, công phu thượng thượng thừa, bạn thấy bạn nghe, nhưng bạn hoàn toàn không 

phân biệt, không chấp trước, đó chính là bạn đã nhiếp phục được tâm mình. Thấy là phân 

biệt,  là  chấp  trước,  nghe  là  phân  biệt  là  chấp  trước,  tâm  của  bạn  hoàn  toàn  hướng  ra 

ngoài, bạn duyên vào lục trần bên ngoài, duyên vào lục trần bên ngoài nghĩa là sao? Đó 

là  tâm  sanh  tử,  đó  là  tâm  luân  hồi.  Không  hướng  ngoại  phan  duyên,  hướng  vào  trong 

chiếu căn tánh, đó chính là phương pháp của ngài Quán Thế Âm Bồ tát. Quán Thế Âm 

Bồ tát làm thế nào để tu tập thành công? Chính là phản văn văn tự tánh, tánh thành vô 

thượng đạo. Bồ tát dùng nhĩ căn, nhĩ căn không hướng ngoại phan duyên, mà hướng nội, 

nội là gì? Nội là tự tánh, tự tánh là thanh tịnh. Dùng nhĩ căn hay hơn dùng nhãn căn, vì 

sao vậy? vì nhãn căn bạn chỉ có thể nhìn được ba hướng, không nhìn thấy phía sau, trên 

dưới cũng không nhìn thấy, nếu như nói sáu hướng thì nó chỉ có thể nhìn thấy 3 hướng, 

nhĩ căn rất hay, nhĩ căn có thể nghe được 6 hướng, trước sau phải trái trên dưới đều có 

thể nghe được, cho nên Quán Thế Âm Bồ tát đã dùng nhĩ căn, đối với thanh trần thì tu 

cái gì? Không phân biệt, không chấp trước, không khởi tâm, không động niệm, đó gọi là 

chân tu, điều này rất khó, không dễ dàng đâu. Tịnh tông đã dạy chúng ta phương pháp, 

tất cả quy về A Di Đà Phật, lục căn trong cảnh giới lục trần, đều đổi thành A Di Đà Phật, 

cái này dễ dàng, quá dễ dàng, ngoài A Di Đà Phật ra không có bất cứ thứ gì khác, đó là 

công phu đã thành phiến, sâu chút nữa là nhất tâm bất loạn. Cho nên Thiện Đạo đại sư 

dạy rất hay, Thiện Đạo đại sư là Phật A Di Đà tái lai, lời dạy của Ngài chính là lời dạy 

của Phật A Di Đà, đúng là con đường gần, thật sự nhanh chóng, tám vạn bốn ngàn pháp 

Tập  33  681 



môn, không pháp môn nào sánh kịp, Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Thiền tông, Mật tông đều 

không bằng. Trong cuốn Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, trong Vãng Sanh Truyện cũng thấy 

được,  thật sự  có  rất nhiều người đã làm  thực  nghiệm  với  chúng ta, làm  mô  phạm  cho 

chúng ta, 3 năm thành công. Niệm Phật đến năm thứ 3, biết được giờ đi, Phật đến tiếp 

dẫn, không hề tật bệnh, đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, ra đi tiêu dao tự tại như thế, con 

đường tắt tu tập. Phàm phu lục đạo, thật sự mê mờ sâu dày, mê mờ lâu đời. Nói 3 năm 

vãng sanh, 3 năm là chết rồi,  pháp môn nay không thể tu được, tu là sẽ chết sớm, người 

ta sợ lắm, sợ không dám tu nữa. Vì sao vậy? đối với giáo lý, đối với chân tướng sự thật 

hoàn toàn không biết. Ở thế gian này bạn có sống đến 100 tuổi thì bạn cũng phải chết, 

bạn không chết được chăng? Vãng sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc thật sự không 

chết, các vị nên hiểu điều này, còn sống mà về thế giới Tây Phương Cực Lạc, chứ không 

phải chết rồi mới đi. Người chết rồi còn nói được sao? Làm gì có chuyện đó. Bạn xem 

lúc sắp lâm chung người này nói với bạn, nói với những người thân rằng, đã nhìn thấy 

Phật A Di Đà đến đón, bây giờ sẽ đi theo Phật, rất rõ ràng minh bạch. Người này đã đi, 

không cần thân xác này nữa, cho nên vãng sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc, không 

chết,  còn  sống  mà  vãng  sanh,  làm  gì  có  chuyện  chết  mà  vãng  sanh  được.  Trên  thực  tế 

chết  cũng  có  thể  được  vãng  sanh.  Pháp  môn  của  Phật  A  Di  Đà,  chẳng  những  độ  được 

người, mà còn độ được cả súc sanh, độ được ngạ quỷ, độ được địa ngục, phổ độ chúng 

sanh. Nếu như chỉ độ được người, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục không độ được, thì không 

thể được gọi là phương tiện. Chín pháp giới chúng sanh, chỉ cần bạn có duyên gặp được, 

thì sẽ được độ, dễ dàng như vậy thôi. 

Dưới đây ví dụ nói: “du môn tu hành danh thụ xuất tam giới”. “Dư môn” ở đây chỉ 

cho tám vạn bốn ngàn pháp môn, chỉ cho vô lượng pháp môn, chính là ngoài tịnh độ tông 

ra, hoặc giả tiến lên một bước nữa, ngoài trì danh niệm Phật ra. Thế nào gọi là “thụ xuất 

tam giới”?  “như trùng sanh trúc trung, thụ xuất tắc nan”. Cây tre có từng đốt từng đốt, 

nếu con trùng muốn đi ra theo con đường thẳng, mỗi một đốt nó phải đục thủng thì mới 

có  thể  chui  ra,  cứ  thế  bò  đến  trên  đỉnh  thì  chui  ra.  Chữ  “nan”  ở  đây,  gọi  là  “nan  hành 

đạo”. “đản niệm Phật như trùng hoành xuất trúc trung, dị ư thấu thoát, thị hoành xuất tam 

giới, xưng dị hành đạo”. Con trùng này không cần phải đục thủng từng đốt từng đốt của 

cây tre, nó từ bên cạnh, đục thủng cạnh cây tre là có thể chui ra được rồi, nó không cần 

phải làm cách phiền phức trên. Đây là từ ví dụ nói, cách nào dễ, cách nào khó, ví dụ này 

rất rõ ràng. Dụ cho đường tắt, vì nó thẳng tới, thành công nhanh chóng. Đặc biệt chỉ trì 

danh,  đường  tắt  trong  những  con  đường  gần,  nó  dễ  dàng,  thẳng  tới,  không  đi  đường 

vòng, cho nên nó thành công tấn tốc. Kinh Di Đà có dạy chúng ta rằng: hoặc 1 ngày hoặc 

2  ngày  cho đến  7 ngày,  bạn  xem  có  nhanh  không.  Chúng ta thấy  trong  cuốn  Tịnh  Độ 

Thánh Hiền Lục, đời Tống pháp sư Doanh Kha, từ khi ngài tiếp xúc với Tịnh độ, xem 

Vãng  Sanh  Truyện  ngài  rất  cảm  động,  ngài  thật  sự  phát  tâm  niệm  danh  hiệu  Phật  đến 

68 Tập  33 

2 



cuối cùng, ba ngày ba đêm không ngủ nghỉ, ngay cả cơm nước cũng quên mất, Phật A Di 

Đà  đã  đến,  Phật  A  Di  Đà  đã  nói  với  ngài,  ông  còn  sống  mười  năm  nữa,  khuyên  ngài 

chuyên  cần  niệm  Phật,  khi  ngài  mệnh  chung,  Phật  A  Di  Đà  đã  đến  tiếp  dẫn  ngài, ngài 

thương lượng với Phật A Di Đà, ngài nói, thọ mạng 10 năm nữa con không cần, con đi 

theo ngài bây giờ thôi. Vì sao vậy? vì liệt căn tánh của con quá nghiêm trọng, phiền não 

tập  khí  sâu  dày,  con  sống  thêm  10  năm  nữa  không  biết  sẽ  tạo  bao  nhiêu  ác  nghiệp,  sợ 

rằng  không  vãng  sanh  được,  cho  nên  10  năm  thọ  mạng  con  không  cần  nữa,  mà  con  đi 

theo ngài bây giờ. Phật A Di Đà đã hứa khả. Được, ba ngày sau ta sẽ đến đón ông. Đây là 

biểu pháp, vì sao Phật A Di Đà không dẫn ngài đi ngay lúc đó? Mà phải hoãn lại 3 ngày? 

Kêu ngài nói với đại chúng trong chùa. Đây là một vị tỳ kheo phá giới, không giữ thanh 

quy, ở trong ngôi chùa này ác danh lẫy lừng, chẳng ai là không biết ngài tạo ác nghiệp. 

Ngài niệm Phật cầu vãng sanh là vì sợ tương lai đọa vào địa ngục, vì những việc làm của 

ngài, coi trong cuốn giới luật, thì hoàn toàn phải đọa vào địa ngục A tỳ, ngài quá sợ hãi, 

ngài hỏi các bạn, có cách nào để không bị đọa vào địa ngục chăng? Có người tặng cho 

ngài  cuốn  Vãng  Sanh  Truyện.  Bạn  xem  những  người  này  niệm  Phật  vãng  sanh  không 

đọa vào địa ngục, ngài phát tâm như vậy, cho nên nói, ngài sợ khổ địa ngục, phát bồ đề 

tâm, cầu sanh tịnh độ. Cái tâm phát tâm cầu sanh tịnh độ này, trong cuốn Yếu Giải Ngâu 

Ích đại sư dạy rằng, đó chính là tâm đại Bồ Đề. Ngài không hiểu gì hết, cái gì gọi là Bồ 

Đề tâm ngài cũng không biết, nhưng chỉ một lòng cầu sanh tịnh độ. Các vị nghĩ thử xem, 

tâm  cầu  sanh  tịnh  độ  nếu  không  chân  thành,  không  thanh  tịnh,  không  bình  đẳng,  vãng 

sanh được chẳng? vãng sanh không được! Tâm đó nhất định phải là chân tâm, chứ không 

phải là vọng tâm. Chân tâm  chính là tâm  bồ đề, tâm  chân thành. Trong  cuốn  Yếu Giải 

Ngâu Ích đại sư nói rất hay, dạng ví dụ này trong cuốn Vãng Sanh Truyện, chúng ta thấy 

rất nhiều. Trong những bạn đồng tu hiện tại đây cũng có, chỉ cần chúng ta chú ý một chút 

là  có  thể  nhận  ra,  là  sự  thật,  chẳng  phải  là  giả.  Mấy  năm  nay  thời  gian  tôi  sống  ở 

Hongkong nhiều hơn. Hongkong cách Thâm Quyến rất gần, ở Thâm Quyến có vị cư sỹ 

tên là Hoàng Trung Xướng, ngoài 30 tuổi, nghe được pháp môn này, anh ta phát tâm làm 

thí nghiệm cho mọi người, tự mình thử xem. Nhập thất 3 năm, ở trong thất, mỗi ngày đọc 

một bộ Kinh Vô Lượng Thọ, ngoài ra đều niệm Phật, ngày đêm không gián đoạn, mệt thì 

nghỉ, nghỉ khỏe rồi lại tiếp tục niệm, hai năm 10 tháng, biết được giờ đi. Phật A Di Đà 

đến tiếp dẫn anh ta đi, còn hai tháng nữa là đủ 3 năm, thật sự ra đi, không bị bệnh, còn rất 

trẻ, tướng tốt hy hữu. Sau khi hỏa táng lưu lại xá lợi, hiện này con an trí ở Thâm Quyến, 

trong một đạo tràng nhỏ, người ta vì anh này mà dựng một cái tháp, những chữ trên tháp 

là  do  tôi  viết,  nghe  tôi  giảng  kinh  được  mấy  năm,  phát  tâm  làm  thí  nghiệm,  đã  thành 

công. Nói cho quí vị biết, đó là sự thật không phải là dối gạt đâu. Vãng sanh không khó, 

vấn  đề ở  chỗ bạn  có  chịu làm  hay  không, bạn có chịu buông bỏ hay  không? Mấu chốt 

thật sự ở chỗ này đấy. có chịu buông bỏ không? Có buông bỏ được hay không? Buông 

bỏ là không lo bất cứ chuyện gì nữa, tốt cũng được, không tốt cũng được, tất cả những 

chuyện trên thế gian này đều buông bỏ hết. Sống trên thế gian này, còn sống một ngày thì 

Tập  33  683 



thật sự niệm một ngày, hàng ngày đều nghĩ rằng đây là ngày cuối cùng của mình. Xem 

tiếp đoạn thứ hai dưới đây; 

Quán tượng niệm Phật, dĩ trần cúng thành tượng, chú mục quán thị. 

Đây là quán tượng niệm  Phật trong Thập Lục Quán. Bạn có thể chọn một tượng 

Phật mà bạn yêu thích, tượng Phật A Di Đà, bạn cung phụng, hàng ngày nhìn tượng Phật, 

khiến cho tượng Phật này in sâu vào trong đầu của bạn, Phật giáo nói là trong A Lại Da 

thức, hàng ngày nhìn tượng Phật, thời thời khắc khắc nghĩ đến. 

Đản tượng tại khả tu, ly tượng tắc nan, tịnh nhân dị đoạn, tương tục thậm gian. Cố 

vân, tượng khứ hoàn vô, nhân thành gián đoạn. 

Cho nên ở đây không có phương tiện trì danh, bởi vì bạn có tĩnh thất, bạn có Phật 

đường, bạn ở trong Phật đường có thể tu được, ra khỏi Phật đường thì tượng Phật không 

còn  ở  trước  mắt  bạn  nữa.  Nhưng  mà  ngày  nay  có  cách  gì  tiện  lợi  đây?  Ngày  nay  máy 

chụp hình rất tiện lợi, bạn chụp lại hình tượng Phật trong Phật đường của bạn, thời thời 

khắc khắc để ở bên mình, thời thời khắc khắc mang ra xem. Ngày xưa không có thiết bị 

khoa học, bạn ra khỏi Phật đường là công phu bị gián đoạn, cho nên khi gián đoạn khi 

tương tục. “Tương khứ hoàn vô, nhân thành gián đoạn”. 

Cố kỳ phương tiện bất như trì danh niệm Phật chi tùy thời tùy địa khả dĩ tu dã. 

Đoạn này nói quán tượng không bằng niệm Phật 

Thứ  ba  là  quán  tưởng  niệm  Phật.  Tức  Quán  Kinh  sở  thuyết,  “dĩ  ngã  tâm  mục, 

tưởng bỉ Như Lai. Đản phàm phu chi tâm tán loạn phù động, tiên hữu tĩnh định chi thời, 

nan nhập vi diệu chi quán”. 

Đây là nói sự thật, phàm phu tâm thật sự dao động không thể định được, tuy có 

quán nhưng những cảnh giới quán không thể xuất hiện. 

Cố viết, cảnh tế tâm thô, diệu quán nan thành. 

Đây là sự thật, không phải giả đâu. Trong 16 quán quán thứ 16 là trì danh, cho nên 

trì danh cũng ở trong 16 quán. Phật pháp và truyền thống cổ lão của Trung Quốc, có rất 

nhiều khái niệm tương đồng. Người Trung Quốc đem thứ tốt nhất đặt ở cuối cùng, cổ Ấn 

độ cũng có tập quán này, ngay cả pháp môn mà đạo Phật nói, pháp môn tối thắng nhất 

chắc chắn đặt ở sau cùng. 25 Viên Thông trong kinh Lăng Nghiêm, Quán Thế Âm Bồ tát 

đặt ở cuối cùng, Đại Thế Chí Bồ tát sắp ở cuối cùng, cuối cùng là thù thắng nhất, không 

căn cứ sắp đặt theo thứ lớp, Quán Âm, Thế Chí là hai chẳng phải là một người, cho nên 

rất nhiều người không sâu sắc nên bỏ qua, không nhìn thấy vấn đề. Phương pháp sắp xếp 

68 Tập  33 

4 



là lục căn, lục thức, lục trần, thất đại, 25 viên thông. Quán Âm bồ tát dùng nhĩ căn, nếu y 

theo thứ lớp mà sắp thì Quán Âm bồ tát phải sắp thứ hai, thứ nhất là nhãn căn, thứ hai là 

nhĩ  căn.  Di  Lặc  Bồ  tát  là  Thức  đại  trong  thất  đại;  địa,  thủy,  hỏa,  phong,  không,  kiến, 

thức, thức đại phải sắp ở cuối cùng. Vị trí sắp đặt này không y theo thứ lớp, Quán Âm bồ 

tát sắp thứ 25. Đại Thế Chí Bồ tát là căn đại, trong thất đại, địa, thủy, hỏa, phong, không, 

kiến, thức, kiến là căn đại, phải đứng ở vị trí trước Di Lặc Bồ tát là thức đại, Di Lặc Bồ 

tát đứng cuối cùng, nhưng rốt cuộc Quán Âm Bồ tát lại đứng cuối cùng, còn Đại Thế Chí 

bồ tát và Di Lặc bồ tát hai người đổi vị trí cho nhau. Di Lặc bồ tát đứng thứ 23, còn Đại 

Thế Chí bồ tát đứng thứ 24. Cho nên đọc bộ kinh này bạn cần nên chú ý, hai pháp môn 

đặc biệt, chứ không phải là một, đó chính là pháp môn Nhĩ Căn Viên Thông của Quán 

Thế Âm bồ tát, và pháp môn Niệm Phật Viên Thông của Đại Thê Chí bồ tát. Vì sao đặt 

Quán Âm bồ tát ở sau cùng, mà không để Đại Thế Chí bồ tát ở sau cùng. Pháp môn của 

Đại Thế Chí bồ tát, là ứng biến pháp với căn cơ của chúng sanh trong giới hư không giới, 

vô cùng rộng lớn, đương nhiên cũng bao gồm cả thế giới của chúng ta ở trong đó. Còn 

pháp Môn Nhĩ Căn Viên Thông của Quán Thế Âm bồ tát, chỉ thích hợp với căn cơ của 

chúng sanh trong thế giới này. Chúng sanh trong cõi Ta Bà thế giới nhĩ căn lanh nhất, có 

đôi khi thấy không rõ ràng nhưng lại nghe rõ ràng, thích ứng nhất với căn cơ hiện nay đặt 

ở sau cùng, cái này quan trọng lắm, không phải là một pháp môn đặc biệt mà là hai pháp 

môn đặc biệt. Hai pháp môn đặc biệt đều ở Tịnh độ, cho nên tu quán tâm phải tỉ mỉ, phải 

thanh tịnh, thật sự thanh tịnh bình đẳng thì tu quán mới có thể thành tựu, không có tâm 

thanh tịnh bình đẳng, thì tu quán rất khó khăn. 

Cố bất  như trì  danh chi  phương  tiện  dị hành. Bất  vấn thượng trí  hạ  ngu, vô luận 

khổ lạc mang nhàn, nhân nhân năng niệm, cá cá khả hành. 

Chính là pháp môn trì danh, bạn nghĩ xem pháp môn này thù thắng quá đấy, thật 

tiện lợi. 

Thượng trí: trước đây có giảng, là chư Phật Bồ tát, chư vị tổ sư. Hạ ngu: là chỉ cho 

người già nơi nông thôn, không biết chữ, không nghe kinh, không hiểu gì hết, người ta 

dạy họ niệm một câu A Di Đà Phật, vì có thiện căn, nên họ tin tưởng, họ thật sự niệm, rốt 

cuộc cũng được vãng sanh, là thành công rồi. 

Vô luận khổ lạc mang nhàn, nhân nhân năng niệm, cá cá khả hành. 

Trong bốn loại niệm Phật trì danh là thù thắng. 

Cuối cùng là thật tướng niệm Phật. Viễn ly sanh diệt, hữu vô năng sở, ngôn thiết 

danh tự, tâm duyên đẳng tướng. 

Viễn ly: Chúng ta thấy những điều trên đây là tương đối. Sanh diệt là tương đối, 

hữu  vô  là  tương  đối,  năng  sở  là  tương  đối,  tất  cả  là  tương  đối.  Tương  đối  không  còn, 

Tập  33  685 



nghĩa  là  sao?  Là  nhập  bất  nhị  pháp  môn.  Đúng,  thật  tướng  niệm  Phật,  thật  sự  không  

nhập  bất  nhị  pháp  môn, thì  không  thể  tu  được,  cho  nên  ai  là  người  tu  thật  tướng  niệm 

Phật  đây?  Công  phu  niệm  Phật,  đoạn  hết  kiến  tư  phiền  não  và  trần  sa  phiền  não,  phá 

được  một  phần  vô  minh  phiền  não,  siêu  việt  thập  pháp  giới,  sanh  về  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm Độ. Người này còn niệm Phật không? Còn niệm. Khi đó gọi là thật tướng niệm 

Phật. thật tướng niệm Phật là lý nhất tâm bất loạn. Nói về nhất tâm bất loạn, gồm có sự 

nhất tâm và lý nhất tâm, lý nhất tâm bất loạn sanh về Thật Báo Trang Nghiêm Độ. Như 

thế chúng ta biết rằng, pháp thân Đại sỹ ở Thật Báo Trang Nghiêm Độ, họ niệm Phật A 

Di Đà là thật tướng niệm Phật. Cho nên bây giờ chúng ta chưa làm được, chúng ta về thế 

giới Tây Phương Cực Lạc thì làm được. Vì sao vậy? Vì bổn nguyện oai thần của Phật A 

Di Đà gia trì. Phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh, cũng được làm bồ tát A 

Duy Việt Trí. A Duy Việt Trí bồ tát niệm Phật là thật tướng niệm Phật. Hay không thể 

diễn tả được. 

Thế nào gọi là thật tướng, dưới đây có mấy câu giải thích: “chuyên niệm tự tánh 

bổn  cụ  thiên  chân  chi  Phật”.  Phải  cần  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  cảnh  giới  tự 

tánh hiện tiền, khởi tâm động niệm thì cảnh giới này không thể hiện tiền 

Đản dĩ chúng sanh vị xuất luân hồi, sanh diệt chi tâm niệm niệm tương tục. 

Lục đạo chúng sanh không thể tu được. Như Viên Giác kinh vân, vị xuất luân hồi 

nhi biện viên giác, bỉ viên giác tánh tức đồng lưu chuyển, nhược xuất luân hồi vô hữu thị 

xứ. 

Vị xuất luân hồi: Lục đạo chúng sanh chưa ra khỏi luân hồi, bạn muốn biện biệt 

viên giác. Viên giác là đại giác viên mãn, Như Lai cứu cánh quả đức. Ngày nay chúng 

sanh trong lục đạo luân hồi, chúng ta nghiên cứu viên giác, chúng ta phân biệt viên giác, 

chúng ta muốn lý giải viên giác, có thể làm được không? Không thể. Vì sao vậy? vì tánh 

viên giác và tâm luân hồi hỗn độn với nhau, lưu chuyển chính là luân hồi.Trên thực tế 

tâm luân hồi và viên giác tánh là một chẳng phải hai. Mê là tâm luân hồi, ngộ là viên giác 

tánh, phải phá mê khai ngộ mới được, cửa mê chưa phá, thì làm sao nghiên cứu, nghiên 

cứu không được. Vì sao vậy? Vì tâm nghiên cứu là thức thứ sáu, là tâm phân biệt, công 

năng của thức thứ sáu thật sự không thể nghĩ bàn. Trong kinh điển đại thừa Đức Phật dạy 

chúng ta rằng, đối với bên ngoài năng duyên hư không pháp giới, đối với bên trong năng 

duyên thức A Lại Da, nhưng không duyên được tự tánh, viên giác tánh là tự tánh, thì nó 

duyên không được.Bạn thường thấy viên giác tánh trong kinh điển, viên giác tánh cùng 

với  tâm  luân  hồi  ý  nghĩa  giống  nhau,  nó  đã  biến  thành  luân  hồi  rồi.Ý  muốn  nói  rằng 

không thật sự công phu, hàng ngày chúng ta nghiên cứu kinh điển, nghiên cứu kinh điển 

có thể ra khỏi luân hồi được chăng? Không có lý đó. Bạn dùng tâm luân hồi nghiên cứu 

Phật giáo, thì Phật giáo cũng là luân hồi giáo. Nên nhớ câu này: Nhất thiết pháp từ tâm 

68 Tập  33 

6 



tưởng sanh, tâm của chúng ta như thế nào thì pháp sanh ra như thế ấy; bạn dùng tâm luân 

hồi xem đại tạng kinh, đại tạng kinh sẽ là luân hồi pháp, là thiện pháp trong lục đạo luân 

hồi, tu tập hay đi nữa, thì tương lai cũng chỉ sanh về 28 tầng trời trong lục đạo, không ra 

khỏi luân hồi lục đạo, điều nay cần nên hiểu. Làm thế nào để ra khỏi luân hồi lục đạo? 

Buông bỏ phân biệt chấp trước là siêu việt luân hồi, là siêu việt lục đạo. Còn dùng tâm 

phân  biệt  chấp  trước  thì  không  ra  khỏi  được  luân  hồi,  điều  này  chẳng  thể  không  biết, 

những lời đức Phật dạy trong kinh đều là sự thật. 

Chúng  ta  coi  đoạn  kế  tiếp;  Hựu  hà  huống  luân  chuyển  sanh  tử  cấu  tâm  tằng  vị 

thanh tịnh, quán Phật viên giác nhi bất toàn phục. 

Mấy  câu  này  là  ở  trong  kinh  Viên  Giác.  Luân  hồi  sanh  tử  cấu  tâm,  đây  nói  về 

phàm phu lục đạo, tâm của phàm phu lục đạo không thanh tịnh. Vì sao vậy? Vì chưa phá 

ngã chấp, cùng với ngã chấp sanh khởi chính là tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, tham 

sân si mạn, ngũ dục lục trần, nhưng thứ này không thể rời xa bạn, bạn cũng không muốn 

buông bỏ. Rốt cuộc thì sao? Rốt cuộc bạn nhiều đời lưu chuyển. bất cứ con đường nào 

trong  luân  hồi, bạn  cũng không thể  ở đó luôn, chỉ ở  đó  tạm  thời  thôi. Theo nghiệp lực 

dẫn dắt mà bạn luân chuyển trong lục đạo, đúng là khổ không tả hết. Bạn xem vọng niệm 

trước  diệt  vọng  niệm  sau  sanh,  từng  niệm  tiếp  nối,  bạn  quán  sát  kỹ  mà  xem,  có  vọng 

niệm nào chẳng phải tự tư tự lợi, có vọng niệm nào chẳng phải tham sân si mạn. Đó là 

gì? Đó gọi là tạo nghiệp luân hồi. Thân không tạo nghiệp, miệng không tạo nghiệp, tâm 

niệm tạo, gọi là ý nghiệp. Mặc dù bạn là người học Phật, quán Phật viên giác nhi bất toàn 

phục. Toàn phục có nghĩa là gì? Là khởi tâm động niệm. Bạn học kinh điển đại thừa, bạn 

học nhất thừa kinh giáo như Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, bạn vẫn còn khởi tâm động niệm. 

Dưới đây Hoàng lão cho một ví dụ, ví dụ này ở trong kinh. Ví như Thái Mạc trùng 

có thể đậu ở khắp nơi, nhưng không thể đậu trên ngọn lửa. Trong kinh Phật nói đến Thái 

Mạc trùng, là chỉ cho cái gì ? Ngày nay chúng ta gọi là virus. Đúng vậy, virus nơi nào 

cũng có, nhưng mà nó sợ lửa, cho nên sát trùng, dùng cách nào? Dùng nhiệt độ cao, dưới 

nhiệt  độ  ấm  thì  virus  không  thể  tồn  tại, nó  sẽ  bị  tiêu  diệt. Đây  là  ví  dụ  cho  tâm  chúng 

sanh, tâm luân hồi, xứ xứ năng duyên, độc bất năng duyên ư  bát nhã. Ý nghĩa của câu 

này rất thâm sâu, chẳng thể không hiểu. Đây là nói đến tâm phan duyên của mình, vọng 

tưởng phân biệt chấp trước của bạn, loại tâm này tài năng rất giỏi.Ngày nay khoa học, 

triết học, đều dùng cái tâm nàyphát minh ra những dụ cụ khoa học tân tiến đều do tâm 

này, nhưng nó lại không duyên được bát nhã. Bát nhã là gì? Là trí huệ. Vì sao vậy? Trí 

huệ từ thiền định mà có, chỉ có tâm định, buông bỏ hết tâm phân biệt chấp trước, thì bát 

nhã mới có thể hiện tiền. Tâm phân biệt chấp trước không buông bỏ, thì những thứ bạn 

nghiên cứu được là gì? Đó là tri thức. Tri thức không giống với trí huệ. Vì sao vậy? Vì trí 

huệ trong tự tánh vốn sẵn có, nhất định phải tương ưng với tự tánh thì trí huệ mới hiện 

tiền. Chúng ta biết rằng trí huệ của chúng ta, tự tánh vốn sẵn có trí huệ vô lượng vô biên, 

Tập  33  687 



ngày nay không hề nhận được một chút nào. Nguyên nhân gì vậy? đức Phật dạy chúng ta 

bị ba loại chướng ngài che khuất. Thứ nhất là vô minh phiền não, thứ hai là trần sa phiền 

não, thứ ba là kiến tư phiền não.Ba loại chướng ngại này đã che khuất tự tánh, trong tự 

tánh có đầy đủ đức tướng và trí huệ bát nhã hoàn toàn không hiển lộ được. Mục đích giáo 

hóa của chư Phật Như Lai không gì khác, ngoài việc đem chân tướng sự thật này giảng 

giải rõ ràng minh bạch. Chúng sanh thật sự giác ngộ, buông bỏ ba loại chướng ngại này, 

thì sẽ thành Phật. Trí huệ, đức tướng, thần thông, đạo lực của chúng ta và Phật không hai 

không khác. Ngài có thể nói vô lượng vô biên 12 bộ kinh, bạn cũng có thể nói được, bạn 

không kém đức Phật một điều gì. Vấn đề ở chỗ đức Phật đã bỏ hết chướng ngại, nhưng 

chúng  ta  vẫn  còn  chướng  ngại,  chỉ  cần  chính  mình  chịu  buông  bỏ,  buông  bỏ  là  được. 

Phàm phu thành Phật, chẳng những trên lý luận nói là một niệm, mà chân tướng sự thật 

cũng là một niệm. Ngày xưa đức Thế Tôn ở dưới cội bồ đề đã thực nghiệm cho chúng ta 

thấy,  ngài  nhập  định,  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm  là  thành  Phật.  Ở  Trung  Quốc  vào 

triều  Đường  Lục  Tổ  Huệ  Năng  đại  sư,  ở  thất  phương  trượng  của  ngũ  tổ  Hoằng  Nhẫn, 

nghe ngũ tổ Hoằng Nhẫn giảng kinh Kim Cang, giảng đến câu “ ưng vô sở trụ nhi sanh 

kỳ tâm”, ngài buông bỏ, buông bỏ khởi tâm động niệm, hồi quy tự tánh, kiến tánh thành 

Phật. Lục Tổ Huệ Năng thị hiện cho chúng ta là 24 tuổi, đức Phật Thích Ca thị hiện cho 

chúng ta là 30 tuổi. Điều này cho chúng ta thấy buông bỏ là đúng! Vì sao bạn không chịu 

buông bỏ? Vì sao bạn vẫn còn so đo tính toán? Lý và sự là một chẳng phải hai. Nhưng 

mà người ta nói rằng khó quá! Tôi cũng nói là rất khó. Khi tôi mới học Phật, Chương Gia 

đại sư cũng nói là khó, không thể không thừa nhận là khó. Khó ở chỗ nào? Khó ở chỗ 

thời gian mê muội của chúng ta quá dài, lâu đời lâu kiếp đến ngày nay thời gian mê muội 

lâu  quá,  mê  muội  sâu  dày,  mê  muội  nghiêm  trọng,  tuy  ngày  nay  hiểu  được  những  vẫn 

không thể quay đầu lại.Cho nên Như Lai có pháp môn phương tiện. Pháp môn phương 

tiện này, chính là muốn chúng ta chuyển tạp niệm thành A Di Đà Phật, điều này rất dễ. 

Chuyển  biến  thành  A  Di  Đà  Phật, tuy  chúng  ta trong  một  đời  này  không thể  khai  ngộ, 

nếu chúng ta niệm đến lý nhất tâm bất loạn thì sẽ khai ngộ, thì cảnh giới sẽ cùng với Phật 

Thích Ca Như Lai và cùng với Lục Tổ đại sư, đó là bậc thượng thượng căn. Chúng ta 

không phải là hàng thượng thượng căn nên không làm được, nên phải lão thật niệm Phật, 

lão thật niệm Phật thì trong một đời chắc chắn thành công. Nếu như thật sự hạ thủ công 

phu, thì chư vị tiền bối đã làm mô phạm cho chúng ta thấy, không quá 3 năm, chúng ta 

tin tưởng rằng trong vòng 3 năm chúng ta sẽ làm được. Hoàng Trung Xướng làm được, 

vì sao chúng ta làm không được? Làm gì có lý đó! Cực nhanh. Nên biết rằng chúng ta 

sống trên thế gian này, muốn học đến địa vị tiến sỹ phải học 20 mấy năm, còn phàm phu 

muốn thành Phật chỉ có 3 năm, không phải giả đâu, thật sự đó! Trên người có một chút  

bệnh, nếu bạn thật sự niệm Phật, thì chỉ 1 tuần thôi là bệnh hết liền. Vì sao vậy? Vì tâm 

thái chuyển tốt rồi. Tật bệnh là gì? Tật bệnh do phiền não mà có. Ngũ độc tham sân si 

mạn nghi là bệnh căn, oán hận não nộ phiền là bệnh duyên, bạn xem trong đây có bệnh 

68 Tập  33 

8 



nhân, thêm vào đó 5 loại duyên nữa, thì tế bào bình thường của bạn sẽ biến thành tế bào 

bệnh tật, bạn sẽ bị bệnh, và bạn sẽ thống khổ. Nếu tâm niệm  đó chuyển được, oán hận 

não nộ phiền buông bỏ hết, có oan ức cỡ nào cũng không oán hận người, cũng chẳng nổi 

nóng. Bảo trì tâm bình khí hòa, tham sân si mạn buông bỏ, thì bệnh của bạn không cần 

chữa mà khỏi. Bạn đi khám bệnh, bác sỹ chữa cho bạn, rất dễ, rất mau khỏi, cho nên hết 

bệnh, trong đó 7 phần do tâm thái, còn 3 phần là do thuốc, không cần 3 phần thuốc. Nếu 

tâm thái vui vẻ thì bệnh tật cũng hết, đó là lý này, trong đây không có gì là thần bí cả, đó 

là nói về sinh lý, nói về tâm lý cho bạn, tâm lý ảnh hưởng đến sinh lý, tâm lý khỏe mạnh 

thì sinh lý sẽ khỏe mạnh, tâm lý không mạnh khỏe, muốn cho thân thể mạnh khỏe là rất 

khó,  thể  dục  thế  nào  cũng  vô  dụng  thôi,  thể  dục,  tẩm  bổ  đều  không  có  hiệu  quả.  Phật 

pháp dạy chúng ta đạo lý này. Trí huệ và tri thức là hai, nhất định chúng ta phải phân biệt 

rõ ràng, chúng ta dùng thức thứ sáu để học, những thứ học được chính là tri thức, chúng 

ta buông bỏ phân biệt chấp trước, cũng có nghĩa là chấp trước là thức thứ bảy, phân biệt 

là thức thứ tám, chúng ta không dùng thức thứ 6, thức thứ 7, thì trí huệ sẽ hiện tiền. Trí 

huệ hiện tiền thì có thể giải quyết được tất cả mọi vấn đề, không bị di chứng. Học Phật 

nghĩa là sao? Học Phật nghĩa là khai trí huệ, học khai trí huệ thì phải trì giới, nhân giới 

sanh định, nhân định phát huệ, cho nên vì sao chư Phật Như Lai và chu vị tổ sư đều chú 

trọng  đến  việc  trì  giới, bởi  vì nếu bạn  không  có  giới  luật, thì bạn  tiêu đời  rồi, suốt  đời 

sống trong Phật pháp, thì cũng chỉ học được một số tri thức mà thôi, bạn không thể khai 

trí huệ, cái lý là ở chỗ này. 

Thị  dĩ  thật  tướng  chi  Phật, viên  giác  chi  tánh, tuy  nhiên  chúng  sanh  bổn  cụ, đản 

nhân vọng tâm niệm niệm sanh diệt, nhi bất năng quán. 

Đoạn này nói rất rõ ràng, bạn sẽ không thể quán. Quán là ly tâm ý thức, đạo Phật 

nói là quán chiếu, “chiếu kiến ngũ uẩn giai không”, bạn mới có thể hiểu được chân tướng 

của nhân sanh vũ trụ. Có vọng tâm, vọng tâm ở đây là chỉ cho vọng tưởng phân biệt chấp 

trước, đều  là  niệm  niệm  sanh  diệt,  vô thỉ  vô  minh phiền não,  cũng  là  niệm  niệm  sanh 

diệt. 

Cố  Quán Phật Tam Muội kinh, Phật cáo phụ vương, chư Phật bổn đức, chân như 

thật tướng đẳng, phi thị phàm phu sở hành cảnh giới, cố khuyên phụ vương niệm Phật dã. 

Đoạn trước chúng ta đọc qua rồi, bây giờ lại lập lại. Đức Phật thuyết pháp không 

sợ lặp lại. Vì sao vậy? Vì phàm phu chúng ta rất dễ quên, trước kia có nghe nhưng lại 

quên,  cho  nên  Thế  Tôn  luôn  luôn  nhắc  lại,  hy  vọng  chúng  ta  không  lãng  quên  nữa.  Ý 

nghĩa thứ hai là, đức Phật giảng kinh thuyết pháp thính chúng không cố định, người cũ 

thì đoạn trước có nghe rồi, nhưng người mới đến hôm nay lại không được nghe, đó là 

tâm từ bi bình đẳng, phương diện nào cũng lo chu đáo. 

Tập  33  689 



Do thượng khả kiến, niệm Phật pháp môn ư chư pháp trung xưng vi kính lộ. Nhi tứ 

chủng  niệm  Phật  trung,  trì  danh  niệm  Phật  canh  vi  phương  tiện  cứu  cánh.  Cố  xưng  vi 

kính trung chi kính. 

Đây là con đường tắt, không gì gần bằng con đường này. Phật đã dạy cho chúng ta 

pháp môn này, nói cách khác, đức Phật đem pháp môn phàm phu một đời thành Phật, 

truyền lại  cho chúng  ta, chúng ta là phàm  phu, một đời này  có thể  thành  tựu được  hay 

không? Điều này phải xem thiện căn phước đức của bạn, duyên đầy đủ, nói cho bạn rồi. 

Thiện căn là gì? Lòng tin chân thật, thật sự hiểu rõ. Phước đức là gì? Là thật sự hạ thủ 

công phu, nghe xong rồi thật sự hạ thủ công phu, bạn có phước, một đời này bạn sẽ thành 

Phật. Phước báo của thế và xuất thế gian, còn lớn hơn sự thành Phật hay sao? Thành Phật 

đạt đến cứu cánh, đạt đến đỉnh điểm. Đời này chúng ta được thân người,  được gặp chánh 

pháp, có thể không cảm ân sao? Dùng cái gì để báo ân? Chuyên cần tu tập, trong đời này 

quyết  định  vãng  sanh,  là  báo  ân  Phật  rồi.  Nếu  như  đời  này  không  được  vãng  sanh,  thì 

chúng ta hóa thành một người vong ân bội nghĩa mất rồi. Hôm nay hết giờ rồi, chúng ta 

ngưng tại đây. 





69 Tập  33 

0 



Tập  34 

Giảng ngày 09 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 





Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ 

Kinh Giải, trang thứ 36 dòng thứ 3 từ dưới lên. 

Hựu tứ chủng niệm Phật, nan dị hiển thù, thâm tiện tư dị, thật tắc sự lý bất nhị, tiện 

thâm tương tức, nhược thị viên nhân khán lai, xưng danh ám hợp đạo diệu sơ bộ tức thị 

đáo gia. Cố trì danh niệm Phật, hựu hà dị ư niệm Phật thật tướng. 

Đến đây là một đoạn nhỏ, đoạn này Niệm lão vì chúng ta mà nói rõ về công phu tu 

tập;  Tu  là  tu  chánh,  hành  là  tư  tưởng  hành  vi.  Trong  hành  bao  gồm  ba  loại,  khởi  tâm 

động niệm là hành vi của ý, ngôn ngữ là hành vi của khẩu, tất cả động tác của thân là 

hành  vi  của  thân.  Hành  vi  có  nhiều  chăng  nữa,  thì  cũng  không  ra  ngoài  ba  loại  thân, 

khẩu, ý. Nếu như tư tưởng hành vi của chúng ta sai lầm. Đạo Phật mà nhất là đại thừa, 

tiêu  chuẩn  là  tự  tánh,  cũng  chính  là  pháp  tánh,  những  thứ  cùng  với  tự  tánh  pháp  tánh 

tương ưng, là hành vi đúng, hành vi chính xác, những thứ trái ngược với tánh đức tướng 

đó chính là hành vi sai lầm. Hành vi chính đáng là mạnh khỏe, đối với bản thân mà nói là 

thân tâm mạnh khỏe. Chúng ta thường nói gia đình hòa mục, sự nghiệp thuận lợi, xã hội 

an định, thế giới hòa bình. Từ góc độ gần mà nói, đó là điều tốt có được từ việc sửa đổi 

hành vi, nếu như nhìn từ góc độ xa, thì tâm hành của chúng ta sẽ ảnh hưởng đến hoàn 

cảnh xung quanh, hoàn cảnh nhân sự, hoàn cảnh vật chất, sẽ ảnh hưởng đến hoa cỏ cây 

cối, ảnh hưởng đến sơn hà đại địa, sẽ ảnh hưởng đến cả vũ trụ này. Vì sao vậy? Trong 

kinh điển Phật giáo đại thừa có hai câu vô cùng quan trọng, đó là nguyên tắc tối cao, là 

sự thân chứng của chư Phật Như Lai, ngày nay chúng ta thường nói là Chân lý, chư Phật 

Như Lai thân chứng, đó chính là “tướng do tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển, nhất thiết 

pháp tùng tâm tưởng sanh”. Chư Phật Như Lai vì tất cả chúng sanh giảng kinh thuyết 

giáo, bất luận là ở thế giới này hay nơi phương khác, ngày nay chúng ta nói, không đồng 

không gian thứ lớp giáo hóa tất cả chúng sanh, không thể xa rời hai câu này. Hai câu này 

nếu như chúng ta tham thấu, thật sự hiểu rõ, thì vấn đề của chính chúng ta đã giải quyết 

xong, vấn đề giữa vũ trụ với vũ trụ cũng giải quyết xong, thật là không thể nghĩ bàn! Đức 

Phật dạy những gì Ngài chứng được, chẳng phải của riêng một mình Ngài, vậy thì ai là 

người có được? Đức Phật dạy tất cả chúng sanh đều sẵn có, chúng sanh  ở đậy, chẳng 

phải  là  rất  nhiều  người,  nếu  chúng  ta  hiểu  được  vấn  đề  này,  thì  sẽ  thấy  phạm  vi  xung 

quanh mình quá bé nhỏ. Trong kinh nói bản nghĩa của chúng sanh, là hiện tượng chúng 

Tập  34  691 



duyên  hòa  hợp  mà  có, nên  gọi  là  chúng  sanh. Chúng  ta  nghĩ  thử  xem, bất  luận  là hiện 

tượng gì, có trường hợp nào chẳng phải là chúng duyên không hòa hợp mà thành không? 

Tìm không ra. Chúng ta là động vật, con người là động vật, đức Phật dạy cái gì hòa hợp 

thành con người? Là tứ đại và ngũ uẩn, tứ đại là nói về vật chất, ngũ uẩn là nói đến toàn 

bộ; Sắc trong ngũ uẩn chính là tứ đại, sắc nói rõ chính là tứ đại, thọ, tưởng, hành, thức là 

tinh thần. Cả vũ trụ này cũng không ngoài hai thứ vật chất và tinh thần, trong vật chất có 

tinh thần, trong tinh thần có vật chất, đây là khoa học tối cao, triết học tối cao trong Phật 

pháp. Vũ trụ từ đâu mà có? Sinh mạng từ đâu mà có? Tôi từ đâu mà có? Trong kinh điển 

Đại thừa nói rất rõ ràng minh bạch, là từ tâm hiện thức biến, tâm ở đây chính là tánh, 

tánh làm thể mà nói, cho nên tâm tánh đôi khi ý nghĩa tương đồng, cũng có khi chia ra 

làm  hai  ý,  xem  bạn  dùng  nó  vào  chỗ  nào.  Cũng  có  thể  lấy  tâm  tánh  liên  kết  lại  mà 

nói,tâm  tánh  là  chân  tánh,  trong  tâm  tánh  không  có  vật  chất  cũng  không  có  tinh  thần, 

giống như bản thể trong triết học nói, bản thể của vũ trụ vạn hữu, trong Đại thừa giáo gọi 

là tâm tánh, nó không phải là tinh thần, cũng không phải là vật chất, nhưng nó có thể biến 

hiện ra vật chất, cũng có thể biến hiện ra tinh thần. Nói cách khác, hiện tượng tinh thần 

và vật chất, hai hiện tượng này đều từ tâm tánh biến hiện ra, đều từ tâm tánh mà có, chỉ 

có tâm tánh là vĩnh hằng, là bất sanh bất diệt, nó không sanh thì đương nhiên là không 

diệt,  nó  không  có  gì  hết  nhưng  chẳng  thể  nói  nó  là  không,  nó  có  thể  sanh  vạn  pháp, 

không thể nói vạn pháp là có. Các nhà khoa học ngày nay, chúng ta rất khâm phục họ, họ 

nói giữa vũ trụ với vũ trụ chỉ có 3 thứ, ngoài ba thứ này ra thì không có bất cứ một thứ gì. 

Ba  thứ  đó  là  gì?  Là  năng  lượng,  vật  chất,  tin  tức,  đó  là  các  nhà  khoa  học  cận  đại  nói, 

cùng  với  tam  tế  tướng  trong  thức  A  lại  da  của  đại  thừa  Phật  giáo  tương  đồng,  nghiệp 

tướng  của  A  lại  da  chính  là  năng  lượng,  kiến  tướng  của  A  lại  da  là  tin  tức,  cảnh giới 

tướng của A lại da chính là vật chất. Các nhà duy thức học nói; Giữa vũ trụ duy thức chỉ 

có 3 thứ, ngoài ba thứ này ra thì không còn gì nữa, tất cả mọi cảnh giới đều do ba thứ này 

biến hiện mà có. Rất khó được! Vậy thì ba thứ này từ đâu mà có? Khoa học không nói 

được, nhưng Phật pháp nói được, ba thứ này do tự tánh biến hiện, là bản thể của tự tánh. 

Làm thế nào mà biến ra được? Biến này là hiện tượng ba động, điều này cũng được các 

nhà  khoa  học hiện nay  khám  phá  ra, tất cả  muôn  sự  muôn vật  trong vũ  trụ này, đều  là 

hiện tượng ba động. Vì sao lại có nhiều như vậy? Là vì tần số ba động không đồng, cho 

nên vật chất nó biến hiện ra chẳng tương đồng. 3000 năm về trước, đức Phật đã tuyên bố 

về  chân  tướng  của  vũ  trụ.  Vì  sao  Ngài  biết  được?  Ngài  hiểu  rõ  hơn  các  nhà  khoa  học 

nhiều, hiểu biết tỉ mỉ, vì sao vậy? Vì các nhà khoa học từ số học,số lý mà suy luận, sau 

đó dùng công cụ và phương  pháp khoa học để chứng minh, khiến chúng ta biết được. 

Đức Phật không dùng số học, cũng không dùng công cụ khoa học, nhưng vì sao Ngài 

biết được? Hiểu được rõ ràng, siêu việt hơn khoa học rất rất nhiều. Vì sao vậy? Vì chư 

Phật  Bồ  tát  tận  mắt  nhìn  thấy,  điều  này  hay  quá,  tận  mắt  nhìn  thấy.  Vì  sao  chúng  ta 

không nhìn thấy mà các Ngài lại nhìn thấy? Vì ngài dùng tâm thanh tịnh để thấy, Ngài 

69 Tập  34 

2 



dùng tâm bình đẳng để thấy, Ngài dùng tâm giác ngộ viên mãn nhìn thấy. Cho nên đức 

Phật nói chúng ta cũng có khả năng này, nhưng mà hiện tại thì sao? Chúng ta khởi tâm 

động niệm phân biệt chấp trước, gọi đó là phiền não, đã che khuất bản năng của chúng ta, 

cho nên sự tu tập của đao Phật, tu cái gì? Tu thiền định, tám vạn bốn ngàn pháp môn đều 

tu thiền định, nếu như rời thiền định thì đó chẳng phải là Phật pháp. Pháp môn niệm Phật 

của chúng ta, có phải là tu thiền định hay không? Phải! Tất cả đều là tu thiền định, chỉ là 

phương pháp khác nhau thôi, sự định tâm sâu cạn khác nhau. Ví như lục đạo luân hồi, lục 

đạo luân hồi, không cần đại định là nhìn thấy rồi, nhất là dục giới, sáu tầng trời dục giới, 

bao gồm cả phía dưới là súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục, gọi là dục giới. Dục giới chỉ cần 

một chút định là nhìn thấy rồi, một chút định này, trong kinh Hoa Nghiêm nói, là Bồ tát 

Sơ tín vị, giống như lớp sơ cấp trong Phật giáo vậy. Quả vị Tu Đà Hoàn của tiểu thừa, là 

có khả năng nhìn thấy được, tuy thấy được, nhưng không ra khỏi được. Vì sao vậy? Vì 

công phu thiền định chưa đủ, người này mới được một chút xíu tâm thanh tịnh, phục hồi 

được 2 khả năng. Đức Phật dạy bản năng của chúng ta có 6 loại, gọi là lục thông, lục 

chủng thần thông, mọi người ai cũng có, chẳng có gì kỳ lạ hết, chỉ cần bạn bỏ hết chướng 

ngại, thì khả năng đó sẽ phục hồi. Bỏ đi chướng ngại gì? Chướng ngại này chẳng phải là 

rất  lớn.  Sơ  quả  mà  Tu  Đà  Hoàn  của  Tiểu  thừa  chứng  được,  họ  đã  đem  năm  loại  kiến 

hoặc, tức là buông bỏ những kiến giải sai lầm, đây là tu hành, sửa đổi! Sửa đổi chính là 

cái nhìn chính xác. Cái nhìn chính xác thứ nhất; Thân không phải là ta, điều này đối với 

người bình thường rất khó, thân không phải là ta. Vậy thân là gì? Thân giống như quần 

áo mình có vậy, nó là một công cụ của ta, nó không phải là ta. Phải hiểu rõ chân tướng sự 

thật này, không nên chấp trước thân là ta nữa. Thứ hai là buông bỏ biên kiến. Biên kiến 

là gì? Chúng ta nói đối lập, đây là nguồn gốc của tất cả phiền não, chúng ta không còn 

đối lập với người nữa, bất luận là người thân hay kẻ thù, hay oan gia trái chủ, đều không 

đối lập, mình người không khác. Không đối lập, tiếp tục buông bỏ thành kiến, thành kiến 

là gì? Cho mình là hay, quan niệm này phải buông bỏ, nó sai lầm. Kế đến là buông bỏ tất 

cả những quan niệm sai lầm, nếu bạn có thể sửa đổi được những bộ phận này, đó là tu 

tập, là sửa đổi, thì sẽ chứng được quả Tu Đà Hoàn. Sáu khả năng của bạn bạn sẽ phục hồi 

được hai loại, hai loại này, cái thứ nhất là thiên nhãn, cái thứ nhì là thiên nhĩ,  bạn có thể 

nhìn  thấy  những  thứ  người  khác  không  thấy.  Vì  sao  vậy?  Vì  bạn  đã  phá  được  một  bộ 

phận không gian duy thứ. Người bình thường chỉ có thể nhìn thấy không gian ba chiều, 

nhưng bạn có thể nhìn thấy bốn chiều, thấy 5 chiều, thấy 6 chiều, tự nhiên không giống 

người khác. Vì sao vậy? Không gian duy thứ từ đâu mà có? Từ vọng tưởng phân biệt 

chấp trước biến hiện ra, chỉ cần bạn giảm bớt tâm phân biệt chấp trước, buông bỏ được 

một bộ phận thì phá vỡ được một bộ phần. Không gian duy thứ, các nhà khoa học cho 

chúng ta thấy, đứng về mặt lý luận mà nói, nó không có số lượng, nó là vô lượng vô biên, 

cho nên chỉ cần bạn có thể phá vỡ, các nhà khoa học không biết không gian duy thứ từ 

đâu mà có, nhưng đức Phật biết được, nó từ vọng tưởng phân biệt chấp trươc biến hiện 

ra. Nếu như buông bỏ hết tâm vọng tưởng phân biệt chấp trước, thì đã phá vỡ được toàn 

Tập  34  693 



bộ không gian duy thứ, sau khi phá được hết thì khả năng của bạn rất lớn, mở mắt ra là 

bạn có thể nhìn thấy được biến pháp giới hư không giới, không cần dùng kính viễn vọng, 

không cần sử dụng đến những dụng cụ khoa học, bạn có thể nhìn thấy những quả địa cầu 

khác, nhìn thấy tinh cầu rõ giống như thấy đồ vật ở trước mặt, những tinh cầu khác cự ly 

cách chúng ta là vô hạn, nơi đó có những âm thanh gì, chúng ta ở đây nghe được rõ ràng, 

người đó có khả năng này. 

Bản năng, trong Hoàn Nguyên Quán có đề cập đến, nó có ba loại châu biến; Thứ 

nhất khởi niệm lên châu biến pháp giới, thứ hai xuất sanh vô tận, thứ ba hàm dung không 

hữu. Loại năng lực này có hay không? Thật sự không thể nghĩ bàn! Không cần sử dụng 

các công cụ, cho nên đức Phật không gì khác, là buông bỏ hết vọng tưởng phân biệt chấp 

trước, hoặc nói là Ngài đã đoạn hết, cho nên bản năng của Ngài hoàn toàn phục hồi. Cho 

nên  những  điều  Ngài  nói  đều  là  cảnh  giới  hiện  lượng,  tận  mắt  thấy  được,  tận  tai  nghe 

thấy, thì đương nhiên là sự thật rồi, chẳng phải là suy đoán, không phải là vọng tưởng. 

Hơn nữa đức Phật nói cho chúng ta biết, chúng ta cũng có khả năng này, chỉ cần chúng ta 

chịu  buông  bỏ  thì  khả  năng  này  sẽ  phục  hồi,  cho  nên  đây  là  khoa  học,  khoa  học  thực 

nghiệm. Bạn thử xem, bạn thử buông bỏ  mà xem, bạn chịu buông bỏ thì khả năng này 

thật sự phục hồi, điều này chứng minh rằng đó là sự thật chẳng phải giả đâu. Cuộc sống 

hàng ngày của phàm phu, sống ở đâu? Sống ở chỗ bấp bênh không ổn định. Vì sao lại có 

cuộc sống không ổn định? Vì vọng tưởng phân biệt chấp trước gây nên, chỉ cần có những 

thứ này, đức tướng trí huệ trong tự tánh của bạn hoàn toàn không thể hiện tiền. Những 

thứ  hiện  tiền  là  gì?    Hiện  tượng  xiềng  xích  hiện  tiền,  phiền  não  hiện  tiền,  tai  nạn  hiền 

tiền, là như thế đó. Đây là nguyên tắc hướng dẫn tu tập tối cao, cần nên biết. Sự tu tập 

của Tịnh tông chính là bốn loại niệm Phật, bốn loại niệm Phật có khó có dễ, cho nên sự 

sai biệt giữa khó và dễ rất lớn, thiển thâm hình như không giống nhau, nhưng thật ra lý 

sự bất nhị, thiển thâm tương tức, thiển trung có thâm, thâm trung có thiển. Đây là chân 

tướng sự thật, và chân tướng sự thật này, ở đây tuy là nói công phu niệm Phật của chúng 

ta, kỳ thật tám vạn bốn ngàn pháp môn, cho đến trong cuộc sống hàng ngày của chúng ta, 

đều có thể ứng dụng được, chính là cái lý này vậy. 

Nhược thị viên nhân khán lai, xưng danh ám hợp đạo diệu. 

Xưng danh chính là niệm  một câu Nam mô A Di Đà Phật. Đạo diệu là gì? Đạo 

diệu  là  tánh  đức.  Xưng  danh  rất  cạn,  mọi  người  ai  cũng  biết,  đức  trẻ  lên  ba  cũng  biết 

niệm Nam mô A Di Đà Phật. Đạo diệu là gì? Đạo diệu là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh. Xưng danh, dốc lòng niệm danh hiệu Phật, niệm đến không khởi tâm, không động 

niệm, không phân biệt, không chấp trước, thì bạn sẽ thành Phật, bạn đã đạt được thành 

tựu tối cao, tối viên mãn rồi. Vì sao chúng ta niệm mấy chục năm, niệm suốt một đời, mà 

vẫn không lìa được phiền não. Vì sao vậy? Là vì bạn không biết niệm, bạn không hiểu rõ 

69 Tập  34 

4 



đạo lý niệm Phật, bạn không nắm bắt được phương pháp niệm Phật, cho nên bạn không 

thể hợp với đạo diệu. Nếu như bạn biết niệm, bạn hiểu đạo lý, hiểu lý luận, biết phương 

pháp, thì lợi ích của sự niệm Phật thật không thể nghĩ bàn. Bộ kinh này đã dạy chúng ta 

những  việc  này,  chỉ  cần  bạn  hiểu  được  những  việc  này,  thì  bạn  sẽ  hiểu  được  hết  Phật 

pháp, chẳng những thông hiểu Phật pháp, mà thông hiểu được tất cả pháp thế và xuất thế 

gian. Vì sao vậy? Vì không rời tự tánh, chỉ cần minh tâm kiến tánh, thì bạn sẽ thông hết, 

sẽ hiểu rõ hết. Năm đức Phật Thích Ca Mâu Ni 30 tuổi, Ngài cảm thấy Ngài học 12 năm 

trời, năm 19 tuổi ngài đi tham học, đến năm 30 tuổi Ngài học được 12 năm, những tôn 

giáo, triết học của cổ Ấn độ Ngài đều học hết, Ngài cũng tu tập thành công tứ thiền bát 

định, cảm thấy không còn nơi nào để học nữa, cho nên Ngài đến bờ sông Hằng, tìm một 

gốc  cây  đại  thọ  để  nhập  định,  buông  bỏ  hết  sở  học  trong  12  năm,  buông  bỏ  chính  là 

buông bỏ sở  tri  chướng, những thứ  Ngài học  gọi là  sở tri  chướng. Buông  bỏ được  nên 

Ngài đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, người thế gian tôn xưng Ngài là Phật, thành 

Phật  nghĩa  là thành  tựu  giác  ngộ viên  mãn. Bắt  đầu từ  ngày  hôm  đó  Ngài  đi  giáo hóa; 

Lục đạo từ đâu mà có,  vũ trụ từ đâu mà có, vạn vật từ đâu mà có, sanh mạng từ đâu mà 

có, ta từ đâu tới, ngài đều hiểu rõ ràng, không hề có một chút nghi hoặc, Ngài bắt đầu đi 

giáo hóa, 79 tuổi ngài nhập Niết bàn, suốt cuộc đời giáo hóa 49 năm, cho nên kinh luận 

ghi lại, Ngài giảng kinh hơn 300 hội, thuyết pháp 49 năm. Các vị nên biết rằng, Phật giáo 

là giáo dục của đức Phật, chứ chẳng phải là tôn giáo, Ngài không kiến lập một chủ nhân 

tạo vật, không  hề  kiến  lập  một  hình  tướng, Khổng  tử  của  Trung  Quốc  giống  như Ngài 

hữu giáo vô loại, dùng cách nhìn của người đương thời định vị cho Ngài, thì ngài thật sự 

là một nhà giáo dục trong xã hội đa nguyên văn hóa, xứng danh không hổ thẹn! Địa vị 

của  Ngài là  người  làm  nghĩa  vụ giáo dục  trong  xã hội đang nguyên  văn hóa, Ngài  dạy 

học mà không nhận học phí, không phân biệt giống nòi, không phân biệt quốc gia, cũng 

không phân biệt Tôn giáo tín ngưỡng, bạn chịu học với Ngài thì ngài sẽ hết lòng dạy bạn, 

điều này chúng ta thấy rõ trong kinh điển. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni không bao giờ dạy 

người ta phải thay đổi Tôn giáo tín ngưỡng, bạn tra trong đại tạng kinh xem, không hề 

nói như vậy. Ngài tôn trọng Tôn giáo, cũng có nghĩa là Ngài tôn trọng xã hội, tôn trọng 

quốc gia, tuyệt  đối không  phá hoại. Ngài tuyệt  đối  không nói  rằng;  Tôn giáo ngươi  tin 

không đúng, ngươi nên tin ta mới đúng. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni không làm như vậy, 

đó là giáo dục, cho nên bất cứ một Tôn giáo nào cũng có thể tiếp nhận sự giáo dục của 

Đức Phật, nâng cao đức hạnh học vấn của bạn, như thế là đúng, bất luận tin Tôn giáo 

nào, không xung đột với giáo dục. Bạn xem trong đại học hiện nay tín ngưỡng Tôn giáo 

bất đồng, nhưng vẫn  cùng học  ở  trong  một lớp  học  mà. Giáo dục  của  Phật giáo dạy  ta 

điều gì? Dạy ta về chân tướng của nhân sanh vũ trụ, mệnh đề này hiện nay có ở trong 

môn học nào vậy? Có ở trong môn triết học, trong môn khoa học, đó không phải là Phật 

pháp thì là gì? Khi tôi mới học Phật, Phương Đông Mỹ tiên sinh giới thiệu với tôi, Phật 

pháp là triết học tối cao trên toàn thế giới, thầy Phương đã thấy được. Chúng tôi học gần 

60 năm rồi, 26 tuổi tôi bắt đầu học, năm nay 59 năm, sang năm là tròn 60 năm rồi, tôi đã 

Tập  34  695 



cảm  nhận  sâu  sắc,  khoa  học  tối  cao  nằm  trong  đây.  Vậy  đối  với  xã  hội  có  lợi  ích  gì 

chăng? Có! Có lợi ích gì? Nó có giáo dục luân lý. Giáo dục luân lý nói gì? Nói về quan 

hệ; quan hệ giữa con người với con người, quan hệ giữa con người với động vật, quan hệ 

giữa con người và thực vật, quan hệ giữa con người với sơn hà đại địa, quan hệ giữa con 

người với đại tự nhiên, quan hệ giữa con người với bất đồng không gian duy thứ, những 

luân  lý  này  giảng  rất  đầy  đủ.  Người  Trung  Quốc  giảng  luân  lý  chỉ  nói  đến  con  người, 

không nói đến quan hệ giữa chúng ta với động vật với thực vật, nhưng đạo Phật nói đến. 

Nói quan hệ đến cuối cùng, kết luận của nó là gì? Là nhất thể. Biến pháp giới hư không 

giới,  là  một  tự  tánh,  là  nhất  thể,  triết  học  này  nói  rất  đầy  đủ.  Cho  nên  lời  của  Thầy 

Phương không sai, không sai một chút nào, là nhất thể, vì là nhất thể cho nên chúng ta 

cần phải tôn trọng, chẳng những tôn trọng với người. Bạn xem trong Đệ Tử Quy nói, “ 

phàm là người, đều nên thương”, đây là lý luận của Đạo Nho Trung Quốc, chỉ nói đến 

người, chúng ta đối với hoa cỏ cây cối, phải tôn trọng, phải thương yêu nó, cho nên trong 

Phật giáo nói Thần Hoa, Thọ Thần, Thần Cây Cỏ, là ý này, phải yêu thương sơn hà đại 

địa, nhỏ như  một  hạt  vi trần  cũng không thể  xem  thường,  Đó là gì vậy?  Tôn trọng  tự 

tánh, biểu hiện ở chỗ này, phải tôn trọng hiện tượng tự nhiên; Trời  mát, trời mưa, sấm 

chớp, gió bão đều phải tôn trọng. Đó là gì? Đó là hiện tượng tự nhiên, chúng ta có tâm 

tôn trọng, tâm cung kính, tâm yêu mến, thật là mưa thuận gió hòa, không có những thiên 

tai xảy ra. Bạn xem Ngài dạy về luân lý, kế đến nói về đạo đức, về nhân quả, con người 

nếu như học được ba điều này, thì xã hội này an định, thiên hạ thái bình, gọi đó là trường 

trị cửu an. Những điều này có thể cống hiến cho các vị Đế vương trị thế, họ sẽ được lợi 

ích, dùng những thứ này trị quốc bình thiên hạ. Có một số ít người muốn nâng cao cảnh 

giới của mình, muốn mình thành tựu học vấn đức hạnh đầy đủ, thì hướng thượng vươn 

lên, ở đây khẳng định đáp ứng đầy đủ nhu cầu của bạn, khiến bạn chứng được quả báo 

cứu cánh. Kỳ thật chư vị tổ sư của Trung Quốc cũng rất giỏi, tôi thấy đó cũng là hóa thân 

của Phật Bồ tát tại Trung Quốc, trong tam thập nhị ứng có nói, muốn có thân gì để được 

độ thì hiện ra thân đó, cần lấy thân Thánh hiền để được độ, thì ở Trung Quốc các Ngài đã 

hiện  Thân  thánh  hiền.  Cho  nên  trong  Đệ  Tử  Quy  có  hai  câu  tương  ưng  với  đại  thừa 

“phàm  là  người,  đều  nên  thương”,  đây  là  tương  ưng  với  bậc  tiểu  thừa.  Có  hai  câu:  “ 

phiếm ái chúng, nhi thân nhân” hai câu này là đại thừa, chữ “chúng” ở đây có nghĩa là 

gì? Chúng là chúng sanh, là hiện tượng chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi, bao gồm hết 

cả  vũ  trụ.  Ý  nghĩa  của  từ  “phiếm  ái  chúng”  giống  như  pháp  đại  thừa,  chẳng  những 

thương người, mà hoa cỏ cây cối, sơn hà đại địa, hiện tượng vũ trụ này đều thương yêu 

hết. Vì sao vậy? Vì nó đều là chúng duyên hòa hợp mà. Phạm vi chữ “chúng” rất rộng 

lớn, con người chưa đủ, con người chỉ là một bộ phận trong thập pháp giới, chữ “chúng” 

đây bao gồm tất cả. Thập pháp giới nghĩa là y chánh trang nghiêm, chữ chúng bao gồm 

hết, bạn nghĩ xem tâm lượng này có lớn không, đúng là tâm bao thái hư, lượng châu sa 

giới, tình thương chân thật, tình thương thanh tịnh, tình thương bình đẳng. Nền tảng của 

69 Tập  34 

6 



tình thương này, nâng cao cảnh giới của chính mình, chính là mở rộng lòng Từ bi của 

chính mình, cảnh giới càng cao thì tâm Từ bi của bạn càng lớn, không có một thứ gì có 

thể chứa đựng được. Cho nên Bồ tát Viên Giáo xem ra ám hợp đạo diệu, bước đầu là đã 

đến nhà rồi, đây là đại thừa Viên Giáo. 

Cố trì danh niệm Phật, hựu hà dị ư niệm Phật thật tướng. 

Thật tướng chính là chân tướng của tất cả pháp. Vì sao vậy?  Vì câu Phật hiệu này 

là A Di Đà Phật bằng tiếng Phạn, nếu hoàn toàn phiên dịch thành Trung văn, A nghĩa là 

Vô,  Di  Đà  nghĩa  là  Lượng,  Phật  nghĩa  là  Giác,  không  phải  không  dịch  được,  vì  sao 

không dịch? Là tôn trọng không dịch, cả câu dịch ra là Vô Lượng Giác. Không có thứ gì 

là  chẳng  giác. Chúng  ta  ngày  nay  thì  sao?  Chúng ta  ngày  nay  tất  cả là  mê,  không  giác 

một thứ gì, ngày ngày niệm câu này nhắc nhở chính mình. Thế nào là Giác? Buông bỏ 

chướng ngại là Giác, không chấp trước, không còn thành kiến nữa, thì bạn đã bắt đầu 

Giác ngộ đấy. Thật sự không chấp trước nữa, đối với tất cả pháp của thế và xuất thế gian 

đều  không  chấp  trước,  thân  này  cũng  không  chấp  trước.  Chúc  mừng  bạn,  bạn  chứng 

được  quả  A  La  Hán  rồi,  bạn  đã  thành  chánh  giác.  Kế  đến  buông  bỏ  phân  biệt,  chẳng 

những  không  chấp  trước,  đối  với  tất  cả  pháp  của  thế  và  xuất  thế  gian  đều  không  phân 

biệt, vì sao vậy? Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng, nhất thiết hữu vi pháp, như mộng 

huyễn bào ảnh. Ngày nay các nhà khoa học cho chúng ta thấy, tất cả hiện tượng đều là ba 

động, nó không hề thật sự tồn tại, không chút sở đắc, các nhà khoa học phát hiện được 

chân tướng sự thật này, chỉ cần người đó chịu buông bỏ, thì người đó cũng thành Phật, 

cũng thành  Bồ tát. Không nhất định  là học  Phật  mới  có  thể  thành  Phật,  học  khoa  học 

cũng có thể thành Phật, học triết học cũng có thể thành Phật, học những Tôn giáo khác 

cũng có thể thành Phật. Điều kiện thành Phật là buông bỏ, bất luận học gì, chỉ cần bạn có 

thể buông bỏ chấp trước, trong đạo Phật nói, bạn thành Phật, thành A La Hán, bạn buông 

bỏ tâm phân biệt, bạn thành Bồ tát, bạn thành Chánh Đẳng Chánh Giác. Bạn không khởi 

tâm,  không động  niệm,  thì  bạn thành  Phật,  bạn  thành  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh 

Giác. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói cho chúng ta biết chân tướng sự thật này, ngoài 

việc giáo hóa chúng sanh, giúp cho chúng ta Giác ngộ, giúp cho chúng ta hồi quy tự tánh, 

thì  Ngài  cần  gì?  Ngài  không  cần  bất  cứ  một  thứ  gì. Ngài không  cần danh, cũng  không 

cần lợi, và cũng không cần người khác phải tôn trọng, tâm địa thật sự không nhiễm một 

mảy vi trần. Ngài thị hiện cho chúng ta, những phương pháp mà Ngài hướng dẫn chúng 

ta, đều là những thứ mà chúng ta vốn sẵn có, chúng ta vốn cùng Ngài không khác, chúng 

ta học theo Ngài thì sẽ tìm lại được bản lai diện mục của chính mình. Cho nên đại ý của 

đoạn này cho chúng ta thấy rằng, trì danh tuy rất thấp, rất dễ, nhưng mà nếu thật sự công 

phu đắc lực, công phu đến cùng, thì sẽ biến thành thật tướng, khế nhập thật tướng. 

Dưới đây trích dẫn một đoạn trong Di Đà Sớ Sao, đoạn này do Liên Trì Đại sư 

dạy;  “thật  tướng  vân  giả”.  Thế  nào  gọi  là  thật  tướng?  “phi  tất  diệt  trừ  chư  tướng”, câu 

Tập  34  697 



này rất quan trọng, chẳng phải tận diệt tất cả tướng, không phải ý này. “cái tức tướng nhi 

vô tướng dã”, đây mới gọi là thật sự khế nhập thật tướng, vấn đề này không dễ hiểu đâu. 

Chúng ta đang trong quá trình học tập, thường dùng màn hình của Ti vi để làm ví dụ, vì 

sao lai lấy ví dụ này, ngày nay nhà nào cũng có Ti vi, trong cuộc sống, mỗi ngày chắn 

chắn có bạn xem Ti vi, hơn nữa thời gian xem Ti vi rất nhiều, cho nên Ti vi đã biến thành 

một bộ phận quan trọng nhất trong cuộc sống của bạn. Bạn phải biết xem, biết xem thì sẽ 

thành  Phật,  chỉ  sợ  bạn  không  biết  xem,  chúng  ta  lấy  màn  hình  của  Ti  vi,  dụ  cho  năng 

sanh năng hiện của tự tánh. Vì sao vậy? Vì nó vĩnh hằng bất biến, những thứ hiện ra trên 

màn hình, chính là năng sanh vạn pháp, có đúng không nào? Vạn pháp này thiên biến 


vạn  hóa, tần  số  chúng  ta không  mở  ra  mà  đóng lại, tắt nguồn  điện, đó  chính  là  bản  lai 

diện mục của nó, thanh tịnh, không nhiễm mảy vi trần. Kênh được mở ra, sắc tướng lập 

tức xuất hiện, đó chính là Thập pháp giới  y chánh trang nghiêm, làm cách nào nó hiện 

tiền được, nó nương và màn hình mà hiện, nếu không có màn hình, thì nó không thể xuất 

hiện được. Màn hình là thật, nó bất sanh bất diệt, nó không có gì hết, nhưng sắc tướng 

hiện ra thì cái gì cũng có. Sát na sát na sanh diệt, tuy những thứ hiện ra là có, nhưng nó 

sát na sanh diệt, thường thức này mọi người đều hiểu, cho nên bạn không thể nói là nó 

thật có, mà hình không có gì hết nhưng chẳng thể nói là nó thật không, vì nó có thể hiện, 

màn  hình  và  sắc  tướng  trong  tần  số  biến  thành  nhất  thể,  nó  có  cách  nào  để  phân  khai 

chăng? Không thể phân khai, kỳ thật nó là hai, hai cái bao dung trong nhất thể, không thể 

chia lìa. Bạn nên biết rằng, sắc tướng tức là màn hình, có tức là không, cái có đó là huyễn 

có, màn hình vĩnh hằng bất biến, thật sự không hề thay đổi màn hình một chút nào, nó 

vẫn sạch sẽ như vậy, nó vẫn không hề bị nhiễm ô, đó gọi là tức tướng mà vô tướng, xem 

tiết mục đồng thời bạn có thể thấy màn hình vĩnh hằng bất biến, cái này gọi là tức tướng 

mà vô tướng. Ly tướng có nghĩa là như vậy, chứ chẳng phải là sau khi tắt nguồn điện, gọi 

đó là ly tướng, không phải vậy đâu, ý nghĩa ly tướng như thế rất cạn cợt, đứa trẻ lên ba 

cũng hiểu được, tắt mất rồi. Tức tướng ly tướng, cảnh giới này cao lắm, người thật sự có 

trí huệ mới hiểu được. Hiện tượng này có tồn tại hay không? Hiện tượng này không tồn 

tại, sát na là diệt rồi, nhất là Bồ tát Di Lặc nói cho chúng ta biết, những sắc tướng hiện 

tiền trước chúng ta đây, tốc độ biến động của nó, một khảy  móng tay 32  ức trăm ngàn 

niệm, niệm niệm thành hình, hình giai hữu thức, thức tức là thọ tưởng hành thức, Ngài 

cho chúng ta biết, tất cả hiện tượng vật chất, đều có thọ tưởng hành thức. Bữa trước có 

một học trò mang đĩa đến cho tôi xem, đĩa này do nhà khoa học người Mỹ phát hiện, phát 

hiện ra điều gì? Nước có trí nhớ, tiến sỹ Giang Bổn của Nhật Bổn thực nghiệm, nước có 

thể nhìn, thấy, nghe, hiểu được ý của con người, giác tri, có kiến văn giác tri. Khi giác 

ngộ là kiến văn giác tri, còn khi mê thì kiến văn giác tri sẽ bị biến chất, biến thành cái gì? 

Biến thành thọ tưởng hành thức. Bạn xem nước có thọ tưởng hành thức hay không? Có! 

Bạn dán thương nó thích, bạn dán hận nó ghét, thì nó lập tức phản ứng, nó có thọ, nó tiếp 

nhận mà, ý niệm của chúng ta nó hiểu được, cho nên nó biết nghĩ. Hành là gì? Hành là 

69 Tập  34 

8 



chấp trước. ngày nay phát hiện nó có ký ức, ký ức chính là thức, bạn xem thọ tưởng hành 

thức đều có đầy đủ. Sự việc này phiền phức lắm đấy, chúng ta dùng để giải thích sự tai 

nạn của địa cầu hiện nay, con người sống trên quả địa cầu, khởi tâm động niệm, là có lỗi 

với địa cầu, bạn phá hoại nó. Bạn nên biết rằng, tất cả những hiện tượng vật chất này, nó 

đều có ký ức, có phân biệt, có chấp trước. Bạn có lỗi với nó, thì nó cũng chẳng nể bạn, 

chỉ  cần  nó  lắc  nhẹ  một  chút,  là  bạn  không  thể  chịu  nổi,  lắc  nhẹ  một  chút  là  động  đất, 

nước biển lắc nhẹ một chút là sóng thần rồi. Cho nên đức Phật dạy chúng ta đạo lý này, 

nhất định phải ghi nhớ, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Tâm địa của chúng ta lương thiện, 

tâm địa của chúng ta Từ bi, sẽ chiêu cảm ra cây cối hoa cỏ, sơn hà đại địa cái nào cũng 

đẹp. Đem so sánh thế giới Cực lạc với thế giới của chúng ta, vì sao thế giới đó lại đẹp 

như vậy? Không gì khác, người dân ở thế giới đó, đều là chư thượng thiện nhân câu hội 

nhất xứ, chẳng phải là như vậy sao. Ngày nay chúng ta nghĩ lại, nhìn lại quả địa cầu xem, 

thật là tương phản, địa cầu của chúng ta đây, đều là chư thượng ác nhân câu hội nhất xứ, 

khởi tâm động niệm đều là tổn người lợi mình, như thế thì hỏng mất! Sự dạy dỗ của thần 

thánh thì lãng quên, nói đó là mê tín, sự dạy dỗ của Thánh hiền thì quá xưa, không thích 

hợp với thời đại, không thích hợp với khoa học, nên không cần, không chút nể nang, cố ý 

làm ác. Luân lý đạo đức không thể làm gì được bạn, pháp luật cũng không thể làm gì 

được bạn, chánh phủ không canh chừng được bạn, Hoàng đế cũng không có cách nào đối 

với bạn, cuối cùng thì thế nào đây? Cuối cùng thì sơn hà đại địa nổi giận, chúng báo thù 

bạn, bạn  có  cách  nào  không?  Cho  nên  chúng  ta  học  kỹ  kinh  giáo  Đại  thừa, thì  đối với 

những  việc  nhân  quả,  chúng  ta  hiểu  rõ  hết.  Cộng  nghiệp  của  chúng  sanh  thì  chẳng  có 

cách gì, chúng ta nói với họ, họ cũng không tin, nhưng ngày nào chúng ta cũng giảng ở 

đây, gọi đó là Phật độ người có duyên, chúng tôi dùng ti vi, dùng Internet, đến một lúc 

nào đó, họ mở kênh thì xem được, đó là người có duyên. Thật sự hiểu được, thì hồi tâm 

hướng thiện, không còn dám làm ác nữa. Người ta không tốt với mình, mình cũng không 

bận lòng, tha thứ cho họ, không thể đối địch với họ, đối địch với họ thì oan oan tương 

báo,  không  thể  chấm  dứt,  đó  là  việc  không  tốt,  chi  bằng  xóa  bỏ  tất  cả,  tự  tại  biết  bao. 

Người hủy báng ta, người mạ nhục ta, người hãm hại ta, tất cả đều xóa bỏ hết, họ đều là 

Bồ tát, họ đều là ân nhân của ta. Vì sao vậy? Vì họ đã giúp ta tiêu trừ nghiệp chướng, 

việc  tốt  đó!  Nâng  cao  cảnh  giới  của  chính  mình. Thuận  cảnh,  thiện duyên, không khởi 

tham luyến; nghịch cảnh, ác duyên, không sanh tâm sân hận, vĩnh viễn bảo trì sự Thanh 

Tịnh Bình Đẳng Giác của chính mình, đó là tiến lên, không ngừng tiến lên, cho nên họ là 

Bồ tát, thị hiện cảnh giới này giúp chúng ta tiến lên. Nếu như bạn chịu không nổi, trong 

thuận cảnh khởi lên tâm tham, trong nghịch cảnh khởi tâm sân hận, thì những người đó 

chính là ma. Vì sao vậy? Vì người này đưa bạn xuống địa ngục. Thật sự có Phật có ma ở 

bên ngoài hay không? Không có! Một niệm của chúng ta với thái độ chính xác đối đãi 

với người thì đó là Phật, nếu như thái độ bất thường, đối đãi với tâm oán hận, thì đó là 

ma,  cho  nên  trong  cảnh  giới  không  Phật  cũng  không  ma,  hoàn  toàn  do  tâm  niệm  thiện 

hay ác của chính chúng ta, thiện niệm khởi lên thì đều là Phật, ác niệm khởi lên thì toàn 

Tập  34  699 



là ma, ma không phải ở bên ngoài, mà ở trong tâm của bạn. Hàng ngày tiếp cận với Phật 

pháp, hàng ngày học tập giáo pháp, thì khắp cả vũ trụ đều là Phật, không thấy một con 

ma nào hết. Nếu như xa rời Phật pháp, đi học theo xã hội này, trong Ti vi ngày nay, sát 

đạo dâm vọng, bạo lực, sắc tình, bạn học theo họ, thì lục căn của bạn hoàn toàn tiếp cận 

với ma, cần nên hiểu cái lý này. Sau khi thật sự hiểu rõ, thái độ của chúng ta phục hồi lại 

bình thường, sơn hà đại địa, nhất thiết chúng sanh, không đâu chẳng phải là Phật, là Bồ 

tát, là A La Hán, thì Cực lạc thế giới ở nơi đâu? Chính là ở đây. Khi công phu của chúng 

ta còn chưa đủ, không có định lực thâm hậu, chưa có đủ trí huệ để chuyển đổi cảnh giới 

của chính mình, thì phải làm sao đây? Ít tiếp xúc. Mặt trái nên ít tiếp xúc, mặt phải nên 

tiếp xúc nhiều. “phiếm ái chúng, nhi thân nhân”. Chư Phật Bồ tát là nhân từ, thần thánh 

trong Tôn giáo là nhân từ, nhân viên thần chức đó là nhân từ, nên thân cận với họ, học 

tập với họ, thế thì tốt. Ở trong thế giới như ngày nay, chúng ta vẫn có một đời sống vô 

cùng hạnh phúc viên mãn, điều này trong đạo Phật thường nói, là trong cộng nghiệp có 

biệt nghiệp, trong biệt nghiệp có cộng nghiệp. Làm thế nào để hóa giải kiếp nạn? Đối với 

bản  thân  mà  nói,  thì  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp 

trước, đối với bản thân, lão thật niệm Phật, dùng trì danh niệm Phật, ám hợp đạo diệu. 

Đối với mọi người trong xã hội, nhất định phải tu lục hòa kính, bản thân mình học khiêm 

hạ, học cung kính người khác. 

Dưới đây Liên Trì đại sư nói một câu rất cảm khái. “Kinh vân; Trị thế ngữ ngôn 

giai dữ thật tướng bất tương vi bội”. Câu này là sự thật, đó là gì? Là thánh hiền trị thế, 

bạn  xem  ở  Trung  Quốc  hơn  5000  năm  lịch  sử,  ghi  chép  lại  cổ  thánh  tiên  hiền  dùng 

phương pháp nào để trị thế? Tổng cương lãnh chỉ có 4 chữ, bạn xem rất đơn giản, đó là 

giáo học vi tiên, “kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”, kiến lập một chánh quyền, trị lý 

nhân dân trong xã hội. Cái gì quan trọng nhất? Là dạy học. Trung Quốc ngày xưa, đặc 

sắc làm nên một xã hội Trung Quốc là gia đình, điều này trên thế giới không có, cho nên 

ở Trung Quốc, nhà đẩy đủ thì nước sẽ yên. Trong gia đình cái gì là số 1? Giáo dục là số 

1, vẫn là dạy học. vậy dạy học bắt đầu từ đâu? Điều này đại khái những nước khác trên 

thế giới rất ít có, ở Trung Quốc thì rất phổ biết, là bắt đầu từ thai giáo. Người mẹ mang 

thai, biết mình khởi tâm động niệm, lời nói hành động đều ảnh hưởng đến thai nhi, cho 

nên đi đứng nằm ngồi của người mẹ phải đoan chánh, thường bảo trì tâm Từ bi thanh 

tịnh, điều  này  ảnh  hưởng  rất  lớn  đối  với  thai  nhi.  Đứa  trẻ  ra  đời  là  biết, nó  mở  mắt  ra 

nhìn, nằm đó nó đã biết nghe, tuy không biết nói chuyện, nhưng nó đã bắt đầu học. Cho 

nên  tất  cả  những  hành  vi  không  tốt,  nhất  định  không  được  ở  trước  mặt  em  bé,  tất  cả 

những gì em bé thấy được, nghe được, tiếp xúc được phải hoàn toàn là thiện. Cho nên Đệ 

Tử Quy không phải để dạy trẻ đọc, mà khi đứa bé chào đời, cha mẹ nó ở trong nhà làm 

cho nó thấy. Ngày nào nó cũng thấy, nhìn đến lên 3 tuổi, thì nó học được 3 năm, đây gọi 

là  giáo  dục  từ  gốc. Ngạn  ngữ  của  Trung  Quốc  có  câu:  “tam  tuế  khán  bát  thập”,  3  tuổi 

70 Tập  34 

0 



trồng  xuống  thiện  căn  này,  đó  là  căn  lành,  đến  80  tuổi  cũng  không  thay  đổi,  cho  nên 

người Trung Quốc chú trọng gia giáo, vì nó là đại gia đình, gia đình không hưng thịnh 

cũng có hơn trăm người, gia đình hưng thịnh một chút, một gia đình bình thường cũng có 

300 người, gia đình thật sự hưng thịnh có đến 500 người. Một đoàn thể lớn như vậy, là 

đại gia đình, anh em không ra  ở riêng. Các vị xem Hồng Lâu Mộng rồi đó, Hồng Lâu 

Mộng chính là một gia đình, cho nên từ nhỏ là phải phòng ngừa đứa trẻ nó có tâm ích kỷ, 

từ nhỏ đã phải học đại công vô tư, nếu đức bé có tâm ích kỷ, thì gia đình đó sẽ bị hủy 

hoại. Cho nên cần nuôi dưỡng nó một quan niệm, nó ra đời, nó được ra đời là vì sao? Là 

vì gia đình, chứ không phải vì chính bản thân nó, vì gia đình, vinh hiển tổ tông, vẻ vang 

dòng dõi, cho nên khi ra đời, nó sẽ phấn đấu, vì nó có mục đích, tôi vì gia đình. Số giàu 

có, giàu có cỡ nào thì cũng quy về công, còn tiền sinh hoạt hàng ngày của mình, trong 

Hồng  Lâu  Mộng  các  bạn  thấy  rồi  đó,  hàng  tháng  phát  tiền  lương,  tiền  tiêu  vặt,  nơi  ăn 

chốn ở quần áo vân vân đều do gia đình phụ trách, cung cấp cho bạn. Gia đình phụ trách 

nuôi trẻ, phụ trách giáo dục, phụ trách dưỡng lão, cho nên gia đình là chỗ nương tựa duy 

nhất trong cuộc đời của bạn, bất luận bạn làm việc gì trong xã hội này, khi bạn bị thất 

bại, thì gia đình của bạn là hậu thuẫn đắc lực nhất cho bạn, nó ủng hộ bạn, nó giúp đỡ 

bạn, cho nên giáo dục gia đình rất quan trọng. Trong Đệ Tử Quy đã nói lên, ở trong gia 

đình đúng là đại công vô tư. Cho nên trong tương lai, khôn lớn nên người, ra ngoài xã 

hội, đức hạnh của người này có thể phù hợp với tiêu chuẩn của cổ thánh tiên hiền. Người 

này thường nghĩ đến người khác, chứ không vì chính bản thân mình, từ nhỏ đã tập được, 

đó là giáo dục, trong gia đình nuôi dưỡng những người này đều là người tốt, đều là thiện 

nhân, quân tử, người này làm sao có thể làm việc xấu được. Làm những việc xấu trong 

xã hội, là  gia đình nuông  chiều, có người  nói, cha  mẹ  anh không biết dạy  anh, cha  mẹ 

cảm thấy tủi nhục, tổ tông cảm thấy tủi nhục, gia tộc này làm sao lại có một người con 

như vậy chứ. Có được một người hiền, có được một người tốt, mọi người khen ngợi, gia 

đình khéo dạy, tổ tông có đức, bạn xem, dạy được như thế đấy. Cho nên gia đình hòa 

thuận, thì đất nước an bình. Thời xưa 360 hãng, thì hãng này phục vụ tốt nhất? Là làm 

quan, làm quan có lương bổng, nghĩa là thu nhập không ít, địa vị cũng rất cao quí, được 

người cung kính, lại chẳng phải làm gì, không có vụ án nào để giải quyết! Ai cũng là 

người tốt, việc gì cũng là việc hay, cho nên Hoàng đế buông tay an nhàn, cũng chẳng có 

việc gì làm. Không có việc gì làm thì làm gì? Đọc sách, viết văn, làm thơ, các bạn xem 

Tứ Khố Toàn Thư tập, đó là tác phẩm văn học, hầu như một nửa là do những người làm 

quan viết. Bây giờ thì họ làm gì có thời gian, ngày xưa thì không có việc, cho nên bạn 

thường thấy họ đi tham vấn trong thâm sơn, đi tìm các vị đạo trưởng, các vị pháp sư, kết 

bạn với họ, tới lui với họ, hấp thụ văn hóa cao thâm của Nho, Thích, Đạo. Trong tất cả 

mọi công việc, công việc nhẹ nhàng nhất, dễ chịu nhất, và được mọi người tôn kính nhất, 

đó là  công việc  làm  quan,  cho nên  “học  nhi  ưu tắc sỹ”,  ngày  nay  thì không phải vậy, 

ngày nay trong công việc, chúng ta thấy rất rất nhiều người làm quan, họ đều dạy con cái 

mình,  không  nên  làm  công  việc  này,  khuyến  khích  chúng  làm  thương  gia,  hoặc  làm 

Tập  34  701 



những công việc khác. Thế giới thay đổi rồi, thay đổi thế nào? Đã xếp giáo dục vào chỗ 

cuối cùng, nhưng ngày xưa đất nước đặt nền giáo dục vào số 1. Ở Trung Quốc từ thời 

triều  Hán  về  sau,  Trung  Quốc  có  hai  hệ  thống  giáo  dục;  Thứ  nhất  là  nền  giáo  dục  của 

Nho giáo, thứ hai là nền giáo dục của Phật giáo. Giáo dục của Phật giáo, chính bản thân 

Hoàng đế nắm giữ, quản lý; giáo dục của Nho giáo, thì Thừa tướng quản lý, dưới Thừa 

tướng có một bộ, gọi là bộ giáo dục, thời đó không gọi là Bộ giáo dục, mà gọi là Lễ bộ, 

Lễ bộ thượng thư chính là bộ trưởng Bộ giáo dục, người này quản lý việc hướng đến toàn 

quốc phổ biến nền giáo dục Nho giáo. Giáo dục của Phật giáo do Hoàng thượng quản lý, 

cho  nên  giáo  dục  của  Phật  giáo  phổ  biến  dễ  dàng  hơn  Nho  giáo,  người  dân  sùng  kính 

Hoàng  thượng,  cho  nên  giáo  dục  của  Phật  giáo  nhanh  chóng  phổ  biến  đến  toàn  quốc, 

ngay  cả  một  thôn  nhỏ  cũng  có  miếu,  cũng  có  chùa.  Hai  loại  giáo  dục,  Phật  giáo  dùng 

Thập Thiện Nghiệp Đạo, Nho giáo dùng Đệ Tử Quy, Đạo giáo dùng Cảm ứng Biến. Đây 

thuộc về nền giáo dục luân lý đạo đức nhân quả, cho nên xã hội duy trì được trường trị 

cửu an, người dân ai ai cũng học được khiêm hạ kính nhường, không tranh! Đây cũng là 

điều  Thang  Ân  Tỷ  nói,  giải  quyết  vấn  đề  xã  hội  của  thế  kỷ  21  hiện  nay,  cần  đến  học 

thuyết  Khổng  Mãnh và  Phật giáo đại thừa, ông  ta là  nhà lịch sử  triết học, chuyên  môn 

nghiên cứu văn hóa sử, ông biết được kinh nghiệm 5000 năm của Trung Quốc, 5000 năm 

trí huệ , 5000 năm phương pháp, 5000 năm thành tựu, xứng đáng để ngày nay tham khảo. 

Trị thế ngữ ngôn dữ thật tướng tương ưng. Văn hóa truyền thống của Trung Quốc, 

chính là Nho, Thích, Đạo. Đứng về mặt tổng thể mà nói, văn hóa của Trung Quốc là văn 

hóa hiếu để. Nhà Nho, từ hiếu để phân ra làm bốn khoa mục là; ngũ luân, ngũ thường, tứ 

duy, bát đức, rất dễ nhớ! Đây là tổng đại cương, thiên kinh vạn luận đều không thể rời 

tông chỉ này. Tông chỉ này là gì vậy? Là dữ thật tướng tương ưng, cho nên nó vĩnh hằng 

bất biến. Trong mấy ngàn năm rồi, thay đổi triều đại đã bao nhiêu lần, lý niệm giáo dục, 

chính  sách giáo  dục,  phương  pháp  giáo dục, chưa  hề bao  giờ thay  đổi, đều có thể tuân 

thủ. Chỉ sau khi thành lập Dân Quốc, từ từ cách xa, học Tây phương, ngày nay bản thân 

Tây phương có vấn đề, chúng ta phải làm sao đây? Bản thân họ đối với những vấn đề xã 

hội của mình, và những vấn đề thiên tai tự nhiên, họ không thể giải quyết được. Cho nên 

có  người  hướng  về  Đông  phương  tìm  của  báu,  tìm  những  thứ  cổ  thánh  tiên  hiền  của 

Trung Quốc, đến Ấn độ tìm Phật pháp, tìm Bà La Môn, tìm cách giải quyết những vấn đề 

xã hội, làm thế nào để cứu địa cầu, làm thế nào để hóa giải tai nạn. Trong kinh nói câu 

này. Dưới đây là câu cảm thán của Liên Trì đại sư: “vân hà vạn đức hồng danh, bất cập 

trị thế nhất ngữ”. Hàm ý trong câu Phật hiệu này rất sâu rất rộng, nó là tổng đại cương 

của  giáo  lý  Đại  thừa,  giống  như  hiếu  để  của  nhà  Nho  vậy.  Vạn  đức  hồng  danh  tương 

đương với tổng đại cương của hiếu để trong nhà Nho. Câu A Di Đà Phật có phải là tổng 

đại cương hay không? Phải! Bạn xem A Di Đà Phật triển khai ra chính là 48 nguyện, 48 

nguyện triển khai ra là kinh Vô Lượng Thọ, kinh Vô Lượng Thọ triển khai ra là kinh Đại 

70 Tập  34 

2 



Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm, kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm triển khai 

ra là tất cả kinh mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong 49 năm, A Di Đà Phật là nguồn 

cội. Thật sự các vị học Tịnh tông ngày nay, người có thể giảng giải về Phật A Di Đà một 

cách rõ ràng không có nhiều. 

Chúng ta coi tiếp đoạn sau. “hựu Viên Trung Sao viết”,  chú giải Kinh Di Đà của 

U Khê đại sư. “tứ minh vân”, Tứ Minh tôn giả của tông Thiên Thai. “viên cực chi quả, sở 

hữu  danh  tự, nhất  nhất  bất  hư, cứu  cánh  thành  tựu, cái  kỳ  sở  chiêu, giai  cực  chân  cố”. 

Phật A Di Đà chứng được cứu cánh viên mãn, chúng ta niệm danh hiệu Phật này, mục 

đích là gì? Mong rằng chúng ta giống như đức Phật Di Đà chứng được viên mãn, như thế 

là đúng. Làm được không? Được! Chỉ cần bạn dùng câu A Di Đà Phật này, trong cuộc 

sống hàng ngày của bạn, dùng nó thay thế cho khởi tâm động niệm phân biệt chấp trước, 

thì sẽ thành công ngay. Vừa mới khởi niệm là A Di Đà Phật, tất cả đều quy về A Di Đà 

Phật, không để  cho khởi tâm  động  niệm  phân biệt  chấp  trước  trổi dậy, dùng  danh hiệu 

Phật đè nén nó, khống chế nó, lâu ngày chày tháng thì không còn nữa, không hề hay biết 

là mình đã thành A La Hán, thành Bồ tát, thành Phật rồi. Niệm niệm vô lượng giác, giác 

mà không mê, đó là nghĩa này, bạn phải biết niệm. Vừa có chấp trước là  mê rồi, A Di Đà 

Phật, quay về vô lượng giác, vừa có phân biệt là mê rồi, khởi tâm động niệm là mê rồi. 

Dùng phương pháp nào để phá mê khai ngộ đây? Dùng một câu A Di Đà Phật, rất có tác 

dụng, rất hữu hiệu. Không nên bị người ta lường gạt, trên thế giới ngày nay có quá nhiều 

người lường gạt, yêu ma quỷ quái nơi nào cũng có, bạn không đi theo Phật thì đi theo ai? 

Nhất định không  được  đi theo quỷ  thần, nhất định không  được  đi  theo tà  ma. Đầu  tiên 

bạn phải có được huệ nhãn, đối với con người, đối với sự việc bạn phải thấy được rõ ràng 

minh bạch, thì bạn mới không bị mắc lừa. Cho nên tất cả danh tự, chính là lục tự hồng 

danh. Nhất nhất bất hư, cứu cánh thành tựu, cái kỳ sở chiêu. Sở chiêu là cảm ứng, giai 

cực  kỳ  cố. Cùng  với  tự  tánh  tương  ưng, đối  với  những  thứ  khác  không  tương  ưng,  mà 

tương ưng với tự tánh, tương ưng với trí huệ đức tướng sẵn có trong tự tánh. 

Cố đại kinh vân, đại kinh ở đây chính là Kinh Vô Lượng Thọ, là bổn kinh. “thế đế 

đản hữu danh, vô thật nghĩa”. Thế đế ở đây giảng về cái gì? Giảng về thập pháp giới, 

không chỉ riêng lục đạo, vì sao vậy? Nó không tương ưng với tự tánh. “đệ nhất nghĩa đế, 

hữu danh hữu thật nghĩa”. Lục tự hồng danh là đệ nhất nghĩa đế. Vô lượng giác là danh, 

tự tánh đích thật là vô lượng giác, hơn nữa Vô lượng giác không sanh diệt. Đức Thế Tôn 

nói trong kinh Hoa Nghiêm, tất cả chúng sanh đều có đức tướng trí huệ của Như Lai, đây 

là hữu danh hữu thật nghĩa. Phật là Cứu cánh đệ nhất nghĩa đế. Phật là ai? Là chính mình 

đây, chẳng phải là người khác, mình vốn là Phật. bây giờ có phải là Phật không? Bây giờ 

là Phật, chỉ là bây giờ trong tự tánh của bạn có lớp chướng ngại, vọng tưởng phân biệt 

chấp trước, những thứ này đã làm chướng ngại bạn. Nếu chúng ta dùng thế gian pháp mà 

nói, thì bạn là một ông Phật hồ đồ, bạn có chướng ngại, một ông Phật chướng ngại, sau 

khi  bỏ  hết  chướng  ngại,  thì  bạn  chính  là  bậc  Đại  giác  có  trí  huệ.  Bạn  xem  có  ba  loại 

Tập  34  703 



chướng ngại, bỏ đi một loại chấp trước, bỏ đi chấp trước, thì bạn thành Chánh giác, danh 

từ trong đạo Phật gọi là A La Hán, buông bỏ tâm phân biệt, thì bạn là Chánh đẳng Chánh 

giác,  là  Bồ  tát,  tôn  xưng  bạn  là  Bồ  tát.  Buông  bỏ  vô  minh,  vô  minh  là  khởi  tâm  động 

niệm cực kỳ vi tế, buông bỏ được cái này, thì bạn là Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, 

bạn hoàn toàn hồi quy tự tánh, bạn là cứu cánh viên mãn Phật, bạn nên thành Phật, bạn 

vốn là Phật. Trong Phật giáo nói đến tín tâm, đây là tín tâm quan trọng nhất, đối với điều 

này bạn không tin, thì sự công phu tu tập của bạn vĩnh viễn không bao giờ đắc lực. Cho 

nên đạo Phật không giống với những tôn giáo khác, đó là sự thật đấy. Bạn xem đạo Phật 

nói về thế  giới  Cực lạc, Cực  lạc  thế giới không phải  là  một  quốc  gia, nơi  đó không  có 

chánh phủ, không hề nghe nói thế giới Cực lạc có Hoàng thượng, không có, Cực lạc thế 

giới có vị đại thần, cũng không có, thế giới Cực lạc có thị trưởng, cũng không có luôn. 

Vậy  thế  giới  Cực lạc  là gì?  Thế  giới  Cực  lạc là  một lớp  học, sống  ở bên đó  chỉ  có  hai 

hạng người, một thầy giáo, một học sinh, nó lớp học. Cho nên chúng ta nên xem thế giới 

Cực lạc như một khu vực, nó không phải là một quốc gia. Trong tôn giáo nói thì đó là 

quốc gia, có Thượng đế, có tổ chức chánh phủ, Cực lạc không phải vậy, cho nên đó là 

trường học. Thập phương chư Phật Như Lai cùng nhau mở một trường học ở đó, Phật A 

Di Đà là hiệu trưởng, Quan Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền đều là giáo thọ ở đó, cho 

nên  đến  đó  là  người  cầu  học,  là  người  thành  tựu.  Khi  bạn  thật  sự  thành  Phật  rồi,  bạn 

không thể ở luôn nơi thế giới Cực lạc, điều đó không thể được, trường học không thể ở 

như nhà mình, sau khi đã thành tựu, bạn nên làm như đức Phật, đi giáo hóa chúng sanh 

trong biến pháp giới hư không giới, nơi nào có duyên thì đến nơi đó, điều này nhất định 

phải hiểu rõ. Bạn xem những tôn giáo khác, sanh lên thiên đường, về được thiên quốc, thì 

sẽ an cư nơi đó, nhập khẩu ở đó, thế giới Tây phương Cực lạc thì không phải vậy, học 

thành  công  rồi,  thì  mau  chóng  rời  trường  học,  để  đi  làm  sự  nghiệp  dạy  học  của  mình, 

hoàn  toàn  khác.  Chư  Phật  Bồ  tát  đối  với  thiên  quốc  rất  tôn  trọng,  gặp  Thiên  vương, 

Thượng đế, cũng tôn trọng tán thán, chúng ta thường thấy trong kinh điển. 

Chúng ta coi đoạn kế tiếp. hựu kim Di Đà ký dĩ chứng hồ cứu cánh đệ nhất nghĩa 

đế, cố nhất xưng gia danh, vạn đức tề chương, Di Đà vạn đức huệ nhật, ký dĩ cụ thể tề 

chương, chúng sanh hắc ám tội hà, tự nhiên đương niệm tiêu hồ trần kiếp. 

Đây là nói đến diệt tội, có tội hay không? Có tội. Làm thế nào diệt đây? Chuyển 

niệm chính là tiêu diệt, giác là diệt rồi, tội là từ mê mới cảm nên, giác ngộ thì không còn 

nữa. Trong kinh đức Phật nói một ví dụ rất dễ hiểu, nghiệp tội giống như bóng tối, gọi là 

thiên niên trong phòng tối, nghiệp tội của tôi nặng quá, lâu ngày rồi, thắp ngọn đèn lên, 

thì bóng tối không còn nữa. Ngọn đèn đó là gì vậy? Là giác ngộ, là khai mở trí huệ, ánh 

sáng trí huệ chiếu đến, thì bóng tôi sẽ tan biến. Cho nên tạo tất cả nghiệp tội không đáng 

sợ, chỉ sợ bạn không giác thôi, nếu bạn không giác sẽ chiêu cảm quả báo là tam đồ địa 

ngục, cái đó hiện tiền, nếu thật sự giác ngộ thì cái đó không còn nữa. Cho nên trong kinh 

70 Tập  34 

4 



dạy chúng ta rằng, nhất niệm thập niệm, ngũ nghịch thập ác, nhất niệm thập niệm, đều có 

thể vãng sanh về thế giới Tây phương Cực lạc, sanh về đó đều là Bồ tát A Duy Việt Trí, 

một  đời  quyết  định  chứng  được  cứu  cánh  viên  mãn,  đây  là  sự  thật,  không  hề  dối  trá. 

Nghĩa là sao vậy? Lý này cũng chính là, “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, “nhất 

thiết hữu vi pháp như mộng huyễn bào ảnh”, đây chính là nguyên lý. Dưới đây dạy rằng: 

“tự tánh bổn không, hư nhi bất thật”, giác ngộ thì không còn, nhưng không giác ngộ thì 

vẫn  có.  Giáo  dục  của  Phật  giáo  không  gì  khác  ngoài  việc  giúp  cho  chúng  ta  giác  ngộ, 

giúp  cho  chúng  ta  hồi  phục  trở  lại  bình  thường,  không  gì  khác  hơn,  đức  Phật  thật  sự 

không có gì dạy cho chúng sanh, trí huệ thì bạn vốn sẵn có, đức năng bạn cũng sẵn có, 

tướng hảo bạn cũng sẵn có mà, tất cả đều ở trong tự tánh thôi. Giống như Huệ Năng đại 

sư khi khai ngộ nói rằng: “hà kỳ tự tánh, bổn tự cụ túc”, không thiếu thứ gì hết, thì đức 

Phật lấy gì để dạy bạn chứ? Ngài chỉ khuyên bạn quay đầu, nói cho bạn biết, bạn không 

thiếu  một  thứ  gì,  bạn  cùng  chư  Phật  Như  Lai  không  hai  không  khác,  chỉ  là  mê  thất  tự 

tánh, trí huệ biến thành phiền não, đức năng biến thành tạo nghiệp, tướng hảo biến thành 

tam đồ lục đạo, bị biến chất hết rồi. Cho nên cần hiểu, cần nên quay đầu, phải thật sự 

nghĩ điều tốt, nói lời hay, làm điều lành, làm người lương thiện. 

Dưới đây có mấy câu: “tội tánh bổn không, hư nhi bất thật giả ký tiêu, tắc xưng 

danh công đức, phước đẳng hư không giả tự sanh” . Tiêu tai rồi, thì phước sẽ đến. Vì sao 

vậy? Vì phước là bạn vốn sẵn có, trong tự tánh vô lượng tướng hảo, đây là phước báo, 

bởi vì bạn mê thất tự tánh, bị nghiệp tội làm chướng ngại bạn, nghiệp tội tiêu trừ rồi thì 

chẳng phải là phước  báo  hiện  tiền hay  sao?  Chính  là lý này  vậy. Phương  pháp  tiêu  trừ 

nghiệp  tội  hay  nhất,  không  gì  hay  hơn  niệm  Phật,  cho  nên  trong  kinh  có  dạy  câu  này: 

“một tiếng niệm Phật, tiêu trừ 80 ức kiếp tội nghiệp sanh tử”. Có đúng như vậy không? 

Đúng, không sai một chút nào. Chúng ta niệm, thật sự là tiêu trừ được chăng? Do bạn 

không  biết  niệm  thôi. Thế  nào  gọi  là  biết  niệm?  Dùng  tâm  chân  thành  niệm, dùng  tâm 

Thanh  tịnh  niệm,  dùng  tâm  Bình  đẳng  niệm,  dùng  tâm  Từ  bi  niệm.  Bằng  không,  bạn 

niệm  danh hiệu  Phật,  trong  đó  những  tạp niệm  hoài nghi, những  tạp  niệm  vọng  tưởng, 

những  tạp  niệm  khác  nữa,  Phật  hiệu  này  không  thuần,  cho  nên  nó  không  thể  khởi  tác 

dụng, nhất định phải thuần, không thể có tơ hào tạp niệm trong đây. Ngày xưa Thầy Lý 

thường dạy chúng tôi, thầy dùng ví dụ nói, thí như đề hồ, đề hồ là món ăn ngon nhất của 

chư thiên, trong ly đề hồ này, nhỏ một giọt thuốc độc vào đó, thì nguyên cả ly đề hồ đã 

biến  thành  thuốc  độc.  Dùng  đề  hồ  dụ  cho  tánh  đức  của  chúng  ta,  thuốc  độc  là  tập  khí 

phiền não, chỉ cần có một chút xíu thôi, thì trí huệ của bạn hoàn toàn biến thành phiền 

não, đức năng của bạn hoàn toàn biến thành bực bội, bạn tạo nghiệp rồi. Điều này chẳng 

thể không biết. 

Cứ  thượng  sao  nghĩa,  nhất  xưng  danh  hiệu,  công  đức  thượng  nhiên,  huống  bổn 

kinh phát Bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm giả hồ. 

Tập  34  705 



Đây là căn cứ vào ý nghĩa trong Viên Trung Sao nói: “nhất xưng danh hiệu, công 

đức thượng thả như thử, nhất xưng gia danh, vạn đức tề chương”. Nhất xưng, chữ nhất ở 

đây, chúng ta cần nên chú ý, then chốt là ở chữ này, nhất nghĩa là sao? Nhất là nhất tâm. 

Nhất tâm nghĩa là thế nào? Nghĩa là không có hoài nghi, không có tạp niệm, thế mới gọi 

là nhất, là thuần nhất. Nếu chúng ta có hoài nghi, thiệt không? Có thật sự là hay như vậy 

không?  Thế  thì  không  được,  có  những  vọng  niệm  tạp  nhạp  ở  trong  đây,  thì  không  còn 

linh  nữa.  Nhất  xưng  là  nhất  tâm  xưng  niệm,  vạn  đức  tề  chương.  Câu  này  đoạn  trước 

chúng ta cũng đọc qua rồi, nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ưng 

niệm niệm Phật. Nhất niệm này có tương ưng với A Di Đà Phật hay chăng? Chắc chắn là 

tương ưng, bạn không nên hoài nghi. Vì sao vậy? Vì trong Hoàn Nguyên Quán có nói, 

một niệm cực kỳ vi tế vừa mới động, thì tốc độ của nó đã châu biến pháp giới. Tuyệt đối 

không phải là tốc độ của ánh sáng, hay tốc độ của điện từ, không cách nào so sánh với nó 

được. Ánh sáng mặt trời chiếu đến địa cầu, cần phải 8 phút mới tới nơi, chúng ta khởi 

tâm  một cái lập tức châu biến pháp giới, ánh sáng làm sao so sánh được. Cho nên một 

niệm  vừa  khởi  lên,  thì  chư  Phật  Bồ  tát  trong  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  bèn  nhận 

được hết. Bạn cần nên biết chân tướng sự thật này, bạn có sợ không? Đừng tưởng rằng 

khởi ác niệm lên người khác không biết, thập phương nhất thiết chư Phật Bồ tát, đều biết 

hết, bạn giấu ai được? Chỉ có thể giấu được chúng sanh ngu si trong lục đạo, vì nó không 

biết, thậm chí quỷ thần, quỷ thần cũng có ngũ thông, những việc nhỏ, những việc gần, nó 

có thể biết được một cách rõ ràng, sự việc trong hai ba tháng, nó biết được, hai ba năm 

thì chưa chắc, thần thông của nó không lớn. Cho nên đôi khi bạn thấy nó nói về kiết hung 

phước đức rất linh, rất linh nghiệm, đó là gì vậy? Đó là những việc rất gần, nếu nói xa, 

thì không tin tưởng được. Cho nên niệm Phật thật sự có thể diệt tội, bất luận có hiển lộ rõ 

ràng hay không, nhưng chắc chắn là diệt tội được, tội của chúng ta không diệt được, là vì 

một bên chúng ta diệt, một bên lại sanh ra, cho nên miên viễn không bao giờ diệt được là 

vậy, bên kia diệt, bên này không sanh, thì sẽ diệt được hết, nhất định phải hiểu rõ. Như 

trong Kinh Địa Tạng nói, Diêm Phù Đề chúng sanh, khởi tâm động niệm không gì chẳng 

phải là tội. Muốn giải quyết vấn đề này, không có cách nào khác, người xưa dạy chúng 

ta, “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, thì sẽ giải quyết được vấn đề. Bạn thật sự 

có tâm nhẫn nại, bạn thật sự có tâm kéo dài, hạ thủ công phu. Định! Tâm định trên bộ 

kinh  này, tu tập bộ  kinh này  10  năm, tâm  định  rồi, không  có những tạp  niệm  khác, thì 

hiệu quả sẽ hiển hiện. Bộ kinh này, chúng ta thấy người xưa, hướng dẫn cho chúng ta, 

thật sự là đệ nhất kinh của đạo Phật, thật sự có thể nói lên Phật Thích Ca Mâu Ni, đến thế 

gian này, trụ thế 80 năm, giảng kinh thuyết pháp 49 năm, đệ nhất bộ kinh là kinh gì? Đây 

chính là đệ nhất kinh. Bộ kinh này có thể thay cho tất cả, chỉ cần bạn chịu tin tưởng nó, 

thật sự thọ trì nó, buông bỏ vạn duyên, nhất tâm đọc tụng, xưng niệm, thì sự thành tựu 

của bạn rất rất nhanh chóng, thật sự thành tựu nhanh chóng, nghiệp chướng của bạn được 

tiêu trừ, và trí huệ sẽ hiện tiền. 

70 Tập  34 

6 



Đoạn dưới đây: “hựu trì danh tức thị thẩm thâm bát nhã”. Đây là ám hợp bát nhã. 

Trong kinh Bát Nhã nói: “Bát nhã vô tri, vô sở bất tri”. Vô tri nghĩa là sao? Là căn bản 

trí, nó là căn bản, khi nó khởi tác dụng thì vô sở bất tri. Người thế gian chúng ta hiện nay 

cầu cái gì? Đang cần cầu hữu tri, đó không phải là bát nhã, vậy họ cầu đó là cái gì? Là tri 

thức, tri thức hữu tri, hữu sở bất tri, nó không viên mãn. Vô tri nghĩa là sao? Vô tri là tâm 

thanh tịnh. Tâm thanh tịnh sanh trí huệ. Hữu tri là gì? Là vọng tưởng tạp niệm, trong đạo 

Phật gọi là sở tri chướng. Sở tri chướng sanh ra cái gì? Sanh ra tri thức, không phải là trí 

huệ,  tâm  thanh  tịnh  sanh  trí  huệ,  tâm  phân  biệt  chấp  trước  sanh  phiền  não,  hoàn  toàn 

khác nhau, cho nên tri thức và trí huệ là hai chuyện khác nhau. Trí huệ có thể giải quyết 

được tất cả các vấn đề, không có di chứng, tri thức có thể giải quyết được một số vấn đề, 

nhưng để lại một đống di chứng. Xã hội ngày nay, phổ biến truy cầu tri thức, còn trí huệ 

thì  chẳng  có  ai  cầu.  Người  cầu  trí  huệ,  thân  tâm  thanh  tịnh,  bạn  xem  hiện  tướng  của 

người này, xem nhẹ danh lợi, tâm của người này định, ngôn ngữ của họ định, hành vi của 

họ cũng định, trong kinh gọi người này là: Na già thường tại định, vô hữu bất định thời. 

Người này vĩnh viễn là tĩnh quán pháp giới, người này thấy được rõ ràng, minh bạch. 

Cho  nên  Trung  Quốc  ngày  xưa,  những  người  có  chức  có  quyền,  gặp  phải  vấn  đề  khó 

khăn, không giải quyết được, đi tìm ai đây? Tìm Đạo trưởng, tìm Hòa thượng, thỉnh giáo 

với  họ,  họ  thật  sự  có  thể  giúp  cho  người  này  giải  quyết  vấn  đề,  điều  này  phù  hợp  với 

ngạn  ngữ  Trung  Quốc:  “đương  cục  giả  mê,  bàng  quan  giả  thanh”,  họ  là  những  người 

bàng quan, bàng quan nghĩa là sao? Là không có lợi hại được mất, họ thấy rất rõ ràng. Vì 

sao bạn không thấy được rõ ràng? Vì trong đó bạn có lợi hại được mất, trong suy nghĩ 

của bạn xen lẫn những thứ này, xen lẫn lợi hại được mất, cho nên bạn không thể thất rõ 

ràng, còn những người đó, lợi hại được mất hoàn toàn không tương can đến họ, cho nên 

họ có cái nhìn rất khách quan, bạn thấy không rõ vì bạn chủ quan, chủ quan nghĩa là bạn 

có thành kiến, họ không có thành kiến, cho nên họ thấy rõ ràng, đạo lý ở chỗ này, cho 

nên đây không phải là mê tín, cũng chẳng phải có diệu pháp gì, rất đơn giản. 

Trì danh ám hợp đạo diệu, chính là thẩm thâm bát nhã, căn bản trí. 

Niệm  đắc  thuần  thục,  vạn  duyên  tề  phóng,  năng  sở  đốn  không,  tức  thị  vô  trụ. 

Trong kinh Kim Cang nói, vô trụ sanh tâm. Tâm thanh tịnh hiện tiền, vạn duyên buông 

xuống, trong tâm chỉ có một câu niệm Phật, ngoài câu niệm Phật ra không có gì hết, đây 

là vô trụ. 

Ư thử chi thời, nhất cú Phật hiệu, lãng nhiên minh bạch, tương tục bất đoạn, tức thị 

sanh tâm. 

Tâm của người này sanh, niệm niệm đều là A Di Đà Phật, một câu A Di Đà Phật 

này, cùng với Phật A Di Đà ở Tây phương Cực lạc tâm tâm tương ấn. 

Thử bổn chúng sanh hành bất đáo xứ, tư dĩ niệm Phật cố, ám hợp đạo diệu. 

Tập  34  707 



Bạn nghĩ xem người phàm phu bình thường, làm thế nào có thể kết nối được với 

Phật A Di Đà chứ? Ngày nay gọi là dây nóng, dây nóng này làm thế nào có thể kết nối 

được với Phật A Di Đà đây? Một câu niệm Phật niệm đến thuần thục thì kết nối được. Sở 

dĩ không kết nối được, là vì bạn có tâm hoài nghi, có xen lẫn, có gián đoạn. Đại Thế Chí 

Bồ tát dạy phương pháp niệm Phật, không sai một chút nào, “đô nhiếp lục căn”, đô nhiếp 

lục căn chính là buông bỏ vạn duyên. Buông bỏ những gì mắt thấy, không để trong lòng, 

những gì  mũi  ngửi  được, cũng không để trong  lòng, lục  căn tiếp  xúc với  cảnh giới  lục 

trần, đều không để vào trong tâm, đó gọi là đô nhiếp lục căn. Chẳng phải nói bạn không 

thấy không nghe, không có nghĩa là như vậy. Kiến văn giác tri của phàm phu chúng ta 

đều để trong tâm, vừa để vào tâm, lập tức tâm khởi lên phân biệt chấp trước, tâm liền bị 

nhiễm ô. Chúng ta cần làm như thế nào đây? Thấy mà không thấy, nghe mà không nghe, 

cũng có nghĩa là quyết định không dùng tâm ý thức, như thế thì không khác gì Bồ tát. 

Tâm là A lại da, tâm là gì? Nhớ, lưu lại ấn tượng, Mạc na là chấp trước, Ý thức là phân 

biệt,  không  dùng  tâm  ý  thức,  chính  là  không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  không  khởi 

tâm, không động niệm, đây gọi là ly tâm ý thức, ly tâm ý thức là Bồ tát, Bồ tát làm được 

như vậy. Trong Phật pháp gọi là tham, tham là tham cứu, chứ không phải là nghiên cứu, 

trong  nghiên  cứu  có  tâm  ý  thức,  nghĩa  là  có  phân  biệt  chấp  trước,  tham  cứu  không  có 

phân biệt chấp trước, cho nên nó thuộc về trực giác. Đó gọi là vô trụ sanh tâm. 

Ám hợp đạo diêu, bất hành nhi hành, vô đáo nhi đáo, cú cú thị Phật tri kiến, niệm 

niệm phóng bát nhã quang, mật giáo vị thanh tự giai thật tướng. 

Thanh là âm thanh, tự là văn tự, âm thanh, văn tự vô phi thật tướng, chỉ cần không 

lạc vào tâm ý thức thì đều là thật tướng. 

Cố  niệm  Phật  danh  tức  thị  niệm  thật  tướng, trì  danh  niệm  Phật, vô  dị  thật  tướng 

niệm Phật. 

Người tu tập nên biết niệm, chư vị tông môn thường nói, biết không? Biết! Đích 

thực  trì  danh  chính  là  thật  tướng,  thật  tướng  là  dùng  trì  danh,  dùng  trì  danh  có  thể  đạt 

được thật tướng, thật tướng và trì danh không hai không khác. Đoạn này nói rất hay, vẫn 

chưa giảng xong, nhưng mà hết giờ rồi. Đoạn dưới đây, tiếp theo đoạn trên, bởi vì đây là 

lời chỉ dạy rất quan trọng trong vấn đề tu tập, chúng ta siêng năng học tập, không những 

có lợi đối với cuộc sống hiện tại, chúng ta có thể áp dụng nó, đối với cảnh giới thì nâng 

cao, hoặc là tương lai chúng ta hy vọng đến được thế giới Cực lạc, đến nơi đó thân cận 

Phật A Di Đà, thì điều này giúp ích cho chúng ta rất lớn. Hôm nay chúng ta học đến đây. 

Hết tập 34 



 

70 Tập  34 

8 



Tập 35 

Giảng ngày 10 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các vị pháp sư, các vị đồng học, mời ngồi. Mời xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, 

trang 37 hàng thứ tư từ dưới lên. 



Hựu bổn kinh đại tiểu nhị bổn, Tần dịch tiểu bổn, hữu nhất tâm bất loạn chi văn, 

kim  thử  đại  bổn  bất  vân  nhất  tâm  bất  loạn,  nhi  chuyên  chủ  nhất  hướng  chuyên  niệm, 

lưỡng giả tương giảo, tắc bổn kinh sở tông cánh vi minh xác, cánh khế chúng sanh căn 

cơ, di hiển Từ Tôn ân đức vô cực. 



Chúng ta đọc đến đây. Tam kinh nhất luận của Tịnh tông. Người xưa cũng thường 

gọi đó là kinh Vãng Sanh, chuyên giảng đến việc vãng sanh về thế giới Cực lạc. Kinh Vô 

Lượng Thọ và kinh Di Đà là một bộ, cho nên người xưa gọi kinh Vô Lượng Thọ là đại 

bổn, kinh Di Đà là tiểu bổn. Tiểu bổn có hai bản dịch, đại bổn có 12 bản dịch. Tần dịch, 

là đời Diêu Tần ngài Cưu Ma La Thập phiên dịch, trong kinh có câu nhất tâm bất loạn, 

có câu này. 

Kim  thử  đại  bổn  bất  vân  nhất  tâm  bất  loạn,  nhi  chuyên  chủ  nhất  hướng  chuyên 

niệm. Nghĩa là câu này có sự khác biệt; Tiểu bổn là do ngài Huyền Trang đại sư phiên 

dịch vào đời Đường, Ngài dịch không phải là nhất tâm bất loạn, mà là nhất tâm hệ niệm, 

đây là nguyên văn trong kinh điển tiếng phạn, ý nghĩa của nguyên văn. Huyền Trang đại 

sư dùng trực dịch, Cưu Ma La Thập dùng ý dịch, Ngài không dịch chữ, mà dịch ý nghĩa 

trong kinh, cho nên chúng ta đọc bản dịch của Ngài La Thập, giống như văn chương của 

người Trung Quốc viết vậy, rất thích hợp với khẩu vị của người Trung Quốc. Kinh Di Đà 

lưu thông rất rộng rãi, bản dịch của ngài Huyền Trang, từ trước đến nay đều được bảo tồn 

trong  Đại  tạng  kinh,  không  có  ai  đọc  bản  dịch  của  Ngài,  bản  dịch  đó  giống  như  văn 

chương của người ngoại quốc vậy, chúng ta đọc không thấy suông sẻ. 

Nhất tâm bất loạn, trên thực tế không dễ gì đạt được, cho nên rất nhiều người nhìn 

thấy  nhất  tâm  bất  loạn  trong  kinh,  đều  lắc  đầu  nói  rằng  không  đạt  được.  Nhất  tâm  hệ 

niệm  thì  đại  khái  là  không  có  vấn  đề  gì.  Nhất  tâm  hệ  niệm  nghĩa  là  trong  lòng  mình 

thường nhớ đến, cái này thì dễ đạt được, nhất hướng chuyên niệm lại càng dễ đạt được, 

chỉ  một  phương  hướng  là  thế  giới  Tây  phương  Cực  lạc,  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật, 

chuyện này lại càng dễ làm. Ngài La Thập dịch là nhất tâm bất loạn, có phải là Ngài đề 

cao cảnh giới hay không? Có lỗi lầm này hay chăng? Thật ra không có! Nếu bạn thật sự 

Tập 35  709 



niệm đến công phu thành phiến, đó chính là nhất hướng chuyên niệm. Trong nhất hướng 

chuyên niệm cũng có tam bối cửu phẩm, nếu là thượng bối, chính là thượng tam phẩm. 

Lúc lâm chung khi Phật Di Đà đến tiếp dẫn, chắc chắn là Ngài phóng quang phổ chiếu 

trước, được phóng quang nên công phu của bạn nâng cao, cùng hướng thượng nâng cao, 

công  phu  thành phiến thì nâng  cao đến nhất  tâm  bất loạn, trong  nhất tâm  bất loạn, vẫn 

còn  có  tam  bối  cửu  phẩm,  sự  nhất  tâm  có  tam  bối  cửu  phẩm.  Ở  thế  giới  của  chúng  ta, 

phương tiện hữu dư độ của đức Phật Thích Ca Mâu Ni là ở đâu? Là Tứ thánh pháp giới 

trong Thập pháp giới, trong đó vẫn còn bốn đẳng cấp.  Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ tát, 

Phật, bốn đẳng cấp, đều gọi là phương tiện hữu dư độ,  đều là sự nhất tâm bất loạn, cho 

nên sự sai biệt trong đây còn rất lớn, A La Hán đem so với Phật với Bồ tát đúng là còn 

cách xa nhiều lắm. Lý nhất tâm bất loạn là bình đẳng sanh về Thật báo trang nghiêm độ, 

công phu này lại càng khó hơn. Cho nên kinh Vô Lượng Thọ và kinh Di Đà so ra, tôn chỉ 

của kinh này chính là nguyên tắc hướng dẫn tu tập, thì càng rõ ràng, càng chính xác. 

“Cánh khế chúng sanh căn cơ”, khiến cho tất cả chúng sanh thấy cuốn kinh này 

không sanh tâm hoài nghi, cảm thấy mình có thể tiếp nhận, có thể học tập theo được nên 

gọi là Di hiển, Từ tôn là Phật A Di Đà. Ân đức của Phật Di Đà đối với tất cả chúng sanh 

là vô cực. 

Di Đà Yếu Giải vân: Nhược chấp trì danh hiệu vị đoạn kiến tư, tùy kỳ hoặc tán 

hoặc định, ư đồng cư độ, phân tam bối cửu phẩm. 

Tam bối cửu phẩm trong đồng cư độ.  Chấp trì danh hiệu nhưng kiến tư phiền não 

vẫn chưa đoạn. Trong công phu có tán, có định, đây là nói về tâm của bạn. Bạn dùng tâm 

tán loạn trì danh, có khả năng vãng sanh hay không? Có khả năng, không nhất định, then 

chốt  là  ở  niệm  cuối  cùng,  một  niệm  cuối  cùng  khi  lâm  chúng,  là  Phật  A  Di  Đà,  quyết 

định được vãng sanh, nguyện thứ 18, một niệm mười niệm đều được vãng sanh. Bởi vì 

một  câu  A  Di  Đà  Phật  đã  khống  chế  được  vọng  tâm  của  bạn,  vọng  niệm  của  bạn  biến 

thành  A  Di  Đà  Phật,  then  chốt  là  ở  một  niệm  cuối  cùng,  bình  thường  thì  không  sao, 

nhưng sau cùng thì liên quan rất lớn. Được định là thật sự công phu đã thành phiến, công 

phu hàng ngày niệm Phật, thật sự có thể hàng phục được tập khí phiền não, kiến tư phiền 

não chưa đoạn, ở trong Phàm thánh đồng cư độ, phẩm vị đã cao rồi, ở đây nói rất rõ, tam 

bối cửu phẩm, tam bối thượng trung hạ, trong mỗi bối đều có tam phẩm thượng trung hạ. 

Đến Thật báo trang nghiêm độ, trong kinh luận của Tịnh tông không giảng, nhưng trong 

kinh Hoa Nghiêm thì giảng rất rõ ràng, 41 vị Pháp thân Đại sỹ, có 41 cấp bậc, chúng ta 

được hiểu rõ ở trong hội Hoa Nghiêm, ở giai đoạn này không thể nói có, cũng chẳng thể 

nói không. Ở thế giới Tây phương Cực lạc, Thật Báo Trang Nghiêm Độ cũng có tam bối 

cửu  phẩm,  cũng  giống  như  vậy,  không  thể  nói  là  có,  chẳng  thể  nói  là  không.  Thế  giới 

Cực lạc thù thắng không gì bằng, trên thực tế chính là nói về Phàm Thánh Đồng Cư Độ. 

71 Tập 35 

0 



Bởi vì nó là Đồng Cư Tịnh Độ, trong Mười pháp giới của Thập phương thế giới chư Phật 

Như Lai,  thì lục đạo là uế độ, chẳng phải là tịnh độ, Tứ thánh pháp giới là tịnh độ. Ý 

muốn nói rằng tâm có tịnh uế, ở trong uế độ thì có thiện ác, trong tịnh độ thiện ác không 

còn, có thiện ác thì không thanh tịnh, nên không có thiện ác, trong lục đạo có thiện ác, 

cho nên trong đó có tam thiện đạo và tam ác đạo. Sự thật chân tướng của những cảnh 

giới này, chúng ta phải hiểu ràng, chúng ta nghĩ đến một nơi nào, đó là ý niệm, ý niệm 

quyết định sự thật, bạn thật sự muốn đi, thì cảnh giới đó sẽ hiện tiền. Vì sao vậy? Vì nhất 

thiết pháp tùng tâm tưởng sanh, đó là sự thật, không hề sai chạy. Y chánh trang nghiêm 

của Thập pháp giới đều từ tâm tưởng sanh, duy thức sở biến, thức chính là tâm ý thức, 

thức là năng biến, cảnh giới là sở biến. Trong pháp Đại thừa hiện nay, giảng về nguyên 

tắc  đạo  lý  này,  các  nhà  khoa  học  thời  cận  đại,  cũng  đang  dần  dần  hiểu  ra.  Hội  trưởng 

Lăng tặng tôi một cuốn sách, đây là mật mã giảng về lời tiên đoán, tôi lật mấy trang và 

phát hiện ra, không ít các nhà khoa học thời cận đại, các nhà tiên tri, nói giống như trong 

đại thừa Phật giáo, chính là ý niệm làm chủ tất cả. Quả địa cầu này đang đi về hướng hủy 

hoại, có thể cứu được chăng? Đáp án là khẳng định được, chỉ cần chúng ta chuyển đổi ý 

niệm, mỗi người đều nghĩ đến hòa bình, thì sẽ có hòa bình, mỗi người đều nghĩ đến an 

định, thì an định sẽ hiện tiền. Trong đây nói rất hay, nhỏ là nói đến cơ thể của mình, tâm 

niệm của bạn đúng đắn, thì cơ thể của bạn sẽ khỏe mạnh, sẽ không bị bệnh, chúng ta có 

một ví dụ gần đây rất rõ ràng, Lưu Tố Vân cư sỹ ở Đông bắc Trung Quốc, 10 năm trước 

cô ấy bị bệnh hồng ban rất nặng, căn bệnh này quí vị đều biết, trầm trọng hơn ung thư 

nhiều, người mắc bệnh này, hầu như không còn khả năng để tồn tại, thuốc nam thuốc tây 

đều không thể chữa được. dùng thuốc thang để trợ duyên cho cô ấy, nhiều lắm cũng chỉ 

sống được 3 tháng, rất trầm trọng. Cô ấy chỉ có một ý niệm, ý niệm rất mãnh liệt, A Di 

Đà  Phật.  Lần  này  trước  khi  tôi  đến  Úc  Châu,  giảng  kinh  ở  Hongkong,  cô  ấy  đến 

Hongkong thăm tôi, nói cho tôi biết sự học tập của mình trong mấy năm nay. Tôi thấy, 

nền tảng của cô ấy rất vững, trong kinh nói thiện căn thâm hậu, đó là sự tu tập trong đời 

quá  khứ  tích  lũy  lại, tuy  đời  này  cô  ấy  không  tiếp  xúc  với  Phật  pháp, công phu  tu  học 

trong  Phật  pháp  của  cô  ấy  hoàn  toàn  hiện  tiền.  Thứ  nhất  là  thành  thật,  suốt  đời  không 

lường gạt người, không có bất cứ chuyện gì giấu người khác. Nói cách khác, cô ấy không 

có gì riêng tư hết, trong ngoài nhất như, không biết đến danh, không màng đến lợi, cho 

nên  không  có  khái  niệm  về  vấn  đề  tiền  bạc, cho  đến  bây  giờ  cũng  như  vậy. Cô  ấy  nói 

người ta cười cô ấy, bạn bè cười chê,  cô ấy không biết số, cô ấy đếm từ một đến hai thì 

được, từ ba trở đi thì mơ hồ, cô ấy còn làm quan của chánh phủ nữa, làm xứ trưởng của 

tỉnh Hắc Long Giang, tiền lương hàng tháng, cô ấy không biết là bao nhiêu, sau khi lãnh 

tiền  lương,  nhìn  thấy  những  người  đáng  thương  cô  ấy  liền  bố  thí,  đều  có  thể  giúp  đỡ 

người khác, hỏi cô ấy một tháng được bao nhiêu tiền lương, cô ấy không biết, trong tâm 

của cô ấy không có những thứ này. Sau khi học Phật, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, một 

đời không vọng ngữ, thật sự buông bỏ hết danh văn lợi dưỡng, trước khi chưa học Phật 

cô ấy đã buông bỏ được, cho nên tâm cô ta thanh tịnh. Bị bệnh rồi, nên không thể đi làm 

Tập 35  711 



được, ở nhà nghỉ ngơi. Cô ấy nói với tôi, mỗi ngày nghe kinh Vô Lượng Thọ 10 tiếng 

đồng hồ, ngoài việc nghe kinh là niệm Phật A Di Đà, cô ấy thâm tín không nghi ngờ, 

Phật A Di Đà chắc chắn sẽ chữa khỏi bệnh cho cô ấy, ý niệm chữa khỏi, cô ấy không còn 

nghĩ đến bệnh tật. Bác sỹ nói với cô ấy, bệnh của cô rất nặng, có thể chết bất cứ lúc nào. 

Cô ấy nói với bác sỹ, không sao đâu, nếu như tôi chết, tôi rất vui mừng, tôi về thế giới 

Cực lạc, nơi đó là quê hương của tôi. Bác sỹ cảm thấy rất ngạc nhiên, không hề sợ sệt, 

một chút lo sợ cũng không có, trở về quê mà, vô cùng vui mừng. Cô ấy nghe kinh nghe 

cách nào đây? Chắc là nghe bộ đĩa tôi giảng ở Singapore lúc trước. Lần đó tôi giảng kinh 

Vô Lượng Thọ, tất cả giảng 1 tháng là xong, mỗi ngày giảng hai giờ, 60 giờ đồng hồ, 

mỗi đĩa là 1 giờ đồng hồ, mỗi ngày cô ấy nghe một đĩa, một đĩa nghe 10 lần, đây gọi là 

nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, cho nên 2 tháng là nghe xong, nghe hết là 10 

lần, 10 bộ, từ đầu đến cuối nghe 10 bộ, mỗi ngày nghe một đĩa, cho nên bây giờ cô ấy 

giảng, giảng rất là lưu loát. Khiến tôi nhớ đến người xưa nói rất hay, trong Học Ký có 

dạy rằng: “thất niên tiểu thành, cửu niên đại thành”, đây là học những điều hay của thánh 

hiền. Bạn học tập như vậy, học 7 năm, tiểu thành nghĩa là có thành tựu nho nhỏ, bạn có 

thể đảm nhiệm trợ giảng, 9 năm thì bạn có thể đảm nhiệm giáo thọ. Nhất môn thâm nhập, 

không  có  tạp  niệm,  cô  ấy  khế  nhập  rồi,  chắc  chắn  có  chỗ  ngộ,  cho  nên  cô  ấy  ở  Thâm 

Quyến 2 ngày, mỗi ngày giảng 8 tiếng đồng hồ, 16 tiếng đồng hồ, không hề có dàn bài. 

Học kinh có khó không? Không khó! Trí huệ đức tướng là thứ vốn sẵn có trong tự tánh 

của bạn, chỉ cần trừ bỏ chướng ngại, thì nó sẽ hiện tiền. Chướng ngại là gì? Là phiền não, 

đức Phật thường nói, kiến tư phiền não, trần sa phiền não, vô minh phiền não. Trong kinh 

Hoa Nghiêm nói là; vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, chỉ cần trừ bỏ được hết những thứ 

này là thành công thôi. Lưu Tố Vân nói với tôi, tôi tin rằng cô ấy nói thật, vì cô ấy không 

vọng ngữ. Bây giờ cô ấy sống trên thế gian này, giúp cho Phật A Di Đà tiếp dẫn chúng 

sanh, chính là công việc này, thân hành ngôn giáo. Nếu như trên thế gian này không còn 

người có duyên, thì bất cứ lúc nào Phật A Di Đà cũng tiếp dẫn tôi đi, thiệt đó, không hề 

sai trái. Tu tịnh độ nên lấy Phật tâm, tâm của Phật A Di Đà, cùng với tâm của mình phải 

tương ưng. Tâm là tâm của Phật, nguyện là nguyện của Phật, 48 nguyện, Phật A Di Đà 

phát 48 lời nguyện, tôi cũng phát 48 lời nguyện, tôi và Phật A Di Đà đồng nguyện, đồng 

tâm đồng nguyện, đồng đức đồng hạnh. Phật A Di Đà từ bi vô cùng, trong tâm ngài nhìn 

tất  cả  chúng  sanh  đều  là  Phật.  Như  kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “tất  cả  chúng  sanh  vốn  là 

Phật”, bây giờ nó bị mê, bất luận làm việc gì sai trái, tạo ngũ nghịch thập ác, trong ánh 

mắt của đức Phật thì người này vẫn là một vị Phật, có tâm niệm trách móc hay không? 

Không có! Có tâm niệm trách móc thì chính bản thân chúng ta đã đọa lạc vào cảnh giới 

phàm  phu  rồi,  phàm  phu  có  phiền  não,  có  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  nên  mới 

trách móc người khác, Phật Bồ tát đã đoạn tận những thứ này, cho nên Phật Bồ tát không 

trách móc những người tạo ngũ nghịch thập ác. Người tạo ngũ nghịch thập ác, khi lâm 

mạng chung, niệm Phật A Di Đà cầu sanh tịnh độ, thì vẫn được vãng sanh, vấn đề ở chỗ 

71 Tập 35 

2 



sợ người này không có đức tin, họ không chịu niệm, thì đành bó tay thôi, nghĩa là không 

có  duyên  rồi.  Chúng  ta  vốn  giống  như  đức  Phật  A  Di  Đà,  cho  nên  cần  phải  học,  đây 

chính là tu tập! Khi chưa hiểu biết, khi mê hoặc điên đảo, chúng ta sẽ trách móc chính 

mình, và chúng ta trách móc người khác, nhất là những người phỉ báng chúng ta, người sỉ 

nhục chúng ta, người bêu nhục chúng ta, người hãm hại chúng ta. Chúng ta có tâm oán 

hận hay không? Chắc chắn là có, chẳng những có oán hận, mà còn tìm cách để báo thù. 

Thế là đã gây nên oan oan tương báo không bao giờ chấm dứt. Sau khi giác ngộ, những 

cảnh  giới  này  có  hiện  tiền,  thì  tâm  địa  vẫn  thanh  tịnh,  không  hề  bị  nhiễm  trước,  thản 

nhiên như không, đây chính là thật sự công phu, người đời gọi là tu dưỡng, thản nhiên 

như không. Vì sao người này có thể làm được thản nhiên như không vậy? Bởi vì người 

này  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật.  Chân  tướng  sự  thật  là  gì?  Trong  kinh  Bát  Nhã  nói, 

nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc. Nếu như bạn còn nhớ trong lòng 

là  bạn  đã  sai  rồi,  bạn  đã  mê  hoặc  như  người  đó  vậy,  cho  nên  bạn  mới  khắc  ghi  trong 

lòng, khi bạn không bị phóng tâm đi thì hoàn toàn khác hẳn, người đó dùng tâm ý thức, 

còn  bạn  dùng  Giới  Định  Huệ, thì  làm  sao  giống  nhau  được. Người  đó  dùng  vọng  tâm, 

còn  bạn  dùng  chân  tâm,  chân  tâm  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  cho  nên  bạn  mới  hiểu 

được Phật Bồ tát, gọi đó là chân thiện, là chí thiện. Chẳng những không tìm thấy trong 

lục đạo, mà trong Tứ thánh pháp giới cũng không tìm thấy, vậy đi tìm ở đâu đây? Tìm ở 

nhất Chân pháp giới, tìm ở Thật báo trang nghiêm độ, họ ở Thật báo độ, thị hiện ở nhân 

gian, sống cùng với chúng ta, hòa quang đồng trần, nhưng trên thực tế thì họ vẫn sống ở 

Thật báo trang nghiêm độ. Phàm phu chúng ta ở trong lục đạo luân hồi, còn họ thì sống ở 

Thật  báo  trang  nghiêm  độ,  tuyệt  đối  không  phải  là  họ  từ  Thật  báo  trang  nghiêm  độ  bị 

thoái lui về đây, không có chuyện đó. Vô lượng vô biên pháp giới là trùng điệp, một là 

tất cả, tất cả là một, đồng thời, đồng xứ, trùng điệp nhưng không chướng ngại nhau, đây 

là cảnh giới Thập Huyền Môn trong Hoa Nghiêm. Kinh Vô Lượng Thọ người xưa gọi là 

Trung  Bổn  Hoa  Nghiêm,  vì  sao  vậy?  Vì  kinh  Vô  Lượng  Thọ  có  đầy  đủ  Thập  Huyền 

Môn, mai mốt chúng ta sẽ học tới. 

“Tùy kỳ hoặc tán hoặc định”, đây là công phu niệm Phật, chúng ta cần nên biết, 

chúng ta từ tán loạn phải niệm đến khi tâm thanh tịnh hiện tiền, điều này rất quan trọng, 

muốn  cho  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền,  thì  nhất  định  phải  chịu  được  sự  thử  thách.  Thuận 

cảnh, bạn có sanh tâm vui mừng không? Bạn có tâm tham luyến không? Có tâm này thì 

không được, bạn ở trong tán chứ không phải ở trong định. Nghịch cảnh hiện tiền, bạn có 

khởi  tâm  oán  hận  chăng?  Có  tâm  oán  hận  thì  bạn  vẫn  ở  trong  tán,  chứ  chưa  đạt  được 

định. Được định, thì bạn mới nắm chắc được vãng sanh, không được định thì không nắm 

chắc, điều này vô cùng quan trọng, một niệm khi lâm chung không phải danh hiệu Phật, 

thì chắc chắn bị luân hồi, rơi xuống hố sâu vực thẳm luân hồi rồi, thì không biết trải qua 

bao nhiêu đời, gặp phải bao nhiêu kiếp nạn, bạn mới có thể hồi đầu được. Hiểu được rõ 

chân tướng sự thật này rồi, thì chuyện của thế gian bạn sẽ buông bỏ được hết, sẽ không 

Tập 35  713 



còn lưu luyến bất cứ một chuyện gì. Chúng ta phải giúp đỡ người khác, phải độ chúng 

sanh, bạn thử nghĩ xem, mình độ mình còn chưa xong, thì lấy gì để độ người đây? Đó là 

giả, chẳng phải thật, thật sự độ chúng sanh chính là độ mình rồi, mình độ rồi chính là đã 

độ chúng sanh. Vì sao vậy? Vì người khác thấy bạn như thế học theo bạn, sanh khởi lòng 

tin. Lưu Tố Vân không hề khởi niệm độ chúng sanh, nhưng cô ấy đã độ được biết bao 

nhiêu người, Tín Nguyện Hạnh trong sự niệm Phật của cô ấy, đã đem lại cho mọi người 

đức tin không gì bằng, cho nên chỉ có thật sự độ mình rồi, thì tự nhiên sẽ thật sự độ được 

chúng sanh. Mình còn chưa độ mà nói là độ chúng sanh, thì điều đó là giả thôi, điều này 

trong lòng chúng ta phải tự biết. Cần bỏ ra bao nhiêu thời gian đây? Chúng ta thấy Lưu 

Tố Vân bất quá là 10 năm thôi, 10 thời gian không dài, nhưng cô ấy đã thành công. Tôi 

có lý do để tin cô ấy, cô ta sanh tử tự tại, muốn đi khi nào thì đi, những chúng sanh ở cõi 

này cần cô ấy giúp đỡ, cô ấy sống thêm vài năm nữa cũng không sao, nếu không đạt đến 

cảnh  giới  này  thì  không  được  đâu,  tự  mình  còn  nghiêng  ngả,  háo  thắng  mà  độ  chúng 

sanh, việc lớn sanh tử của chính mình còn chưa giải quyết xong, đó là sự thật, nói khó 

nghe một chút là gạt mình gạt người, cho nên không thật sự công phu sao được. Thật sự 

niệm Phật, ghi nhớ 4 câu này, đồng tâm với Phật A Di Đà, đồng tâm, đồng nguyện, đồng 

đức, đồng hạnh. Hạnh nghĩa là tiếp dẫn thượng trung hạ chúng sanh trong mười phương 

thế giới, tam căn phổ bị, lợi đốn toàn thu. 

Dưới  đây  nói  rằng:  “nhược  trì chí sự nhất  tâm  bất loạn”, sự nhất tâm  bất loạn  là 

được định, cũng có nghĩa là đoạn hết kiến tư phiền não rồi . “Kiến tư nhậm vận tiên lạc”, 

nhậm vận nghĩa là gì? Là tự nhiên đoạn hết, chẳng phải là tác ý, chúng ta muốn đoạn trừ 

nó,  muốn  đoạn  trừ  nó  thì  lại  trừ  không  được.  Vì  sao  vậy?  Bạn  muốn  đoạn  trừ  nó,  tâm 

niệm đó chính là vọng tưởng, thuộc về kiến tư phiền não, phiền não không thể đoạn được 

phiền não, chỉ là một câu niệm Phật niệm cho đến cùng, một bộ kinh học đến cùng, thì tự 

nhiên đoạn được. Niệm niệm đều là Phật A Di Đà, niệm niệm là kinh Vô Lượng Thọ, 

kinh Vô Lượng Thọ là gì? Kinh Vô Lượng Thọ chính là tâm nguyện đức hạnh của Phật 

A Di Đà, chính là cái này. Bạn đọc nhuần nhuyễn kinh Vô Lượng Thọ rồi, biến kinh Vô 

Lượng Thọ thành của chính mình rồi, thì bạn sẽ giống như Phật A Di Đà, như thế còn 

không đi được sao? Bạn với Phật A Di Đà chí đồng đạo hợp. Khổng Phu Tử trong Dịch- 

Hệ Từ Truyện có nói: “Vật dĩ loại tụ, nhân dĩ quần phân”. Bạn đã đồng tâm đồng nguyện 

đồng đức đồng hạnh với Phật A Di Đà, thì chắc chắn bạn vào được câu lạc bộ của Phật A 

Di Đà, bạn hoàn toàn giống Ngài không khác, chắc chắn được vãng sanh. Đọc 10 năm 

kinh Vô Lượng Thọ, nhập Vô Lượng Thọ Tam Muội, niệm Phật tam muội thật sự, đây là 

điều kiện sanh về phương tiện hữu dư độ. 

“Nhược chí lý nhất tâm bất loạn, hoát phá vô minh nhất phẩm”. Các vị nên biết, vô 

minh  chỉ  có  một  phẩm, vô  minh  lấy  đâu ra  hai phẩm.  “Nãi  chí  tứ thập nhất  phẩm”, 41 

phẩm này là tập khí vô minh. Điều này nhất định phải biết, phiền não không có một con 

71 Tập 35 

4 



số, nó có quá nhiều, quá phức tạp, vô minh cũng không có một con số, vì sao vậy? Vì nó 

quá đơn thuần, chính là một niệm tại đây. Chúng ta nhớ lại lời Bồ Tát Di Lặc dạy, thì sự 

việc này bạn sẽ hiểu được. Bồ tát Di Lặc dạy: Một khảy móng tay có 32 ức bách thiên 

niệm,  một  niệm  đó  chính  là  vô  minh,  vô  minh  này  không  có  nhân,  vô  minh  này  cũng 

không có chỗ bắt đầu, cho nên đức Phật gọi nó là vô thỉ vô minh, vô thỉ là không có bắt 

đầu, vậy nó có kết thúc không? Không có. Bạn nghĩ thử xem, ngày nay khoa học dùng 

giây làm đơn vị, một giây chúng ta búng móng tay được bao nhiêu lần? Đại khái là búng 

nhanh,  người  trẻ  có  sức  lực  búng  được  nhanh,  thì  có  thể  búng  được  5  lần,  một  búng 

móng tay có 32 ức bách thiên niệm. Dùng cách tính của người Trung Quốc là 320 triệu, 

320 triệu nhân cho 5, bằng bao nhiêu? 1600 triệu. Nghĩa là 1 giây có 1600 triệu, 1 giây 

có 1600 triệu, gọi đó là 1 niệm. Bạn có thể được 1 niệm này không? Một niệm đó gọi là 

nhất phẩm vô minh, cho nên vô minh chỉ có một phẩm, không có 2 phẩm, một niệm này 

bất khả đắc, một niệm này nếu đoạn mất, các vị nên biết, chẳng những không có Thập 

pháp giới, Thật Báo Độ cũng không có luôn. Vì sao vẫn còn Thật Báo Độ? Vì tập khí của 

nó vẫn còn, tập khí của vô minh biến thành Thật Báo Trang Nghiêm Độ, tập khí vô minh 

đoạn rồi, thì Thật báo độ không còn nữa, còn lại duy chỉ có một là Thường Tịch Quang 

Tịnh Độ, đó là thật, đó là tự tánh, nó vĩnh hằng bất diệt, đó chính là Đại thừa giáo nói, 

cảnh giới Đại Bát Niết Bàn. Những thứ trong Thật Báo Độ, thiệt đó, toàn là vô lượng thọ, 

người là vô lượng thọ, hoa cỏ cây cối là vô lượng thọ, sơn hà đại địa vô lượng thọ, vĩnh 

viễn không thay đổi. Vì sao nó không thay đổi? Bởi vì nó không phân biệt, không chấp 

trước. Phân biệt chấp trước năng biến, ở trong đó không có năng biến, cho nên nó bất 

biến. Người ta thượng ngộ nhận nơi đó, là Đại Bát Niết Bàn bất sanh bất diệt, không phải 

vậy, nó  rất  gần, nhưng  nó  không  thật. Thật  sự  đoạn  tận  vô  thỉ  vô  minh, hoàn  toàn  khế 

nhập Thường Tịch Quang, như thế mới đúng. 

“Tắc sanh Thật Báo Trang Nghiêm Tịnh Độ, diệc phần chứng Thường Tịch Quang 

Độ”. Vừa rồi tôi có nói, tập khí vô thỉ vô minh hoàn toàn đoạn hết rồi, 41 phẩm này là 

tập khí vô thỉ vô minh, sau khi đoạn hết tập khí, thì không còn Thật Báo Độ nữa, hoàn 

toàn quay về Thường Tịch Quang Độ. 

Dưới đây nói: “cái vị tán tâm trì danh tức đắc vãng sanh Đồng Cư Tịnh Độ, nhược 

năng niệm đáo nhất tâm bất loạn, nãi vãng sanh thượng tam độ chi sở nhu, thử thật vi 

thánh  hiền  chi  hạnh  cảnh,  nhi  phi  vân  vân  phàm  phu  chi  sở  năng”.  Phàm  phu  nghiệp 

chướng  quá  nặng, thời  gian  mê  thất  tự  tánh  dài  lâu,  tập  khí  phiền  não  lại  còn  thêm  tội 

nghiệt,  quay  đầu  không  dễ  chút  nào.  Câu  dưới  đây  là  sự  thật:  “nhược  tất  nhất  tâm  bất 

loạn thỉ năng vãng sanh giả, thức vấn khổ hải chúng sanh năng hữu kỷ hứa đắc độ”. Câu 

nói này là sự thật, nếu nói nhất định phải nhất tâm bất loạn mới có thể được vãng sanh, 

thì lục đạo chúng sanh chúng ta có được mấy người đắc độ? Có được mấy người niệm 

đến nhất tâm bất loạn? Có nghĩa là không nói đâu xa,  chỉ cần buông bỏ được kiến tư 

phiền não, không làm được, đây là sự thật, rất khó. Đức Phật dạy chúng ta, nỗ lực dùng 

Tập 35  715 



danh  hiệu  Phật  này,  dùng  bộ  kinh  này,  bộ  kinh  này  nghĩa  là  gì?  Sau  khi  đọc  nhuần 

nhuyễn là nhớ Phật, thường nghĩ đến tâm Phật, nguyện của Phật, đức của Phật, hạnh của 

Phật, gọi là nhớ Phật, danh hiệu là niệm Phật. Đại Thế Chí Bồ tát dạy chúng ta, ức Phật 

niệm  Phật, hiện  tại  tương lai nhất định  gặp  Phật. Nếu như không  thông  thuộc kinh, thì 

cảnh giới của Phật A Di Đà bạn không nhớ ra được, thế nên hoàn toàn nương vào công 

phu niệm Phật. Niệm Phật dán đoạn thì vọng tưởng hiện tiền, chúng ta ở những nơi này 

phải  thật sự phản tỉnh, thật sự soát lại, 1 ngày từ sáng đến tối suốt 24 giờ đồng hồ, có 

bao  nhiêu  thời  gian  chúng  ta  niệm  Phật?  Có  bao  nhiêu  thời  gian  chúng  ta  khởi  vọng 

tưởng, mỗi thứ một nửa, thì không nắm chắc được vãng sanh đâu. Nếu như bạn thật sự 

làm được, trong 24 giờ đồng hồ, có 20 giờ niệm Phật, còn 4 giờ bị gián đoạn. Ngủ nghỉ là 

hôn trầm, nằm mơ là trạo cử, vẫn là tập khí phiền não hiện tiền, công phu tốt rồi, thuần 

thục  rồi, ngủ  nghỉ  nằm  mơ  cũng  niệm  Phật,  thì  cảnh  giới  đó  rất  tốt,  như  thế  mới  hàng 

phục được phiền não, những vẫn cần khoảng thời gian dài. Công phu như thế nếu có thể 

làm được năm ba năm, thật sự hàng phục được, thì chắc chắn có năng lực để vãng sanh, 

nếu  như không  có duyên  với chúng sanh  ở  thế  giới này, không  có duyên nghĩa là sao? 

Bạn dạy nó, nó không nghe, nó không nghe lời bạn, đó chính là không có duyên, không 

có duyên thì mình có thể vãng sanh sớm một chút, tuy có thọ mạng, nhưng không cần, 

tình trạng này rất nhiều. Trong Vãng Sanh Truyện chúng ta thấy có rất nhiều người, niệm 

đến 3 năm, hàng phục được phiền não, không cần thọ mạng nữa, mà vãng sanh, đó là 

việc tốt, đến thế giới Cực lạc vẫn tiếp tục tu tập, chưa thành tựu, chúng ta chưa đạt được 

nhất tâm, sự nhất tâm, lý nhất tâm, đều về thế giới Cực lạc để hoàn thành. Như phát đại 

nguyện, chúng  ta  giống  như  Phật  phổ  độ  chúng  sanh, “pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện 

học”, về thế giới Cực lạc có cần học nữa hay không? Nói cho các vị biết, không cần học 

nữa. Vì sao  không  cần học  nữa?  về  thế giới  Cực lạc, bạn  kiến  tánh là thông  đạt tất  cả, 

kinh  điển  của  Thập  phương  Tam  thế  nhất  thiết  chư  Phật giảng  nói bạn  đều thông  hết. 

Giản tiện! Đến thế giới Tây Phương Cực Lạc được đại tự tại. Công việc trong cuộc sông 

hàng  ngày  làm  gì  vậy?  Công  việc  hàng  ngày  chính  là  tham  học,  đến  sát  độ  của  Thập 

phương  chư  Phật để cúng dường,  cúng  dường  Phật  là tu phước,  nghe  Phật  giảng kinh 

thuyết pháp là khai mở trí huệ. Phật lấy nhất âm mà thuyết pháp, chúng sanh tùy loài mà 

được giải. Sự thật này chúng ta không cách nào tưởng tượng nổi, nghe Phật giảng kinh, 

Phật  giảng  kinh  gì  vậy?  Bạn  muốn  nghe  kinh  gì, thì  bạn  nghe  được  đức  Phật  giảng  về 

kinh đó. Chúng ta có 2 người hoặc 3 người cùng nhau đi lễ Phật, tôi  muốn nghe Hoa 

Nghiêm, thì tôi thật sự nghe được kinh Hoa Nghiêm, bạn muốn nghe kinh Pháp Hoa, thì 

thật sự bạn sẽ nghe được kinh Pháp Hoa, người kia muốn nghe kinh Vô Lượng Thọ, thì 

đức Phật sẽ giảng  kinh Vô Lượng Thọ cho họ nghe, không  ở chỗ đức Phật, bản thân 

chúng ta muốn nghe gì thì bạn sẽ nghe được thứ đó. Điều này không thể nghĩ bàn, thật sự 

minh  tâm  kiến  tánh,  minh  tâm  kiến  tánh  thì  mới  có  thể  khế  nhập  cảnh  giới  này.  Nghe 

pháp là tu huệ, đạt được căn bản trí, viên mãn hậu đắc trí phải tham học. Cho nên công 

71 Tập 35 

6 



việc hàng ngày là phước huệ song tu. Ở thế giới tây phương cực lạc không cần khoảng 

thời gian dài, mà phước huệ của bạn đã đạt được viên mãn, sau khi viên mãn, thì thật sự 

giống như đức Phật A Di Đà. Chúng sanh ở trong sát độ của Nhất Thiết Chư Phật Mười 

Phương, khởi tâm động niệm là bạn đã biết được. Vì sao vậy? Trong Hoàn Nguyên Quán 

giảng nói rất rõ ràng, khởi niệm này, niệm này các nhà khoa học ngày nay vẫn không biết 

được, bởi vì nó quá vi tế, thời gian rất ngắn. Thời gian, bạn nghĩ thử xem, 1 giây có 1600 

triệu,  thời  gian  ngắn  như  thế.  Một  niệm  chúng  ta  khởi  niệm  lên  mà  chính  mình  còn 

không  biết,  nhưng  pháp  thân  Bồ  tát  biết  được,  cũng  có  nghĩa  là  những  người  sanh  về 

Thật Báo Trang Nghiêm Độ, họ biết được, họ nhận được tín hiệu này, nhận được nên có 

ứng, cùng với tất cả chúng sanh cảm ứng đạo giao, ở trong cảnh giới này rốt ráo hiểu rõ, 

khắp  cả vũ trụ  biến pháp  giới hư  không giới cùng với  mình là  một  thể, không  có phân 

biệt, thật sự là nhất thể. Đồng thể Đại bi, vô duyên Đại từ do đó mà sanh, tự nhiên sanh 

khởi. Người đó quan hệ gì đến mình? Nhất thể! Quan hệ này thân mật quá!. 

Cuối cùng nói: “Tắc thử trì danh phương tiện pháp môn, diệc tương thị nan hành 

đạo hỷ”. Đây là tiếp theo câu trước, nói chúng ta trì danh niệm Phật, nhất định phải niệm 

đến nhất tâm bất loạn mới được vãng sanh, đó là nan hành đạo, đó cũng không phải là dị 

hành đạo. Cho nên ở đây nói rất có lý, nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật, niệm niệm 

tương ưng niệm niệm Phật, chỉ xem nhất niệm này có tương ưng được hay không! Niệm 

niệm  vốn  là  tương  ưng,  thì  làm  gì  có  chuyện  không  tương  ứng  chứ?  Vì  sao  lại  không 

tương ưng? Vì ở trong đây chúng ta xen lẫn sự hoài nghi, xen lẫn sự vọng tưởng phân 

biệt chấp trước, nên không tương ưng, thật sự buông bỏ được phân biệt chấp trước, thì 

tương ưng, nếu đoạn hết được vọng tưởng, cũng có nghĩa là không khởi tâm không động 

niệm.  Điều  này  chúng  ta  chưa  làm  được,  đó  là  sự  tương  ưng  viên  mãn,  tương  ưng  với 

Thường Tịch Quang. Chư Phật Như Lai trong Thường Tịch Quang, trong kinh thường 

nói đó là ngôi Diệu Giác, cảnh giới đó dùng ngôn ngữ không thể nói được, tư tưởng của 

chúng ta không đạt được, gọi là “ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt”, cảnh giới đó 

như vậy, đó là đoạn hết vọng tưởng. Chúng ta chẳng những không đạt được cấp bậc này, 

cấp bậc A La Hán thấp nhất chúng ta cũng vẫn chưa được. Chẳng những không đạt được 

quả A La Hán, thấp nhất là sự nhất tâm, là ngôi Sơ Tín trong thập tín, Tu Đà Hoàn của 

Tiểu thừa giáo, là sự nhất tâm thấp nhất, chỉ cần bạn chứng được quả vị này, vãng sanh 

về thế giới Tây phương Cực lạc, không còn ở Phàm thánh đồng cư độ nữa, ở phương tiện 

hữu dư độ. Người này có năng lực đoạn thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, 

tà kiến, người này có thể đoạn hết 88 phẩm kiến hoặc trong tam giới, chứng Tiểu thừa Tu 

Đà  Hoàn quả,  Sơ  Tín  Bồ  tát trong  Thập tín  Bồ  tát,  có  mấy  người làm  được  như vậy? 

Trong mấy năm gần đây tôi thường khuyến cáo mọi người, và cũng khích lệ chính mình, 

thật sự buông bỏ tự tư tự lợi, buông bỏ danh văn lợi dưỡng, buông bỏ sự hưởng thụ của 

ngũ dục lục trần, buông bỏ tham sân si mạn. Tôi đã nói rất rõ ràng, nói rất minh bạch, 

điều này có thể vào cửa được chăng? Tiểu thừa vào cửa là Tu Đà Hoàn, Đại thừa vào cửa 

Tập 35  717 



là ngôi Sơ Tín Bồ tát, tôi xin nói thiệt với quí vị, vẫn chưa vào cửa, chỉ ở ngoài cổng thôi, 

16  chữ  này  nếu  bạn  thật  sự  làm  được,  thì  bạn  đến  được  cửa,  chưa  vào  bên  trong. Nếu 

muốn vào cửa thì cần phải có điều kiện trong kinh nói, 16 chữ này so ra còn dễ dàng, làm 

được 16 chữ này thì hàng phục được phiền não, thật sự có thể vãng sanh về thế giới Cực 

lạc,  sanh  về  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ.  Nếu  không  làm  được  16  chữ  này,  chính  là 

chướng ngại niệm Phật vãng sanh của bạn, chướng ngại không ở bên ngoài, bên ngoài 

không có bất  cứ  một  sức  mạnh  nào  có  thể  chướng ngại  được bạn. Trong  Phật  pháp, tu 

tích công đức thì không dễ, còn tu phước thì dễ. Vì sao tu tích công đức không dễ? Tôi 

tin rằng các bạn đều nghe qua câu này: “ lửa thiêu rừng công đức ”. Cái gì là lửa? Là nổi 

nóng, vừa nổi nóng là đốt cháy hết công đức, không còn nữa. Bạn nghĩ lại xem, lần trước 

bạn nổi nóng là khi nào? Nếu như nổi nóng ngày hôm qua, thì công đức của bạn chỉ có từ 

sau lúc nổi nóng cho đến bây giờ, nếu hôm nay nổi nóng một lần nữa thì tiêu hết. Một 

đời tu công đức, đến khi lâm chung nổi trận lôi đình, thì tiêu tan hết. Công đức là gì? 

Công đức là định huệ, nổi nóng thì không có định, không có định thì huệ cũng không có. 

Ai  có  thể  phá  hoại  công  đức  của  bạn  đây?  Chính  bạn  thôi.  Oán  thân  trái  chủ  của  bạn 

không thể phá hoại công đức của bạn được, nó sẽ xúi bậy, nó khiến bạn nổi nóng, bạn rất 

nghe  lời;  Anh  kêu  tôi  nổi  nóng  thì  tôi  nổi  nóng,  kêu  bạn  thiêu  thì  bạn  thiêu,  nó  không 

thiêu được bạn, nó kêu bạn thiêu, bạn rất nghe lời, nên thiêu hết công đức của bạn, nó đã 

đạt được mục đích rồi. Nếu như bạn không chịu thiêu, thì nó chẳng có cách nào hết, cho 

nên bạn không nghe lời Phật, mà lại nghe lời ma, bạn nghe lời oan thân trái chủ, nghe lời 

yêu  ma  quỷ  quái. Bạn nên  biết  rằng, công đức  ở trong cảnh giới  thuận  hay  nghịch  đều 

không động tâm, ở trong thuận cảnh vừa khởi tham tâm thì công đức không còn nữa, ở 

trong nghịch cảnh sanh tâm sân hận, thì công đức cũng mất hết. 

Chúng ta  coi tiếp đoạn dưới, Hoàng lão dẫn  Đại  Kinh  Hợp  Tán vân. Đại  kinh  là 

kinh Vô Lượng Thọ. Hợp Tán là Hạ Liên lão cư sỹ viết, phía sau cuốn kinh này có ghi 

chú. 

Y thử kinh phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm, phương đắc nhất tâm bất loạn 

cố, bất năng chuyên niệm, quyết nan nhất tâm cố. 

Câu  này  nói  rất  hay,  đó  là  sự  thật,  từ  đó  cho  thấy,  phát  bồ  đề  tâm,  nhất  hướng 

chuyên  niệm,  là  phương  pháp  tu  tập  nhất  tâm  bất  loạn  quan  trọng,  bạn  y  theo  phương 

pháp này tu tập, trong lòng không cần nghĩ đến nhất tâm bất loạn, nghĩ đến nhất tâm bất 

loạn là vọng niệm, phá vỡ nhất tâm bất loạn, vốn không cần nghĩ tới, nước đến cừ thành, 

tự nhiên thâm nhập cảnh giới. Vì sao vậy? Vì bạn đã buông bỏ hết vọng tưởng phân biệt 

chấp trước. Nếu cứ nghĩ khi nào được nhất tâm bất loạn, thì vĩnh viễn bạn không được 

nhất tâm. Vì  sao  vậy?  Vì chướng  ngại  này  bạn  không bỏ  được, bạn  mới  thật  sự  có  thể 

thành  tựu.  Chỉ  cần  bạn  thường  nhớ  tới  phát  Bồ  đề  tâm,  Bồ  đề  tâm  có  thể  phát  được 

71 Tập 35 

8 



chăng? Nếu chỉ phát ở miệng là giả đấy, không phải Bồ đề tâm đâu, trong tâm niệm phát 

cũng không phải là thiệt. Vì sao vậy? Vì Bồ đề tâm là chân tâm, bạn lại dùng vọng tâm 

để phát Bồ đề tâm, thì làm sao phát được. Bồ đề tâm là tâm chân thành, thể là tâm chân 

thành, trong tâm chân thành không hề có một vọng niệm. Nói cách khác, không có vọng 

tưởng phân biệt chấp trước, tâm đó là tâm chân thành, bạn thấy có khó không. Bồ đề tâm 

là  chân  tâm  của  chính  mình,  chúng  ta  tìm  lại  Bồ  đề  tâm  ở  đâu  đây?  Tìm  từ  chỗ  khởi 

dụng, khởi dụng đối với chính mình, tự thọ dụng là Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác, đây là 

thâm tâm, cho nên học Phật là học cái gì? Là học tâm thanh tịnh, bắt đầu từ điểm này, tôi 

tu tâm thanh tịnh trước, thanh tịnh đến cùng thì tâm bình đẳng hiện tiền, bình đẳng đến 

trình  độ  nhất định,  thì đại  triệt  đại  ngộ,  giác  chính  là đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến 

tánh, như thế là đến lý nhất tâm. Đối đãi với người khác, đối đãi với tất cả chúng sanh, 

trong tất cả chúng sanh này, bao gồm động vật và thực vật, sơn hà đại địa, hiện tượng tự 

nhiên, đều gọi được là chúng sanh, phải dùng Đại Từ Đại Bi, tình thương chân thật bình 

đẳng. Từ điểm này chân tu, đến thời điểm nhất định, tâm chân thành hiện tiền, là kiến 

tánh, tâm chân thành chính là tự tánh. Nếu trong cuộc sống hàng ngày, trong công việc, 

trong xử sự đối người tiếp vật, chúng ta tu cái tâm này, chúng ta dùng Thanh Tịnh Bình 

Đẳng Giác đối với chính mình, đối với tất cả chúng sanh là Vô Duyên Đại Từ, Đồng Thể 

Đại Bi, đây gọi là phát Bồ đề tâm. Hàng phục tập khí phiền não của chúng ta, thì cần nên 

dùng nhất hướng chuyên niệm, tôi thật sự buông bỏ, tôi chỉ có một phương hướng là Tây 

phương, chỉ có một mục tiêu là thế giới Cực lạc, chỉ có một nguyện vọng, là thân cận 

Phật A Di Đà. Suốt cuộc đời tôi sống ở thế gian này là làm việc này, công việc này bạn 

làm được, là bạn đã viên mãn rồi, gia thân quyết thuộc không tin cũng chẳng sao, tất cả 

tùy thuận, nếu bạn làm thật sự thành công, là bạn đã độ được cả gia đình bạn rồi. 

Năm xưa, sự việc này xảy ra sau chiến tranh, ở HongKong lão thái thái Hà Đông 

Tước Sỹ niệm Phật, cả gia đình con trai con dâu bà ấy là tín đồ đạo Cơ Đốc, nhưng con 

người thời bất giờ rất hay, tuy bất đồng tôn giáo tín ngưỡng, đối với cha mẹ vẫn hiếu 

thảo, không bài xích. Cho nên trong nhà vẫn có bàn thờ Phật, mẹ niệm Phật, tôn trọng lẫn 

nhau, người mẹ chưa bao giờ khuyên con cháu mình phải theo Phật, không có, đến nhà 

thờ  của  đạo  Cơ  Đốc,  tốt,  rất  tốt,  ngày  chủ  nhất  các  con  cứ  đi.  Hôm  lão  thái  thái  vãng 

sanh,  mở  đại  hội  vãng  sanh, bà  ấy  biết  được  giờ  đi, ngồi  mà  vãng  sanh,  rõ  ràng,  minh 

bạch. Hôm đó bà nói với con trai con dâu của mình rằng, hôm nay mẹ về thế giới Cực 

lạc, con tiễn chân mẹ một chuyến, xem như một đời mẫu tử chúng ta. Mọi người cũng rất 

vui vẻ, sau khi thấy được tình hình như vậy cả nhà đều tin Phật hết. Sau đó đem căn nhà 

cúng dường, bây giờ ngôi biệt thự Đông Liên Giác Uyển chính là căn nhà của bà ngày 

xưa. Lão thái thái cao minh, có trí huệ, cuối cùng hiện thân thuyết pháp, xem bạn có tin 

hay không, là giả hay thật đều rõ ràng hết. Nói với con cũng vô dụng, vì nó không tin, 

làm cho nó thấy, thật sự ra đi rất tự tại, khi đó có tướng tốt hy hữu. Người niệm Phật khi 

mất, có người thấy Tây phương Tam thánh đến tiếp dẫn, ngửi mùi hương lạ, nhìn thấy 

Tập 35  719 



tướng tốt. Thật sự hạ thủ công phu, thật sự phát tâm, thật sự độ người. Hà Đông lão thái 

thái vãng sanh, khi đó chưa có Ti vi, báo, Tạp chí đều đăng sự kiện này, bạn xem độ  

được biết bao nhiêu người. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau, tổng kết của Niệm lão, phương tiện lực dụng. 

Tổng thượng lưỡng thuyết, cố tri bổn kinh dĩ phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên 

niệm vi tông. 

Tông ở đây là tông chỉ, chính là chỉ đạo nguyên tắc tu học tối cao của bộ kinh này, 

chỉ có 8 chữ, phát Bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm. 

“Lực dụng nan tư chi quả đức”. Quả đức là Phật lực gia trì. “phàm thánh tề thu, lợi 

độn cụ bị”, chữ này ở đây nên đọc là “phi”, (khoác), khoác ở trên mình, bất luận là lợi 

căn hay độn căn, đều được Phật lực gia trì, phi có nghĩa là gia trì, cho nên tiếng Đài đọc 

gia phi là đúng đấy, họ đọc theo âm cổ. 

“Hạ chí thập ác ngũ nghịch”, câu này quan trọng hơn hết, chúng ta đối với những 

người  tạo  thập  ác  ngũ  nghịch,  còn  oán  hận,  còn  trách  móc  hay  không?  Sai  rồi,  không 

được đâu. Phải nghĩ thế nào đây? Nhất thời hồ đồ, phải tha thứ cho nó. Chính bản thân 

chúng  ta  đôi  khi  cũng  có  lúc  làm  sai,  chúng  ta  hy  vọng  được  người  khác  tha  thứ  cho 

mình, thì người khác làm sai, vì sao chúng ta không thể tha thứ cho họ được. “Ngạ quỷ 

súc sanh”, là đã đọa lạc vào ác đạo, nói những người này, “đản năng phát tâm chuyên 

niệm, tất đắc độ thoát”. Bạn xem pháp môn này, thật sự bất khả tư nghì, đó là pháp môn 

bậc nhất mà chư Phật Như Lai phổ độ chúng sanh. Vào Triều Thanh thời đại Càn Long, 

có vị pháp sư Quán Đảnh, là pháp danh của thầy ấy, hiệu của Thầy là Từ Vân, Từ Vân 

Quán Đảnh pháp sư, là vị cao tăng trong đạo Phật, thông tông thông giáo, hiển mật viên 

dung, trước tác vô số. Trước tác của Ngài phần lớn trong Vạn Tục Tạng của Nhật Bản, 

hầu như trong Vạn Tục Tạng trước tác của Ngài có hơn 20 loại, trước tác của Ngài tổng 

cộng có hơn 50 loại. Tôi có đọc qua mấy quyển, trong đó có chú giải Quán Vô Lượng 

Thọ Kinh, đây là kinh Tịnh độ, gọi là Quán Kinh Trực Chỉ, có lưu thông bản in lẻ, trong 

đó có nói một câu, Ngài nói: Chúng sanh tạo tội nghiệp cực trọng, tất cả những nghi thức 

sám hối trong kinh giáo của đạo Phật, đều không thể cứu được người này, cũng có nghĩa 

là không còn linh nữa, cuối cùng vẫn còn một phương pháp, “nam mô A Di Đà Phật” có 

thể cứu người này, điều này nói lên rằng, câu Phật hiệu này có sức mạnh lớn hơn tất cả 

các kinh giáo khác, có sức mạnh hơn tất cả những phương pháp sám hối, câu Phật hiệu 

này có thể cứu được người đó, đây là giảng về công đức niệm Phật đến chỗ rốt ráo. Cho 

nên  công  đức  danh  hiệu  không  thể  nghĩ  bàn,  lý  thâm  sâu,  cảnh  giới  rộng  sâu  vô  bờ, 

không có ranh giới, sự tán thán của Phật, “chỉ có Phật và Phật, mới có thể biết được”, Bồ 

tát Đẳng giác cũng không có cách nào hiểu được thấu triệt, huống là những người bình 

72 Tập 35 

0 



thường! Gặp được rồi, có thể tin, có thể giải, có thể hành, thiện căn phước đức của người 

này không thể nghĩ bàn. Vậy chúng ta gặp được, gặp được thì làm sao? Không tin tưởng, 

không lý giải. Vì sao tôi lại nói như thế? Bởi vì các bạn ở chỗ văn tự đã 10 năm rồi, 10 

năm không thành tựu, còn không bằng Lưu Tố Vân cư sỹ, người ta học Phật cũng 10 

năm, cô ấy thật sự tin, thật sự phát nguyện, thật sự thực hành, 10 năm chắc chắn có thành 

tựu. 10 năm chúng ta hỏi thử xem, đối với việc sanh tử các bạn có nắm chắc không? Tập 

khí phiền não của các bạn sửa đổi được bao nhiêu? Có đạt được tâm Thanh tịnh không? 

Tâm Bình đẳng chưa đạt được thì không nói, không đề cập đến. Nhưng tâm Thanh tịnh 

có đạt được hay không? Nếu như 10 năm ở đây đạt được tâm Thanh tịnh, 20 năm đạt 

được tâm Bình đẳng là Bồ tát, 30 năm đại triệt đại ngộ thì là Phật rồi, trong đạo Phật gọi 

là tiệm tu chứ không phải là đốn siêu. Dùng phương pháp nào? Một bộ kinh, nhất môn 

thâm nhập, một câu danh hiệu là có thể đạt được, không cần phải đến triệt ngộ, chỉ cần 

đến lúc tâm Bình đẳng hiện tiền, là thông suốt hết Phật pháp rồi. Bất luận bạn xem kinh 

luận gì, chưa bao giờ đọc đến, nhưng chỉ cần xem qua là hiểu ngay, tâm Bình đẳng hiện 

tiền là sẽ có năng lực này, đại triệt đại ngộ, thì thông suốt hết, thông suốt pháp của thế và 

xuất thế gian, cho nên phải thật sự hạ thủ công phu! Lưu Tố Vân cư sỹ, trong bản báo 

cáo của cô ấy rất hay, cô ấy nói cô ấy không biết làm gì, một đời cô ấy có được một chút 

thành tựu nhỏ chính là sáu chữ. Cô ấy dạy người ta, quí vị muốn học theo tôi thì học sáu 

chữ này. Thứ nhất là thành thật, thứ hai là nghe lời, thứ ba là làm thật, đây chính là bí 

quyết học Phật 10 năm của cô ấy. Chúng ta nghĩ thử xem sáu chữ này chúng ta chưa làm 

được,  thứ  nhất  chúng  ta  không  thành  thật,  chúng  ta  thường  cho  rằng  sự  suy  nghĩ  của 

mình là chính xác, những việc làm của mình là đúng. Thứ hai chúng ta không nghe lời, 

kinh điển dạy chúng ta không làm theo. Năm xưa khi ở Mỹ chúng tôi có duyên gặp được 

Hoàng Niệm lão, Hoàng Niệm lão phó thác cho tôi một công việc, là kiến lập Tịnh Tông 

Học Hội, Tịnh Tông Học Hội do thầy của Ngài là Hạ Liên Lão cư sỹ đề xuất ra, chỉ là đề 

xuất chứ không chánh thức thành lập, kỳ thật Tịnh Tông Học Hội là Liên Xã ngày xưa, 

nội dung hoàn toàn tương đồng, chỉ đổi tên gọi mà thôi. Tịnh Tông Học Hội là tên gọi 

ngày  nay,  Liên  Xã  là  tên  gọi  ngày  xưa,  đổi  thành  tên  gọi  ngày  nay,  thì  mọi  người  sẽ 

không nói nó là mê tín nữa. Tôi nghe thấy có lý, chúng tôi thật sự có đồng cảm, vào thời 

đại này cần phải hiện đại hóa, cho nên học tập chúng tôi dùng Học viện, tu hành chúng 

tôi dùng Học hội. Hội đầu tiên chúng tôi thành lập tại Ôn Ca Hoa ở Canada, Tịnh Tông 

Học Hội Canada, hình như bây giờ vẫn còn, đã lâu lắm rồi tôi không qua đó. Ngày xưa 

vào  thời  điểm  đó  mỗi  năm  tôi  ở  bên  đó  1  tháng,  tính  đến  nay  có  ít  nhất  là  13  năm  tôi 

không qua đó rồi. Hội thứ hai thành lập ở Mỹ, Gia Châu, Tịnh Tông Học Hội Mỹ quốc, ở 

khu vựa Cựu Kim Sơn. Sau này ở Lạc Sam Ki cũng thành lập một nơi, Lạc Sam Ki Tịnh 

Tông Học Hội, tôi có ở đó mấy năm, khi đó nước Mỹ và Canada, có khoảng 30 học hội 

như thế, hiện nay chắc còn tồn tại khoảng một nửa. Sau này trở về Đông Nam Á, nơi đây 

thành lập nhiều hội hơn, đơn độc một nước Malaysia thôi, chánh thức ghi chép có hơn 50 

học  hội, có  hội  mà  không  ghi  chép, cũng  có  khoảng  năm  sáu  mươi  hội.  Ở  Malaysia  là 

Tập 35  721 



nhiều nhất, có hơn 100 Tịnh Tông Học Hội. Học hội này đều tu theo pháp môn Tịnh độ, 

đều y theo lời giáo huấn của Ấn Quang Đại sư mà học tập, Kinh Vô Lượng Thọ thì y 

theo bổn hội tập của Hạ lão cư sỹ. Mỗi hội đều độc lập, hành chánh độc lập, nhân sự độc 

lập, tài chánh độc lập, chúng tôi không quản lý, cũng không có liên hệ mật thiết, tất cả 

đều không có, chúng tôi chỉ cùng nhau học tập kinh giáo, cùng nhau niệm Phật. Khi có 

những hoạt động chúng tôi sẽ gởi giấy báo, những Tịnh Tông Học Hội  này có thể giúp 

đỡ lẫn nhau, quả nhiên có thể y giáo phụng hành. Cho nên sau khi Tịnh Tông Học Hội ra 

đời, chúng tôi đưa ra năm điều tu học cơ bản, điều này quí vị đều biết, trong duyên khởi 

của Tịnh Tông Học Hội có đề ra 5 mục. Mục thứ nhất là Tịnh Nghiệp Tam Phước, đây là 

nguyên tắc chỉ đạo tối cao của Tịnh tong, trong Quán Vô Lượng Thọ kinh nói 3 điều 11 

câu. Thứ hai là Lục Hòa Kính, thứ ba là Giới Định Huệ Tam Học, thứ tư là Lục Ba La 

Mật, lục độ của Bồ tát, thứ năm là Thập đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ tát. Đây là 

chương trình chỉ đạo cho chúng ta tu học, nhiều nay nay không thấy có tiến bộ, cho nên 

chúng  ta  cần  kiểm  nghiệm  lại  từ đầu, vì sao không  đạt được Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước, 

không đạt được Lục Hòa Kính? Các vị tại gia học Phật không đạt được thập thiện nghiệp, 

người xuất gia Sa Di Luật Nghi không làm được, không hợp đạt tiêu chuẩn. Chúng ta 

thật sự phản tỉnh kiểm nghiệm lại, phát hiện ra chúng ta đã không hạ thủ từ nền tảng giáo 

dục,  có  nghĩa  là  không  có  nền  tảng, đó  là  sự  thật, không  đùa  đâu.  Căn  chính  là  nói  về 

điều thứ nhất Tịnh Nghiệp Tam Phước, hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

bất sát, tu thập thiện nghiệp, bốn câu này còn chưa làm xong, thì hoàn toàn thất bại rồi. 

Cho nên chúng ta suy nghĩ làm cách nào để bù đắp đây? Làm thế nào để đạt được hiếu 

thân tôn sư đây? Chúng ta nhớ đến Đệ Tử Quy của nhà Nho, thực hiện Đệ Tử Quy chính 

là làm được câu thứ nhất trong Tịnh Nghiệp Tam Phước, “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng 

sự sư trưởng”. Câu thứ hai “từ tâm bất sát”, chúng ta nhớ đến nhân quả giáo dục trong 

Thái Thượng Cảm Ứng Thiên. Nếu như có nền tảng này, chúng ta thực hiện hai điều trên 

đây, thì thập thiện nghiệp đạo không có vấn đề gì. Thực hiện được Thập thiện nghiệp 

đạo, thì Sa Di luật nghi cũng chẳng ngại gì, rất dễ dàng làm được. Đây là nền tảng giáo 

dục  của  Đại thừa giáo, không  tu từ  chỗ  căn bản này, chúng  ta  có dùng  nhiều thời gian 

hơn, nhiều tinh thần hơn, e rằng vẫn không đạt được hiệu quả. Lời đức Phật dạy rất có lý, 

nhân giới sanh định, nhân định phát huệ, chúng ta sơ suốt giới luật, thì không đạt được 

định huệ. Những điều chúng ta học mấy năm nay là gì? Là Phật học thường thức, là Phật 

giáo tri thức, không phải là Trí huệ, không có Trí huệ. Tâm của chúng ta tán loạn, tâm 

không được định, tâm của chúng ta là nhiễm ô, tâm không thanh tịnh. Thời gian 10 năm 

đã trôi qua, cho nên chúng ta cần phản tỉnh, bây giờ nỗ lực vẫn còn kịp, vẫn còn cứu 

được, hy vọng quí vị nên cố gắng, ghi nhớ câu nói ở đoạn này, đối với chúng ta có sự 

khích lệ rất lớn. 

72 Tập 35 

2 



“Thập ác ngũ nghịch, ngạ quỷ súc sanh, đản năng phát tâm chuyên niệm, tất đắc 

độ thoát”. Câu này khích lệ rất lớn đối với chúng ta. Phải thật sự phát tâm, Bồ đề tâm tôi 

giảng có phần rõ ràng hơn, quí vị dễ hiểu. Trong kinh luận: Kinh là Quán Vô Lượng Thọ 

Phật Kinh; Luận là Đại Thừa Khởi Tín Luận, nói rất khó hiểu. Bồ đề tâm trong kinh nói, 

thứ nhất là tâm chí thành, đây là thể của Bồ đề tâm. Thứ hai là thâm tâm, tự thọ dụng. 

Thứ ba là tâm phát nguyện hồi hướng, là tha thọ dụng. Ba tâm trong Khởi Tín Luân nói, 

thứ nhất là trực tâm, trực tâm là tâm chí thành, đây là thể. Thứ hai cũng nói là thâm tâm, 

hai bên tương đồng. Thứ ba là tâm đại bi, chính là tâm phát nguyện hồi hướng. Kinh luận 

hợp lại xem thì có phần dễ hiểu hơn, trong đây khó hiểu nhất là thâm tâm, cho nên tôi đã 

áp dụng  một  nửa  đề kinh  phía  sau  của chúng ta, “Thanh  Tịnh Bình  Đẳng  Giác” đây  là 

thâm tâm. Chúng ta dùng tâm gì để đối đãi với chính mình? Dùng tâm Thanh tịnh, dùng 

tâm Bình đẳng. Giác, tôi thêm vào đó một chữ, chánh giác, tự thọ dụng. Tâm của chúng 

ta ngày càng Thanh tịnh, ngày càng Bình đẳng, đấy chính là đắc lực, công phu tu tập của 

bạn đắc lực, thật sự là được giác mà không mê, thật sự giác ngộ rồi. Đối đãi với người, 

chúng ta dùng Từ bi, Đại Từ Đại Bi, không có bất cứ điều kiện gì. Vô Duyên Đại Từ, 

duyên chính là điều kiện, vô điều kiện, đối xử với ngũ nghịch thập ác vẫn Đại Từ Đại Bi, 

đối với ngạ quỷ súc sanh cũng Đại Từ Đại Bi, vô điều kiện, bản thân thì khiêm hạ, đối 

với tất cả chúng sanh thì cung kính, chúng ta nhìn thấy con muỗi con sâu con kiến, còn 

chắp tay lại gọi chúng là Bồ tát, huống là đối với con người! Đối với những người tạo 

chư ác nghiệp, chúng ta cũng gọi họ là Bồ tát, cung kính với họ, giúp cho họ quay đầu. 

Khẳng định rằng tánh người vối thiện, khẳng định rằng đức Phật dạy trong kinh điển, tất 

cả chúng sanh vốn là Phật, chỉ nhất thời hồ đồ, từ đó đọa vào A Tỳ địa ngục cũng là nhất 

thời hồ đồ, đừng  có lo, họ sẽ  ra thôi, họ trả xong  nghiệp  báo họ sẽ  ra thôi. Như  người 

phạm tội bị nhốt trong nhà tù, mã tù họ sẽ được thả ra, đọa vào tam đồ cũng giống như 

định hình phạt vậy, định hình phạt tạo ác nghiệp, từ từ chờ nó ra. Trong phật pháp thời 

gian và không gian là giả không có thật, đọa địa ngục A Tỳ vô lượng kiếp, thật sự chúng 

sanh trong địa ngục A Tỳ không có quan niệm về thời gian. Vô lượng kiếp là gì? Là mê 

mà không giác, không biết sám hối, chẳng biết quay đầu, tội đó rất thống khổ, họ tiếp tục 

thọ nhận. Đến khi nào người đó mới giác ngộ, thật sự sám hối là Giác ngộ, thật sự quay 

đầu, thì người đó sẽ rời xa địa ngục, sẽ ra khỏi, đây đều là sự thật. Tội nghiệp có nặng 

đến đâu, chỉ cần sám hối thì người đó là Bồ tát, đúng là quay lại là bờ. 

Quảng bị nhất thiết hàm linh, phổ huệ chân thật chi lợi. Đây là hạnh của Phật A Di 

Đà, chúng ta phải siêng năng học hỏi. Linh là gì? Linh là tinh thần. Chúng ta biết các nhà 

khoa học hiện nay từ từ cũng phát hiện ra, chỉ cần là vật chất, các nhà khoa học nói hạt 

căn bản, chúng ta dùng mắt thịt này không thấy được, nó là vật chất. Là vật chất nên nó 

có tinh thần, nó có thọ tưởng hành thức. Chúng ta thấy được ở trong Lục đạo, tất cả hiện 

tượng vật chất trong Lục đạo, đều có thọ tưởng hành thức. Tâm và vật chất  miên viễn ở 

một chỗ, không bao giờ tách rời, bạn cố tình phân nó làm hai, là sai rồi. Cho nên tiến sỹ 

Tập 35  723 



Gian Bổn làm thực nghiệm nước, tôi nghe được rất vui mừng, ông đã chứng minh được 

tâm và vật chất là nhất thể mà trong kinh Phật đã dạy, dùng phương pháp khoa học để 

chứng minh. Gần đây một nhà khoa học người Mỹ làm thực nghiệm, cái đĩa này tôi mới 

xem, tôi mới xem qua hai lần, chứng minh được nước có ký ức, nó nhớ được. Chúng ta 

thấy thực nghiệm của tiến sỹ Giang Bổn, nước có thọ tưởng hành, hành là chấp trước, đã 

phát hiện ra điều này, còn thức thì chưa phát hiện ra, hiện nay nhà khoa học người Mỹ 

phát hiện ra thức, thức là ký ức. Có ký ức là phiền hà rồi, vì sao vậy?  Vì bạn không tốt 

với nó nó sẽ nhớ trả thù, nó sẽ báo thù bạn. Sơn hà đại địa, ngày nay chúng ta phá hoại 

hoàn cảnh sinh thái tự nhiên, nó nghi nhớ, nó mà báo thù thì phiền lắm đấy, núi lửa bộc 

phát, động đất, sóng thần, đều là sự báo thù của nó. Cho nên chư Phật Bồ tát dạy chúng 

ta, đối với tất cả chúng sanh phải lễ kính, lễ kinh chư Phật, nên đối xử tốt với hoa cỏ cây 

cối. “Tỳ kheo thanh tịnh không đạp lên cỏ tươi”, điều này trong Giới kinh có dạy, không 

được xem thường nó, cũng phải tôn trọng sơn hà đại địa. Trong kinh đức Phật có dạy: 

Núi có Sơn thần, cây có Thọ thần, nước có Thủy thần, đó là sự thật không phải giả đâu. 

Thần là gì? Thần chính là linh, một phương diện khác của vật chất, chính là tâm pháp. 

Chúng ta nên học chư Phật Bồ tát, quảng bị nhất thiết hàm linh, giúp cho họ phá mê khai 

ngộ, thường tốt với họ, cúng dường họ, thuyết pháp cho họ, chúng ta có thành ý này mà 

mời thì họ sẽ đến, giống như đãi khách vậy,  yến tiệc pháp. 

“Phổ huệ chân thật chi lợi”, sự chân thật trong chân thật, cho các vị biết, chính là 

kinh  Vô  Lượng  Thọ,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  chân  thật  tuyệt  đối,  Kinh  Vô  Lượng Thọ 

từng câu từng chữ khai triển ra, chính là Thập Phương Tam Thế Nhất Thiết Chư Phật, tu 

hành chứng quả, hoằng pháp lợi sanh, nhất nhất đều ở trong đó, không lọt ra ngoài một 

pháp nào. Ở trong đây có diệu pháp chân thật được đắc độ, đó là trì danh niệm Phật. 

“Đại ân đại đức” chính là Phật A Di Đà, chúng ta học Phật A Di Đà, là phải học 4 

thứ  này,  “đại  ân  đại  đức, đại  nguyện  đại  lực”. Chúng  ta  có  thể  thật  sự  phát  tâm, thì sẽ 

được bổn nguyện gia trì của Phật A Di Đà, đối với tất cả chúng sanh bố thí ân đức. Bố thí 

cách nào? Tôn trọng họ, đó là điều thứ nhất, kính yêu họ, quan tâm họ, lo cho họ, giúp 

cho họ, đó là ân. Giới thiệu Phật pháp Đại thừa cho họ, dạy dỗ họ, đó là đại đức. Chúng 

ta quan tâm, lo lắng, tôn trọng, chăm lo, 48 nguyện của Phật A Di Đà, nguyện nào cũng 

là quan tâm lo lắng cho tất cả chúng sanh, toàn tâm toàn lực làm tốt việc này. Bắt đầu 

làm từ đâu? Bắt đầu làm từ tâm của chính mình, bắt đầu làm từ nguyện của mình, bắt đầu 

làm từ công việc trong cuộc sống hàng ngày của mình, trong việc đối nhân xử thế, làm 

trên  tất  cả  mọi  phương diện.  Đó  chính  là  đại dụng  độ  sanh, tự  mình  siêng năng tu  tập, 

siêng năng tu, sau đó bạn đọc bộ kinh này, bạn sẽ có cảm nhận khác, bạn là tâm của Phật 

A Di Đà, bạn mới cảm nhận được chân thật nghĩa trong bộ kinh này của Phật A Di Đà, 

bạn không phải là tâm của Phật A Di Đà, thì bạn cảm nhận được là vọng tưởng của minh, 

bạn không cảm nhận được chân thật nghĩa, thọ dụng của chân thật nghĩa vô cùng, pháp 

72 Tập 35 

4 



hỷ  vô  lượng.  Câu  đầu  tiên  trong  Luận  Ngữ:  “Học  nhi  thời  tập  chi,  bất  diệc  duyệt  hồ”. 

Học là học chư Phật Bồ tát, học chư vị thánh hiền, sau khi học rồi, quan trọng nhất là tập, 

tập  là thực  hiện, thực  hiện  ở  trong  tâm.  Sửa  đổi tâm  thái và tư  duy  của  chúng ta, ngày 

trước  tư  duy,  tâm  thái  của  chúng  ta  đều  là  tự  tư  tự  lợi,  đều  là  chạy  theo danh văn  lợi 

dưỡng, sai rồi! Chư Phật Bồ tát đã buông bỏ hết những thứ này, các Ngài thanh tịnh. Vì 

sao vậy? Vì trong tự tánh thanh tịnh không có những thứ này. Những thứ có trong tự tánh 

thanh tịnh, chúng ta phải khai quật ra, phát triển rộng rãi. Ở trong tự tánh thanh tịnh vốn 

đầy đủ thập thiện, vốn có đủ luân lý đạo đức, lý luận và sự thật về nhân quả, cũng có đầy 

đủ. Thật sự có thể thực hiện, đó là sự vui sướng không gì bằng, sự vui sướng này không 

phải có từ bên ngoài, sự vui sướng này được lưu xuất ra từ tự tánh, gọi là pháp hỷ sung 

mãn, thường sanh tâm hoan hỷ, nếu bạn quét sạch hết ưu bi khổ não, vọng tưởng chấp 

trước. Chổi ở đây là gì? Câu Nam Mô A Di Đà Phật chính là cây chổi, quét sạch sẽ, khôi 

phục lại tâm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác của bạn, khôi phục lại tâm Từ bi của bạn, tự 

nhiên  không  còn  oán  hận  người,  không  còn  ghét  bỏ  người  khác  nữa,  bạn  thấy  những 

người tạo tác ác nghiệp vô cùng đáng thương, họ vô tri, không có ai dạy họ, bạn sẽ sanh 

tâm lân mẫn, sanh tâm đồng tình, bạn sẽ không ghét họ. Có duyên, nghĩa là họ chịu nghe, 

bạn dạy cho họ, nếu họ không nghe chúng ta niệm Phật hồi hướng cho họ. Chuyện này 

đã làm hết mình rồi, niệm Phật hồi hướng rất có tác dụng, người này trong tương lai thật 

sự quay đầu, thì họ sẽ biết được, nếu không quay đầu thì không thể cảm nhận được, sau 

khi quay đầu thì sẽ cảm nhận được. Bạn đã dùng nhiều thời gian như thế để quan tâm đến 

họ, chúng ta lo lắng quan tâm mà không cần người đó phải biết. Đó là cái gì? Đó là tánh 

đức, tự tánh vốn là như vậy. “ Vi diệu nan tư”, câu này nói rất đúng. Sự quan tâm của 

chư Phật Bồ tát đối với tất cả chúng sanh, đúng là vi diệu khó nghĩ bàn. 

“Như thị phương xưng Như Lai bổn hoài, tài thị cứu cánh phương tiện”. Bạn xem 

trong  đại  cương  đây  nói,  vẫn  chưa  giảng  đến  kinh  văn,  trước  đem  một  số  đại  ý  trong 

kinh, có ý nghĩa quan trọng nói trước cho chúng ta biết, sau khi chúng ta vào kinh trong 

kinh văn, chúng ta sẽ biết được cần học như thế nào. Nếu bạn không hiểu những điều 

này, thì  bạn  sẽ không  biết phải  học như  thế  nào, sau  khi  học  rồi  lại  chẳng biết  tu  cách 

nào, cho nên đại cương cần phải học kỹ. Đại cương phong phú nhất, viên mãn nhất, là ở 

trong Hoa Nghiêm Kinh Sớ Sao của Thanh Lương Đại sư, đây là bài viết tâm đắc nói lên 

sự tu tập của mình. Khế nhập cảnh giới này, là bài báo cáo chân thật nói về thật chứng 

thật tướng của các pháp. Bộ phận quan trọng nhất trong đại cương này, chính là bốn đoạn 

trước. Dưới đây, từ đoạn 5, sở bị căn khí, cũng là 4 đoạn, bởi vì đoạn thứ 9 là giải thích 

đề kinh, đoạn 10 là giải thích kinh văn. Đó là một số kiến thức trong Phật giáo, không thể 

không  hiểu.  Nhưng  đoạn  này  không  phải  là  bộ  phận  quan  trọng,  cũng  là  kiến  thức  bắt 

buộc phải hiểu khi nghiên cứu kinh giáo, thì sự tiến bộ có thể nhanh được một chút. Hôm 

nay hết giờ rồi, chúng ta học đến đây. 



Tập 35  725 



HẾT TẬP 35 





72 Tập 35 

6 



Tập  36 

Giảng ngày 11 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các vị pháp sư, các vị đồng học, mời ngồi. Mời xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, 

trang 38, hàng thứ 2 từ dưới lên, cũng chính là đoạn thứ 5, “sở bị căn khí”. Tiền minh 

bổn kinh quảng thu vạn loại, phổ bị tam căn. Chữ này không đọc là bị mà đọc là phi, chữ 

này gồm chữ bì và bộ thủ bên cạnh, có nghĩa là khoác trên mình. Cổ âm đọc là phi, phổ 

phi tam căn. 



Kim đương cánh minh, vạn loại chi nội, như hà thị khí, tam căn chi trung, thùy thị 

đương cơ. 



Đầu tiên trước đây nói về bộ kinh này, về pháp môn này, là tất cả căn tánh đều có 

thể hấp thụ được lợi ích, cho nên Tịnh độ tông thường nói, “tam căn phổ phi, lợi đốn toàn 

thu”. Đây nói về sự rộng lớn của pháp môn, cũng là một sự dặn bảo, với vô số người bất 

đồng căn tánh, rốt cuộc là căn tánh như thế nào, là căn khí khế nhập pháp môn này nhất. 

Điều này chẳng thể không biết, dưới đây cho chúng ta biết. 



“Phu căn khí hữu thị khí dữ phi khí chi biệt”. Khí ở đây là ví dụ, là đồ đựng, giống 

như ly uống trà. Ly uống trà, dùng cái này để ví dụ. “Thị khí” là đã hoàn thiện, có thể 

đựng nước. “Phi khí”, là cái ly này bị bể, dưới đáy ly bị nứt ra một đường, thì không còn 

là khí nữa, chúng ta đựng nước vào thì nước rò rỉ ra hết, đây gọi là phi khí. Dùng cái này 

để làm ví dụ, có nghĩa là người như thế nào thì có thể tiếp nhận được pháp môn này, 

người như thế nào thì không thể tiếp nhận được, tiếp nhân được là thị khí, không tiếp 

nhận được là phi khí. 



“Phá lậu chi khí bất kham thừa thọ pháp lộ”. Pháp là Phật pháp, lộ là cam lồ, chính 

là cái hay nhất trong Phật pháp, vì đây cũng là một ví dụ, dùng người cõi trời, thức uống 

của cõi trời, cam lộ là thức uống tốt nhất. Nếu như đồ đựng bị nứt, đi đựng cam lồ, thì 

cam  lồ  sẽ bị chảy  mất, cho nên những  thứ  không thể thọ nhận  được  cam  lồ trong  Phật 

pháp thì gọi là phi khí. Đó là giải thích sơ lược về ý nghĩa của danh tướng. 

Dưới đây dẫn chứng lời Liên Trì Đại sư nói về tiền tam phi khí trong Sớ Sao. Ba 

hạng người trước đây không thể tiếp nhận được lời chỉ bảo của Tịnh tông. Thứ nhất là 

“vô tín”, người này không tin. Thứ hai là tuy có tin nhưng không phát nguyện cầu vãng 

sanh, người đó rất lưu luyến thế gian này, cảm thấy thế gian này rất đẹp, rất thú vị nên 

Tập  36  727 



không  muốn  đi.  Thứ  ba  là  vô  hạnh,  tuy  cũng  muốn  vãng  sanh  nhưng  không  chịu  làm, 

không thể y giáo tu hành. Ba hạng người này chính là phi khí. 

“Phản  thị  giai  khí”.  Còn  như  ngược  lại  thì  là  khí,  người  này  tin  được,  nguyện 

được, làm được, người như thế quyết định được vãng sanh, bắt buộc phải đầy đủ ba điều 

kiện này. Có tín có nguyện, hạnh không rốt ráo, không chân thật làm, không làm được. 

Nếu như khi lâm chung gặp được thiện hữu, khi lâm chung có một điều kiện quan trong, 

là đầu óc sáng suốt, nếu đầu óc  không sáng suốt thì bó tay thôi, cho nên người già bị 

bệnh  mất  trí  thì  không  có  cách  nào  đâu.  Suốt  đời  niệm  Phật  niệm  đến  cuối  đời  bị  tình 

cảnh này, thì không thể nắm chắc được vãng sanh. Người già bị bệnh mất trí trong đạo 

Phật nói đó là oan thân trái chủ, là nghiệp chướng. Cho nên học Phật không thể không 

biết  một  số  chân  tướng  sự  thật  này. Chúng  ta  còn  sống  một  ngày, không  nói đến năm, 

sống một ngày phải biết nỗ lực tiêu trừ nghiệp chướng, tiêu trừ một ngày nghiệp chướng, 

nhất định  không  kết oán  thù với  người. Phải học  được  ở  đâu cũng  chịu thiệt  thòi, chịu 

thiệt  thòi  là  có  phước,  chịu  thiệt  thòi  thì  bạn  mới  tiêu  trừ  được  nghiệp  chướng,  không 

chịu thiệt thòi thì nghiệp chướng không tiêu được. Nếu như còn muốn chiếm một chút về 

mình, thì mỗi ngày bạn làm tăng trưởng nghiệp chướng, như thế hoàn toàn sai rồi. Ở thế 

gian này, tuy bạn được cả thế giới thì có nghĩa gì chứ, tạo tội nghiệp bao lớn. Giống như 

trong cuốn sách này có nói, thời đại đế quốc La Mã, đế vương Khải Tát phái đoàn quân, 

đến xâm lược Trung Quốc, mười mấy vạn người, vào thời đó hành quân đường bộ, đi 1 

năm 2 tháng mới đến biên giới của Trung Quốc. Vất vả quá!  Đi bộ đường dài như thế, 

đội quân đã mất đi một phần ba người rồi, người thì bị bệnh chết, người thì già yếu mà 

chết. Cho nên đến Trung Quốc còn chưa đến được Trung Nguyên, đến được Cam Túc, 

thì hình như chỉ còn lại hơn sáu ngàn người. Bạn nghĩ xem mười mấy vạn người, chỉ còn 

lại hơn sáu ngàn người, đánh mấy trận còn lại 600 người, cuối cùng còn lại 600 người. 

600  người  này  sau  khi  đánh  một  trận  với  tướng  quân  của  Trung  Quốc  thì  còn  lại  200 

người, cuối cùng toàn bộ tự sát, hủy diệt hết toàn quân. Bạn nghĩ xem có ý nghĩa gì chứ, 

đó là do dục vọng của Khải Tát quá lớn, muốn chinh phục toàn thế giới, hơn 3 năm gần 4 

năm, mười mấy vạn quân đều chết hết. Cho nên chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật của 

thế gian này, dù bạn có được cả thế giới này, thì bạn hưởng được phước mấy năm đây? 

Bạn đã tạo tội nghiệp nặng cỡ nào! Sau khi chết chắc chắn đọa vào địa ngục A Tỳ. Cho 

nên hiểu được chân tướng sự thật về nhân quả, thì bạn sẽ không khởi lên tâm niệm như 

vậy, tâm niệm này là tâm niệm bất thiện. Thật sự có duyên, có phước báo lớn gặp được 

Phật pháp, nguyện vọng lớn nhất khi gặp được Phật pháp, đời này làm Phật, bạn mới thật 

sự giải quyết được vấn đề. Phật là gì? Phật là người hiểu biết rõ rang, bạn hiểu rõ ràng 

chân tướng sự thật về nhân sinh vũ trụ, không hề có tơ hào sai chạy, thì người này chính 

là  Phật.  Phật  là  người  thông  đạt  rõ  ràng,  thật  là  xứng  đáng,  thật  sự  đạt  được  cứu  cánh 

viên  mãn.  Cho  nên  Tín  hạnh  nguyện,  là  ba  điều  kiện  quyết  định  tánh,  cho  việc  tu  tập 

72 Tập  36 

8 



pháp môn Tịnh độ. Phàm người có đầy đủ ba điều kiện này, đều là người học Tịnh tông, 

là những người học Tịnh tông mà được. 

Dưới đây  Niệm lão giải thích cho chúng ta:  Tín nghĩa là, tin chúng sanh và Phật 

bất nhị, thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật, chúng sanh niệm Phật, chắc chắn được vãng 

sanh, cứu cánh thành Phật. Đó là nói về tín. Trong Yếu Giải Ngâu Ích Đại sư nói về 6 

đức tin. Thứ nhất là tin chính mình,  ở đây cũng nói là tin chính mình.  Chúng sanh và 

Phật là một chẳng phải hai, phải tin tưởng điều này, tin tưởng chính mình vốn là Phật, thị 

tâm thị Phật, thị tâm tác Phật. Vì sao bạn không thành Phật được, không thành Phật được 

là vì nghiệp chướng của chúng ta quá sâu nặng. Trong nghiệp chướng nặng nhất, khó phá 

nhất, chính là tham, sân, si, mạn, nghi. Chúng ta phải thật sự quay lại nhìn xem bản thân 

mình có hay không. Nếu như 5 chữ này đều có cả, thì 8400 pháp môn không có phần cho 

bạn đâu, pháp môn Tịnh tông cũng không thể vãng sanh. Vì sao vậy? Vì có 5 loại phiền 

não này, thì Tín Hạnh Nguyện của bạn không chắc chắn. Có hay không? Hình như có, 

khi  có  khi  không,  bạn  không  thắng  được  tập  khí  phiền  não.  Chúng  ta  nên  quan  sát  từ 

đâu? Từ trong cuộc sống hàng ngày, từ trong công việc, tiếp nhân xử thế, bạn quan sát kỹ 

càng,  người  đó  không  buông  bỏ.  Chúng  ta  dùng  mực  thước  trong  kinh  điển,  88  phẩm 

kiến hoặc trong tam giới, điều này đầu tiên cần phải đoạn, đoạn hết thì chứng được quả 

Tu Đà Hoàn. Cấp bậc trong kinh Hoa Nghiêm, là Bồ tát Sơ Tín vị. Chúng ta nghĩ thử 

xem, mình có chấp chặt thân kiến nghiêm trọng hay không; Chấp trước thân này là chính 

mình, chẳng phải mình và người bất nhị, mình và người chắc chắn là hai rồi, làm sao mà 

bất nhị được. Cửa này còn chưa phá được, thì phía sau hoàn toàn không thể phá được, đó 

là cửa ải thứ nhất. Cửa ải thứ hai là đối lập, cửa ải thứ ba là thành kiến; Chấp trước kiến 

giải của mình cho là đúng, chắc chắn mình tài giỏi hơn người khác, không hề có một chút 

khiêm nhường cung kính, phải làm sao đây? Ấn Quang đại sư dạy chúng ta rằng, bạn nên 

học theo đức  Phật. Đức Phật đã dùng cái gì để học? Ngài dùng tâm cung kính, một phần 

thành kính được một phần lợi ích, hai phần thành kính được hai phần lợi ích, thập phần 

thành kính được thập phần lợi ích. Thế nào gọi là thành? Thành là tâm thanh tịnh. Nhất 

niệm  bất  sanh  gọi  là  thành, niệm  là  tà  niệm, nhất  niệm  bất  sanh  là  thành, thành  là  tâm 

chân  thành,  tâm  chân  thành  tự  nhiên  phát  xuất  ra  chính  là  kính,  kính  người, kính  việc, 

kính  vật.  Kính  ở  đây  người  ta  thường  nói  là  chịu  trách  nhiệm  đến  nơi  đến  chốn.  Đối 

nhân, đầu tiên phải biết được quan hệ giữa người và người, vì sao vậy? Vì biết được quan 

hệ thì sẽ biết được cách sử dụng chữ thành. Quan hệ phụ tử phải tận hiếu, quan hệ quân 

thần phải tận trung, quan hệ giữa bạn bè phải tận tín, nói tóm lại chính là một chữ hiếu. 

Hiếu dùng trong quan hệ phụ tử, gọi là phụ từ tử hiếu, dùng trong quan hệ quân thần, gọi 

là  quân  nhân  thần  trung. Bạn sẽ  hiểu được  phải  làm  cách  nào, quan  hệ  là  đạo, hành vi 

thuận với đạo, đó chính là đức, gọi là đạo đức. Bạn không hiểu được quan hệ, ngày nay 

thật sự có người không hiểu được, điều này không giả đâu. Bạn không thể trách họ, từ 

nhỏ không có ai dạy họ, lớn lên thành thói quen rồi thì khó có thể thay đổi được. Cổ nhân 

Tập  36  729 



nói, “giang sơn dễ đổi bản tánh khó dời”, đó là tập tánh, không phải là bổn tánh, tập tánh 

khó dời, không thể trách họ. Trong bộ kinh này đức Thế Tôn vô cùng Từ bi dạy chúng ta, 

tất  cả  những  người  làm  sai  sự  việc  đều  không  thể  trách  móc  họ.  Nhất  định  phải  biết, 

người đi trước họ vô tri, không biết đạo đức, không có ngữ ngôn, nên không dạy họ. Cha 

mẹ họ không dạy họ, ông bà nội không dạy họ, ông bà cố cũng không dạy họ, chúng ta 

tính đến ít nhất là bốn đời. Chúng ta sơ suốt, quên mất đạo đức dạy học của truyền thống 

Trung  Quốc  bốn  đời  rồi,  làm  sao  bạn  có  thể  trách  họ  được.  Cho  nên  chỉ  dùng  tâm  lân 

mẫn, tâm đồng tình để giúp cho người này, giúp cho họ, họ sẽ không cám ơn bạn đâu, 

thậm chí còn oán hận bạn, bạn đã làm phiền họ. Người hiểu được thì phải nhẫn nại, bạn 

không nhẫn, thì họ sẽ không có cơ hội quay đầu, đến khi họ quay đầu rồi, thì họ lại rất 

biết  ơn  bạn, biết  được  những  hành  vi  trong  quá  khứ  là  có lỗi  với  bạn. Bạn  thật  sự  yêu 

thương họ, thật sự giúp đỡ họ, khẳng định rằng tánh người vốn thiện, khẳng định rằng 

con người sẽ quay đầu. Quay đầu có khó có dễ, có người đời này không thể quay đầu 

được, thì đời sau. Đức Phật giáo hóa chúng sanh, đời đời kiếp kiếp không bỏ một người, 

tâm Từ bi đến cùng cực, không ở nhất thời, không ở một đời, Ngài quả là tài giỏi thiệt. 

Chỉ cần tiếp xúc với Phật, là đã gieo chủng tử Phật rồi, điều này dám khẳng định, “nhất 

lịch nhĩ căn, vĩnh vi đạo chủng”. Bạn nghe được một danh hiệu Phật, nghe được một câu 

kinh, bất luận bạn có hiểu hay không hiểu, chủng tử này đã gieo xuống rồi. Thấy tượng 

Phật,  thấy  kinh  Phật,  thấy  người  xuất  gia,  thì  chủng  tử  Phật  cũng  đã  gieo  xuống  rồi. 

Nhưng mà vẫn chưa hình thành khí, khí là thật sự có thể lãnh thọ. 

Thị tâm thị Phật, có nghĩa là vốn là Phật, trong kinh điển Đại thừa đức Phật thường 

dạy, bạn vốn là Phật, thị tâm tác Phật. Chữ tác này nghĩa là ngày nay bạn tu tập, bạn phải 

làm Phật, tôi vốn là Phật, bây giờ tôi phát tâm làm Phật. Có thể thành Phật được không? 

Dĩ  nhiên là được.  Dùng phương pháp gì đây?  Chúng  sanh niệm  Phật,  chắc chắn được 

vãng sanh, cứu cánh thành Phật, đó là phương pháp đơn giản nhất, nhưng mà người này 

cần có thiện căn thâm hậu. Vì sao vậy? Vì họ phải không có một chút hoài nghi, thật sự 

đạt được không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn, chân thật niệm Phật, chân 

thật niệm Phật, buông bỏ vạn duyên, bước vào niệm Phật đường. Phải tốn bao nhiêu thời 

gian mới có thể thành Phật? Bình thường mà nói, thì ba năm là có thể thành Phật. Thật sự 

không khó! Chúng ta thấy rất nhiều người ở trong niệm Phật đường, niệm suốt cả cuộc 

đời mà vẫn không thể thành Phật. Vì nguyên nhân gì? Vì không thật sự hạ thủ công phu, 

cũng có nghĩa là ngày nào cũng vào niệm Phật đường, nhưng không buông bỏ một thứ gì 

hết. Mình người, phải quấy không buông bỏ, danh văn lợi dưỡng không buông bỏ, ngũ 

dục  lục  trần không  buông  bỏ, tham  sân  si  mạn  không buông bỏ, đừng nói  là  niệm  một 

đời, có niệm mười đời cũng không được, không thể thành tựu, thật sự thành tựu chính là 

buông bỏ tất cả. Tôi sống ngày hôm này, thì thời khóa tu tập ngày hôm nay của tôi chính 

là niệm Phật, chính là buông bỏ vạn duyên, ngoài việc này ra, thì không còn bất cứ một 

73 Tập  36 

0 



việc  gì  khác,  niệm  Phật  như  thế  mới  được!  Nhưng  phương  pháp  lý  luận  này  trong  rất 

nhiều kinh điển, tôi đều không học, không học thì không cần phải học. Vì bạn chân thật 

nên những điều trong kinh điển nói bạn đều có đầy đủ hết, không cần phải học. Chỉ cần 

không hoài nghi, không xen tạp, thì những điều trong kinh điển nói bạn không cần phải 

học, bạn hoàn toàn đầy đủ. Điều kiện để thành Phật, thứ nào bạn cũng có, thù thắng quá! 

Ấn tổ dạy chúng ta rằng, vào thời đại hiện nay, tốt nhất không quá 20 người ở trong niệm 

Phật  đường. Có  lý  đấy, ít  người thì  ít  chuyện, ít  thị  phi, ít  chướng ngại, dễ  dàng  thành 

tựu. Đông người rất khó, rất phức tạp, nhiều chướng ngại, không dễ thành tựu. Lời chỉ 

dạy của Tổ sư, trong đó có đạo lý lớn, có học vấn nhiều, nhất định không được sơ suốt. 

Đừng tưởng rằng người ta đông đúc, đạo tràng mới hưng thịnh, bên ngoài thấy đạo 

tràng hưng thịnh, thì không thể vãng sanh được đâu, đều là đạo tràng ồn náo, điều này 

cần nên hiểu. 

Thứ hai nói đến Nguyện: Nguyện là chán ghét Ta bà, ngưỡng mộ Cực lạc, như con 

nhớ mẹ, tất muốn vãng sanh, đó là nguyện. 

Thật sự cảm nhận được thế gian này của chúng ta là khổ, đặc biệt là vào thời đại 

hiện nay, xã hội loạn động, địa cầu có quá nhiều tai biến. Mỗi ngày bạn đều có thể nhìn 

thấy,  bình  quân  con  số  phát  sanh,  càng  ngày  càng  nhiều  hơn, tai  nại  thì  mỗi  ngày  một 

nghiêm trọng hơ. Cho nên dân cư sống trên thế giới ngày nay, bất luận là nam nữ già trẻ, 

phú quí bần tiện, có thể nói, đại đa số người đều không cảm thấy an toàn, sống trên thế 

gian này mà không có cảm giác an toàn, thì bạn nghĩ xem có khổ không. Hôm nay không 

biết ngày mai có thay đổi gì, cho nên Ấn tổ dạy chúng ta thường nghĩ đến chết, nghĩ đến 

mình sắp phải chết, thì còn có gì là không buông bỏ được chứ, ngược lại tâm sẽ an. Tôi 

học Ấn Quang Đại sư, xem mỗi ngày đều là ngày cuối cùng trong cuộc đời mình, tôi còn 

có gì không buông bỏ được chứ? Không còn gì! Thật sự quán tưởng như vậy, phải xem 

nó là thật, không phải là giả, không phải là giả thiết đâu,  tâm bạn được an. Thế gian có 

thay đổi thế nào, có loạn động thế nào, cũng không liên quan đến tôi, thời gian của tôi chỉ 

có mấy tiếng đồng hồ này, mấy giờ nơi đây không xảy ra chuyện gì, thì chỗ của tôi rất an 

ổn. Tâm an mới có thể biện đạo, tâm không an thì niệm Phật không đắc lực, nhất định 

tâm phải an, tâm an thì lý rõ ràng. Chân tướng sự thật của vũ trụ là sát na sanh diệt, sát na 

vô trụ. Trong Kinh Kim Cang đức Phật dạy chúng ta “vô trụ sanh tâm”, đó là đúng. Đối 

với  bản  thân,  đối  với  thế  giới,  nhất  định  không  có  mong  cầu,  nhất  định  không  có  dục 

vọng. Việc lớn thứ nhất, là phát triển tánh linh của chính mình, vãng sanh Tịnh độ, thân 

cận  Phật  Di  Đà,  đó  là  nguyện  vọng  thứ  nhất.  Giúp  đỡ  chúng  sanh  khổ  nạn,  phải  có 

duyên, tận tâm tận lực, không có duyên thì đừng phan duyên, đừng ép buộc, vì sao vậy? 

Phan duyên, ép buộc, thì bạn đã bị lạc vào chỗ phân biệt chấp trước rồi, bạn cách ly tâm 

chân thành Bình Đẳng Giác, càng ngày càng xa, như thế là sai rồi, bạn lại ở trong luân 

hồi, tạo nghiệp luân hồi rồi. Duyên thành thục thì làm, có duyên mà duyên chưa thành 

thục, thì cũng đừng nên làm. Thành thục nghĩa là sao? Là mọi người hoan hỷ, như thế thì 

Tập  36  731 



nên làm, không làm thì có lỗi với người. Duyên chưa thành thục, một số ít có thể chấp 

nhận, đại đa số người là không đồng ý, không biết bạn làm để làm gì. Đối với bạn họ còn 

hoài nghi, ngày nào cũng nghiên cứu xem, bạn làm việc này có ý đồ gì, có mục đích gì, 

như thế chẳng phải bạn làm người khác sanh phiền não rồi sao? Làm người khác sanh 

phiền não, Bồ tát nhất định không làm. Trong Đại thừa giáo đức Phật thường dạy, Bồ tát 

ở bất cứ nơi đâu cũng đều khiến cho chúng sanh sanh tâm hoan hỷ, không làm mà họ 

hoan  hỷ,  thì  chúng  ta  đừng  làm,  làm  mà  họ  hoan  hỷ,  thì  chúng  ta  làm.  Bạn  không  vì 

mình,  mà  vì  mọi  người,  mọi  người  không  biết  điều  này  hay,  không  sao,  bạn  dạy  họ, 

giống như đức Phật Thích Ca Mâu Ni vậy, bạn ở  nhà dạy học. Ngày nay dạy học, tìm 

không ra học sinh, đó là sự thật, không giả đâu nhé. Học sinh tuy nhiều, nhưng học sinh 

thật sự  cầu học  lại  rất  ít, đến để góp  vui  thì rất nhiều, chứ không phải  đến để cầu  học. 

Chúng ta biết trong đạo Phật người giảng kinh càng ngày càng ít. Có người thật sự học 

giảng kinh không? Hình như là có đấy, thật ra không phải vậy. Vì sao vậy? Đầu tiên, nền 

giáo dục cơ bản người này có hay không? Nền giáo dục rất quan trọng, người tại gia có 

3, người xuất gia có 4, bạn đã làm được chưa? Đó là những điều cơ bản, thật sự có 3 thứ 

này,  đến  đâu  để  học  đây?  Đời  này  tôi  thật  sự  rất  rất  may  mắn,  không  có  chỗ  để  học, 

không học được ở Phật học viện, tôi gặp được Thầy Lý, đúng dịp Thầy Lý mở lớp học, 

đào tạo và huấn luyện Pháp sư giảng kinh, học sinh có hơn 20 người, phương pháp của 

thầy dạy học có hai thứ: Thứ nhất là giảng diễn thuật, “thực dụng giảng diễn thuật”, thứ 

hai là “nghiên cứu giảng về nội điển”. Cách này nghĩa là gì? Là phương pháp dạy học 

trong trường sư phạm, những thứ này trong Phật học viện không dạy, cách này nghĩa là 

sao? Là do người xưa đời đời truyền lại cho nhau, phương pháp giảng kinh, diễn giảng. 

Bạn không biết phương pháp, bạn vừa lên pháp tòa, mở miệng là nói sai rồi, người ta sẽ 

cười bạn, giới không chuyên môn thì chẳng biết, giới chuyên môn thì biết liền. Nhưng 

mà xã hội ngày nay, đã không còn giới chuyên môn nữa, bạn lên pháp tòa biểu diễn, họ 

không nhận ra đâu. Thật sự gặp phải giới chuyên môn, thì họ thấy quá rõ ràng, nhìn qua 

là biết được bạn có học qua hay không, xuất thân từ Khoa ban, đó là người trong nghề. 

Cho nên tôi thấy cách dạy của Thầy Lý, e rằng sẽ bị thất truyền, nếu chúng ta không tiếp 

tục truyền thừa, thì thật sự sẽ bị thất truyền. Lúc trước chúng tôi ở Singapore mở lớp đào 

tạo và huấn luyện ngắn ngày, một kỳ là 3 tháng, chúng tôi đã sử dụng phương pháp này, 

hiệu  quả  rất  tốt.  Các  bạn  tham  dự  lớp  đào  tạo,  khi  họ  chia  sẻ  những  điều  tâm  đắc,  ở  

Singapore  tiếp  nhận  3  tháng  huấn  luyện,  đã  đạt  hiệu  quả  tốt  hơn  ngày  xưa  học  3  năm 

trong Phật học viện. Lớp huấn luyện ngắn ngày, chúng tôi không giảng về cơ bản giáo 

dục, mà chỉ nói về kỹ thuật, những phương pháp, quy củ trên bục giảng, những thứ này 

rất quan trọng. Ngày xưa Thầy Lý, tôi nói cho các vị nghe, các vị không nên cười, cuốn 

sách này của Thầy Lý là do chính Thầy viết, sau khi viết xong cuốn sách này, Thầy chỉ in 

có 300 cuốn, đặt vào trong thùng, khóa trái lại, không ai có thể lấy được. Lớp học kinh 

chúng tôi có hơn 20 người, thầy có phát cho không? Không, thầy không cho ai hết. May 

73 Tập  36 

2 



mắn  trong  số  học  sinh  chúng  tôi  được  3  người  có,  do  Thầy  Lý  cho,  thầy  cho  tôi  một 

cuốn, cho Châu Gia Lân 1 cuốn, cho Từ Tỉnh Dân 1 cuốn, những người khác thì không 

được. Hỏi thầy giáo, thầy giáo lắc đầu không cho, các bạn đến hỏi tôi, tôi phải làm sao 

đây? Tôi đem cuốn sách của thầy giáo làm biểu đồ, làm đại cương, biểu đồ này đem cho 

thầy giáo xem trước, thầy xem rồi nói, tốt, được đấy. Tôi dùng cách này gián tiếp giới 

thiệu với các bạn trong lớp, tôi giảng đại ý cuốn sách này của thầy, không giảng văn của 

thầy, cũng không giảng tài liệu của thầy. Tôi dùng biểu đồ của tôi, hình như có khoảng 5, 

6 trang gì đó, tôi đã giảng cái này. Thầy thận trọng quá! Khi đó tôi có thỉnh giáo với thầy 

giáo, tôi nói: Thưa thầy, thầy đâu cần phải như thế? Hay như vậy, vì sao không truyền lại 

cho các học sinh? Thầy nói: Cậu không hiểu đâu! Tôi sững cả người. Thầy nói: “Người 

ta không hiểu, nghe kinh cũng như nuốt táo cả quả. Rất hay, hay ở chỗ nào thì không nói 

ra  được.  Không  hay  chỗ  nào  không  hay  cũng  không  nói  ra  được,  đừng  tạo  nghiệp! 

Những thứ này nếu họ thật sự xem rồi, họ lại mang đi phê bình người khác, họ có thể nói 

ra tất cả những chỗ không hay của Pháp sư khi đăng tòa, chỗ hay của bạn, họ cũng có thể 

nói, đây là chuẩn mực, tùy tiện đi phê bình Pháp sư, đó là tạo khẩu nghiệp”. Tôi mới hiểu 

ra, không phải thần bí gì, chỉ tránh người ta tạo khẩu nghiệp, tùy tiện đi phê bình Pháp 

sư. Từ đó tôi mới hiểu được dụng ý của Thầy, đó là tiêu chuẩn, là mực thước, không nên 

đem những thứ này đi khắp nơi đo lường người khác, đó là bạn đã tạo tội nghiệp rồi. Cho 

nên đến khi Thầy vãng sanh, tôi mới khuyến khích họ đem cuốn sách này in ra phổ biến 

lưu thông, hy vọng đem phương pháp giảng kinh, diễn giảng trong Phật giáo, những quy 

củ này lưu thông rộng rãi, để làm lợi ích. Thực tế mà nói, trong Phật học viện, lớp học 

Phật  pháp,  môn  học  đầu  tiên  là  học  điều  này,  nhưng  mà  đức  hạnh  là  trên  hết.  Tại  gia 

không có 3 điều cơ bản, xuất gia không có 4 điều cơ bản, thì không thể học môn này. 

Thật sự sau khi nắm chắc những điều cơ bản rồi mới học môn này, thì tương lại bạn mới 

có thể xiển dương Phật pháp, hoằng pháp lợi sanh. Cho nên ngày xưa người xuất gia ở 

trong xã hội, vì sao đáng được mọi người cung kính, là có lý của họ, vì họ thật sự có đức 

hạnh,  thật  sự  có  học  vấn.  Tôi  ở  lớp  đào  tạo  và  huấn  luyện  ngắn  ngày  tại  Singapore,  3 

khóa trước, khóa I, khóa II, khóa III tôi giảng dạy, tôi giảng về môn này, khi đó Pháp sư 

Ngộ Văn cũng đến nghe, vào thời đó chưa có máy thu hình, chỉ có thu âm, tôi để Thầy ấy 

nghe băng thu âm viết ra một cuốn giảng ký, giảng ký này cũng in ra rồi. Pháp sư Ngộ 

Văn cũng rất siêng năng, sau khi viết xong, Thầy ấy đem cho tôi coi, tôi đọc qua một lần 

từ đầu đến cuối, chỗ nào không được thì sửa lại, giảng ký này đã in ra rồi, chánh thức lưu 

thông  rồi.  Nguyên  văn  của  Thầy  Lý,  so  ra  khó  hiểu  hơn.  Thầy  viết  theo  dạng  văn  cổ, 

không sâu, rất cạn làm nổi bật thể văn ngôn, giảng ký thì dễ hơn nhiều. Bất luận là các 

bạn tại gia hay xuất gia, thật sự phát tâm học giảng kinh, học diễn giảng, thì cuốn sách 

này  bắt  buộc  phải  đọc.  Bạn  thật  sự  học  thật  sự  theo  thầy  giáo.  Năm  xưa  Thầy  Lý  đưa 

cuốn sách này cho tôi, một tuần là tôi đọc hết, tôi hiểu được hết, nhưng mà sao? Lên bục 

giảng lại không dùng được, đồ chơi này giống như đánh trận vậy, một tháng có thể học 

hết “Tôn Tử Binh Pháp”, nhưng ra chiến trường thì không biết đánh trận. Điều này thầy 

Tập  36  733 



giáo không thể dạy cho bạn, bởi vì nó là sống, trạng thái thì thiên biến vạn hóa, cho nên 

tôi  quyết  định  trở  về  Đài  Trung,  tôi  theo  thầy  giáo  10  năm,  để  nhìn  điều  gì?  Để  nhìn 

Thầy  ứng  dụng  trên  bục  giảng,  tôi  không  học  gì  khác  với  Thầy,  bởi  vì  điều  này  Thầy 

không thể dạy được. Thời gian dài sống với Thầy, thời gian dài nghe Thầy giảng, quan 

sát Thầy, điều này trên bục giảng Thầy rất là linh hoạt thiện xảo toàn tâm toàn ý.  


Cho  nên  người  khác  nghe  ý  của  thầy  giảng,  còn  tôi  thì  không,  tôi  nghe,  tôi  quan  sát. 

Nghe và quan sát phương pháp và kỹ xảo của thầy, nội dung là do thầy tham khảo những 

tư liệu chú sớ của người xưa, tôi cũng biết coi đấy, nhưng mà người ta hấy Thầy biểu 

diễn hoạt bát và tự tại quá như vậy, tôi thì chẳng làm được như thế. Bạn có hỏi Thầy điều 

này  Thầy  cũng  không  thể  dạy  cho  bạn, vì  nó  là  thứ  sống  mà,  cho  nên  tôi  ở  Đài  Trung 

nhiều năm như thế, tôi học một môn thôi. Ngạn ngữ Trung Quốc nói: Chuyên môn coi 

môn  đạo,  không  chuyên  môn  coi  nhiệt  náo.  Đó  chính  là  trường  kỳ  thân  cận,  nếu  bạn 

không huân tập trường kỳ, thì cái hay khi ứng dụng bạn không thể cảm nhận được, cho 

nên thân cận thiện tri thức rất quan trọng, không gì quan trọng hơn điều này. Từ xưa đến 

nay, người thật sự kế thừa, người thật sự thành tựu, là người gì? Đại đa số là thị giả của 

Hòa thượng. Vì sao vậy?  vì ngày nào cũng theo hầu, nên học được tất cả, ngài A Nan 

làm  thị  giả,  kế  thừa  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  pháp  sư  Cổ  Đức  là  thị  giả  của  đại  sư 

Liên Trì. Các bạn quan sát kỹ mà xem, người kế thừa đại sư Ngâu Ích cũng là thị giả của 

Ngài, sau khi đại sư Ngâu Ích vãng sanh, tất cả những trước tác của đại sư Ngâu Ích đều 

do vị này chỉnh lý, in ấn và phát hành ở đời. Ở Trung Quốc, thị giả của Lão hòa thượng 

Viên Anh, là người đầu tiên trong số học sinh của Lão hòa thượng, Thầy là người chủ 

biên cuốn Viên Anh Pháp Sư Toàn Tập. Tất cả những điều trên đây nói lên thời gian dài 

thân cận thiện tri thức, quan sát kỹ sự ứng dụng trên bục giảng của họ, sự ứng dụng trong 

cuộc  sống  hàng  ngày.  Còn  nữa,  cách  Lão  hòa  thượng  tiếp  đón  khách,  biết  bao  nhiêu 

người đặt vấn đề thỉnh giáo với hòa thượng, Ngài giải đáp thế nào, Ngài chỉ bảo thế nào, 

bạn thân cận thì mới có thể học được thứ thiệt. Điều này không có cách nào dạy được, nó 

không có tài liệu, nguyên tắc nguyên lý chỉ có 1 cuốn sách này, hai cách dạy hiện nay 

chúng tôi in thành một cuốn sách, tài liệu của Thầy Lý quả thật là tóm tắt rõ ràng, Thầy 

không nói vòng vo. Tôi đọc cuốn Thực Dụng Giảng Diễn Thuật của Thầy, rất mỏng, in ở 

phía  sau,  bởi  vì  khi  đó  mới  học  diễn  giảng.  Tôi  vào  trong  tiệm  bán  sách  tìm  rất  nhiều 

loại, những tài liệu này đều dạy người ta cách diễn giảng, mỗi cuốn đều rất dầy, sau khi 

đọc hết, quay lại nhìn sách của Thầy, đúng là bái phục đến mức ngũ thể đầu địa. Người ta 

viết  một  cuốn  sách  dầy  như  thế,  nhưng  lại  không  đơn  giản  và  đầy  đủ  bằng  của  Thầy, 

những  điều  người  khác  nói  đến, sách  của  Thầy  cũng  có, có  những  điều  trong  sách  của 

Thầy có, mà người ta thì không đề cập đến, mới biết rằng cuốn sách đơn giản như thế mà 

lại đầy đủ, bạn không thể không bái phục. Học tập không dễ đâu! Nếu không thật sự hạ 

quyết  tâm,  bạn  sẽ  chẳng  học  được  điều  gì,  không  khiêm  hạ,  không  học  được  điều  gì, 

không cung kính, cũng chẳng học được điều gì, đó là thái độ cơ bản khi bạn học tập. 

73 Tập  36 

4 



Nguyện  ở  đây  rất  quan  trọng.  Nguyện  là  gì?  Là  quyết  định  đời  này  được  vãng 

sanh.  Phật  A  Di  Đà  hay  như  thế,  có  đức  hạnh,  có  học  vấn,  không  thể  không  thân  cận 

Ngài, gặp được vị thầy giáo giỏi như thế bạn có thể buông lơi sao? Làm thế nào mới thật 

sự  nắm  chắc  được vãng  sanh  đây?  Nếu  bạn  tham  thấu bộ  kinh  Vô  Lượng  Thọ  này, thì 

bạn chính là đệ tử của Di Đà, chắn chắn bạn sẽ đi theo Ngài. Trong bộ kinh này nói về 

điều gì? Nói về tâm của Phật. Tâm của Phật A Di Đà là gì? Là phổ độ chúng sanh, không 

bỏ một chúng sanh nào. Nguyện của Phật A Di Đà, là 48 nguyện, Hạnh của Phật A Di 

Đà, tu hành, tất cả đều nằm trong bộ kinh này, 48 phẩm, phẩm nào cũng nói đến, tâm 

đồng  Phật,  nguyện  đồng  Phật,  giải  đồng  Phật,  hạnh  đồng  Phật.  Tâm,  Nguyện,  Giải, 

Hành, đều nằm trong bộ kinh Vô Lượng Thọ hội tập bổn, có cuốn này rồi, thì không cần 

phải đọc những cuốn khác nữa, chuyên nghiên cứu cuốn này, học thành công cuốn này 

rồi, nếu có thời gian thì xem qua những cuốn kinh khác là đủ rồi, bạn sẽ hiểu hết tất cả, 

công lực nhất định phải dồn vào cuốn kinh này. 

Hạnh vị, tùng nguyện khởi hạnh, nhất hướng chuyên niệm, vô hữu gián đoạn. 

Một phương hướng, một  mục tiêu, chuyên niệm trong câu này, chú trọng nhất là 

chữ  “chuyên”.  Trong  hội  Lăng  Nghiêm,  Đại  Thế  Chí  Bồ  tát  dạy  chúng  ta  rằng:  “Đô 

nhiếp  lục  căn, tịnh  niệm  tương  tục”.  Chữ  “chuyên”  ở  đây  chính  là  “đô  nhiếp  lục  căn”. 

Nếu bạn không đô nhiếp lục căn, thì làm sao bạn chuyên được? Bạn không chuyên được 

rồi, đô nhiếp lục căn, thì bạn mới chuyên được. “Tịnh niệm”, tịnh ở đây là không hoài 

nghi,  không  xen  tạp.  Tịnh  niệm  tương  tục,  tương  tục  là  không  gián  đoạn,  vô  hữu  gián 

đoạn, đem so với lời dạy của Đại Thế Chí bồ tát, chữ thì có khác, nhưng ý nghĩa hoàn 

toàn tương đồng. Chúng ta cũng học theo như vậy, nhưng học thế nào cũng không giống 

được. Vấn đề ở chỗ nào? Chướng ngại rõ ràng nhất là chúng ta không thật sự Tin, 

trong  tâm  bạn  mang  sự  hoài  nghi.  Bạn  xem,  muốn  học  cái  này,  muốn  học  cái  nọ,  đó 

chẳng phải là có nghi rồi sao? Thật sự không còn hoài nghi rồi, thì một bộ kinh này nhất 

môn thâm nhập, những cái khác để sang một bên. Như đại sư Liên Trì nói :“ Tam tạng 12 

bộ kinh để cho người khác ngộ, tám vạn bốn ngàn hạnh đề cho người khác làm”, đó mới 

gọi là chuyên, thật sự buông bỏ, nhất tâm quy mạng kinh Vô Lượng Thọ, nhất tâm qui 

mạng Phật A Di Đà, như thế mới có thể thành tựu được. Cho nên có tâm hoài nghi, bạn 

tưởng cái này, bạn nhớ cái kia, có hoài nghi, xen tạp, không chuyên. Năm xưa tôi ở Mỹ, 

sống ở Đức Châu Đạt Lạp Tư, có vị cư sỹ tên là Doãn Kiến Duy hỏi tôi một câu: Tịnh 

Không pháp sư, nếu Đại tạng kinh lớn như thế này, để Ngài chọn một bộ, thì ngài chọn 

bộ nào? Tôi không hề suy nghĩ bèn nói ngay, tôi chọn bộ kinh Di Đà Yếu Giải. Nhiều 

năm nay tôi sống không cố định một chỗ, bản thân không có đạo tràng, tùy duyên người 

ta mời tôi giảng kinh gì thì tôi giảng kinh đó, cho nên giảng rất nhiều. Giả dụ bản thân tôi 

có đạo tràng, tôi có thể tự làm chủ được, tôi không đi ra bên ngoài, tôi ở trong đạo tràng 

chỉ giảng một bộ kinh, một bộ kinh giảng 1 trăm lần, một ngàn lần, như thế chẳng phải 

thành Phật A Di Đà rồi sao! Hà tất phải giảng kinh này giảng kinh nọ, không cần thiết 

Tập  36  735 



như vậy. Chuyên giảng một bộ  kinh người xưa có đấy, tôi không nhớ rõ tên, hình như 

cuộc đời vị này giảng một bộ kinh Di Đà, giảng hơn 200 lần, vị này không giảng kinh gì 

khác. Lúc tôi còn trẻ, Tinh Vân đại sư mở Đông Phương Phật Học Viện ở Phật Quang 

Sơn, tôi từng góp ý với Ngài rằng, để mỗi học sinh học một bộ kinh, khi đó Thầy ấy có 

hơn 100 học sinh, lúc đó tôi góp ý phân tổ, mỗi tổ học một bộ kinh, một tổ 3 người, 3 

người học một bộ kinh, lúc đó tính ra có khoảng hơn hai chục bộ kinh. Nếu dạy như thế 

mà thành công, thì Phật Quang Sơn, có số lượng nhân tài giảng kinh rất lớn, 2, 3 chục 

người, thế thì hay lắm! Chuyên gia mà: Chuyên giảng kinh Di Đà chính là Phật A Di Đà, 

chuyên giảng phẩm Phổ Môn chính là Quán Thế Âm Bồ tát, chuyên giảng kinh Địa Tạng 

là Địa Tạng Bồ tát, hoằng biến toàn thế giới. Một bộ kinh ít nhất cho họ dụng công thời 

gian  khoảng  10  năm,  10  năm  chuyên  nghiên  cứu  1  bộ,  họ  sẽ  được  định,  sẽ  được  Tam 

muội, định thì có thể khai Trí huệ, thật sự họ sẽ giảng rất sống động, nếu tâm xen tạp, 

loạn động, chuyện gì cũng muốn bàn đến, đọc qua, mấy chục năm trôi qua vô ích, thì thật 

đáng tiếc. Đời người rất ngăn, quí giá nhất là thời gian, là sức lực, thời gian và sức mạnh 

dùng ở  một chỗ, thì chẳng có chuyện không thành công, một thông thì tất cả sẽ thông. 

Tôi ở Đài Trung học với thầy Lý 10 năm dài như thế, nhưng học kinh không nhiều, chỉ 

học có 6 bộ thôi. Bộ thứ nhất là kinh A Nan Vấn Phật Việc Kiết Hung, bộ thứ hai là Phật 

Thuyết  A  Di  Đà  Kinh,  bộ  thứ  ba  là  Phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện,  đó  là  một  quyển, 

quyển cuối cùng trong Tứ Thập Hoa Nghiêm, bộ thứ năm là Kinh Kim Cang, bộ thứ sau 

là Kinh Lăng Nghiêm. Học từng bộ một, học được một bộ rồi, ít nhất phải giảng 10 lần, 

giảng cho ai đây? Ở Đài Trung giảng cho Phật tử tại  gia, đến nhà họ giảng, người đến 

nghe kinh có khoảng 5,6, hoặc 7,8 người, giảng ở nhà này xong rồi thì đến nhà khác, như 

vậy  giảng 10 lần, thì  ấn  tượng  đó  mới  sâu  đậm, thật sự  đạt  được  tự  lợi, còn  lợi tha thì 

không  dám  nói,  tự  lợi.  Sau  khi  giảng  xong  thì  thỉnh  giáo  với  thính  chúng,  thính  chúng 

đều là bạn học, đều là học sinh của thầy Lý, nhờ họ phê bình, chỉ dạy để sửa đổi. Kinh 

Lăng Nghiêm là chọn một bộ kinh lớn, bộ kinh lớn này tôi giảng chưa đến 10 lần, tôi nhớ 

là hình như đã giảng 7 lần, đó gọi là gì? Là nhất môn thâm nhập trường thời huân tu, nếu 

bạn  không  sử  dụng  phương  pháp  cũ  của  người  xưa,  thì  không  học  được  đâu.  Cho  nên 

điều cơ bản này, sau này bất luận bạn coi kinh luận của Đại thừa hay Tiểu thừa, bản thân 

cũng  hiểu  được  phương  pháp  của  thầy  giáo,  trong  việc  giảng  kinh  quan  trọng  nhất  là 

khoa phán, phân khoa phán giáo. Khoa phán có nghĩa là gì? Nghĩa là từ văn chữ giảng về 

chương pháp kết cấu, từ nghĩa lý bên trong giảng về tư tưởng thể hệ. Bạn hiểu được rõ 

điều này, thì bạn phát hy ra sẽ không sai lầm, văn tự, chương pháp kết cấu hiểu rõ, nghĩa 

lý, tư tưởng, thể hệ rõ ràng, thì còn có vấn đề gì nữa! Kinh Vô Lượng Thọ, chúng tôi đã 

làm một khoa hội, khoa hội này phổ rộng rãi. Người học giảng kinh cần chú ý, phải xem 

nhiều, đó  chính  là  xem  chương pháp  kết cấu  trên văn  tự, xem  tư  tưởng  thể  hệ trên  nội 

dung, đây là nền tảng của kinh giáo, là điều cơ bản của kinh giáo, cho nên học giảng kinh 

thì đầu  tiên phải học  làm  khoa phán.  Cổ nhân đã  có  khoa phán  rồi, bạn thử làm  xem, 

73 Tập  36 

6 



không cần phải xem của người xưa, tự mình làm. Sau khi làm rồi, mang khoa phán của 

người xưa ra so sánh, bạn sẽ biết được chỗ nào không được bằng người ta, ưu điểm của 

người khác ở chỗ nào, bạn sẽ nhận ra, như thế bạn mới tiên bộ được. Tất cả những việc 

này đều là công việc dự định, bạn phải làm xong hết rồi mới lên bục giảng biểu diễn. Cho 

nên khi lên bục giảng biểu diễn, thì nhất định phải có thời gian dài quan sát học tập, trên 

bục giảng mới giảng giải rõ ràng, nói năng thành thạo. Điều này các bạn học giảng kinh 

trong Học viện, bất luận là tại gia hay xuất gia, không thể không hiểu rõ. 

Chúng  ta  coi  tiếp  đoạn  sau:  Dĩ  thượng  tam  sự,  hiệu  vi  tư  lương,  tư  lương  thứ 

khuyết, tiện nan tiền tấn. 

Tư lương là du lịch, tư là bạn phải mang theo một ít lộ phí, mang theo một ít tiền. 

Ngày  xưa  đi  du  lịch  không  có  khách  sạn,  cũng  không  có  quán  ăn,  bắt  buộc  bạn  phải 

mang theo ít lương  khô, vào thời kỳ chiến tranh, chúng tôi từng làm học sinh lưu vong, 

cũng từng dùng một cái bao dài đựng gạo và đeo bên mình, đó gọi là tư lương, như thế 

bạn mới có thể đi du lịch được, đó là thời xưa. Bây giờ chỉ cần tư là đủ rồi, không cần 

lương nữa, nơi đâu cũng có quán ăn, nơi đâu cũng có khách sạn, tiện lợi hơn ngày xưa 

nhiều. 

Ở  đây là  nói về  ba việc: Tín Nguyện Hạnh tam, khuyết nhất bất khả, như đảnh 

tam túc, khuyết nhất tiện nghiêng, khuyết túc chi đảnh, thị danh phi khí. 

Đó  chính  là  ba  điều kiện,  thiếu  đi  một  có  nghĩa  là  đời  này  bạn  không  thể  được 

vãng sanh, bạn thật sự muốn cầu sanh Tịnh độ, thì bắt buộc bạn phải có đầy đủ ba điều 

kiện này, như thế bạn sẽ thành Khí gì của Tịnh độ tông? Là Khí căn đã thuần thục, bạn 

có thể vãng sanh, ba điều kiện này bạn có đầy đủ, thiện căn của bạn thuần thục rồi. Đức 

Phật Di Đà gặp được một người như thế, thì Ngài sẽ đặc biệt gia trì, đặc biệt hộ niệm. Vì 

sao  vậy?  Vì  sẽ  giúp  cho  bạn  một  đời  được  thành  tựu.  Nếu  như  trong  ba  điều  kiện  này 

thiếu một, thì Phật A Di Đà sẽ không đến, Ngài sẽ chờ đợi. Vì sao vậy? Vì có đến cũng 

vô dụng. Ý nguyện cầu được vãng sanh của bạn không mạnh, vọng tưởng của bạn, tâm 

tư của bạn vẫn còn rất tạp loạn, nên Ngài sẽ không đến. 

Sớ  Sao phục  vân, hựu  phục  thế  nhân, tuy  hành  chúng  thiện, ư  bỉ  Phật độ, vô tín 

hạnh nguyện, diệc danh phi khí. 

Đại  sư  Liên  Trì  dạy,  trên  thế  gian  thật  sự  có  một  số  người  ở  trong  cửa  Phật  tu 

phước, trồng rất nhiều thiện căn, cũng lễ Phật, cũng niệm Phật, nhưng đối với danh lợi, 

thân tình của thế gian không buông bỏ được, cho nên họ không thể vãng sanh, đây gọi là 

Phi khí. 

Tuy hữu chư quá, ư bỉ Phật độ, hữu tín hạnh nguyện, diệc danh Vi khí. 

Tập  36  737 



Câu này vô cùng quan trọng, khi bạn còn chưa gặp được Phật pháp, bạn đã tạo rất 

nhiều  tội  nghiệp  mà  mình  không  biết.  Tuy  tạo  ngũ  nghịch  thập  ác,  nếu  như  có  Tín 

Nguyện Hạnh, thì người này vẫn được vãng sanh. Như vậy là lý gì? Lý này ở trong kinh 

điển  Đại  thừa  đức  Phật  nói  rất  nhiều,  “nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng  sanh”,  chỉ  cần 

chuyển đổi tâm niệm, thì nghiệp sẽ tiêu. Người Trung Quốc chúng ta cũng có nói: “Lãng 

tử  hồi đầu  kim  bất  hoán”. Chúng ta đừng  xem  thường  những người  làm  ác, khi  họ  hồi 

đầu, họ sẽ thành người tốt trong số người tốt. Dạy họ quay đầu, đó chính là nền giáo dục 

của Thánh hiền, nếu họ có cơ hội tiếp xúc, họ hiểu rõ rồi, họ sẽ quay đầu. Cho nên điều 

này làm tăng trưởng niềm tin của chúng ta, quá khứ làm sai đừng sợ, bắt đầu từ hôm nay, 

hôm nay học cái gì? Chính là học bộ kinh Vô Lượng Thọ, đủ rồi, đã quá nhiều rồi đấy. 

Tôi chưa nắm được nền tảng cơ bản trong Phật pháp, không cần thiết, cứ bắt đầu từ bộ 

kinh này là được rồi, một lòng một dạ cầu sanh Tịnh độ. Cho nên chúng tôi thành lập 

Tịnh Tông Học Hội, khi đó tôi đang ở Mỹ, tôi đã viết ra một cuốn kinh tụng, gọi là Khóa 

Tụng Sáng Tối Của Tịnh Tông. Chúng tôi thấy cuốn Khóa tụng cổ xưa của chư vị Tổ 

sư ngày trước viết,trong cuốn Khóa tụng sáng tối đó, Kinh chú rất nhiều, chúng tôi 

chuyên tu Tịnh độ, tôi đã tỉnh lược những thứ đó, viết cuốn Nhật tụng này, y theo lý luận 

chính là, chúng ta nên học theo tâm nguyện đức hạnh của Phật A Di Đà. Cho nên trong 

cuốn  Nhật  tụng  này,  công  phu  khuya,  kinh  văn  mà  chúng  tôi  chọn  đọc,  chính  là  48 

nguyện ở phẩm thứ sáu, cùng Phật A Di Đà đồng tâm đồng nguyện. Công phu tối, kinh 

văn chúng tôi chọn, là từ phẩm 32 đến phẩm 37, trong đây gồm có trì giới, sám hối, tu 

hành. Trì giới là đức của Phật A Di Đà, sám hối là hạnh của Phật A Di Đà, cho nên trong 

cuốn Nhật tụng này, có tâm nguyện đức hạnh của Phật A Di Đà. Chuyên tu Tịnh tông, 

một lòng chỉ cầu về thế giới Tây Phương Cực Lạc, cho nên những kinh chú khác chúng 

tôi đã tỉnh lược hết. Rất may, cuốn Nhật tụng này, theo Tịnh Tông Học Hội cũng phổ cập 

hết, bây giờ trong và ngoài nước dùng cuốn này để tu tập rất nhiều. Những năm gần đây, 

chúng tôi thấy có người thật sự phát tâm, thật sự dụng công, rất tinh tấn, nhưng mà vẫn 

chưa thấy được kết quả tu học. Nguyên nhân vì đâu? Chúng ta quan sát kỹ xem, nguyên 

nhân chủ yếu, là chúng ta đã đánh mất đi nền giáo dục cơ bản, nền tảng giáo dục, mất thứ 

này,  cho  nên  không  thắng  được  cảnh  giới.  Ngày  nay  cảnh  giới  cám  dỗ,  bên  trong  có 

phiền não, bên ngoài có những thứ bất thiện cám dỗ chúng ta, không thắng được ngũ dục 

lục trần, cho nên tâm của bạn không tĩnh được, không định được, tâm theo cảnh chuyển, 

thế là tiêu rồi! Khởi tâm động niệm, vẫn là Lục đạo luân hồi, không dính dáng gì với Tín 

Nguyện Hạnh, không nghĩ đến, công phu sáng tối nhớ đến Tín Nguyện Hạnh, xong thời 

khóa rồi thì quên mất, vẫn là tham sân si mạn nghi, thì làm sao có thể thành tựu được? Ở 

đây chư vị Tổ sư cho chúng ta một viên định tâm hoàn, quá khứ làm việc lầm lỗi đừng 

sợ, hôm qua tạo cũng đừng sợ, hôm qua cũng qua rồi, từ nay về sau tôi không làm nữa, 

nhất định tôi làm theo lời dạy của Phật Thích Ca Mâu Ni và Phật A Di Đà, tôi tu hành 

nghiêm  chỉnh. Người  khác  học  hay  không  chẳng  dính  dáng đến  tôi, đối  với  mọi  người 

73 Tập  36 

8 



cung kính như đối với đức Phật, đó là bạn làm đúng, hạnh Phổ Hiền bạn đã làm được rồi, 

điều thứ nhất trong hạnh Phổ Hiện, là xem tất cả chúng sanh đều như Phật, lễ kính chư 

Phật, chúng ta cung kính tất cả chúng sanh, giống như cung kính đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni vậy, giống như cung kính Phật A Di Đà  vậy, đó là thật, không phải giả đâu nhé. Đối 

với con người như vậy, đối với động vật nhỏ cũng như vậy, đối với hoa cỏ cây cối cũng 

như vậy, đối với sơn hà đại địa cũng như vậy. Bạn có phước đấy, bạn thật sự đã Giác ngộ 

rồi. Chịu đựng thiệt thòi, chấp nhận sự sỉ nhục, chấp nhận sự tổn thương vô cớ, không 

sao hết, tiêu trừ nghiệp chướng của chính mình, thành tựu sự Nhẫn Nhục Ba La Mật cho 

chính mình, việc tốt đấy, không phải việc xấu đâu! Điều này thật sự phải có chút Trí huệ, 

chẳng những không có tâm oán hận, mà còn sanh lòng biết ơn. Vì sao vậy? Vì họ đến thử 

mình, xem công phu nhẫn nhục của mình đến giai đoạn nào rồi, trong lòng vẫn còn một 

chút oán hận, biết rằng công phu của mình chưa đủ, là miễn cưỡng chấp nhận thôi. Nếu 

thật sự công phu chín mùi, thì không còn một chút miễn cưỡng nào nữa, chẳng hề có một 

chút tâm niệm chịu đựng, mà đầy lòng biết ơn. Cảnh giới của bạn thật sự nâng cao rồi, 

mọi  sinh  hoạt  trong  cuộc  sống  hàng  ngày  là  tu  tập,  sửa  đổi  những  hành  vi  sai  lầm  của 

mình, tương lai vãng sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc, đây là điều kiện nâng cao 

phẩm  vị  của bạn. Bạn không  có  công phu  này, bạn  đến  thế giới  Cực  lạc phẩm  vị  thấp, 

còn có công phu này thì phẩm vị sẽ nâng cao lên. Bạn xem có hay không, làm sao mà 

không biết ân được! Nếu như có tâm oán hận, tiêu rồi, không về Tây phương được, mà đi 

về Tam đồ, như thế là sai rồi, cần Giác ngộ, cần thông mình, không làm việc sai quấy. 

Cho nên đầy đủ Tín Nguyện Hạnh, đầy đủ 6 Ba La Mật. Chúng tôi giới thiệu đến các bạn 

học Tịnh tông, chỉ có 5 khoa mục: thứ nhất là tam phước, “tịnh nghiệm tam phước”, đây 

là  nguyên  tắc  chỉ  đạo  tối  cao,  “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng”,  thầy  giáo 

không có ở lớp, giảng đường của tôi, là phòng thu hình đây, bất luận ở nơi đâu, thì hình 

của  thầy  giáo  và  hình  ngài  Hộ  pháp  tôi  đều  treo  lên,  niệm  niệm  không  quên  ơn  Thầy. 

Ngày nay tôi học tập ở đây, thầy giáo đều nhìn thấy, giữ tâm biết ơn! “từ tâm bất sát”, 

đối với tất cả chúng sanh nhất định không có tâm niệm sát hại, đối với hoa cỏ cây cối, 

sơn hà đại địa, nhất định không phá hoại, “tu thập thiện nghiệp”. Thập thiện nghiệp là 

tiêu chuẩn của đạo Phật, mỗi một điều đều nên phản tỉnh, công phu tối phản tỉnh, công 

phu  khuya  thức  tỉnh,  tâm  đồng  Phật,  nguyện  đồng  Phật,  công  phu  tối  phản  tỉnh,  phần 

phản  tỉnh  trong  phẩm  32  đến  phẩm  37,  chủ  yếu  là  dùng  Thập  thiện  nghiệp.  Lục  đạo 

chúng sanh trong thế giới Ta bà, thiện nam tử thiện nữ nhân chuẩn mực là ở chỗ này, đầy 

đủ Thập thiện nghiệp, thì bạn mới là thiện nam tử thiện nữ nhân, vừa mở cuốn kinh ra là 

thấy  được,  mình  có  phần,  mình  ở  trong  đây,  như  thế  mới  có  thể  trở  thành  người  đệ  tử 

chân chánh của đức Thế Tôn. Thọ trì Tam quy, đầy đủ chúng giới, không phạm oai nghi, 

đó là điều thứ hai, từ đây nâng cao lên, nâng cao lên chính là đệ tử của đức Phật. Đều làm 

được rồi, thì tiếp tục hướng thượng nâng cao là đệ tử Đại thừa, “phát Bồ đề tâm, thâm tín 

nhân quả”, nhân quả ở đây chính là nhân thành Phật. Ở đây chúng ta dùng Tín Nguyện 

Hạnh  là  nhân,  vãng  sanh  Tịnh  độ  là  quả.  Phát  Bồ  đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm  là 

Tập  36  739 



nhân,  đây  là  nhân  thứ  nhất.  Thứ  hai  là  Tín  Nguyện  Hạnh  là  nhân,  Tín  Nguyện  Hạnh 

quyết định vãng sanh. Thâm tín nhân quả, đọc tụng Đại thừa, chính là đọc bộ kinh Vô 

Lượng Thọ, những kinh khác không cần, nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. Câu 

cuối cùng là “khuyến tấn hành giả”, phía trước 10 câu đều là bản thân, đều là thành tựu 

chính mình, cuối cùng là mình thành tựu rồi thì giúp đỡ người khác. Giúp đỡ cách nào? 

Bản thân chúng ta thật sự  tu  tập chính là giúp  đỡ  người khác, người khác nhìn  thấy  sẽ 

học tập theo bạn, người khác gặp bạn sẽ thỉnh giáo với bạn, thật sự tu tập, không thể giả 

tu. Cần nên lượng sức mà làm, không nên phân tâm, không nên làm quá nhiều, làm nhiều 

không thành tựu được việc gì hết, thì là hại chính bản thân mình. Thế giới ngày nay rất 

nhiều vấn đề, việc cấp bách cần thiết chính là việc tôi thường đề cập đến nhiều năm nay, 

cần Đại học tôn giáo, cần Đại học đa nguyên văn hóa, cần số lượng lớn nhân tài, nên lợi 

dụng truyền thông, để giáo hóa chúng sanh trên toàn thế giới. Tôn giáo cần đoàn kết, tôn 

giáo đoàn kết là phương pháp tốt nhất, cần hỗ tương học tập kinh giáo, như thế sẽ thật sự 

đoàn kết. Làm cho tất cả mọi người trên địa cầu này, đều hiểu rõ được giáo nghĩa của tôn 

giáo. Họ thích học theo tôn giáo nào, chúng ta cũng đều tùy hỷ, cổ vũ họ. Vì sao vậy? Vì 

tôn giáo là bình đẳng không cao thấp, chúng tôi thường nói tôn giáo nào cũng là số một. 

Tôi ở Singapore đoàn kết tôn giáo, mỗi tôn giáo đều là số một không có số hai, tôi lấy ví 

dụ như cơ thể của con người, đạo Cơ Đốc là con mắt, đạo Hồi giáo là lỗ tai, đạo Phật là 

cái mũi. Con mắt số  một, thì lỗ tai cũng là số một, cái mũi cũng là số một, thì cơ thể 

người này khỏe mạnh, nếu như nói con mắt là số một, còn những bộ phận khác thì không 

được, thì chẳng phải bạn bị bệnh rồi sao? Cơ thể bạn có vấn đề rồi, mỗi cái đều là số một, 

không có số hai. Không có cái gì là chẳng tốt, bình đẳng tôn kính, nghiêm chỉnh học tập, 

thành tựu đức hạnh của mình, thành tựu trí huệ của mình, đó gọi là Đại viên mãn. Nhưng 

mà bắt đầu hạ thủ công phu từ đâu đây? Từ kinh nghiệm của chúng tôi, thì nhất định phải 

làm từ tự than. Bắt đầu làm từ đạo tràng nhỏ của mình, nếu bản thân chúng ta không làm 

được, thì chúng ta không thể làm gương cho đạo tràng nhỏ của mình, bản thân làm được, 

thì  mới  có  thể  làm  gương  cho  đạo  tràng.  Đạo  tràng  nhỏ  làm  được  rồi,  mới  có  thể  làm 

gương cho khu vực lân cận. Mấy con đường ở đây, từ từ tự nhiên nó phát triển rộng ra, 

chẳng cần phải cố ý. Nếu như cố ý làm thì bạn lại lạc vào tâm ý thức, lại có phân biệt 

chấp trước, nhất định hoàn toàn theo lẽ tự nhiên, trong đạo Phật nói, “pháp nhĩ như thị”, 

như thế là bạn làm rất tự tại, rất hoan hỷ, chẳng hề có chướng ngại. Đây là nguyên tắc 

đạo lý, mà chư Phật Bồ tát cùng tất cả các vị Thánh hiền của tôn giáo dạy chúng ta, nếu 

chúng ta không nghe lời các Ngài, mà dùng suy nghĩ của mình để lên kế hoạch làm thế 

nào, thế thì phiền phức đấy, vì đều làm những việc của thế gian. Sự nghiệp của Thánh 

hiền chắc chắn do các vị Thánh hiền làm, đại trí huệ, đại phước báo, chúng nhìn lại mình 

xem, phước báo trí huệ không đủ, chỉ có thể đốt lửa thôi. Mong rằng có thể mở được, hậu 

lai có người đến tiếp nối, nhưng hay nhất là chánh phủ địa phương tiếp, quốc gia đến 

tiếp, ngay nay có tổ chức quốc tế Liên Hiệp Quốc, Liên Hợp Quốc đến tiếp thì hay quá. 

74 Tập  36 

0 



Chúng ta phải làm gương mẫu, nếu không gương mẫu họ sẽ không tin, họ không có lòng 

tin, chính là điểm nhỏ này, một đạo tràng nhỏ, làm gương mẫu. Chúng tôi vẫn còn có 

duyên với Liên Hợp Quốc, có thể mời họ đến thăm quan, thật sự làm xong rồi thì mời họ 

đến thăm quan, họ thấy rồi họ sanh tâm hoan hỷ, họ có niềm tin, thì những người này có 

phước  báo  lớn,  có  nhân  duyên  lớn,  họ  có  thể  đem  sự  nghiệp  này  phát  triển  rộng  ra. 

Chúng ta ở đây niệm Phật A Di Đà, lạc quan kỳ thành, đó mới thật sự gọi là việc tốt! 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  dưới:  “Luận  cơ, tắc  hữu  đương  cơ  dữ  bất  đương  cơ  chi 

biệt, tam căn chi trung, thùy tối đương cơ, cổ thuyết bất nhất, kim đương minh cứu”. 

Tam căn là thượng trung hạ, rốt cuộc pháp môn Tịnh độ này, căn tánh nào là tối 

đương cơ đây, từ xưa đến nay, các vị tiền bối giảng không đồng nhất, Niệm Công lão 

nhân nói kim đương minh cứu. Bây giờ chúng ta nên, rõ ràng minh bạch để nghiên cứu 

sự việc này. 



Cái dĩ Thế Tôn ngũ thời thuyết pháp, quân thị tùy cơ thiết giáo, ưng bệnh dữ dược. 



Nghiên cứu thì phải có ý cứ, vẫn không rời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni khi còn tại thế giáo hóa, việc giáo hóa của Ngài có thể phân làm 5 giai 

đoạn, gọi là ngũ thời. Năm giai đoạn này giống như ngày nay chúng ta mở trường học 

vậy, đầu tiên mở Tiểu học, kế đến Trung học, tiếp theo là Đại học, rồi Nghiên cứu sở. 

Từng lớp từng lớp đưa học sinh tiến lên, điều này gợi ý cho chúng ta rất hay. Ngày nay 

chúng ta muốn mở một trường học tốt, thì phải dùng phương pháp này, học tập theo đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni, bạn xem cái đầu tiên là quan trọng nhất. Ngài vừa khai ngộ, tức 

là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Xem tánh tướng, lý sự, nhân quả trong vũ 

trụ, Ngài đã khai ngộ một cách rốt ráo, không hề có một chút sai lầm, và thành tựu được 

trí huệ viên mãn. Ngài đã thành tựu cách nào? Từ công phu thiền định, từ tu định nhập 

tánh định, điểm này chúng ta chẳng thể không hiểu. Hôm nay tâm của chúng ta tán loạn, 

tu định nghĩa là từ từ buông bỏ tâm tán loạn, khiến cho tâm ý thức tập trung, buông bỏ tất 

cả  tạp  niệm.  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  nói,  buông  bỏ  chấp  trước,  buông  bỏ  phân  biệt, 

buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  đó  là  tu  định.  Đến  khi  buông  bỏ  được  khởi  tâm  động 

niệm, thì tánh định sẽ hiện tiền, tự tánh bổn định, khi tánh định đã hiện tiền, thì tất cả đều 

thông hết. Đức Phật nói trong kinh Hoa Nghiêm,  tất cả chúng sanh đều có Đức Tướng 

Trí Huệ Như Lai, tất  cả  hiện  tiền. Như Lai là gì? Như Lai là tự tánh. Trí huệ trong tự 

tánh của bạn, đức năng, tướng hảo hoàn toàn hiện tiền, hoàn toàn hiểu rõ. Điều này như 

thế nào? Giống như ngày nay chúng ta muốn mở trường học, mở trường học thì phải làm 

điều gì trước? Đầu tiên là bồi dưỡng thầy giáo, không có thầy giáo  làm sao được, cho 

nên bồi dưỡng thầy giáo trước. Ngày trước tôi ở Học viện Văn Hóa Đài Loan, khi đó gọi 

là Học viện Văn Hóa, bây giờ phát triển thành Đại học, Đại học Văn Hóa. Tôi dạy ở Học 

viện Văn Hóa 5 năm, dạy môn Triết năm 3 và năm 4, dạy Triết học trong kinh Phật. Tôi 

nhớ 1 tuần có 4 tiết học, tôi đã dạy ở đó 5 năm. Học viên này do tiên sinh Trương Kỳ 

Tập  36  741 



Quân sáng lập, từ cách làm của Thầy ấy chúng tôi đã học được rất nhiều điều hay. Trước 

khi thầy ấy mở trường học, thầy đã mở lớp Nghiên cứu sở, quy mô của Nghiên cứu sở 

nhỏ, ít người, Thầy chiêu sinh người nào? Thầy chiêu sinh sinh viên tốt nghiệp Đại học, 

trong đó có lớp Thạc sỹ, lớp Tiến sỹ. Sau khi mở được mấy năm, những sinh viên này tốt 

nghiệp rồi, thì Thầy mở Học viện, những Tiến sỹ Thạc sỹ được Thầy huấn luyện ra, đều 

trở về Học viện đảm nhiệm công việc như giáo sư, phó giáo sư, giảng sư …, không một 

người nào bỏ đi, tất cả đều ở lại làm việc, phương pháp hay quá, thật là thông minh. Cho 

nên trường học của Thầy ấy rất thành công, vì Thầy giáo đều là học sinh cũ của mình, 

quan niệm, suy nghĩ, cách nhìn đều giống nhau, tôi rất khâm phục cách làm đó của thầy 

ấy. Cho nên tôi suy nghĩ, nếu tương lai chúng tôi mở Phật Học viện, khi mở Học viện tôn 

giáo, thì  nhất  định  phải  mở  lớp  Nghiên  cứu  sở  trước, đầu  tiên  phải bồi  dưỡng  một  lớp 

giáo  sư.  Đức  Phật  Thích  Ca  sau  khi  giác  ngộ,  trong  21  ngày  giảng  kinh  Đại  Phương 

Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm,  giống  như  là  bồi  dưỡng  Thầy  giáo  vậy,  trước  nên  làm  điều 

này. Sau khi giảng xong rồi, bạn xem Ngài giảng kinh A Hàm, A Hàm giảng 12 năm, 12 

năm này là tiểu học của Phật giáo. Sau khi 12 năm kết thúc, kế đến giảng Phương Đẳng, 

Phương  Đẳng giống  như trung  học vậy,  Phương  Đẳng giảng 8  năm,  kế  đến  giảng  Bát 

Nhã, Bát Nhã là tinh hoa trong kinh Phật, là bộ phận quan trọng nhất, Bát Nhã là trí huệ, 

giảng 22 năm. Bạn nghĩ xem Ngài giảng kinh 49 năm, trong đó Bát Nhã là 22 năm, nên 

biết rằng đây là một bộ phận quan trọng nhất trong kinh Phật. Cuối cùng giảng kinh Pháp 

Hoa 8 năm, đó giống như Nghiên cứu sở, phương pháp Ngài dạy là như vậy, cuối cùng 

trước một ngày nhập diệt Ngài đã giảng Kinh Niết Bàn. Kinh Niết Bàn là gì? Là lời di 

chúc cuối cùng, hy vọng đối với người đời sau, giao phó cho người đời sau, đó là kinh 

Niết Bàn . Đó là thứ lớp mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng dạy, ngũ thời thuyết pháp. 

Đều là tùy cơ thiết giáo, coi trình độ học tập của học sinh mà nâng cao lên, gọi là xem 

bệnh cho thuốc, giống như bác sỹ khám bệnh cho bệnh nhân, bạn bị bệnh gì thì cho bạn 

thuốc đó. 



Dưới đây nói, thông thường mà nói, theo kinh điển Đại thừa chúng Bồ tát là đương 

cơ. Đại thừa ở đây, từ Phương Đẳng trở về sau đều là Đại thừa: Phương Đẳng, Bát Nhã, 

Pháp Hoa đều là Đại thừa. Pháp Hoa là Nhất Thừa, phải là pháp thân Bồ tát đương cơ, 

chẳng phải là Bồ tát bình thường đâu. Đại thừa nhất định phải phát Bồ đề tâm, Bồ đề tâm 

là căn tánh của Đại thừa. Bồ đề tâm là gì? Gần đây nhất là khoảng 2,3 chục năm nay, 

đem phương pháp của người xưa dạy, có sửa đổi lại đôi chút, làm cho mọi người dễ hiểu 

hơn. Thể của Bồ đề tâm, tôi gọi là chân thành, tự thọ dụng của Bồ đề tâm, người xưa gọi 

là thâm tín, tôi thì dùng năm chữ sau của tựa đề  bộ kinh này, Thanh Tịnh Bình Đẳng 

Giác, đây là tự thọ dụng. Tha thọ dụng của Bồ đề tâm, nghĩa là chúng ta dùng tâm nào để 

tiếp  nhân  xử  thế,  chúng  ta  dùng  tâm  Từ  bi,  giống  như  trong  kinh  luận  của  người  xưa 

giảng không khác, điều này  dễ  hiểu hơn  trong kinh luận. Cho nên  tổng cộng  chúng  tôi 

74 Tập  36 

2 



dùng 10 chữ, trước chữ Giác thêm vào một chữ Chánh: Chánh Giác, Chân Thành, Thanh 

Tịnh, Bình Đẳng, Chánh Giác, Từ Bi, nên dùng cái tâm như vậy. Đối với mình, đối với 

người, khởi tâm động niệm, có tương ưng với tâm này hay không? Phải luyện tập mỗi 

ngày, đó chính là Đại thừa, tâm này hiện tiền, thì bạn chính là căn khí Bồ tát, kinh điển 

Đại  thừa đối  với bạn  sẽ tương  ưng,  rất thích  hợp  cho bạn học  tập,  cái đầu tiên là biết 

được,  chúng  ta  không  thể  dùng  tâm  hư  giả,  dùng  tâm  hư  ngụy,  đối  với  mình  đối  với 

người. Nếu như dùng tâm hư ngụy, là Tiểu thừa, đó không phải là chân tâm, ngay cả tiểu 

thừa cũng không được, tâm hư ngụy là tâm lục đạo luân hồi, đọc kinh điển Đại thừa vần 

là làm việc luân hồi lục đạo. Vì sao vậy? Vì tất cả pháp tùng tâm tưởng sanh, tâm của 

bạn  là  tâm  luân  hồi,  kinh  điển  Đại  thừa  vào  tay  bạn,  cũng  biến  thành  nghiệp  luân  hồi 

thôi,  cảnh  tùy  tâm  chuyển,  đạo  lý  này  cần  nên  hiểu.  Cho  nên  khởi  tâm  động  niệm  rất 

quan trọng, khởi tâm động niệm nhất định phải tương ưng với điều này. Đối với tất cả 

chúng sanh Đại Từ Đại Bi, đối với chính mình thì Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác. Trong 

hành vi, hành vi trong cuộc sống hàng ngày, tiếp nhân xử thế, cần học điều gì?Cần học 

nhìn thấu, buông bỏ, tự tại, tùy duyên, cuối cùng là niệm Phật, làm sao có lý không sanh 

về tịnh độ được! Đầu tiên nói về nhìn thấu, nhìn thấu điều gì? Đối với chân tướng của vũ 

trụ nhân sinh hiểu rõ, chẳng phải bản thân chúng ta có tài hiểu rõ được, chúng ta từ chỗ 

huân tập kinh giáo mà hiểu rõ, chúng ta tin tưởng kinh giáo, mỗi một câu đều là lời nói 

chân thật của đức Phật, chắc chắn không lường gạt chúng ta đâu, chúng ta nên tin tưởng 

ngài. Chúng ta biết được chân tướng của vũ trụ, nên buông bỏ không nên chấp trước, nên 

không chấp trước, chấp trước là sai lầm. Bạn chấp nhận buông bỏ, tự tại mới tùy duyên, 

tùy duyên là tự tại, không nên kiên trì giữ lấy thành kiến của mình, người khác nói hay, 

chúng ta tán thán, chúng ta tùy hỷ, thế có vui không! Đầu tiên học tùy thuận chúng sanh, 

Phổ Hiền Bồ tát dạy chúng ta, “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”, học trước điều 

này, những gì người khác nghĩ, người khác làm, nếu không có sai lầm thì chúng ta đều 

tùy hỷ hết. Nếu sai lầm nghiêm trọng, bạn góp ý, thì cần nên khéo léo uyển chuyển khi 

nói ra, để cho mọi người tham khảo, người ta có thể hoan hỷ tiếp nhận, người hoan hỷ, là 

người hoan hỷ khiêm hạ, ý kiến của bạn là hay. Nếu như thái độ, tư cách của bạn ngạo 

mạn, thì có hay chăng nữa người ta cũng không tiếp nhận đâu. Chúng ta hy vọng sự 

việc tốt, mọi người đều được lợi ích, đâu cần phải lập công cho riêng mình! Đâu cần nhất 

định phải là của mình, điều đó không cần thiết. Bản thân bạn không biết sự khiêm hạ hay 

như thế nào, thọ dụng của nó, nếu bạn thật sự làm được, thì đúng là pháp hỷ sung mãn. 

Phu Tử từng nói: “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ”, bạn có thể đạt được pháp lạc. 

Sự cống cao ngạo mạn, cho  mình  là  hay, thì trong đó có chứa đựng phiền não, bạn sẽ 

mang  đến  đau  khổ,  không  có  niềm  vui,  đó  chính  là  bạn  không  có  tâm  bình  khí  hòa. 

Khiêm hạ miên viễn giữ được tâm bình khí hòa, tâm dao động thì chắc chắn trong đó là 

tham sân si mạn, những điều này cần nên hiểu. 

Tập  36  743 





“Tiểu thừa điển tịch, nhị thừa đương cơ”. Nhị thừa là gì? Là Thanh Văn, Duyên 

Giác, Tiểu thừa cũng rất khó được, đối với lời dạy của đức Phật, họ nghiêm chỉnh y giáo 

phụng hành, nhưng tâm lượng không rộng lớn, họ chú trọng việc tự thọ dụng, không chủ 

động  đi  giúp  đỡ  người  khác.  Chẳng  phải  họ  không  giúp  đỡ  người  khác,  mà  chỉ  giúp 

những người có duyên, thế nào gọi là người có duyên? Nghĩa là người họ thích, họ thích 

người đó, họ sẽ giúp đỡ, người họ không thích, thì họ không lý tới. Cho nên chúng ta nói 

hàng Tiểu thừa tâm lượng nhỏ, hàng Đại thừa tâm lượng rộng lớn, hàng Đại thừa đối với 

kẻ thù cũng giúp đỡ, hủy nhục họ, tổn thương họ, hỷ báng họ thì khỏi cần phải nói nữa, 

họ đều giúp đỡ hết, còn hàng Tiểu thừa đối với những người như thế họ không giúp đâu, 

bạn tôn trọng họ, họ sẽ giúp bạn. 



Duy thử Tịnh độ, kỳ thù thắng diệu, độc tiêu nhất cách, cổ hữu chư thuyết, hạ tiêu 

tam liệt. 



Pháp  môn  Tịnh  độ  thật  sự  rất  hy  hữu,  rất  thù  thắng,  rất  vi  diệu.  Ở  đây  giảng  về 

đương cơ hoàn toàn khác với Tiểu thừa và Đại thừa. Người xưa có nhiều cách nói khác 

nhau, dưới đây đưa ra ba ví dụ. Thứ nhất, “thượng bối vãng sanh, duy thị Bồ tát”. Thứ 

hai, “bổn vi phàm phu, kiêm vi thánh nhân”. Thứ ba, “chuyên tiếp thượng căn, bàng cập 

trung hạ”. 



Ba điều này cần phải nói cho kỹ, sau khi giảng rõ rồi, mới hiểu được đương cơ của 

Tịnh tông, thật sự hy hữu, thù thắng, vi diệu không thể diễn tả được. Tóm lại không tách 

khỏi nguyên tắc phía trước đã nói, phát Bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm, đầy đủ ba 

điều kiện Tín Nguyện Hạnh. Nói đến cùng, chỉ cần đầy đủ những điều này, thì bất luận là 

người nào cũng là đương cơ hết. Có thề thành công được không? Chúng tôi cần bổ xung 

thêm  rằng,  bạn  có  thể  buông  bỏ  vạn  duyên  chăng?  Có  đới  nghiệp  thì  cũng  không  thể 

mang theo Ta bà thế giới đi đâu, điều này không thể, bạn phải buông bỏ thì mới có thể đi 

được, nếu bạn không buông bỏ thì bạn không đi được đâu. Đới nghiệp thật sự nói đến 

tuyệt đỉnh, trước khi hơi thở của bạn chấm dứt, nghiệp đó vẫn có thể mang theo được, 

hơi thở chấm dứt rồi, thì nghiệp đó không thể mang theo được nữa, niệm cuối cùng vẫn 

không mang theo được. Niệm trước vẫn còn nổi nóng, không sao cả, niệm cuối cùng, chỉ 

cần  bạn  tâm  bình  khí  hòa  là  đi  được  thôi.  Bạn  nghĩ  xem  điều  này  có  hay  không, Pháp 

môn này không có gì thù thắng và hy hữu bằng. Nhưng bạn cần nên biết rằng, đứng về 

lý, về sự thì quả thật là như thế, nhưng không dễ làm đâu! Có người oán hận chết không 

nhắm mắt, thế thì đành bó tay thôi, họ không thể đi được. Có người thì chấp mắc người 

thân, không buông bỏ được, cũng đành bó tay. Cho nên điều này cần phải nhìn thấu, cảnh 

giới thuận hay nghịch, ở trong đó mà tập luyện, đó là thật sự luyện công phu, thuận cảnh 

không tham luyến, nghịch cảnh không oán hận, miên viễn duy trì được Thanh Tịnh Bình 

Đẳng Giác, thì khi nào muốn vãng sanh cũng được, đó là thật sự đạt được đại tự tại, thật 

74 Tập  36 

4 



sự gọi là thành Phật. Đạt được Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác, thì gọi là A Di Đà Phật, Phật 

A Di Đà chính là Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác, trong cuốn kinh này có nói, đức Phật hỏi 

tôn  giả  A  Nan:  “Ông  có  muốn  Thấy  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác  chăng?  Đó  chính  là 

Phật A Di Đà”. Cho nên nếu chúng ta học được Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác, thì tâm của 

chúng ta và Phật A Di Đà tương đồng, 48 nguyện, nguyện tương đồng, 48 nguyện biến 

thành  1  nguyện,  phổ  độ  chúng  sanh,  giống  như  nguyện  thứ  nhất  trong  tứ  hoằng  thệ 

nguyện,  là  chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ.  Triển  khai  ra  là  48  nguyện,  quy  nạp  lại 

thành 1 nguyện, thật sự muốn giúp đỡ chúng sanh, thật sự muốn thành tựu chúng sanh. 

Giúp đỡ chúng sanh nghĩa là sao? Giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, điều này rất quan 

trọng,  những  giúp  đỡ  khác  không  phải  là  cứu  cánh,  chỉ  giúp  chúng  sanh  khai  ngộ  mới 

thật  sự  là  cứu  cánh,  mới  thật  sự  viên  mãn.  Đoạn  văn  dưới  đây  vẫn  còn  dài,  hôm  nay 

chúng ta học đến đây. 

 

HẾT TẬP 36 

 

 

Tập  36  745 



Tập 37 

Giảng ngày 12 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ 

Kinh Giải, trang thứ 39, dòng thứ 3 từ dưới lên, bắt đầu học thừ chữ Giáp. 

Giáp, thượng bối vãng sanh, duy thị Bồ tát, bổn kinh minh tam bối vãng sanh, mỗi 

bối tái phân tam phẩm, tắc đồng ư Quán Kinh trong chi cửu phẩm. Đường Thiện Đạo đại 

sư dĩ tiền chi cổ đức chư sư, vị vãng sanh Cực Lạc Thượng phẩm Thượng sanh giả, thị tứ 

địa chí thất địa dĩ lai Bồ tát. 

Chúng  ta  học  đoạn  này  trước,  đoạn  này  tiếp  theo  đoạn  trước  nói  rằng:  Duy  thử 

Tịnh độ, kỳ đặc thù diệu, độc tiêu nhất cách. Đây nói về sở bị căn cơ, không giống như 

những kinh luận khác. Từ xưa đến nay có rất nhiều chư vị tiền bối, cách giảng của mỗi 

người không giống nhau, giảng giải tuy nhiều nhưng quy nạp lại không ngoài ba hạng, 

hạng  người  thứ  nhất  là  Thượng  bối  vãng  sanh,  cũng  chính  là  Thượng  bối  tam  phẩm, 

Thượng  thượng  phẩm,  Thượng  trung  phẩm,  Thượng  hạ  phẩm,  đây  toàn  là  Bồ  tát,  nói 

cách khác, không phải người bình thường. Dưới đây Niệm Công nói ngắn gọn cho chúng 

ta dễ hiểu. Bổn kinh Vô Lượng Thọ, trong đây nói tam bối vãng sanh, mỗi bối lại phân 

thành tam phẩm, cùng với Cửu phẩm trong Quán Vô Lượng Thọ Kinh, hoàn toàn tương 

đồng, ba lần ba là chín. Thiện Đạo đại sư vào đời Đường ngày trước, chư vị tôn sư, nghĩa 

là các vị Tổ sư ngày xưa, họ chủ trương, người vãng sanh Cực lạc Thượng phẩm Thượng 

sanh, đều là Bồ tát từ Tứ địa đến Thất địa, bốn cấp bậc, 4,5,6,7, vãng sanh về thế giới 

Tây phương Cực lạc là Thượng phẩm thượng sanh. Thượng trung phẩm là từ Sơ địa đến 

Tứ địa, cũng là 4 cấp bậc, đó là Thượng trung phẩm. Thượng hạ phẩm là Bồ tát Đại thừa 

chủng  tánh trở lên  đến  Sơ địa.  Ở  đây  nói  đến  Đại thừa chủng  tánh, chủng là  chủng  tử, 

nghĩa là trong A Lại Da thức, ngày nay chúng ta nói là ấn tượng. Nó có nghĩa là năng 

sanh, giống như chủng tử của thực vật vậy, chủng ở đây thêm vào một chữ tánh, tánh là 

thể  tánh.  Tánh  có  nghĩa  là  vĩnh  hằng  bất  biến,  cho  nên  nói  là  tánh  thể,  nghĩa  là  sao? 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói, “tự tánh thanh tịnh viên minh thể”, trong Triết học nói là 

bản thể của vạn hữu, không thể xa rời nó. Trong ví dụ của chúng tôi nói, thể chính là màn 

hình của Ti vi, thức năng sanh năng biến, nó có sanh diệt, là những cảnh tượng hiện ra 

trên  màn  hình.  Nói  đến  chủng  tánh  có  nghĩa  là;  Năng  sanh,  năng  hiện,  năng  biến,  bao 

74 Tập 37 

6 



gồm  tất  cả.  Trong  Đại  thừa  kinh  giáo  thường  nói,  tâm  hiện  thức  biến,  chủng  tánh  có 

nghĩa  là  như  vậy,  chủng  là  Đại  thừa  chúng  tánh.  Kinh  Anh  Lạc  có  nói,  có  ngũ  chủng 

tánh, có lục chủng tánh. Ngũ chủng tánh từ là nhân mà nói, lục chủng tánh là vừa nhân 

vừa  quả,  ở  đây  chúng  tôi  sơ  lược  giới  thiệu  qua  một  chút. Thứ  nhất là  tập  chủng tánh. 

Ngạn ngữ Trung Quốc có câu: “ Thiếu thành nhược thiên tánh, tập quán thành tự nhiên”, 

đạo Phật thường nói tập khí, chính là tập chủng tánh. Tập chủng tánh trong Đại thừa, dĩ 

nhiên là bạn đã huân tập rất lâu trong giáo lý Đại thừa, học tập kinh giáo Đại thừa, cái 

gọi là nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, huân tu thật sự có chủng tánh này, thật 

sự có chủng tánh này nó sẽ khởi tác dụng. Nó khởi tác dụng gì đây? Trong Hoàn Nguyên 

Quán nói ngũ chỉ lục quán, nó khởi tác dụng này đấy, tác dụng này có thể chiếu kiến ngũ 

uẩn giai không, có thể phá phiền não Kiến tư hoặc. Nếu như không thể chiếu kiến ngũ 

uẩn  giai  không,  thì  không  thể  đoạn  trừ  phiền  não  Kiến  tư  hoặc,  không  đoạn  được  thì 

không ra khỏi tam giới, không ra khỏi luân hồi Lục đạo, không ra khỏi Thập pháp giới. 

Những  điều  trong  kinh  Anh  Lạc  nói  là  Đại  thừa,  Đại  thừa  có  Biệt  Giáo  và  Viên  Giáo, 

cảnh  giới  của  Biệt  Giáo  và  Viên  Giáo  khác  nhau  rất  nhiều.  Hoa  Nghiêm  nói  về  Viên 

Giáo, nhưng mà thông thường thì nói về giáo nghĩa của Biệt Giáo nhiều hơn, như trong 

kinh Anh Lạc nói, đó chính là giáo nghĩa của Biệt Giáo, vì nó còn ở trong phẩm vị Tam 

Hiền. Đoạn hết phiền não Kiến tu hoặc, công phu đoạn chứng bằng với A La Hán. Người 

này đến cảnh giới nào? Đến quả pháp giới Thanh Văn  trong pháp giới Tứ Thánh, trong 

Hoa Nghiêm thì người này đến Thất tín trong Thập tín vị, vẫn chưa đến Sơ trụ, Sơ trụ là 

chứng quả, chẳng phải là nhân. Trong Thập pháp giới Phật, Bồ tát, Duyên Giác, Thanh 

Văn, trong Đại thừa giáo đều là nhân vị, đều đang tu nhân. Từ đó cho thấy, không quán 

quan trọng, nghiên cứu không quán, cũng chính vì lý do này, cho nên Kinh Kim Cang ở 

Trung Quốc, trong số kinh điển sự nổi tiếng của nó đứng hạng nhất, rất nhiều người biết 

có kinh Kim Cang, còn những kinh khác thì họ không biết, chẳng ai là không biết Kinh 

Kim  Cang.  Kinh  Kim  Cang  phá  không,  “phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”,  “nhất 

thiết  hữu  vi  pháp, như  mộng huyễn  bào  ảnh”. Dạy  chúng  ta tu  tập, hạ thủ  công phu  từ 

đâu đây? Từ chỗ phá bốn tướng, vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô 

thọ giả tướng. Bốn tướng này, nếu bạn nhìn thấu, thì không còn chấp trước nữa. Vô ngã 

tướng, là không còn chấp  trước thân này  là  Ta,  thật sự  coi  cái  thân này  giống  như  bộ 

quần áo vậy, đây là chân tướng sự thật. Chấp trước thân này là Ta, sai lầm rồi, sẽ không 

thoát khỏi luân hồi lục đạo, tu đức hạnh gì, làm việc tốt nào, hành thiện tích đức, quả báo 

đều ở cõi trời người, không thoát khỏi lục đạo. Nguyên nhân vì sao? Vì chấp thân này là 

Ta, nhất định phải biết rằng, thân này không phải là Ta, nó là một bộ phận sở hữu của Ta, 

nó không phải là Ta. Vì sao vậy? Vì thân có sanh diệt, giống như truyền thống y học của 

Trung Quốc có nói, “hoàng đế nội kinh”, “linh xu”, “tố vấn”, như trong những cuốn sách 

này nói, thọ mạng của con người có khoảng 200 tuổi, 200 tuổi vẫn còn phải chết, trường 

thọ như trong cổ điển của Trung Quốc có ghi, người Trung Quốc có thọ mạng dài nhất, 

là Bành Tổ sống hơn 800 tuổi, đó là ở Trung Quốc. Ở nước ngoài nghe nói cũng có một 

Tập 37  747 



vị trường thọ, sống hơn 900 tuổi, nhưng mà cuối cùng thân xác này cũng phải hủy diệt, 

nó không vĩnh hằng, linh tánh thì vĩnh hằng. Linh tánh là gì vậy? Nó chính là chủng tánh 

chúng ta đang nói ở đây, chủng tánh là danh từ trong Phật giáo. Trong Duy thức gọi là 

thần thức, thần thức chỉ cho A Lại Da thức. Đúng vậy, vì sao nói A Lại Da là Ta? Bởi vì 

A Lại Da có tập khí của Ta, tập chủng tánh tuy đã đoạn tận, nhưng tập khí của nó vẫn tồn 

tại, vẫn còn tập khí. Nếu tập khí không còn nữa, thì gọi là chủng tánh, tập không còn nữa, 

nên không gọi là tập chủng tánh, mà là chủng tánh. Hoặc giả không thể có chủng, khi có 

chủng là chủng ẩn, ẩn hiện không hai, nó không khởi hiện hành, nó không khởi tác dụng. 

Cho  nên  ngày  xưa  Chương  Gia  đại  sư  dạy  chúng  ta,  “nhìn  thấu  buông  bỏ”,  điều  này 

thuộc về nhìn thấu, học tập không quán thường nên suy nghĩ như vầy. Lục căn của chúng 

ta tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, cảnh giới này là ý niệm đang khởi tác dụng. Ý niệm 

cực kỳ vi tế, giống như Bồ Tát Di Lặc nói: Một khảy móng tay, có 32 ức bá thiên niệm, 

niệm niệm thành hình. Hình là gì? Hình là vật chất, biến hiện ra vật chất, “hình giai hữu 

thức”, trong mỗi vật chất đều có Thọ Tưởng Hành Thức, vật chất này ngày nay khoa học 

gọi  là  nguyên  tử,  hoặc  gọi  nó  là  ánh  sáng.  Nó  vô  thường,  sát  na  sanh  diệt,  trong  Phật 

pháp nói, sanh diệt đồng thời , sanh diệt không hai, chính là nói về cái này, cái này chính 

là chủng tánh. Thường quán xét như vầy, tất cả hiện tượng vật chất đều do nó biến hiện 

ra, nó tích lũy lại thành một huyễn tướng này. Vì sao hiện tượng này khác nhau một trời 

một vực như vậy? Ngày nay chúng ta nói có động vật, có thực vật, có khoáng chất, có hư 

không, chính là tần số ba động không tương đồng. Tần suất chậm, sẽ biến thành khoáng 

chất, sơn hà đại địa; Tần suất nhanh hơn một chút, thì biến thành thực vật hoa cỏ cây cối; 

Nhanh hơn  chút nữa  thì biến thành động  vật;  Nhanh hơn  chút  nữa, thì biến thành  ánh 

sáng, biến thành điện. Tần suất chấn động không đồng nhau, tần suất này khác nhau một 

trời  một  vực,  là  hiện  tượng  như  vậy.  Có  thể  đạt  được  hay  không?  Bất  khả  đắc.  Trong 

kinh Bát Nhã nói rất rõ ràng, “nhất thiết pháp”, tính từ thân thể của chúng ta, thân thể của 

chúng ta có thể đạt được hay không? Không thể được, “bất khả đắc”. Tất cả hiện tượng 

vật chất, hiện tượng tinh thần đều bất khả đắc. Nếu bạn cho là bạn có khả đắc, thì đó chỉ 

là  một  huyễn  giác,  đó  không  phải  là  chân.  Bạn  xem  nói  “đắc”,  đây  là  khái  niệm  trừu 

tượng, trong Bách pháp của Đại thừa, nó được liệt vào Bất Tương Ưng Hành Pháp. 24 

bất tương ưng, cái đầu tiên là đắc, tự mình cho là đạt được, kỳ thật đó là giả. Bất Tương 

Ưng Hành Pháp có việc này, nó cùng tâm bất tương ưng, cùng sắc bất tương. Cùng tâm 

không tương ưng nghĩa là cùng tinh thần không tương ưng, cùng sắc bất tương ưng nghĩa 

là cùng vật chất bất tương ưng, cùng Tâm Sở Hữu Pháp cũng bất tương ưng. Nhưng bạn 

không thể nói là nó không có, gọi là Bất Tương Ưng Hành Pháp, dùng ngôn ngữ ngày 

nay thì gọi là khái niệm trừu tượng, không có thật thể. Chúng ta chấp trước cái này, nên 

biến ra hiện tượng luân hồi, bạn đã bị nó ràng buộc, không ra khỏi phạm vi này. Ngày 

nào đó giác ngộ một chút, sai rồi, đó chỉ là huyễn giác, bạn buông bỏ nó, thì không thấy 

lục  đạo  nữa.  Cho  nên  thân  tướng  là  giả,  đối  lập  với  thân  tướng,  mới  xuất  hiện  nhân 

74 Tập 37 

8 



tướng, ngã, nhân, đối lập với người là chúng sanh tướng, đối lập với chúng sanh lại sanh 

ra một quan niệm thời gian, thọ giả tướng, thọ giả tướng là thời gian. Tất cả đều thuộc về 

khái niệm trừu tượng, bạn phải nhìn thấu, sau khi nhìn thấu rồi, thì buông bỏ chấp trước, 

không còn chấp trước nữa, lúc này bạn lập tức được hoàn nguyên, cảnh giới của bạn xuất 

hiện, tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm thanh tịnh là Chánh giác. Chúng ta học Phật cầu mong 

điều gì? Ba thứ chúng ta đều có sẵn, bị mê rồi, bây giờ tìm trở lại, tìm lại Chánh giác, 

Chánh Đẳng Chánh Giác, Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, đầu tiên tìm lại Chánh 

giác. Tìm lại được Chánh giác rồi, cách suy nghĩ, cách nhìn của bạn đối với tất cả pháp là 

chính xác, chắc chắn không sai lầm, giống như cách nhìn của Phật Bồ tát vậy. 

Tiến lên một bước nữa có thể buông bỏ được phân biệt, phân biệt là Trần Sa phiền 

não, buông bỏ phân biệt chính là “tánh chủng tánh”. Tánh chủng tánh là Thập Hạnh Vị, 

chẳng trụ ở không, buông bỏ không, có thể giáo hóa chúng sanh, phân biệt tất cả pháp 

tánh. Năng lực này không phải cầu từ bên ngoài, mà là trong Tự tánh của bạn vốn đầy 

đủ. Năng lực này hiện tiền, năng lực này hiện tiền, thì bạn có thể giáo hóa chúng sanh. 

Phàm mọi việc nhất định phải có thứ tự trước sau, bạn không có cách nào vượt bậc được. 

Tập  Chủng  tánh  là  phá  phiền  não  Kiến  Tư  Hoặc,  nghĩa  là  phá  chấp  trước.  Bạn  không 

chấp trước, thì bạn mới có năng lực giáo hóa những chúng sanh chấp trước. Bạn cao hơn 

họ một bậc, bạn mới có thể giáo hóa họ, bạn bằng với họ, thì bạn không thể giáo hóa họ 

được. Những điều bạn dạy họ, bạn cho  là đúng, thật ra không phải vậy. Từ đó cho thấy, 

chúng ta muốn dạy người, thì trước tiên phải dạy mình, mới có năng lực dạy người khác. 

Mình còn không dạy được mình, thì làm sao có năng lực dạy người khác? Thứ tự trong 

Tứ Hoằng Thệ Nguyện, đương nhiên thứ nhất phải phát tâm, phải phát đại tâm, đại tâm 

chính là đại Bồ đề tâm, tâm độ chúng sanh. Muốn độ chúng sanh nhất định phải thành 

Phật, không thành Phật được thì làm sao có thể độ chúng sanh? Muốn thành Phật thì đầu 

tiên phải đoạn phiền não, “phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”, thành tựu đức hạnh của 

mình,  hồi  quy  về  tự  tánh,  là  đoạn  phiền  não.  Sau  khi  đoạn  phiền  não,  mới  có  thể  học 

pháp môn, “pháp môn vô lượng thệ nguyện học”. Được pháp môn rồi, gọi là khai ngộ, 

sau khi ngộ thì đức tướng trí huệ trong tự tánh vốn sẵn có đều hiện tiền. Nếu như không 

kiến tánh, thì bạn học đến kiếp nào đây? Học không hết, miên viễn học không hết. Kiến 

tánh rồi thì hoàn toàn minh bạch, khi đó gọi là thành Phật đạo. Thành Phật đạo, sơ trụ Bồ 

tát  là  thành  Phật  đạo,  tuy  thành  Phật  đạo,  nhưng  vẫn  còn  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  trong 

Thập pháp giới, đoạn hết tập khí, ngay Thật Báo Trang Nghiêm Độ cũng không có, thật 

là “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, không nói rằng trừ Thật Báo Trang Nghiêm độ 

ra, không nói như thế, Thật Báo Độ cũng là hư vọng, cuối cùng duy nhất thật sự xuất 

hiện là Thường Tịch Quang. Thường Tịch Quang là bản thể của tự tánh, như thế mới đạt 

đến cứu cánh viên mãn. Cho nên Bồ tát Thập hạnh vị, có thể giáo hóa chúng sanh, Biệt 

Giáo bắt buộc phải tuân thủ theo lời dạy của Thầy, Thầy là Đức Phật. Nếu không y theo 

lời  dạy  của  Đức  Phật,  mà  làm  theo  ý  của  mình,  thì  sẽ  có  lệch  lạc,  có  sai  lầm,  thì  phải 

Tập 37  749 



gánh trách nhiệm về nhân quả. Như người xưa từng nói, sai một chữ chuyển ngữ, phải 

đọa làm thân Dã Cô 500 đời. Công án này của Bách Trượng Đại sư, đã cho chúng ta sự 

cảnh giác rất lớn, từ đó chúng ta có sự cảm nhận sâu sắc rằng, việc tu tập quan trọng nhất 

là buông bỏ, nhất định phải nhìn thấu. Buông bỏ 5 loại Kiến hoặc, bạn mới có thể chứng 

được Bồ tát Sơ Tín Vị trong Thập Tín Vị. Công phu đoạn chứng của vị này, tương đương 

với Tiểu thừa Tu Đà Hoàn. Bạn nên biết rằng: Nhị Tín Vị là nhị quả hướng, Tam Tín Vị 

là nhị quả Tư Đà Hàm của Tiểu thừa. Tứ Tín Vị là tam quả hướng, Ngũ Tín Vị là tam 

quả A Na Hàm. Lục Tín Vị là tứ quả hướng, Thất Tín Vị là tứ quả A La Hán, bạn thấy 

rất rõ. Bát Tín Vị là Bích Chi Phật, Cửu Tín Vị là Bồ tát, Thập Tín Vị là Phật, Phật trong 

Thập pháp giới. Thấy rất rõ ràng trong Kinh Hoa Nghiêm, phá vô thỉ vô minh, có nghĩa 

là  không  khởi  tâm,  không  động  niệm.  Thập  Tín  Vị  tiến  lên  nữa  là  Sơ  Trụ,  Sơ  Trụ  của 

Viên Giáo bằng với Sơ Địa của Biệt Giáo, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, đây 

là sự thật. Thập Tín Vị không kiến tánh, tiến thêm một bước nữa là kiến tánh. Nói cách 

khác, người đến ranh giới của kiến tánh, còn kém một chút xúi thôi, công phu cao lên 

một tí nữa là kiến tánh. Sau khi kiến tánh mới có thể phổ độ chúng sanh. Thông thường 

mà nói A La Hán là có tư cách ở trong lục đạo độ chúng sanh, khi vị này độ chúng sanh 

chính là tánh chủng tánh, vị này không trụ ở không, cho nên là Đại thừa. A La Hán Tiểu 

thừa không độ chúng sanh, không độ chúng sanh mà trụ ở không, sự khác biệt là ở chỗ 

này.  Không  đó  là  gì?  Là  Thiên  Chân  Niết  Bàn,  là  chỗ  A  La  Hán  chứng  được,  vị  này 

chứng được, không trụ, không trụ sanh tử, không trụ Niết Bàn, đó chính là Đại thừa, hồi 

tiểu hướng đại. 

Thứ  ba  gọi  là  Đạo  chủng  tánh,  Đạo  chủng  tánh  là  Thập  Hồi  Hướng  Vị,  tu  trung 

đạo diệu quán, nghĩa là không trụ nhị biên, không trụ nhị biên, vẫn còn có trung đạo, lại 

biến thành nhị biên, một bên là không hữu, một bên là trung đạo. Cho nên phía sau đức 

Phật thêm vào một câu: “Nhị biên bất trụ, trung đạo bất tồn”, bạn mới thật sự trụ ở trung 

đạo. Ở trong trung đạo ngay cả ý niệm về trung đạo cũng không có, ý niệm nhị biên cũng 

không có, thế mới gọi là Trung đạo. Bạn còn có không, có hữu, còn có trung đạo, thì xáo 

trộn rồi, tâm của bạn làm sao thanh tịnh được? Trên thực tế tánh chủng tánh trụ ở thanh 

tịnh  vị,  đạo  chủng  tánh  trụ  ở  bình  đẳng  vị.  Đề  kinh  của  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  Bình 

Đẳng, đến thánh chủng tánh là giác ngộ, là kiến tánh. Đó là sự tu tập của chúng ta, chẳng 

riêng gì Tịnh tông, mà bất luận tu pháp môn nào, khám xét công phu của bạn là ở chỗ 

này. Chúng ta học Phật rốt cuộc tu được thế nào, nhìn vào đâu? Tâm thanh tịnh. Tâm của 

chúng ta thật sự có thanh tịnh hơn lúc trước hay không? Tâm thanh tịnh không nhiễm ô, 

trong  thuận  cảnh  không  bị  cảnh  giới  nhiễm  ô,  vậy  nghĩa  là  sao?  Nghĩa  là  không  tham 

luyến.  Ở  trong  thuận  cảnh,  không  hề  có  tơ  hào  tâm  niệm  tham  luyến.  Ở  trong  nghịch 

cảnh,  chẳng  hề  có  tơ  hào  tâm  niệm  sân  hận.  Tâm  của  bạn  giống  như  nước  trong  đầm, 

vĩnh viễn duy trì gió yên sóng lặng, không có nhiễm ô. Phải biết cảnh giới bên ngoài, 

75 Tập 37 

0 



thuận cảnh, nghịch cảnh, ác duyên, thuận duyên đều là cảnh giới bên ngoài. Thuận cảnh 

nghịch  cảnh  đến  trắc  nghiệm  tâm  của  bạn  có  thanh  tịnh  hay  không?  Thiện  duyên  ác 

duyên để xem tâm của bạn có bình đẳng hay không? Cho nên chúng ta tu tập, tu ở đâu 

đây? Không thể tách rời hoàn cảnh, tách rời hoàn cảnh thì làm sao bạn có thể tu tập thành 

công được.  Trong  hoàn  cảnh nhân  sự  tu bình  đẳng,  trong  hoàn  cảnh  vật  chất tu thanh 

tịnh, đó gọi là thật sự công phu. Hàng ngày đọc tụng kinh giáo, nghiên cứu kinh giáo, đó 

là gì? Là nhắc nhở bạn, sợ cảnh giới hiện tiền bạn lại hồ đồ, lại mê hoặc, đó là sai. Thời 

khóa hàng ngày, đều là để trắc nghiệm bản thân, xem có bị cảnh giới làm dao động hay 

không? Trong hoàn cảnh vật chất có khởi tâm động niệm chăng? Khởi tâm động niệm là 

nhiễm ô. Trong hoàn cảnh nhân sự, khởi tâm động niệm, thì đánh mất bình đẳng, giống 

như nước trong đầm dạy sóng, thế là sai. Kinh giáo là môn học trên lớp, trong cuộc sống, 

trong  công việc, trong  việc tiếp  nhân  xử thế, đó là tu tập, đó là  hạ thủ  công phu, đó  là 

luyện  công.  Luyện  công  ở  đó,  chỉ  học  trên  lớp  mà  không  luyện  công  thì  không  được, 

không thể thành tựu, luyện công mà không có tiêu chuẩn của tiết học cũng không được, 

không có tiêu chuẩn, luyện tạp, không tiêu chuẩn. Cho nên hạnh giải hai cửa không thể 

thiếu một; Tiết học là giải, cảnh giới thuận nghịch  là hạnh, có giải có hạnh bạn mới có 

chứng. 

Cho nên Thập Hồi Hướng vị, tu trung đạo diệu quán, do đó thông đạt tất cả Phật 

pháp. Bạn xem, thông đạt, thông là không có chướng ngại, đạt được rõ ràng, thật sự rõ 

ràng, cái gọi là một kinh thông tất cả kinh thong. Chứng được một pháp môn, thì tất cả 

các pháp môn khác đều chứng được. Trong kinh Hoa Nghiêm nói : “Nhất tức nhất thiết, 

nhất thiết tức nhất”, cho nên người biết học, hạ thủ công phu ở một pháp môn, nhất định 

phải học thông, không thông không buông tay. Bạn vẫn chưa thông, bạn đổi pháp môn 

khác, điều này thì phiền phức đấy, đó là điều cấm kỵ lớn nhất, đổi tới đổi lui, suốt cả 

cuộc đời cũng không thông được. Nếu như một pháp môn, bạn giữ chặt, nhất định không 

thay  đổi.  Trong  truyện  ký  của  người  xưa  chúng  tôi  có  xem  qua,  trong  Ngũ  Đăng  Hội 

Nguyên,  tình  trạng  bình  thường,  thì  3  đến  5  năm  là  được  tam  muội.  Được  tam  muội 

nghĩa là sao? Là được Thanh Tịnh Bình Đẳng, tâm vị này thanh tịnh bình đẳng, thông 

thường chúng ta nói vị này được định. Được định không phải ngồi thiền, điều này nhất 

định các vị phải biết, không phải ngồi xếp bằng diện bích, mà  ở trong cuộc sống sinh 

hoạt  hàng  ngày,  khi  sáu  căn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  sáu  trần,  vị  này  luôn  giữ  được  tâm 

bình khí hòa, đó là định. Vị này không bị cảnh giới bên ngoài làm dao động, ở trong cảnh 

giới tự mình có thể làm chủ được, khoảng 3 đến 5 năm là có thể đạt được. Đạt được định, 

ở  những pháp môn khác, thì không thoát khỏi lục đạo luân hồi, nếu như  ở pháp môn 

niệm Phật, thì chắc chắn bạn được vãng sanh. Ở trong Phàm Thánh Đồng Cư Độ, chắc 

chắn là tam bối, nghĩa là Thượng tam phẩm, rất có thể bạn tiến lên một bậc nữa, là sanh 

về  Phương  Tiện  Hữu  Dư  Độ.  Ở  trong  định  một  thời  gian,  cổ  nhân  của  Trung  Quốc  có 

nói: “7 năm tiểu thành, 9 năm đại thành”, thêm mấy năm công phu nữa thì sẽ khai ngộ. 

Tập 37  751 



Khai  ngộ  nghĩa  là  minh  tâm  kiến  tánh,  vãng  sanh  về  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là 

thượng bối vãng sanh, đó là sự thật, không phải giả đâu. Cho nên Thiện Đạo Đại sư vào 

đời Đường, cùng chư vị tôn sư, các Ngài nói cũng rất có lý, chẳng phải là vô lý đâu. Đó 

là nói về đạo chủng tánh, nghĩa là phải không ngừng hướng thượng. 

Thứ  tư  là  Thánh  Chủng  Tánh,  Thánh  Chủng  Tánh  là  nói  về  Thập  địa.  Thập  trụ, 

Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng đều là hiền vị, gọi là tam hiền. Tam hiền có 30 cấp bậc, tu 

đầy đủ Thập Hồi Hướng chứng được Sơ Địa, Sơ Địa trở lên gọi là Thánh. Trong đại thừa 

giáo chúng ta thường niệm, “bồ tát ma ha tát”. Bồ tát là Bồ tát tam hiền, tam hiền vị, Ma 

ha tát là  Thập  địa vị, Thập  Địa  Gọi là  Ma  Ha  Tát,  là  Đại  Bồ  Tát, là  thánh  nhân, thánh 

hiền, thập  địa  là  thánh. Thập  Trụ, Thập  Hạnh, Thập  Hồi  Hướng  là  hiền, tam  hiền  thập 

thánh. Bồ tát ma ha tát gọi là thánh chủng tánh. Điều do tu mà có. 

Tiến lên một bước nữa, đẳng giác vị, gọi là Đẳng Giác Tánh, địa vị này là Bồ tát, 

nhìn về sau, phía sau là Diệu Giác, còn kém một chút nữa. Nhìn về phía trước thì vị này 

đã siêu việt, siêu việt Tam hiền Thập thánh, địa vị này là Hậu Bổ Phật, đẳng giác vị là 

Hậu Bổ Phật. 

Thứ  sáu  là  đến  cực  điểm, gọi  là  Diệu  Giác  Tánh, thứ  sáu  là diệu  giác tánh, diệu 

cực giác mãn. Trong đây tánh tuy thông lục vị, nhưng chủng chỉ ở tại nhân, cho nên bốn 

vị trước gọi là chủng. Đẳng Giác tuy vẫn là nhân vị, nhưng nó thù thắng hơn những điều 

trước nhiều, nên nó không gọi là Nhân, mà gọi là Giác. Những điều trước Thập Địa đều 

là nhân vị, Đẳng giác không gọi là nhân, Đẳng giác gọi là Giác, đây là Giác vị, không gọi 

là chủng nữa. Chủng là chủng tử, chủng tử chỉ đến Thập Địa Vị, Đẳng Giác không gọi là 

chủng, như vậy có nghĩa là gì? Là bất sanh bất diệt. Nếu dùng giáo nghĩa Hoa Nghiêm, 

chúng ta có thể lãnh hội được, tập khí vô thỉ vô minh của Thập địa Bồ tát, vẫn còn tác 

dụng  rất vi tế, đến  Đẳng  Giác  tập khí  vô minh  vẫn  chưa  đoạn sạch, nó  không  khởi  tác 

dụng, thật sự không khởi tác dụng, cho nên không gọi nó là chủng. Khởi tác dụng vẫn 

còn  là  chủng,  chủng  tử  khởi  tác  dụng,  còn  nó  không  khởi  tác  dụng,  nhưng  mà  nó  vẫn 

còn,  cho  nên  gọi  nó  là  Giác  chứ  không  gọi  là  Chủng.  Đến  vị  Diệu  Giác,    giác  đã  viên 

mãn, gọi là Diệu Giác, Diệu chính là Phật quả cứu cánh viên mãn. Ở đây nói về cái gì gọi 

là Đại thừa chủng tánh, Đại thừa chủng tánh, cũng có nghĩa là Thập Trụ của Biệt Giáo 

trở lên, Thập Trụ của Biệt Giáo trở lên cho đến Thập Địa Thánh Chủng Tánh, đều được 

gọi là Đại thừa Chủng tánh. Đại thừa Chủng tánh trở lên đến Sơ Địa Bồ tát, họ sanh thế 

nào? Thượng bối hạ sanh, thượng bối hạ phẩm là những người này. 

Trung phẩm thượng sanh là Tiểu thừa tam quả. Vì sao không gọi là Tiểu thừa tứ 

quả? Tiểu thừa tứ quả là thượng bối hạ sanh, thượng hạ phẩm, cho nên trung bối thượng 

sanh là Tiểu thừa tam quả. Đây là những điều người xưa dạy, đều là thánh nhân, đoạn tận 

phiền não Kiến Tư Hoặc. 

75 Tập 37 

2 



Dưới đây Niệm Công dạy chúng ta: Nhược như thị giải, tắc cửu phẩm chi trung, 

thượng phẩm duy thị Bồ tát thánh chúng sở sanh, trung thượng phẩm thị tiểu thánh sở 

sanh, tùng thượng thượng chí trung thượng tứ phẩm phàm phu tuyệt phần. 

Hình như phàm phu không có phần vậy, chẳng phải có nghĩa là như vậy sao? Điều 

này Thiện Đạo Đại sư, và các vị Tôn sư có giảng nói như vậy. 

Chúng  ta  học  đoạn  kế  tiếp,  đoạn  Ất.  “Bổn  vi  phàm  phu,  kiêm  vi  thánh  nhân”, 

những vị này chủ trương khác với những người trước. Thiện Đạo Đại sư viết cuốn Quán 

Kinh Tứ Thiếp Sớ, chú giải Quán Kinh, tứ thiếp, thiếp là quyển. Chú giải của Ngài tổng 

cộng có 4 quyển, cho nên gọi là Tứ Thiếp Sớ, chính là sớ của Quán Vô Lượng Thọ Phật 

Kinh. 

Trong truyền thuyết, Thiện Đạo Đại sư là Phật Di Đà tái lai. Tôi đến tham vấn ở 

Nhật  Bản  trước sau sáu lần, tiếp  xúc  với  các  vị  Đại  đức  của Tịnh  tông  ở  Nhật  Bản  rất 

nhiều.  Tôi  thỉnh  giáo  với  họ,  nghe  nói  Thiện  Đạo  Đại  sư  là  hóa  thân  của  Phật  Di  Đà, 

người Nhật quí vị có suy nghĩ gì? Họ trả lời rằng, người Nhật tin như vậy. Một số chùa 

chiền ở Nhật Bản, có thờ hình tượng Thiện Đạo Đại sư, tượng gỗ, tượng xi măng, tranh 

vẽ vân vân. Nơi nào cũng có thể nhìn thấy, đối với Tổ sư họ rất sùng bái, sự sùng bái Tổ 

sư còn hơn là sùng bái Bồ tát, cho nên họ có Tổ Đình, Tổ Sư Điện. Rất nhiều chùa tông 

Tịnh độ, sử dụng tên của Thiện Đạo Đại sư, chùa Thiện Đạo, chỉ cần bạn nhìn thấy chùa 

Thiện Đạo, là biết ngay đây là tông Tịnh độ, rất sùng kính đối với Thiện Đạo Đại sư. 

Trong chú giải Quán Kinh của Thiện Đạo đại sư, “phá tiền thuyết viết”, tiền thuyết 

nghĩa là trước đời Thiện Đạo Đại sư, tức là người xưa chuyên vì Bồ tát mà giảng thuyết, 

Thiện Đạo đại sư thì không như vậy. 

Như Lai thuyết thử thập lục quán pháp, đản vi thường một chúng sanh, bất can đại 

tiểu thánh dã. 

Câu này nói hay quá, chúng ta nghe rồi cảm thấy yên tâm. Thượng thượng phẩm 

vãng sanh, chúng ta cũng có phần, chẳng riêng gì Bồ tát, 16 loại quán pháp này, nghĩa là 

Quán Vô Lượng Thọ Phật kinh, nói về 16 cách quán của pháp môn Tịnh độ. 

Đản vi, có thể nói rằng chuyên vì thường một chúng sanh. Thường một nghĩa là 

sao? Là chúng sanh trong lục đạo, là vì chúng sanh trong lục đạo. Bất can đại tiểu thánh, 

cùng với đại thánh, tiểu thánh, đại thánh là Bồ tát, tiểu thánh là tam quả, không tương can 

với họ. Chuyên vì lục đạo chúng sanh mà nói, câu này của Thiện Đạo đại sư nói. Thiện 

Đạo Đại sư là hóa thân của Phật Di Đà, thì câu này do chính kim khẩu của Phật Di Đà 

nói với chúng ta vậy. 

Tập 37  753 



Dưới đây, ý vị Phật thuyết Quán Kinh trung chi Cửu Phẩm vãng sanh, chỉ vi trầm 

nịch chi chúng sanh. 

Thường một nghĩa là thường thường đọa vào ba ác đạo, giống như bơi lội trong 

biển cả vậy, thời gian ngước đầu lên rất ngắn, hít thở chút không khí trong lành, lại hụp 

đầu xuống, thời gian đó dài, chỉ cần ở trong lục đạo, thì thật sự giống tình trạng này. Cho 

nên lục đạo chúng sanh đến cõi nhân thiên thời gian rất ngắn, đến tam đồ thì thời gian 

dài, thường trú ở chỗ khổ. 

Nhi phi chuyên vi Bồ tát dữ A La Hán dã. 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  không  phải  chuyên  vì  Bồ  tát,  cũng  chẳng  phải 

chuyên vì bậc A La Hán, mà là chuyên vì sanh tử phàm phu trong lục đạo. điều này nên 

nhận thức rõ ràng. 

“Hựu vân”, điều này cũng do Thiện Đạo đại sư nói. “Hựu khán thử Quán Kinh, 

định thiện cập tam bối thượng hạ văn nghĩa, tổng thị Phật khứ thế hậu, ngũ trược phàm 

phu, đản dĩ ngộ duyên hữu dị, chí linh cửu phẩm sai biệt. 

Câu này nói quá hay, Thiện Đạo Đại sư dạy chúng ta, ý nghĩa rất đơn giản. Thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  Tam  Bối  Cửu  Phẩm.  Hình  thành  thế  nào  đây?  Ở  chỗ  ngộ 

duyên bất đồng, nếu như duyên vô cùng thù thắng, thì người này rất có khả năng thượng 

bối vãng sanh. Nếu gặp phải duyên không thù thắng, thì có thể là hạ bối vãng sanh, điều 

này rất rõ ràng. Ví dụ như xã hội ngày xưa, phương tiện giao thông không tiện, thông tin 

không có, các vị Pháp sư giảng kinh đều giảng ở trong chùa. Hạng người nào duyên có 

phần thù thắng hơn? Dân tri thức. Giáo viên dạy học ở những trường học tư nhân, thời 

gian nghỉ lễ nghỉ tết, có thì giờ nhiều hơn một chút, họ sẽ đến chùa nghe các vị Pháp sư 

giảng kinh, có nhân duyên thù thắng như thế, họ có thể nghe được kinh điển Tịnh độ, có 

thể tiếp nhận người xuất gia dạy họ tu tập, duyên của họ thù thắng. Họ hiểu lý, họ biết 

phương  phap  nên  nghiêm  chỉnh  tu  tập,  rõ  ràng  phẩm  vị  của  họ  đã  nâng  cao.  Thông 

thường người không biết chữ rất nhiều, họ không thể đến chùa để nghe kinh, nghe người 

khác  nói:  Phật  A  Di  Đà  hay,  thế  giới  Tây  phương  Cực  lạc  là  đẹp,  chỉ  cần  bạn  chuyên 

niệm  là  có  thể  được  vãng  sanh.  Người  cũng  làm,  họ  liền  chuyên  niệm,  lão  thật  niệm, 

niệm đến 3 năm 5 năm, công phu đến nhà thì họ cũng được vãng sanh, phẩm vị thì không 

cao, đại khái đều sanh về Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Đó chính là ngộ duyên bất đồng. 

Nói đến ngộ duyên của chúng ta quả thật là quá thù thắng, thù thắng không gì sánh 

bằng. Vì sao vậy? Vì chúng ta có thể gặp được cuốn Hội Tập của Hạ Liên lão cư sỹ, đó 

là thù thắng không gì sánh bằng. Ngày xưa người ta cũng học kinh Vô Lượng Thọ, đó là 

học  năm  loại  bản  dịch,  điều  này  chúng  ta  có  thể  thấy  trong  Đại  tạng  kinh.  Ngày  nay 

chúng  ta  đem  9  cuối  kinh  Vô  Lượng  Thọ  in  thành  một  cuốn,  mọi  người  xem  là  hiểu 

75 Tập 37 

4 



được, cuốn sách này quá hay,  năm bản dịch kết tập thành 1. Sự giảng giải của Đức Thế 

Tôn, thật  sự là  một  câu  không sót, cuốn  sách này  rất  khó được, lại có duyên gặp được 

cuốn  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ  lão  cư  sỹ,  đó  đều  là  nhân  duyên  hy  hữu  không  gì 

bằng.  Ngộ  duyên  của  chúng  ta  quá  thù  thắng!  Đồng  thời  chúng  ta  còn  gặp  được  Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm và rất nhiều kinh luận 

khác. Khiến chúng ta đối với Đại thừa, đối với những cuốn sách nói về sự vãng sanh của 

Tịnh tông có được sự nhận thức, có một nhận thức sâu đậm. Chúng ta hiểu được phương 

pháp, y theo phương pháp tu tập, đời này không được Thượng bối thượng sanh, nhưng 

Thượng bối hạ sanh thì có phần, Thượng bối hạ sanh là được rồi. Vì sao vậy? Vì cũng 

sanh về Thật Báo Trang Nghiêm Độ ở thế giới Tây Phương Cực Lạc. Thượng bối sanh 

thật báo độ, trung bối sanh phương tiện độ, hạ bối sanh đồng cư độ. Chúng ta thật sự nắm 

chắc,  bây  giờ  chính  là  lúc  có  chấp  nhận  buông  bỏ  hay  không?  Không  còn  chấp  trước, 

phải ghi nhớ việc không còn chấp trước. Buông bỏ thân kiến, buông bỏ biên kiến, biên 

kiến chính là đối lập, học tùy duyên, học hòa hợp, không đối lập với người. Đó là gì? Là 

tất cả phiền não đều hàng phục được hết, buông bỏ thành kiến, những kiến giải sai lầm 

cho mình là đúng, đều buông bỏ hết. Buông bỏ thì thế nào? Thì tâm thanh tịnh của bạn sẽ 

hiện tiền. Tâm thanh tịnh sanh Chánh giác, chúng ta sanh về thế giới Tây Phương Cực 

Lạc cấp bậc sẽ cao hơn là sanh về Phương Tiện Hữu Dư Độ. Nếu như tiếp tục buông bỏ 

được, buông bỏ tâm chấp trước thì bạn sẽ được tâm Bình đẳng, tâm Bình đẳng này là 

trung thượng phẩm. Tiến lên một bước nữa, nghĩa là không khởi tâm không động niệm, 

thì sanh về Thật Báo Trang Nghiêm Độ. Công phu niệm Phật không tiến bộ thì làm sao 

mà được. 

Trong  cuộc  sống  hàng  ngày  chúng  ta  học  điều  gì?  Học  chịu  thiệt  thòi,  điều  này 

quan trong hơn tất cả. Không chấp nhận thiệt thòi, không chấp nhận bị gạt, đó là gì? Đó 

là chấp trước. Nếu như tâm niệm này không thể buông bỏ, thì chúng ta chỉ vãng sanh về 

Đồng Cư Độ, không thể sanh về Phương Tiện Độ và Thật Báo Độ. Khi bạn muốn tiến 

lên, thì phải buông bỏ vạn duyên, người ta gạt tôi, hãm hại tôi, việc tốt đấy, tôi rất biết 

ơn, tuyệt đối không để ý, không chất chứa trong lòng, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng của 

mình từ đó mà thành tựu, tuyệt đối không bị cảnh giới bên ngoài làm dao động, tâm được 

bình đẳng, tuyết đối không bị cảnh giới bên ngoài khởi lên thất tình ngũ dục. Thất tình 

ngũ dục là nhiễm ô, hỷ, nộ, ai, lạc, ái, ác, dục, cảnh giới bên ngoài hiện tiền, bạn khởi lên 

tâm này, thì sẽ bị nhiễm ô. Trong cảnh giới có tâm cao thấp, thì không phải là tâm bình 

đẳng, không có tâm cao thấp, tất cả bình đẳng, tất cả chúng sanh vốn là Phật. Nhìn bất cứ 

chúng sanh nào, cũng giống như nhìn Phật vậy, tu tâm bình đẳng. Luyện trong cuộc sống 

hàng ngày như thế, thời thời khắc khắc ở bất cứ nơi nào đều luyện công phu. Vừa khởi 

niệm lên, bất luận là tâm niệm cao hay thấp, tâm niệm thất tình ngũ dục, vừa mới khởi 

niệm  lên  liền  A  Di  Đà  Phật.  Cổ  nhân  có  dạy,  “đừng  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm”. 

Niệm là gì? Niệm là tập khí vô thỉ vô minh, làm sao nó không khởi, nó mà không khởi 

Tập 37  755 



thì chẳng phải bạn đã thành Phật rồi sao? Bạn không phải là phàm phu nữa. Là phàm phu 

chắc chắn sẽ khởi niệm, khởi niệm đừng sợ, vừa khởi niệm lập tức giác ngộ ngay, niệm 

thứ hai bèn biến thành A Di Đà Phật, dùng một câu A Di Đà Phật để thay thế, đó là chân 

thật niệm Phật, là biết niệm Phật. Người không biết niệm thì không được, người không 

biết niệm, thì vẫn còn phân biệt, vẫn còn chấp trước. Đó chính là tâm xen tạp mà chúng 

ta thường nói, hoài nghi, xen tạp, không biết niệm. Người biết niệm thì không hoài nghi, 

không xen tạp. Dùng một câu danh hiệu Phật để thay thế tất cả mọi tâm niệm của mình. 

Không khởi niệm, khởi niệm chính là A Di Đà, đây gọi là tương ưng, nhất niệm tương 

ưng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật, đó là thật sự công phu. Cho 

nên đoạn kinh văn này, Quán Kinh nói về định thiện. Nói về thiện có định thiện và tán 

thiện. Định thiện là thời khóa cố định, tán thiện là tu trong cuộc sống hàng ngày. 

Cập  tam  bối  thượng  hạ  văn  nghĩa,  tổng  thị  Phật  khứ  thế  hậu.  Sau  khi  đức  Phật 

Thích Ca diệt độ, lục đạo phàm phu ở đời ác ngũ trược. 

Đản dĩ ngộ duyên hữu dị, chí linh cửu phẩm sai biệt, hoặc giả thượng phẩm tam 

nhân thị ngộ đại phàm phu. 

Đời này chúng ta không thật sự gặp được Bồ tát Thánh nhân, không gặp được Phật 

Bồ tát, mà gặp đại phàm phu, chúng ta có thể gọi đại phàm phu là đại thiện nhân, thiện tri 

thức. Họ có nhân duyên thù thắng, gặp được thầy hay, đồng tham bạn hữu tốt, chánh tri 

chánh kiến, tu giới, tu định, tu huệ, có thể làm thầy của chúng ta. 

“Trung  phẩm  tam  nhân”,  trung  phẩm  nghĩa  là  thượng  trung  hạ:  Trung  thượng, 

trung trung, trung hạ. “Ngộ tiểu phàm phu”, ở thế giới của chúng ta đây, cũng là thiện tri 

thức, là bạn hữu tốt, cũng có thể giúp cho chúng ta thành tựu, sanh về Phương Tiện Hữu 

Dư Độ. 

“Hạ phẩm tam nhân thị ngộ ác phàm phu”, ác phàm phu nghĩa là gì? Là tập khí 

phiền  não  nặng,  người  này  cũng  học  Phật,  bản  thân  họ  có  được  vãng  sanh  hay  không, 

không quan trọng, họ dạy chúng ta tu tập pháp môn này, chúng ta nghe lời, và thật sự tu 

tập, chắc chắn được vãng sanh, sanh về Phàm Thánh Đồng Cư Độ. 

Từ đó cho thấy, có thể một đời này thành tựu được hay không, mấu chốt của nó ở 

chỗ nào? Mấu chốt ở bản thân mình chứ không phải ở người khác. Trí Giả Đại sư nói rất 

hay, Ngài nói: “Năng thuyết bất năng hành, quốc chi sư dã”. Năng thuyết bất năng hành 

là ác phàm phu, người này có thể làm thầy của chúng ta, chúng ta chỉ cần nghe lời, “quốc 

chi sư dã”. “Năng thuyết hựu năng hành, quốc chi bảo dã”, đó là gì vậy? Là đại phàm 

phu, là quốc bảo.  Họ có thể dạy bạn, nhưng bản thân họ không làm được. Nếu bạn thật 

sự có tâm cung kính, thì không để ý đến hành trì bất thiện của họ, không để ý đến những 

điều này, những điều họ nói là đúng, những điều họ nói là thiện, chúng ta y giáo phụng 

75 Tập 37 

6 



hành, thì chúng ta có thể thành tựu. Cho nên ngạn ngữ Trung Quốc có câu: “Thanh xuất 

ư lam nhi thắng ư lam”, câu này có nghĩa là thầy giáo biết dạy, nhưng bản thân thầy thì 

không  làm  được.  Dạy  học  sinh  học  sinh  làm  được,  học  sinh  thành  tựu  vượt  hơn  thầy, 

thầy giáo thì không có gì thành tựu, còn học sinh thì thành tựu được, cái lý của nó ở chỗ 

này. Vì sao học sinh thành tựu được? vì tôn sư trọng đạo, học sinh đã làm được điều này. 

Thầy  giáo  thiện  hay  bất  thiện  đều  không  để  trong  lòng,  chỉ  cần  những  điều  thầy  dạy 

tương ưng với kinh luận là được rồi. Thầy giáo không giảng sai kinh luận, chỉ dạy chúng 

ta phương hướng và đường đi chính xác, điều này rất khó. Bản thân làm được, hay không 

làm được, hoặc là bản thân tin tưởng hay không tin tưởng, đó là chuyện khác, không liên 

quan gì đến chúng ta. Chúng ta phải tu học như thế mới thật sự được thành tựu. Học đến 

cuối cùng, bản thân công phu đắc lực, sự học hỏi không thể gián đoạn, sống đến già, học 

đến  già,  học  hoài  không  hết.  Học  đến  một  giai  đoạn  nào  đó,  thì  giống  như  Thiện  Tài 

đồng tử Ngũ Thập Tam Tham. Ngũ Thập Tam Tham nghĩa là sao? Là ai ai cũng là thầy 

của tôi, người lành là thầy của tôi. Những biểu hiện của vị này, những thiện pháp mà vị 

này nói ra, chúng ta nghe rồi, nhìn lại bản thân, xem mình có hay không, nếu như không 

có, phải nghiêm chỉnh học tập làm theo. Nếu như có, tốt! Phải tiếp tục duy trì, đừng để 

đánh mất, thì bạn sẽ học được. Người ác làm những đều ác chúng ta đã thấy rồi, thầy của 

tôi đấy, phản diện dạy tôi, tôi thấy rồi, nghe rồi. Suy nghĩ xem mình có hay không? Có, 

thì sửa đổi, nếu không có, thì phải nhắc nhở bản thân không được phạm phải lỗi lầm này. 

Thiện nhân chính diện dạy ta, người bất thiện phản diện dạy ta, tất cả đều là thầy của ta. 

Người này một đời thành Phật, họ sẽ rất biết ơn những vị thầy giáo này. Thập Pháp Giới 

y  chánh  trang  nghiêm,  ai  chẳng  phải  là  thầy  của  mình?  Tất  cả  mọi  người  là  thầy  giáo. 

Nói cho bạn biết, tất cả động vật là thầy giáo, hoa cỏ cây cối cũng là thầy giáo, sơn hà đại 

địa cũng là thầy giáo. Cho nên Thiện Tài Đồng tử, có thể trong một đời chứng được quả 

vị Diệu GIÁC. Vị này đã học như thế nào? Vị này biết học, đã học như vậy đấy. Ngày 

nay chúng ta gặp được thầy hay, lại hoài nghi thầy, bản thân bạn không không được lợi 

ích gì. Gặp phải thầy không hay, lại chê bai thầy, nói rằng: Người này không phải người 

tốt, chúng ta không nên thân cận, xa rời thầy. Ở chỗ người tốt không học được điều gì, ở 

chỗ người xấu cũng không học được điều gì, thì suốt cuộc đời này của bạn sẽ có được 

thành  tựu gì đây, nhất định  phải học  như  tâm  Thiện  Tài đồng  tử, thì chúng ta sẽ thành 

công. Tâm  của  Thiện  Tài đồng tử  như  thế  nào?  Là  xem  tất  cả  chúng  sanh  đều  là  Phật. 

Người đó làm thiện là người đó đang biểu diễn cho chúng ta thấy, người đó là việc xấu 

thì cũng là đang biểu diễn cho chúng ta thấy, tất cả là đều dạy ta. Vị này làm thiện và ác, 

là làm để cho chúng ta thấy, chứ không phải họ thật sự ác hay thật sự thiện, vị đó là thầy, 

ta là học sinh, thầy dạy ta, thầy ấy đóng vai diễn suất sắc, khiến ta rất cảm động, trong đó 

khiến ta lãnh ngộ được, khiến ta học được, sự việc là như vậy. Cho nên mười nguyện của 

Ngài Phổ Hiền, nguyện thứ nhất là “lễ kính chư Phật”, không có sự khác biệt trong đây, 

chư Phật là Phật quá khứ, Phật hiện tại. Chúng ta thấy kinh Phật Danh trong Đại Tạng 

Kinh, trong đó có hơn một vạn danh hiệu Phật, có Phật quá khứ, Phật vị lai, Phật hiện tại. 

Tập 37  757 



Trong kinh Phật Danh, ý nghĩa quan trọng nhất là gì? Là vị lai. Phật vị lai ở đâu? Tất cả 

chúng sanh đều là Phật vị lai, cho nên Tam Thế Chư Phật quan trọng nhất là nói đến vị 

lai. Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, đã có Phật tánh thì nhất định sẽ thành Phật. Ngày 

nay chúng ta có tội với tất cả chúng sanh, nghĩa là có tội với chư Phật vị lai, thì làm sao 

bạn có thể thành tựu được? Bạn không thể thành tựu được. Trong kinh Hoa Nghiêm nói 

càng đầy đủ hơn: “Tình dữ vô tình đồng viên chủng trí”, chẳng những hữu tình, hữu tình 

là nói đến động vật, là Phật vị lai, mà hoa cỏ cây cối cũng là Phật vị lai, sơn hà  đại địa 

cũng là Phật vị lai. Vì sao vậy? Vì đồng viên chủng trí, viên là viên mãn, chủng trí chính 

là  Nhất  Thiết  Chủng  Trí  mà  chư  Phật  Như  Lai  chứng  được  quả  vị  cứu  cánh.  Bạn  xem 

tình và vô tình đều viên mãn Nhất Thiết Chủng Trí, đó chẳng phải ngay cả sơn hà đại địa 

cũng có thể thành Phật hay sao? 

Trong Hoàn Nguyên Quán dạy chúng ta 3 loại châu biến, đưa ra ví dụ gì đây? Đưa 

ra một vi trần. Một vi trần là gì? Ngày nay nói là hạt nguyên tử cơ bản quark, mắt thường 

không thấy được, là hiện tượng vật chất nhỏ nhất. Một vi trần này châu biến pháp giới. 

Bạn nên biết rằng, những vi trần rất nhỏ như thế là gì? Là ba động. Hiện tượng vật chất 

làm sao mà có? Do ba động hình thành. Vì vậy bất luận là hiện tượng vật chất hay hiện 

tượng tinh thần đều do ba động hình thành, sự biến động của nó châu biến pháp giới. 

Phải mất bao lâu mới châu biến pháp giới? Lập tức, ngay đó bèn châu biến pháp giới. Ở 

trong cảnh giới đó không có thời gian và không gian, cho nên tốc độ của nó rất nhanh. 

Ngày nay chúng ta nói ánh sáng, điện từ không bì được, còn thua xa, tia sáng từ mặt trời 

đến địa cầu, cự ly gần cũng phải mất 8 phút, ba động của một vi trần thì lập tức châu biến 

pháp giới. Thập phương chư Phật Như Lai, A La hán, đều có thể nhận được tin này, các 

vị ấy tỉ mỉ, còn chúng ta thì thô tháo, cho nên không thể nhận được. Chẳng phải không có 

cảm  đâu,  thật  sự  có  cảm  đấy,  nhưng  chúng  ta  không  thể  ứng  được,  vì  chúng  ta  còn 

chướng ngại. Các vị thánh nhân, A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ tát, các vị ấy đã phục hồi 

được tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, cho nên họ có thể nhận được. Đó là châu biến thứ 

nhất. 

Thứ  hai  là  “xuất  sanh  vô  tận”.  Xuất  sanh  vô  tận  là  nói  về  biến  hóa,  biến  hóa  vô 

lượng vô biên, không có số lượng, không có biên giới. Sự biến hóa này nương vào đâu 

mà khởi tác dụng? Nói cho các vị biết, nó nương vào ý niệm, vào thức. Thức,trong Phật 

pháp nói, thọ tưởng hành thức, đều gọi là thức, thọ tưởng hành thức sát na sát na không 

giống nhau. Hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật chất, nương theo ý niệm vi tế mà sản 

sinh biến hóa. Điều này nói rất nhiều trong những lời dự ngôn, là nguyên lý hóa giải tai 

nạn. Tôi thấy trong cuốn sách này, nêu lên một ví dụ, nói về ung bứu: Có một phụ nữ bị 

bệnh bứu rất nghiêm trọng, ba bác sỹ và một y tá, đồng thời khi đó còn có một vị nhiếp 

ảnh, là nhân viên quay phim nhiếp ảnh, tổng cộng có 5 người ở trong phòng bệnh. Thật 

sự gọi là buông bỏ vạn duyên, cùng một ý niệm, cùng một suy nghĩ, nhìn cục bứu này, 

75 Tập 37 

8 



bởi vì dùng máy chụp hình có thể dùng Xquang chiếu ra, mọi người đều có thể nhìn thấy, 

nhìn  thấy  cục  bứu,  cho  nó  một  ý  niệm:  “Mất  rồi,  cục  bứu  mất  rồi,  cục  bứu  mất  rồi”. 

Miệng thì nói như vậy, còn tâm thì nghĩ cục bứu mất rồi, 2 phút 40 giây, thật sự không 

thấy  cục  bứu  đâu  nữa, người  này  hoàn  toàn  phục  hồi  lại bình thường. Phương pháp  trị 

liệu này, khoa học làm sao giải thích được, không thể giải thích được. Dùng ý niệm hóa 

giải nó, điều này trong Phật pháp có căn cứ, Phật pháp có thể giải thích được, “nhất thiết 

pháp tùng tâm tưởng sanh”. Bạn bị bệnh là cũng do tưởng mà ra, cục bứu càng ngày càng 

to cũng là tưởng ra, nếu bạn không nghĩ tới nó thì nó sẽ không có, bạn thường nghĩ tới nó 

thì sẽ xuất hiện, lúc nào cũng nghĩ đến nó thì càng ngày nó càng lớn. Bây giờ kêu bạn đổi 

ý niệm , “nó biến mất rồi, không thấy nó nữa”, 2 phút 40 giây, không mổ xẻ, cũng không 

dùng thuốc, mà nó biến mất. Có bài báo cáo như vậy, khoa học làm sao giải thích đây? 

Ngày  nay  khoa  học  thật  sự  cũng  có  Lượng  Tử  Lực  Học,  Lượng  Tử  Lực  Học  và  trong 

Hoàn Nguyên Quán, nói về hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật chất vi tế ba động sinh 

sản, có giảng đến điều này, đó chính là căn cứ của lý luận, cho nên nó phá giải một số dự 

ngôn. Dự ngôn có phải là thật không? Là thật đó. Vì sao vậy? Vì hiện nay ý thức tập thể 

của con người sống trên địa cầu này, họ đang nghĩ gì? Bây giờ họ đang nghĩ về tai nạn. 

Tai nạn từ đâu mà có? Là từ ý niệm không chân chánh mà sanh ra, khởi tâm động niệm, 

tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, tham sân si mạn, tạo nên tai nạn. Ngày nay tai nạn hiện 

tiền, mọi người vẫn còn nghĩ đến tai nạn, nên tai nạn càng ngày càng rộng lớn, càng ngày 

càng nghiêm trọng, tất cả đều do tâm tưởng sanh. Hiểu được nguyên lý này, nếu như tất 

cả mọi người sống trên địa cầu này hồi tâm chuyển ý, chúng ta không nghĩ đến tham sân 

si, chúng ta chỉ nghĩ đến Giới Định Huệ, chúng ta không nghĩ đến tai nạn, chúng ta chỉ 

nghĩ đến hòa  mục tương xứ, nghĩ đến hỗ tương tôn trọng, hỗ tương kính ái, hỗ tương 

quan  tâm,  hỗ  tương  hợp  tác,  thì  tai  nạn  lập  tức  sẽ  không  còn  nữa,  giống  như  cục  bứu 

không còn nữa vậy. Cho nên pháp, không có một pháp nào cố định, tất cả đều là pháp 

sống, tất cả đều là hiện tượng ba động. Cho nên các nhà dự ngôn nhìn thấy những tai nạn 

đó, họ không dám nói là tai nạn sẽ thay đổi. Vì sao vậy? Vì ý niệm sát na sát na thay đổi. 

Ý niệm thay đổi thì nó lập tức thay đổi, không hề nói sai một tí nào cả. Niệm trước ác thì 

biến ra tai nạn, niệm sau thiện thì tai nạn không còn nữa, chính là cái lý này. Sức mạnh 

của tập thể ý thức lớn hơn hết, cho nên rất nhiều Tôn giáo ngày xưa hiểu được điều này, 

Phật giáo đối với điều này hiểu càng sâu sắc và lý giải thấu triệt hơn. Mọi người chúng ta 

cùng một lúc đều cầu nguyện, hoặc là trong đạo Phật nói cùng một lúc niệm Danh hiệu 

Phật danh hiệu Bồ tát. Mọi người trên toàn thế giới chỉnh thời giờ lại cùng một lúc, niệm 

Phật A Di Đà, niệm Quán Thế Âm Bồ tát. Niệm nửa giờ đồng hồ, trong tâm nghĩ rằng, 

xin Bồ tát giúp chúng con, thì tai nạn sẽ hóa giải, thật sự không còn nữa, điều này không 

giả đâu nhé. Chúng ta phải làm thế nào đây? Ngày nay có thể dùng Ti vi, Ti vi phát đi 

khắp thế giới, giờ giấc trên thế giới không giống nhau, nhưng chúng ta chỉnh đồng hồ lại, 

chỉnh  lại  cùng  một  giờ  như  nhau.  Ở  Úc  bây  giờ  là  8  giờ,  bên  Đài  Loan  là  sáu  giờ,  đó 

chính là chúng ta sử dụng cùng một thời gian, mỗi một nơi trên thế giới, chúng ta kết hợp 

Tập 37  759 



thời  gian  thành  cùng  một  giờ,  mọi  người  cùng  nhau  niệm,  thì  sức  mạnh  này  thật  sự 

không thể nghĩ bàn! Thật sự có thể thay đổi, tai nạn hóa giải rồi, thay đổi rồi, thiện tâm 

của bạn vĩnh viễn duy trì, vậy thì thế giới của chúng ta sẽ biến thành thế giới Cực lạc, sẽ 

biến thành thế giới Hoa Tạng, chuyện này không khó đâu. Vì sao thế giới Cực lạc lại đẹp 

như vậy? Không có gì khác. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta, cư dân 

của thế giới Cực Lạc, “đều là chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ”, cho nên nó mới 

đẹp như thế đó, người ở thế giới đó không có ác niệm, không có phân biệt, không có 

chấp  trước.  Cư  dân  trong  Thật  Báo  Độ,  họ  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  thì  làm  sao 

không  tốt  được!  Đức  Phật  giới  thiệu  với  chúng  ta  thượng  thiện  nhân, đó  là  gì  vậy?  Là 

Phàm Thánh Đồng Cư Độ, là cư dân trong Phàm Thánh Đồng Cư Độ, họ không có một 

niệm ác, lý là ở chỗ này. Chúng ta hiểu rõ rồi, chúng ta có thể nghe theo lời chỉ dạy của 

chư Phật Bồ tát, nghe theo lời dạy của người tín ngưỡng tôn giáo, nghe theo lời dạy của 

các vị thần thánh trong tôn giáo mình. Niệm niệm đều là thiện niệm, không có một  ác 

niệm nào. Thế giới của chúng ta đây chính là thiên đường, là vườn trời, chính là thế giới 

Cực Lạc, chẳng phải không làm được đâu, giác ngộ thì sẽ làm được. Sự chuyển biến chỉ 

ở trong một niệm, không có trước sau. Đạo lý này rất thâm sâu, ở trong Đại thừa kinh 

giáo đều có đề cập đến. Hiền Thủ quốc sư rút trong Kinh Hoa Nghiêm, quy nạp thành 6 

điều, đơn giản và dễ hiểu, viết ra chân tướng sự thật của vũ trụ vạn vật. Trước đây chúng 

ta  có học qua  hai  lần, đối với sự  tu học  của  chúng ta, có lợi ích lớn giúp  cho  chúng  ta 

nhìn  thấu  buông  bỏ, giúp  cho  chúng  ta  điều  tiết  thân  tâm  mạnh  khỏe, viễn  ly  tật  bệnh, 

viễn ly già nua, điều này giúp chúng ta rất nhiều, rộng ra là giúp cho chúng ta hóa giải sự 

động loạn của xã hội, sự tai nạn của tự nhiên. Từ điểm này chúng ta có thể tượng tượng 

ra, ngày xưa tiến sỹ Thang Ân Tỷ nói rất có lý, đó là sự thật không dối gạt đâu: Giải 

quyết  vấn  đề  xã  hội  của  thế  kỷ  21  này,  phải  dùng  học  thuyết  Khổng  Mạnh  của  Trung 

Quốc và giáo lý Đại thừa. Có thể nói được như vậy, thật không đơn giản, đối với chân 

tướng sự thật, người này đã thông đạt hiểu rõ. Chúng ta nghiêm chỉnh học tập, thì có thể 

hóa giải rất nhiều vấn đề hiện nay. 

Chúng ta học đoạn kế tiếp: “Phục vân, kim dĩ nhất nhất xuất văn hiển chứng, dục 

sử kim thời thiện ác phàm phu đồng triêm cửu phẩm, sanh tín vô nghi, thừa Phật nguyện 

lực, tất đắc sanh dã. 

Những  điều  này  đều  là  của  Thiện  Đạo  đại  sư  nói,  y  cứ  vào  kinh  điển  để  chứng 

minh  cho  chúng  ta  thấy,  mục  đích  là  hy  vọng  những  thiện  ác  phàm  phu  hiện  nay.  Bất 

luận là bạn làm thiện hay bạn làm ác cũng không sao, đều có thể đồng triêm cửu phẩm. 

Nói cách khác, chỉ cần bạn có Tín Nguyện Hạnh là có thể được vãng sanh, đều được bổn 

nguyện oai thần của đức Phật A Di Đà gia trì. 

76 Tập 37 

0 



Sinh tín vô nghi, nghĩa là điều quan trọng nhất là bạn phải sanh khởi tín tâm, dùng 

kinh điển để chứng mình không gì khác ngoài việc giúp bạn sanh khởi tín tâm, đoạn nghi 

sanh tín, điều này vô cùng quan trọng. 

Thừa  Phật  nguyện  lực,  tất  đắc  sanh  dã.  Chúng  ta  nương  vào  sự  gia  trì  nơi  48 

nguyện của Phật A Di Đà. Bổn nguyện oai thần gia trì, bất luận là làm thiện hay làm ác 

đều có thể được vãng sanh. Chúng ta cần phải có niềm tin, do đó nhất định chúng ta phải 

sửa  đổi  những  thái  độ  sai  lầm,  không  được  chê  bai  người  ác,  không  được  xem  thường 

người làm ác, không được. Người thật sự tu tập, người có công phu đắc lực, nhìn thấy 

người làm ác, sanh tâm lân mẫn, chứ không ghét bỏ, chứ không bài xích, không chỉ trích 

những sai lầm đó, phải sanh tâm đồng tình, sanh tâm lân mẫn. Vì sao người đó làm ác? 

Vì họ vô tri, không ai dạy họ. Nhất định phải khẳng định rằng tánh người vốn là thiện. 

Lão tổ tông của Trung Quốc dạy rất hay : “ Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, đó là thiên tánh 

của họ, là tự tánh của họ. Sở dĩ biến thành bất thiện, đó là tập tánh, không có người dạy, 

nên học điều hư. Nhất là xã hội ngày nay, không thật sự có một người tốt dạy họ, thì họ 

chẳng  thể  không  học  điều  hư.  Bên  trong  có  tập  khí  phiền  não,  trong  Bách  Pháp  cho 

chúng  ta  thấy:  Thiện  tâm  sở  của  lục đạo phàm  phu  chỉ  có  11 cái, ác  tâm  sở  có  26  cái. 

Cũng có nghĩa là bản thân tập khí ác của bạn có nhiều hơn tập khí thiện, hơn nữa sức 

mạnh của tập khí ác rất mạnh, sức mạnh của tập khí thiện rất yếu ớt. Những cám dỗ bên 

ngoài, ngày nay cám dỗ thiện hầu như là không có, cám dỗ ác thì nhiều vô số kể. Ở xã 

hội này có thể không làm ác được sao? Đó là việc không thể, ở trên xã hội này mà không 

làm ác, thì chỉ là những vị thị hiện thôi, chẳng phải những vị thị hiện thì không thể làm 

được đâu. Cho nên chúng ta nghĩ đến, Đức Phật dạy mấy câu trong kinh Vô Lượng Thọ: 

Từ bi đến cực điểm, điều này là đối với những người làm ác mà nói. Chúng ta dùng tâm 

trạng gì để nhìn họ? Người trước vô tri, không ai dạy họ, cho mẹ họ không dạy họ, ông 

bà họ không dạy họ, ít nhất là ba đời không có ai dạy họ. Người trước bất thiện, vô tri, 

không biết đạo đức, người không nói được, không nên trách họ. Cả một xã hội ngày nay, 

ra nông nỗi này, chúng ta nghe Đức Phật dạy như thế, thì tâm bình khí hòa, suy nghĩ kỹ 

xem, không thể trách bất cứ người nào, cũng không thể trách Chánh phủ, không thể trách 

chế độ. Vì sao vậy? Vì  nguyên  nhân  đã  có  từ lâu, truy  ra  ít nhất  cũng  có 100 năm  rồi, 

trong 100 năm này, đã bỏ qua sự dạy dỗ của Thánh hiền. Trong đây sự cám dỗ lớn nhất 

chính là khoa học, chúng ta tin tưởng khoa học, mà bỏ qua những điều Lão tổ tông dạy, 

bỏ qua  những điều  thánh hiền dạy, chỉ  chú trọng  vào khoa học  mà  thôi. Ngày  nay  gặp 

phải những vấn đề này, phải làm sao đây? Trên thế gian này có người thông minh, chứ 

chẳng phải không có người thông minh, người thông minh quay đầu lại tìm Lão tổ tông. 

Chính xác đấy, đi tìm cổ thánh tiên hiền, đi tìm tôn giáo. Nhưng mà bạn nên biết rằng, 

tôn giáo cổ thánh tiên hiền, ở đây đã bị người ta làm loạn, cho nên mọi người nghi hoặc, 

không thể sanh khởi lòng tin thanh tịnh. Nguyên nhân vì sao vậy? Vì tập khí tạo thành 

những chướng ngại. Đối với điều này chúng ta có đủ lòng tin, do học mà có, chúng ta tin 

Tập 37  761 



thầy giáo, đây là nhân rất tốt, tin tưởng lời dạy bảo của thầy, nhất môn thâm nhập, trường 

thời huân tu. Một phương hướng, một mục tiêu. Tôi học Phật 59 năm bám lấy không bỏ. 

Không có ngày nào chẳng đọc kinh, không có ngày nào chẳng giảng kinh, ở giảng đường 

thì giảng kinh, không ở giảng đường, mà trong cuộc sống sinh hoạt hàng ngày, gặp một 

người thì nói cho một người nghe, gặp hai người thì nói cho hai người nghe, chẳng có 

ngày nào ở không. Một ngày giảng bao nhiêu giờ? Ít nhất là 8 tiếng đồng hồ, cho đến nay 

cũng như vậy. Người đến gặp tôi rất đông, tôi có không nói chuyện với ai chăng? Mở 

miệng là giảng kinh, đem những đạo lý của Phật Bồ tát và Thánh hiền, những điều tôi đã 

học, tôi nói những điều tâm đắc mình học được, cho mọi người cùng nghe, bây giờ người 

ta nói là chia sẽ với đại chúng, một ngày không dưới 8 tiếng đồng hồ. Những chuyện ô 

nhiễm của thế gian cố gắng tránh, sự nhiêm ô trầm trọng nhất là ti vi, môi giới, báo, tạp 

chí…, đối với những thứ này, ít nhất có 45 năm tôi không tiếp xúc rồi, không xem rồi. 

Tôi không có quyền kêu bạn đừng chiếu những tiết mục đó, tôi không có quyền lực đó, 

nhưng mà tôi có quyền không coi bạn chiếu. Vì sao vậy? Không bị nhiễm ô, những báo 

tạp chí tôi không xem, tôi xem kinh Phật, tôi xem sách thánh hiền, tập thành thói quen 

này.  Ở  trong  đó  có  chất dinh dưỡng phong  phú  nhất, nuôi dưỡng pháp thân huệ  mạng, 

đồng thời cũng nuôi dưỡng thân mạng của chúng ta. Tâm bạn thanh tịnh, sanh tâm hoan 

hỷ,  thì  mỗi  tế  bào,  mỗi  phân  tử,  mỗi  nguyên  tử,  điện  tử  trên  cơ  thể  bạn,  đều  là  mạnh 

khỏe, đều bình thường, thì làm sao bạn không vui được! Cho nên tiếp xúc với sự dạy dỗ 

của thánh hiền, chúng ta sẽ hiểu được mình phải sống thế nào, làm thế nào để hưởng thụ 

cuộc đời hạnh phúc mỹ mãn. 

Đoạn  văn  dưới  đây:  Hựu  ư,  Hành  Quyển  Kệ  tiền,  khai  thị  Đại  Thừa  Vô  Lượng 

Thọ Kinh chi cơ viết, kỳ cơ giả, tắc nhất thiết thiện ác đại tiểu phàm  ngu dã. 

Tất cả những lời này đều do Thiện Đạo đại sư nói, Thiện Đạo đại sư viết ở Hành 

Quyển, cuốn sách này tôi chưa được xem, Hoàng Niệm Lão ở phía sau cuốn sách này, có 

trong mục lục dẫn dụng kinh luận, có cuốn Hành Quyển Kệ. Thiện Đạo đại sư khai thị 

căn cơ của Đại Thừa Vô Lượng Thọ kinh, căn cơ như thế nào thì có thể khế hợp với bộ 

kinh này? Có thể nương theo bộ kinh này tu tập để đạt được quả vị thù thắng? Ngài nói 

căn cơ này tức là tất cả thiện ác, đại tiểu, đại thừa, tiểu thừa, phàm phu, ngu nhân, tất cả 

đều bao gồm trong đây. Cho nên bộ kinh này, trong kinh Pháp Diệt Tận, đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni có dạy, sau 9 ngàn năm nữa, tất cả kinh điển trong Phật pháp đều không còn, 

đều bị biến mất khỏi thế gian này, cuối cùng còn lại một bộ kinh, chính là bộ kinh này, 

chính là kinh Vô Lượng Thọ này. Vì sao vậy? vì nó có thể khế hợp tất cả căn cơ thiện và 

ác,  tu  thiện,  tu  ác  đều  có  thể  được  vãng  sanh,  đại  thừa  tiểu  thừa,  phàm  phu  ngu  nhân, 

chẳng có người nào là không khế cơ, đúng là “tam bối cửu phẩm tổng tại ngộ duyên bất 

đồng”, câu này nói hay quá. Nhân duyên ngày nay chúng ta gặp được, thù thắng không gì 

sánh bằng, thật sự có thể nắm bắt cơ duyên này, không để nó đi qua, thì chắc chắn sanh 

76 Tập 37 

2 



về Thật Báo Trang Nghiêm Độ. Cổ nhân dạy, chúng ta phát tâm là cầu sanh về thượng 

thượng phẩm, không được thượng thượng phẩm, thì vẫn còn được trung thượng phẩm. 

Câu này nói rất có lý, mục tiêu nhất định phải ở thượng thượng phẩm. Tuyệt đối không 

được nói rằng, tôi làm việc xấu cũng không sao, tôi chỉ cần được hạ hạ phẩm vãng sanh 

là đủ rồi, điều này không nắm chắc đâu, cần phải nên làm những việc nắm chắc, đoạn tất 

cả  ác,  tu  tất  cả  thiện,  đới  nghiệp  vãng  sanh  là  mang  theo  nghiệp  cũ  chứ  không  phải  là 

mang theo nghiệp mới đâu. Đó là những điều người xưa giảng nói rất rõ ràng mình bạch, 

trong đó có đạo lý rất thâm sâu, nhưng mà đạo lý này chúng ta có thể hiểu được, chúng ta 

có thể tiếp thu được. Như lý như pháp mà tu tập, thì không có điều gì chẳng thành tựu. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây vậy. 











HẾT TẬP 37 

Tập 37  763 



Tập 38 

Giảng ngày 13 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ 

Kinh Giải, trang thứ 40, dòng thứ 6 từ dưới lên. Giờ chúng ta đọc một đoạn kinh văn. 

Hành Quyển Kệ tiền, khai thị Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh chi cơ viết, kỳ cơ giả, 

tắc nhất thiết thiện ác đại tiểu phàm ngu dã. Hôm qua chúng ta học đến đoạn này, hôm 

nay coi đoạn kế tiếp: Đại sư chi thuyết, thượng khế thánh tâm, hạ hợp quần cơ, thật đại 

hữu công ư Tịnh độ, cố trung nhật chi sư đa tông thử thuyết. 

Ở đây Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ cho chúng ta biết, những điều Thiện Đạo đại sư 

nói, phía trước đều là của Thiện Đạo đại sư nói, những lời này nói rất hay, dưới đây là 

những lời tán thán, “thượng khế thánh tâm”, chữ thánh ở đây chỉ cho chư Phật Như Lai. 

Sự thật chư Phật Như Lai nói bộ kinh này, giảng bộ kinh này, hoằng dương bộ kinh này, 

ý nghĩa thật sự của nó chính là phổ độ chúng sanh. “Hạ hợp quần cơ”, hợp có nghĩa là 

châu biến, trong đó bao gồm tất cả chúng sanh, thật sự là “tam căn phổ bị, lợi đốn toàn 

thu”. Đối với pháp môn Tịnh độ mà nói, không có ai chẳng khế hợp, không có ai chẳng 

phải là đương cơ, then chốt ở chỗ chúng sanh có chịu tin hay không, có chịu phát nguyện 

hay không mà thôi. Cho nên Thiện Đạo đại sư, và cách giảng nói của chư vị Tổ sư ngày 

xưa, cách nhìn không giống nhau, cách nhìn của Thiện Đạo đại sư, thật sự có công rất 

lớn đối với pháp môn Tịnh độ. 

Cố trung nhật chư sư đa tông thử thuyết. Vào đời Tùy, Đường, Nhật Bản và Hàn 

Quốc, đã phái rất nhiều các vị xuất gia đến Trung Quốc tham học, cho nên Tịnh độ tông 

lưu hành ở Nhật Bản và Hàn quốc, đa số đều tuân theo lời chỉ dạy của Thiện Đạo đại sư. 

Dưới đây đưa ra một ví dụ: “Như Nhật Hợp Tán vân, cuốn Hợp Tán này do pháp 

sư Quán Triệt trước tác. “Đệ thập bát nguyên, thập phương chúng sanh, tam bối chúng 

sanh, giai thị cụ phược phàm phu, thị kỳ cơ dã.” Các vị cao tăng ở Nhật Bản, trong đệ 

thập  bát  nguyện,  không  nói  đến  Bồ  tát,  cũng  không  nói  đến  A  La  Hán,  mà  nói  thập 

phương chúng sanh, tam bối chúng sanh. Tam bối này đều là phàm phu, là lục đạo phàm 

phu, khi lâm mạng chung, nhất niệm, thập niệm đều được vãng sanh. 

76 Tập 38 

4 



“Hậu phục vân, như Nguyên Hiểu vân”, Nguyên Hiểu là chuyên tông tịnh độ của 

Hàn  Quốc.  “tứ  thập  bát  đại  nguyện,  sơ  tiên  vi  phàm  phu,  hậu  kiêm  vi  tam  thừa  thánh 

nhân”. Nói cách khác, Đức Phật Di Đà nói kinh Vô Lượng Thọ, thập phương Như Lai 

tiếp nhận pháp môn này, phổ biến hoằng dương pháp  môn này, mục đích là phổ độ kẻ 

phàm phu nghiệp chướng sâu dày. Tâm của đức Phật giống như tâm của cha mẹ vậy, cha 

mẹ  đối với  con cái, chư  Phật đối với  chúng sanh, tâm  trạng  như  nhau. Không  gì ngoài 

việc mong cho chúng sanh sớm có ngày thành Phật. Có thể thành Phật được chăng? Đáp 

án là khẳng định thành, không có một chút hoài nghi nào hết. Vì sao vậy? Vì tất cả chúng 

sanh vốn là Phật. Trong Đại thừa kinh giáo, chư Phật Bồ tát thường dạy chúng ta rằng: 

“Nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh”. Bạn vốn là Phật, chỉ cần ngay bây giờ trong tâm 

bạn  nghĩ  đến  Phật, thì làm  sao  không  thành  Phật  được? Cho nên  phàm  phu  thành  Phật 

ngay trong một niệm, thật sự nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ưng 

niệm niệm Phật. Vấn đề ở chỗ bạn có chịu niệm hay không thôi? Bạn niệm cái gì thì nói 

biến ra cái đó. Thập pháp giới y chánh trang nghiêm, sát na sát na đều đang biến hóa, nó 

không phải là định pháp. Trong Đại thừa giáo đức Thế Tôn thường nói với chúng ta, đức 

Phật nói không có định pháp. Vì sao vậy? Vì cả vũ trụ này sát na sát na đều đang biến 

hóa, vốn là không có định pháp, cho nên Đức Phật giáo hóa chúng sanh cũng không có 

định  pháp.  Biến  hóa  từ  đâu  mà  có?  Người  nào  có  thể  chủ  trì  được  sự  biến  hóa  này? 

Trong Đại thừa kinh giáo Đức Phật thường dạy: “Nhất thiết pháp duy tâm sở hiện, duy 

thức sở biến”, đó chẳng phải là đã nói rất rõ ràng hay sao? Vì sao lại có nhiều biến hóa 

như vậy? Tâm năng hiện năng sanh, những pháp sở hiện sở sanh này, nó sẽ sản sinh biến 

hóa, đó là thức khởi tác dụng. Thức là gì vậy? Thức là phân biệt, là chấp trước, thế bạn 

nên suy nghĩ, không cần nghĩ đến người khác, mà nghĩ về chính mình, sự phân biệt của 

chúng ta vô lượng vô biên, chấp trước của chúng ta cũng là vô lượng vô biên. Nhất thiết 

pháp sở sanh, nó không phải là định pháp, nó sát na sanh diệt, cho nên sát na tùy theo 

tâm niệm của chúng sanh, nó khởi lên sát na biến hóa. Dù là chư Phật Như Lai, hay Pháp 

thân Bồ tát ứng hóa ở trong lục đạo, giống như kinh Lăng Nghiêm nói: “Tùy chúng sanh 

tâm, ứng sở tri lượng”, cho nên pháp của Phật nói cũng không có định pháp, tùy theo tất 

cả chúng sanh mà biến hóa. Đức Phật gọi là : “Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”, 

trong  tùy  thuận  có  bất  biến,  tùy  thuận  là  biến.  Sự  phiền  phức  của  phàm  phu  chúng  ta 

chính là tùy theo chúng sanh mà biến hóa, tùy duyên tùy biến, đó là khổ, sự sáng suốt của 

chư Phật Bồ tát là tùy duyên bất biến, đó là các Ngài sáng suốt, duyên nào cũng có thể 

tùy, Thập pháp giới y chánh trang nghiêm đều có thể tùy. Bất biến là gì? Bất biến, các 

ngài dùng chân tâm. Cái gì là chân tâm? Là Chân Thành, Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Chánh 

Giác, Từ Bi, những cái này bất biến, vĩnh hằng bất biến. 10 chữ này chính là Đại Bồ Đề 

Tâm mà kinh giáo thường nói. Trong Tứ thánh pháp giới dùng cái tâm này, ở cõi nhân 

thiên, ở tam đồ, ở địa ngục vẫn là dùng cái tâm này. Y chánh trang nghiêm hàng ngày 

đều đang biến hóa, sát na biến hóa, Bồ đề tâm bất biến, phàm phu thì không được, phàm 

phu tùy duyên tùy biến, Thế nào là tùy biến? Là tùy theo cảnh giới bên ngoài, khởi lên 

Tập 38  765 



thất tình ngũ dục, tham sân si mạn, thế nên biến đổi. Nên biết rằng, tùy duyên tùy biến là 

tạo nghiệp, tùy duyên bất biến thì không tạo nghiệp. Trong kinh Đức Phật miễn cưỡng 

gọi nó là tịnh nghiệp. Kỳ thật nếu như nói tạo tịnh nghiệp, là đối với Tứ thánh pháp giới 

trong  Thập  pháp  giới  mới  gọi  là  tịnh  nghiệp.  Ở  trong  Thật  Báo  Độ, không  có  dấu  vết, 

không có nhiễm tịnh, đó mới là sự khỏi dụng của tự tánh, không có gì chẳng gọi là tánh, 

đó là quả địa của Như Lai. Chúng ta học Phật thì phải học năng lực này, năng lực này 

trong  Hoàn  Nguyên  Quán,  chính  là  câu  đầu  tiên:  “Tùy  duyên  diệu  dụng”.  Diệu  dụng 

nghĩa là vĩnh hằng bất biến, không chấp tướng, chẳng những không chấp tướng mà thật 

sự dấu vết cũng không tìm thấy. Có thể nói là tự tánh khởi dụng, trong tự tánh hai đầu có 

không đều không có, nó không phải là vật chất, nó cũng chẳng phải là tinh thần, cho nên 

chỉ có thể lãnh ngộ, chứ không thể dùng ngôn ngữ, không nói được, ngôn ngữ đạo đoạn, 

diệu  mà!  Khi  khởi  tác  dụng,  “oai  nghi  hữu  tắc”,  cũng  có  nghĩa  là  hoàn  toàn  tùy  thuận 

chúng sanh, ở trong tùy thuận khởi tác dụng, khởi lên tác dụng thích hợp nhất, tác dụng 

thù thắng nhất, tác dụng hoàn mỹ nhất, cũng không có định pháp. Chúng sanh tự tư tự 

lợi, còn  nó  khởi  tác  dụng  là  đại  công  vô  tư, tương  phản  với  bạn. Tâm  hành  của  chúng 

sanh  niệm  niệm  chấp  trước  tham  sân  si, nó  thị  hiện  khởi  tác  dụng  cho  bạn, niệm  niệm 

đều tuân thủ giới định huệ, giúp cho chúng sanh giác ngộ, giúp cho chúng sanh quay đầu. 

Quay về đâu? Quay về tự tánh, quay về tánh đức, đó chính là oai nghi hữu tắc, người này 

có nguyên tắc. Điểm chính xác của nguyên tắc này không có nhất định. Nhân con người, 

nhân  sự  việc,  nhân  thời,  nhân  địa,  mà  khởi  biến  hóa.  Nó  có  một  nguyên  tắc  bấn  biến, 

chính là tuyệt đối lợi ích chúng sanh, chắc chắn là dẫn dắt chúng sanh hồi đầu thị ngạn, 

điều này là bất biến. Có tám vạn bốn ngàn pháp môn, Tịnh độ tông niệm Phật cũng là 

một pháp môn. Thái độ của chư Phật Bồ tát miên viễn là nhu hòa chất trực, cho nên các 

Ngài  ở  trước  chúng  sanh,  đều  khiến  chúng  sanh  sanh  tâm  hoan  hỷ.  Người  thiện  thích 

Ngài, người ác cũng thích Ngài, không có ai ghét Ngài hết, điều này quá giỏi giang. Trời 

người hoan hỷ Ngài, ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục cũng hoan hỷ Ngài. Làm người được 

như  thế  thật  quá  viên  mãn,  điều  này  chúng  ta  nên học,  đó  gọi  là  nhu  hòa.  Nhu  là  dịu 

dàng, hòa là hài hòa, tuy dịu dàng hài hòa, nhưng Ngài làm việc không do cảm tình, Ngài 

chất  trực.  Đầy  đủ  trí  huệ,  không  hề  có  một  chút  hồ  đồ.  Câu  cuối  cùng  rất  ghê  ghớm: 

“Thay khổ cho chúng sanh”. Như đức Phật Thích Ca Mâu Ni khi còn tại thế đã thị hiện 

chúng  ta,  suốt  cuộc  đời  Ngài  thật  sự  đã  buông  bỏ  hết, ba  y  một  bát, ngày  ăn  một  nữa, 

nghỉ dưới gốc cây, giảng kinh thuyết pháp, chẳng có ngày nào Ngài ở không. Đó là thay 

khổ cho chúng sanh, suốt 49 năm cũng như một ngày. Chúng ta mở lịch sử ra, cả ngàn 

vạn năm, tìm đâu ra được một người thầy như thế? Tìm không ra người thứ hai. Đức Thế 

Tôn hy vọng rằng, đời đời kiếp kiếp, học trò của Ngài học theo gương Ngài, nên Ngài đã 

làm gương, học theo Ngài mới thật sự là một người đệ tử chân chánh, Ngài là khuân mẫu 

của đệ tử Phật, Ngài đã làm được điều này. Cho nên làm nhà giáo dục thì đầu tiên phải 

76 Tập 38 

6 



giáo  dục  chính  mình,  bản  thân  không  làm  được,  thì  làm  sao  đi  dạy  người  khác?  Đó  là 

chân lý. 

Chúng ta phát tâm học Phật, nhất là phát tâm xuất gia, hoằng pháp, hộ pháp, bạn 

không học theo Phật sao được? Hai chữ học Phật ở đây, là học theo Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, đó gọi là chân thật học Phật. Một đời đức Phật Thích Ca Mâu Ni, không vì danh 

văn lợi dưỡng, ngay cả tâm niệm danh văn lợi dưỡng cũng không có, chính là giáo dục 

chúng  sanh.  Chủng  loại  chúng  sanh  không  giống  nhau,  trình  độ  cao  thấp  không  bằng 

nhau, họ ở thế gian này làm việc kinh doanh lại bất tương đồng. Vấn đề nan giải là gì, chỉ 

cần bạn tìm đến Thầy, thì Thầy đều có thể giúp bạn giải quyết vấn đề. Thật sự Ngài đã 

hiển  lộ đại trí huệ, đại  học vấn. Chẳng những  giải  quyết  những vấn  đề khó  khăn trong 

cuộc  sống  hàng  ngày  của  chúng  ta,  mà  mục  đích  cuối  cùng,  là  muốn  giúp  cho  tất  cả 

chúng sanh phá mê khai ngộ, hồi quy tự tánh, thành tựu Phật quả viên mãn. Đó chính là 

mục tiêu cuối cùng mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện giảng dạy. trong kinh Phật có 

câu, câu này có thể dịch ra, không hề khó chút nào, nhưng mà lại không dịch: “A Nậu Đa 

La Tam Miệu Tam Bồ Đề”, đây là mục tiêu cuối cùng mà đạo Phật truy tìm, toàn là tiếng 

Phạn, dịch thành Trung văn, thì có nghĩa là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Chẳng 

phải là không dịch được, nhưng vì sao không dịch? Đó gọi là tôn trọng không dịch. Học 

Phật  là  học  cái  gì?  Chính  là  phục  hồi  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  của  chính 

mình, mình vốn sẵn có, chẳng phải hướng ngoại tìm cầu. Vì sao bây giờ lại không có? Vì 

bạn bị vọng tưởng phân biệt chấp trước che khuất. Buông bỏ chấp trước, không còn chấp 

trước nữa, thì Chánh giác hiện tiền, buông bỏ phân biệt, thì Chánh đẳng Chánh giác hiện 

tiền. Đối với tất cả pháp của thế và xuất thế gian, không khởi tâm động niệm, thì bạn sẽ 

thành  Phật,  vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  hiện  tiền.  Tất  cả  chúng  sanh  người 

người ai cũng có, buông bỏ thì đạt được. Vì sao không chịu buông bỏ? Điều này đáng để 

chúng ta suy nghĩ, suy nghĩ rõ ràng, minh bạch. Phật pháp, Chương Gia đại sư nói rất 

hay, “tri nan hành dị”. Tri là biết chân tướng sự thật , những điều trong Phật pháp gọi là 

tánh tướng, lý sự, nhân quả, biết rõ ràng minh bạch, điều này thật sự không dễ. Hành quá 

dễ dàng, hành buông bỏ, buông bỏ là đúng. Vì sao không chịu buông bỏ? Vì những điều 

biết  không  rõ  ràng, không  thấu triệt, còn nghi  hoặc, làm  chướng ngại  sự buông bỏ  của 

bạn. Nếu như không có chút gì nghi vấn, dạy bạn buông bỏ là buông bỏ, thì lập tức bạn 

sẽ thành tựu. Chúng ta thấy trong kinh Phật có ghi chép lại, ở trong truyện ký thì lại càng 

nhiều hơn, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, thật sự chỉ ở trong một niệm, một niệm 

buông bỏ rốt ráo, thì công phu sẽ thành tựu. Đối với thật tướng của các pháp, Ngài thật 

sự hiểu rõ ràng minh bạch, cho nên Ngài rất dễ dàng buông bỏ. Chúng ta muốn đi con 

đường gần, đi con đường tắt. Phân lượng của kinh Hoa Nghiêm quá lớn, thật sự không dễ 

thọ trì, nhưng mà Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của quốc sư Hiền Thủ, đó chính là cốt 

lõi  tu  tập  kinh  Hoa  Nghiêm.  Bài  luận  văn  này  chữ  không  nhiều,  nguyên  lý  nguyên  tắc 

trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  phương  pháp  tu  hành  chứng  quả  đều  ở  trong  đó.  Ngày  xưa 

Tập 38  767 



chúng tôi có học qua hai lần, tu Hoa Nghiêm, đi đường tắt, bộ luận này rất hay. Luận văn 

được chia làm 6 đoạn, 3 đoàn đầu nói về sự khởi nguồn của vũ trụ, sự khởi nguồn của 

vạn pháp, Ta từ đâu mà có, đều nói rất rõ ràng. Ba đoạn sau là dạy chúng ta phương pháp 

quay đầu, bạn muốn hồi quy tự tánh, muốn tìm lại bản lai diện mục của mình, trong thiền 

tông nói, “khi cha mẹ chưa sanh bản lai diện mục”, bản lai diện mục của bạn là Phật, bạn 

tìm lại bản lai Phật của mình. Bắt đầu tu Tứ Đức, Tứ Đức là cơ bản, đó chính là oai nghi 

phép tắc, Ngũ Chỉ là buông bỏ, Lục Quán là nhìn thấu, thì bạn sẽ thành tựu. Những điều 

này nói thì rất dễ, nhưng làm thì không dễ, rất là khó. Vì sao vậy? Vì tập khí của chúng ta 

rất sâu dày, mê muội lâu ngày, tập khí sâu dày, rất muốn buông bỏ, nhưng mà lại buông 

không được. Nhưng mà chúng ra sanh vào thời đại này, học Phật thành Phật được tăng 

thượng  duyên  thù  thắng  không  gì  sánh  bằng.  Tăng  thượng  duyên  ở  đây  là  gì?  Người 

ngoại quốc đóng bộ phim 2012, tôi cảm thấy đó là tăng thượng duyên thù thắng không gì 

sánh bằng, cho chúng  ta  thấy, bạn  muốn thành  Phật, bạn  muốn  thành  tựu, bạn  còn  bao 

nhiêu  thời  gian  nữa?  Vẫn  còn  3  năm  nữa,  ba  năm  có  đủ  hay  không?  Đủ  rồi!  Dùng 

phương  pháp nào  đây?  Dùng  phương pháp  chấp  trì  Danh  hiệu,  thời  gian  ba năm  chắc 

chắn bạn sẽ thành tựu. Nghĩa là cái duyên này cho bạn biết, 3 năm bạn có thể thành Phật, 

không thành Phật được, thì ba năm bạn sẽ đi vào đường tam đồ. Có hai con đường, bạn 

chọn đường nào đây? Chúng ta chọn con đường thành Phật, bình thường tôi dạy các vị 

16 chữ, là được rồi. Chúng ta không dùng tiêu chuẩn cao trong Phật giáo, vì điều đó rất 

khó  làm.  Chúng  ta  buông  bỏ  tự  tư  tự  lợi,  buông  bỏ  danh  văn  lợi  dưỡng,  buông  bỏ  sự 

tham  luyến  ngũ dục lục  trần, buông  bỏ tham  sân si  mạn, tâm  thái  như  vậy, phát  Bồ  đề 

tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm,  thì  chẳng  có  người  nào  không  thành  tựu.  Làm  chướng 

ngại sự thành tựu của bạn không gì khác, chính là 16 chữ tôi nói, đó là chướng ngại: Tự 

tư  tự  lợi,  danh  văn  lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần,  tham  sân  si  mạn,  những  thứ  này  làm 

chướng ngại, chỉ cần buông bỏ những thứ này, thì chướng ngại của bạn sẽ không còn 

nữa, một đời bạn sẽ thành tựu. Chúng ta hiểu rõ rồi, thì chúng ta phải thật tu, tu ngay bây 

giờ, tu ngay hôm nay, phải nghiêm chỉnh, không tham luyến, không mơ hồ nữa. Chỉ cần 

thật sự tu, chẳng những cứu được mình, mà còn cứu được gia đình mình nữa, cứu được 

xã  hội,  cứu  được  đất  nước,  và  cứu  được  thế  giới.  Công  đức  này  thù  thắng  quá,  trang 

nghiêm thù thắng không gì bằng, vì sao lại không chịu tu? Chỗ chúng ta nương vào chính 

là bộ kinh Vô Lượng Thọ này, bộ kinh Vô Lượng Thọ này triển khai ra, chính là pháp 

môn vô lượng vô tận mà Thập Phương Tam Thế Nhất Thiết Chư Phật đã nói. Tất cả tinh 

hoa đều gói gọn trong bộ kinh này nơi Đại tạng kinh. Cốt tủy tu hành thành Phật của chư 

Phật Bồ tát đều nằm trong đó, chúng ta không còn nhiều thời gian nữa, nghiêm chỉnh học 

tập  bộ  kinh  này  là  đủ  rồi, không  còn  nghĩ  đến  những  việc  khác.  Nhất  môn  thâm  nhập, 

trường thời huân tu, trường thời ở đây chính là ba năm, chắc chắn thành tựu. Thiện Đạo 

đại sư nói rất hay, “bổn vi phàm phu”, chính là vì phàm phu, trong một đời tu hành thành 

Phật. 

76 Tập 38 

8 



Dưới đây đoạn tổng kết nhỏ này: Cố tri tịnh độ tông ý, bổn vi phàm phu, kiêm vi 

thánh nhân, thử thuyết chi yếu diệu. 

Yếu là tinh yếu, diệu là huyền diệu. 

Tại ư trực hiển Như Lai độ sanh vô tận chi bi nguyện. 

Đức Phật có năng lực phổ độ tất cả chúng sanh hay không? Có, năng lực gì? Là trì 

danh niệm Phật, chính là pháp môn này, có thể làm cho tất cả những phàm phu phạm tội 

nghiệp cực nặng, trong một đời được thành Phật, điều này quá tuyệt vời! 

Tảo tận phàm phu thoái khiếp chi tâm, phổ linh chánh tín thử pháp, phát tâm niệm 

Phật, thừa Phật nguyện lực, tất đắc vãng sanh dã. 

Không có người nào là chẳng vãng sanh. Pháp môn này thù thắng không gì sánh 

bằng, gặp được, là có phước đức lớn, có nhân duyên lớn. Bạn gặp được, bạn gặp được rồi 

bạn có thể thành tựu được hay không? Then chốt ở chỗ thiện căn phước đức. Thiện căn là 

gì? Khi tiếp xúc, người này có thể tin, có thể giải, đó là thiện căn, có thể tin tưởng, có thể 

lý giải. Phước đức là gì? Phước đức là thật tu, y giáo tu hành, nhất môn thâm nhập, một 

đời  quyết  định thành  tựu,  đó  là phước  đức,  người  này  có  phước  đức  lớn.  Sau  khi  gặp 

được cũng có, đây là thiện căn phước đức mỏng, gặp được thì sao? Thì bán tín bán nghi, 

còn nghĩ rằng, chắc là có một pháp môn nào đó hay hơn nữa, người đó còn muốn quảng 

học đa văn, là một hạng người. Còn một hạng người khác, thì sự vật quá nhiều, gia đình, 

thân tình, sự nghiệp…không buông được, việc tạp quá nhiều, không thể chuyên tâm, nên 

không  thể  thành  công  được.  Đó  là  gì?  Đó  là  không  có  phước,  phước  báo  mỏng,  nhân 

duyên  tuy  thù  thắng  nhưng  một  đời  không  thể  thành  tựu,  cũng  có  nghĩa  là  người  này 

không buông bỏ, không nhìn thấu được. 

Tin tức tai nạn hiện nay, cho chúng ta biết bạn chỉ còn bấy nhiêu thời gian đó thôi, 

bạn nghĩ thử xem cái nào quan trọng hơn, bạn có nên buông bỏ hay không. Dĩ nhiên cuộc 

sống là số một, chỉ cần mình được ăn no, mặc ấm, với một căn nhà nhỏ để che gió chắn 

mưa là đủ rồi. Chúng ta giống như nhập thất vậy, 3 năm, 3 năm niệm đến công phu thành 

phiến  là  được  rồi.  Nếu  như  thân  tình,  sự  nghiệp  trói  chặt  không  buông  bỏ  được,  cũng 

không sao, bạn cứ xem như là nghỉ phép 3 năm vậy, xin nghỉ phép 3 năm, để nhập thất, 3 

năm niệm đến công phu thành phiến, hoặc là tai nạn này không có nữa, hoặc là tai nạn 

này giảm, mình còn lưu lại thế gian, tiếp tục lo việc thân tình, tiếp tục đi làm sự nghiệp 

của bạn, được thôi. Đến khi nào thì bạn về thế giới Cực lạc? Bạn sanh tử tự tại, muốn đi 

thì đi thôi, bạn muốn sống thêm vài năm nữa cũng không sao, điều này được, đó chính là 

thật sự thành tựu. Đầu tiên giải quyết xong việc lớn sanh tử của chính mình, sau đó thân 

thể này vẫn còn, thì lưu lại thế gian này giúp cho chúng sanh, đó là việc tốt, chẳng phải là 

không được, phải thật sự có bản lãnh này mới được. Chân tướng sự thật và chân lý của 

Tập 38  769 



Phật pháp cần phải thấu triệt, không thấu triệt, có một chút xíu tai nạn, bạn đã không chịu 

được, tâm ý hoảng loạn, sự tổn hại này rất lớn. Thật sự hiểu thấu triệt rồi, đừng nói đến 

những điều truyền ngôn, mà ngay cả sự thật phơi bày trước mặt, bạn cũng không hề kinh 

sợ, như như bất động. Bạn không có vọng niệm, không có phiền não, không có khủng bố, 

bạn  có  trí  huệ,  trí  huệ  nghĩa  là  biết  được  phải  xử  lý  cách  nào,  làm  thế  nào  để  hóa  giải 

được tai nạn trước mắt. Có thể hóa giải được không? Chẳng có tai nạn nào là không hóa 

giải được. Vấn đề ở chỗ bạn có định lực, có trí huệ hay không ? Chỉ cần bạn có đủ hai 

thứ này, thì mọi vấn đề chắc chắn giải quyết được. Trong hai thứ này thì định lực là công 

phu của người tu hành. Trí huệ là báu vật của đức tánh, nó từ đâu mà có? Từ trong định 

mà có, nó chẳng phải do học mà có. Trong kinh Hoa Nghiêm, Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni dạy chúng ta: “Tất cả chúng sanh đều có trí huệ của Như Lai”, phía sau là đức tướng, 

cho nên đức năng, là năng lực có được từ trí huệ, tướng hảo đều là tự tánh sẵn có, thì làm 

sao không giải quyết được vấn đề, làm gì có lý đó! Chẳng những có thể giải quyết được 

tai nạn của địa cầu, mà những tai nạn tinh hệ trong vũ trụ vẫn có thể giải quyết được, hệ 

mặt trời có vấn đề, hệ ngân hà có vấn đề, đều có thể giải quyết, chẳng có gì là không giải 

quyết được. Pháp thân Bồ tát nhìn thấy những sự việc này, thấy là chuyện bình thường, 

là chuyện nhỏ. Nếu chúng ta muốn học năng lực này, thực tế mà nói, đạo Phật dạy chúng 

ta, chính là dạy chúng ta năng lực này, năng lực này chính là công phu tu tập của chúng 

ta, tu đến Pháp thân Bồ tát. Vừa rồi có nói, tinh hệ xảy ra sự cố, thì bạn có cách để giải 

quyết vấn đề, nếu không có năng lực lớn như thế, mà chỉ có chút công phu nhỏ, thì chỉ 

giải quyết được vấn đề an toàn của tự thân, giải quyết được việc gia đình chúng ta, giải 

quyết việc xã hội nơi chúng ta cư trú, thì đó là chuyện quá dễ dàng, dễ như trở bàn tay. 

Dùng phương pháp nào đây? Giảng kinh dạy học, có hiệu quả không? Có hiệu quả. Vì 


sao vậy? Vì giảng kinh dạy học giúp người Giác ngộ, giúp người hiểu được chân tướng 

sự thật trước mặt. Chỉ cần chúng ta không mê, chỉ cần chúng ta buông bỏ phân biệt chấp 

trước, thân tâm chúng ta phục hồi lại bình thường, khỏe mạnh, thì nơi chúng ta ở tất cả 

mọi tai nạn đều không xảy ra, nó cũng phục hồi lại bình thường. Ngạn ngữ Trung Quốc 

có câu: “Người có phước ở nơi có phước”, đầu tiên chính bản thân mình phục hồi đến 

chỗ không tạo ác nghiệp, là tu phước. Chỗ chúng ta ở, mọi người đều tu phước, ai cũng 

là người có phước hết, thì môi trường chúng ta sinh sống đương nhiên là có phước. Cho 

nên gọi là cảnh tùy tâm chuyển, phong thủy theo tâm con người mà thay đổi, bạn đã hiểu 

chưa?  Các  nhà  phong  thủy  thường  nói  hai  câu,  đã  cho  chúng  ta  thấy  rõ  điều  đó,  nhà 

phong  thủy  nói  thế  nào?  Nói  rằng:  Người  phước  ở  đất  có  phước,  đất  phước  người  có 

phước ở, ở chỗ này phong thủy không tốt, người có phước sống ở đó, thì 3 năm sau sẽ trở 

thành tốt.  Ở  chỗ  đó phong  thủy  rất tốt, con  người  tâm  không tốt, chỗ  họ  ở  ba  năm  sau 

phong thủy sẽ thành không tốt. Đó là những điều nhà phong thủy nói, không dối gạt đâu, 

cái lý của nó giống “ như cảnh tùy tâm chuyển” ở trong Phật pháp, cảnh là môi trường cư 

77 Tập 38 

0 



trú. Cho nên chúng ta phải làm cho những tai hại tự nhiên được tiêu trừ, không gì khác là 

tu phước, mọi người đều tu phước, tu thiện tu phước, thì vấn đề sẽ được hóa giải. 

Chúng ta coi tiếp đoạn dưới đây, đoạn thứ ba “Bính”, đều là những lời bậc cổ đức 

dạy: Chuyên tiếp thượng căn, bàng cập trung hạ, thử thuyết tùng văn tự biểu diện thượng, 

tư đồng ư Giáp nhi phản ư Ất. 

Giáp  là  đoạn  thứ  nhất,  Ất  là  đoạn  thứ  hai.  Hình  như  rất  gần  với  đoạn  thứ  nhất, 

không tương ưng với đoạn thứ hai. Đoạn thứ nhất là “thượng bối vãng sanh, duy thị Bồ 

tát”, bạn xem chuyên tiếp thượng căn, nhưng mà bên dưới lại là bàng cập trung hạ. Nhìn 

từ văn tự mà nói thì hình như là như vậy, nhưng trên thực tế thì sao? Trên thực tế lại bất 

đồng. “Thật tắc dữ Ất đồng”, giống như đoạn thứ hai, bổn vi phàm phu, kiêm vi thánh 

nhân, đồng với đoạn này. 

Chủ ngã bối phàm phu quân hà trực đăng Cửu phẩm, cố dữ Giáp căn bản tương vi 

dã. 

Ý nghĩa tương vi với đoạn thứ nhất, và ý nghĩa tương đồng với đoạn thứ hai, chủ 

trương rằng, phàm phu chúng ta có thể trực đăng cửu phẩm. Chính là lời dạy của Thiện 

Đạo đại sư, vãnh sanh cửu phẩm ở chỗ ngộ duyên bất đồng. Nếu như bạn gặp được nhân 

duyên  thù  thắng,  thì  bạn  sẽ  được  thượng  thượng  phẩm  vãng  sanh,  cho  nên  vấn  đề  liên 

quan đến ngộ duyên rất quang trọng. Từ xưa đến nay chư vị Tổ sư thường nói : “Đại 

phước  đức,  đại  nhân  duyên”,  điều  này  thật  sự  không  thể  nghĩ  bàn,  nếu  bạn  nhận  biết 

được, thì đó là đại trí huệ, nếu bạn nắm bắt được cơ hội này, không để mất cơ hội, thì đó 

là phước báo lớn. Chúng ta thấy từ những ví dụ của người xưa, thân cận thiện tri thức, có 

người  suốt  cuộc  đời  không  rời  xa.  Tăng  đoàn  của  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  những 

người đệ tử Ngài, đã làm mẫu mực cho chúng ta thấy, những người đó họ biết được đức 

Thế Tôn là vị thầy tốt, biết được đức Thế Tôn là vị đại thiện tri thức, nên thân cận Ngài, 

không rời xa Ngài. Trong số đệ tử có người theo Ngài mười mấy năm, hai mấy năm, ba 

mấy  năm, có  người  theo  Ngài  suốt  cuộc đời, đến  khi  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nhập 

Niết Bàn mới thôi, Đức Phật còn tại thế thì không xa rời ngài một ngày nào hết. Ngày 

nay chúng ta biết được, 1255 vị này, trong đó có biết bao nhiêu vị là chư Phật Bồ tát tái 

lai, phàm phu không hiểu, họ đã làm mẫu mực để cho chúng ta thấy: Làm thế nào mới có 

thể  thành  tựu  đạo nghiệp?  Thế nào gọi là  hộ  trì  Phật  pháp, cách làm  của  họ đã nói  lên 

điều này, người hướng đạo. Trong đó giống như diễn viên diễn kịch vậy, có người thị 

hiện thông minh, trí huệ, thần thông, thị hiện những thứ này, tất cả đều học với đức Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni.  “Thượng  thượng  căn,  chuyên  tiếp  thượng  căn”,  học  với  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni. Có một số người thị hiện phàm phu, ngu si, độn căn, họ cũng một đời 

học với đức Phật Thích Ca Mâu Ni không rời, “bàng cập trung hạ”. Chúng thường theo 

đức Thế Tôn có hơn ngàn người, trong đó có đủ tam căn thượng trung hạ. 

Tập 38  771 



Dưới đây đã nói lên điều này. Vì sao lại nói như vậy? Nói như vậy ở đây là chân 

tướng sự thật, tăng đoàn thời đó thật sự là như vậy. 

Đản thử vị chuyên tiếp thượng căn giả, cái khủng thế gian thiển kiến chi sỹ. Mỗi vị 

tịnh tông, nãi trai công trai bà chi hành, nhi bỉ thị chi, cố tác thị thuyết, dĩ tế chi dã. 

Đã nói lên dụng ý ở đây rồi, sợ người ta nói pháp môn Tịnh độ là chuyên tiếp dẫn 

những bà già, ông già, bà già. Còn người có trí huệ lớn, có phước đức lớn, họ không học 

pháp môn này, làm khơi dậy lòng hoài nghi của người đời, cho nên từ xưa đến nay có rất 

nhiều  người  thông  minh,  có  trí  huệ,  có  địa  vị,  có  phước  đức  lớn,  đều  quy  y  Tịnh  độ 

chuyên niệm Phật A Di Đà, làm mẫu mực cho người thế gian. Bởi vì kinh luận của Tịnh 

độ thấy rất đơn giản, bộ kinh này có chú giải, nếu không có chú giải, chỉ xem bạch văn, 

một cuốn rất mỏng, người ta xem thường nó. Khi tôi mới học Phật, khởi lòng tin đối với 

tịnh Tông, đã mất khoảng thời gian khoảng 20 năm, Thầy Phương không giới thiệu cái 

này, không giới thiệu Tịnh tông. Chương Gia đại sư cũng không giới thiệu Tịnh tông, khi 

tôi  thân  cận  thầy  Lý, thầy  mới  giới thiệu cho  tôi biết, tôi  bán tín bán  nghi. Thầy  ấy  đã 

dùng rất nhiều phương tiện thiện xảo để dạy tôi, nhưng tôi vẫn không hề lay động, tôi đã 

từng  nói  với  quí  vị  rất  nhiều  lần  rồi,  tôi  tiếp  nhận  Tịnh  tông  là  do  giảng  kinh  Hoa 

Nghiêm.  Giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  mười  mấy  năm,  giảng  được  một  nửa,  vào  thời  đó 

giảng Kinh Hoa Nghiêm một tuần giảng 3 lần, hai lần giảng về Bát Thập Hoa Nghiêm, 

một lần giảng về Tứ Thập Hoa Nghiêm, cả hai đều giảng được khoảng một nửa. Trong 

kinh  Hoa  Nghiêm  thấy  ngài  Văn  Thù  và  Phổ  Hiền  đều  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  độ, 

hơn nữa dẫn theo trong pháp hội Hoa Tạng, gồm 41 vị Pháp thân Đại sỹ đồng quy Cực 

Lạc, về đó học với Phật A Di Đà, tôi đọc đến đoạn kinh này, đã lãnh hội được ý nghĩa 

của nó một cách sâu sắc. Thế giới Hoa Tạng không tốt sao? Phật Tỳ Lô Giá Na không 

bằng Phật A Di Đà sao? Đây là những vấn đề của tôi. Vì sao ngài Văn Thù và Phổ Hiền, 

lại  muốn  dẫn  hết  những  người  đó  về  thế  giới  Cực  lạc?  Sự  việc  này  đã  xuất  hiện  trong 

kinh Hoa Nghiêm, đương nhiên cái lý này vẫn còn ở trong kinh Hoa Nghiêm, đọc lại tỉ 

mỉ kinh Hoa Nghiêm thì sẽ hiểu thôi. Bồ tát ở thế giới Hoa Tạng, đoạn tận 41 phẩm tập 

khí vô minh, cần phải 3 Đại a tăng kỳ kiếp, thời gian dài như thế. Những vị Pháp thân Bồ 

tát này, nếu như về thế Giới Tây Phương Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà, ở đó tu tập, 

như các vị pháp thân Bồ tát đây, thì 41 phẩm tập khí vô minh, thì chỉ trong một thời gian 

ngắn là đoạn tận. Động tác này thật sự quá giỏi, đã nâng cao pháp môn Tịnh độ, chẳng 

những nâng cao bằng với Hoa Nghiêm, mà còn siêu việt hơn Hoa Nghiêm nữa. Chỗ trở 

về cuối cùng của Hoa Nghiêm, sự thành tựu viên mãn, là ở chỗ Thập Đại Nguyện Vương 

quy hướng Cực lạc. Thế nên tôi đã quay đầu lại thật sự đọc Tịnh Độ Ngũ Kinh, đã có 

lòng  tin  vững  chắc  đối  với  Tịnh  độ  tông,  cho  nên  tôi  nghĩ  đến  người  xưa  thường  dạy, 

pháp  môn  này  gọi  là  pháp  khó  tin.  Con  đường  chính  bản  thân  tôi  đi,  phải  mất  hơn  hai 

mươi  năm,  giảng  kinh  Lăng  Nghiêm,  giảng  đại  ý  kinh  Pháp  Hoa,  giảng  kinh  Hoa 

77 Tập 38 

2 



Nghiêm, tôi mới làm quen với Tịnh độ, thật là không dễ. Nếu như tôi không có một số 

nền tảng của các bộ Đại kinh này, thì đối với Tịnh độ vẫn bán tín bán nghi. Sau này thấy 

rất nhiều các bậc cổ đức, chúng ta thật sự còn kém họ rất nhiều, theo không kịp, họ đều 

chọn pháp môn này, tuyệt đối chẳng phải là ngu si đâu, chắc chắn trong đó có lý do của 

họ, khiến cho chúng ta tiếp nhận, thật sự tiếp nhận, nghiêm chỉnh học tập. Tịnh Độ Ngũ 

Kinh  giảng  qua  một  lần,  ngay  cả  Vãnh  Sanh  Luận  cũng  giảng  một  lần,  kinh  Di  Đà  và 

kinh Vô Lượng Thọ là giảng nhiều nhất. 

Dưới đây dẫn chứng cuốn Di Đà Sớ Sao: Như Di Đà Sớ Sao viết, hựu Khởi Tín 

Nhân Duyên Phân Sớ. 

Trong Sớ Sao Liên Trì đại sư dẫn chứng Khởi Tín Luận, trong đoạn chú giải Nhân 

Duyên Phần. Sớ là chú giải. Minh tín vị sơ tâm, hữu tứ chủng cơ. Ở đây nói đến căn cơ 

của chúng sanh bất đồng, đây là tín vị sơ tâm. Dĩ lễ tán diệt tội bị sơ cơ, đây là sự thật, 

nhập  môn  ở  đâu đây? Bắt đầu hạ thủ từ đâu?  Từ  lễ sám  diệt tội. Chúng  ta  đối  với  Đại 

thừa khó mà sanh khởi tín tâm như thế. Nguyên nhân là vì sao? Là vì nghiệp chướng sâu 

nặng,  cho  mình  là  hay,  đối  với  các  bậc  Hiền  thánh  cũng  không  để  vào  mắt.  Bản  thân 

chúng ta đều mắc phải căn bệnh này, lễ sám là phương pháp diệt tội rất hay. Lễ sám là 

gì? Là thu tâm. Tôi học Phật tôi vô cùng biết ơn pháp sư Sám Vân, tuy thầy không dạy 

tôi điều gì, tôi ở trong ngôi nhà tranh của thầy hơn 5 tháng, tôi công quả ở đó. Trong ngôi 

nhà tranh đó có tất cả 5 người, 3 người xuất gia gồm pháp sư Sám Vân, pháp sư Bồ Diệu, 

pháp sư Đạt Tông, không biết pháp sư Đạt Tông bây giờ còn hay mất,  pháp sư Sám Vân 

và pháp sư Phổ Diệu đều vãng sanh cả rồi. Ngoài ra còn có một vị cư sỹ, tên là Châu 

Kính Trụ, năm đó ông ta 70 tuổi, còn tôi năm đó 30 tuổi,  là người nhỏ tuổi nhất, cho nên 

tôi làm công quả cho đạo tràng nhỏ này, tất cả mọi công việc phục vụ trong đạo tràng, 

đều do một mình tôi làm. Nấu cơm bằng củi, vì ở trên núi nên không có điện cũng không 

có nước. Sau này chúng tôi đã nghĩ ra cách lấy nước, chúng tôi dùng cây tre, khoét thông 

mắt tre, trên núi có một con suối, chúng tôi dùng ống tre để dẫn nước về. Nhưng mà trên 

núi có dã thú, nên chúng thường làm hư ống dẫn nước, lại phải lên núi để sửa lại. Đồ đốt 

phải đi lượm củi, ở trên núi, lá cây và cành cây rụng rất nhiều, nên lượm về đốt, tự mình 

trồng rau, sống cuộc sống nông thôn ngày xưa. Tôi còn trẻ, những việc này tôi đã được 

học từ nhỏ, tôi lo cho 3 vị pháp sư, 1 vị trưởng giả, 1 ông già. Ngôi nhà tranh này cách 

thị trấn  Bộ Lý nhỏ, tôi cũng không biết là bao nhiêu cây số nữa, nhưng mỗi lần đến Bộ 

Lý mua rau, mỗi tuần đi một lần, phải mất một ngày, đi bộ. Đi bộ từ nhà tranh, đi đến Bộ 

Lý mất khoảng 3 tiếng đồng hồ, quay về 3 tiếng nữa, tất cả là 6 tiếng, 2 tiếng đồng hồ là 

mua đồ. Mỗi tuần đi mua rau một lần, rau xanh thì tự trồng. Pháp sư Sám Vân giao bài 

tập cho chúng tôi, là  mỗi ngày lạy Phật 800 lạy. Sáng sớm thức dạy lạy 300, buổi trưa 

sau khi ăn trưa và dọn dẹp xong, sau khi dọn dẹp xong thì lễ Phật 200 lạy, công phu tối là 

300  lạy,  trong  nhà  tranh,  vì  buổi  tối  không  có  điện,  không  có  đèn,  cho  nên  đại  khái 

khoảng 8 giờ tối là đi ngủ, hai giờ sáng thức dạy, Thức dạy làm vệ sinh cá nhân xong, thì 

Tập 38  773 



lạy 300 lạy, lạy 300 lạy xong thì bắt đầu nấu ăn sáng. Khi ăn sáng, pháp sư Sám Vân rất 

chú trọng, mỗi sáng đều uống sữa đầu nành, sữa đậu nành do chính mình xay, buổi tối 

trước khi đi ngủ, lấy đậu nành và đậu phộng trộn đều rồi ngâm nước, sáng hôm sau thức 

dậy  thì  xay  đậu,  trong  sữa  đậu  nành  có  đậu  phộng  nên  uống  rất  ngon.  Người  xuất  gia 

muốn sống một mình thì việc gì cũng phải biết làm mới được. Đó là vào thời chiến tranh, 

chúng tôi là những học sinh lưu vong, nên đã tập thành thói quen rồi, giặt quần áo, may 

vá đều có thể làm được, cho nên hơn năm tháng ở trên núi, tôi đã lạy mười mấy vạn lạy, 

đập đầu lạy mười mấy lạy, tiêu nghiệp chướng! Lễ sám diệt tội, thu phục được tập khí 

phiền não của chình mình. Đó là nền tảng cơ bản để tôi đến Đài Trung học giảng dạy, 

nếu  như  không  có  nửa  năm    nghiêm  chỉnh  tu  tập  này, dưới  sự  hướng  dẫn  của  pháp  sư 

Sám Vân, khi đó ở trên núi pháp sư Sám Vân tu pháp môn Tịnh độ, thầy kêu tôi xem Sớ 

Sao, xem Yếu Giải, xem Viên Trung Sao, cho nên đối với 3 bộ chú giải này tôi rất quen 

thuộc, chính là học vào thời điểm đó. Đại cương của ba cuốn sách này, tôi đã vẽ thành sơ 

đồ, khi đã vẽ được rồi, tôi cảm thấy vô cùng kinh ngạc, mới biết được cái hay trong kinh 

điển của đạo Phật, thật sự bái phục sát đất. Ngoài những cuốn sách này ra, thầy ấy còn 

bảo tôi đọc cuốn Ấn Quang Đại Sư Văn Sao, đó là thời khóa nửa năm của tôi ở trên núi. 

Có nền tảng này rồi, tôi đến Đài Trung học giảng kinh, không bỏ phí thời gian, phải nhập 

môn từ chỗ đó, tiếp nhận sự huấn luyện cơ bản. 

Ngày nay chúng ta có môi trường tốt như thế này, vì sao sự tu học không tiến bộ? 

Nguyên nhân ở chỗ mọi người không nghiêm chỉnh lễ sám diệt tội. Nếu như bắt đầu hạ 

thủ công phu từ chỗ này, thì tình hình sẽ khác rồi. Nghiêm chỉnh tu tập, một ngày 8 trăm 

lạy là ít nhất, vì tôi phải dùng rất nhiều thời gian lo cho cuộc sống của mọi người, phục 

vụ ở trên núi chỉ có một mình tôi, cho nên việc gì cũng phải làm. 

Đoạn dưới, dĩ tu tập chỉ quán bị trung cơ, dĩ cầu sanh Tịnh độ bị thượng cơ. Bạn 

xem ba loại căn cơ thượng trung hạ. Sơ vị nghiệp chướng chúng sanh, trung vị phàm phu 

nhị thừa, thị tri Tịnh tông thị Đại thừa Bồ tát sở tu hỷ. Đây là lời trong Khởi Tín Luận Sớ 

nói. 

Hựu Di Đà Yếu Giải, vị trì danh pháp môn thâm diệu, phá tận nhất thiết hý luận, 

trảm tận nhất thiết ý kiến, duy Mã Minh, Long Thọ, Trí Giả, Vĩnh Minh chi lưu, triệt để 

hà đảm đắc khứ. 

Ở đây đã chỉ dẫn ra thượng căn. Mã Minh, Long Thọ là chư vị Tổ sư ở Ấn Độ, ở 

trong truyện ký có ghi chép lại, họ là người đã chướng được quả vị Sơ Địa, địa vị cao 

đấy, là Sơ Địa Bồ Tát. Ngài Trí Giả và Vĩnh Minh là người Trung Quốc. Trí Giả đại sư 

là vị tổ của tông Thiên Thai, Vĩnh Minh Diên Thọ, là vị tổ đời thứ sáu của tông Tịnh độ 

ở Trung Quốc, Đức Phật ứng hóa mà đến. Trí Giả đại sư là hóa thân của đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni, Vĩnh Minh Diên Thọ đại sư, là hóa thân của Phật A Di Đà. Pháp môn Tịnh 

77 Tập 38 

4 



độ, phải những người như họ mới triệt để, hà đảm nghĩa là thừa đương, họ mới có thể 

gánh vác được, chẳng phải là người thường đâu. Sự thâm diệu của pháp môn này là, phá 

hết tất cả hý luận. Câu này nói rất đậm, là lời nói thật, không giả dối đâu. Tất cả hý luận 

là nói về cái gì? Không phải là nói về pháp thế gian, mà tất cả kinh điển của chư Phật Bồ 

tát nói ra đều là hý luận, sao lại phiền phức như thế? Một câu A Di Đà Phật, chẳng phải 

là  sẽ thành  Phật sao?  Còn làm  những  chuyện  này  làm  gì  chứ?  Câu  này  không dễ  dàng 

chút nào! Vì sao vậy? Vì tám vạn bốn ngàn pháp môn đều là đường vòng, con đường này 

đi thẳng, chỉ dạy bạn một câu niệm Phật, ngoài câu niệm Phật ra thì tất cả đều buông bỏ, 

phải mất bao nhiêu thời gian để thành tựu? Trong kinh Di Đà nói, “nhược nhất nhật đến 

nhược thất nhật”. Trong lịch sử Trung Quốc chúng ta thấy, chấp trì danh hiệu, niệm Phật 

vãng sanh, thông thường là 3 năm, sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc, gặp được Đức 

Phật A Di Đà, được bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì, thì bạn chính là Bồ tát 

A Duy Việt Trí, chẳng phải bạn thông hết được sao? Đâu cần phải tốn nhiều thời gian để 

học tập nữa, đây là hạng người nào? Ai có thể tin được? Là những người như Mã Minh, 

Long Thọ, Trí Giả họ có thể tin được. 

Trảm  tận  nhất  thiết  ý  kiến, nghĩa  là  không  cho  bạn  khởi  tâm  động  niệm,  thì  đâu 

còn tâm phân biệt chấp trước. Trảm hết tất cả ý kiến, nghĩa là đoạn phiền não, phá phiền 

não chướng, phá tận tất cả hý luận, là phá sở tri chướng, một câu niệm Phật mà phá được 

hai loại chướng ngại. Cho nên dưới đây cho chúng ta biết : “Cái nhân trì danh nhất pháp 

nãi chí viên chí đốn vô thượng pháp môn. Nghiệp chướng của chúng ta sâu dày, người sơ 

học  làm  sao  mà  biết được? Chí là đến  mức  cuối  cùng, viên  mãn  cực kỳ, viên giáo nào 

cũng không thể đem so với nó được, viên trung chi viên. Đốn là đốn siêu, đốn trung chi 

đốn,  vô  thượng  pháp  môn,  là  pháp  môn  cao  nhất  trong  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn, 

không có pháp môn nào cao hơn nữa, có thể tin được không? Người tin được điều này, 

đó chính là thượng căn, người không thể tin được, là trung hạ căn tánh, đây là lời nói 

thật. 

“Phi tư lượng phân biệt chi sở năng cập cố vân thâm diệu”. Nan tín chi pháp! Tiểu 

thừa Quyền giáo rất khó lòng tiếp nhận. Những người được gọi là tri thức phân tử, tâm 

hiếu học, đó đều là chướng ngại. Hiếu học là sở tri chướng, có sở tri chướng thì không 

thể được định, không thể khai ngộ, vì vọng tưởng quá nhiều. Cho nên ngày xưa Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni đã làm mẫu mực cho chúng ta, 19 Tuổi ngài ra khỏi nhà, đi tham học 

đến năm 30 tuổi, tham học 12 năm, trong 12 năm này, tất cả những tôn giáo học phái của 

Ấn Độ, những kinh điển tu học của họ Ngài đều học qua hết. Vì sao vậy? Vì việc truyền 

pháp sau này, khiến cho xã hội đại chúng có lòng tin. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni chẳng 

phải là người không học võ thuật, cái gì Ngài cũng học qua. Thân phận Vương tử địa vị 

đặc thù, mọi người đều tin tưởng Ngài. Dưới cội cây Bồ đề, Ngài buông bỏ hết những 

thứ  đã  học  trong  12  năm.  Những  thứ  học  trong  12  năm  là  gì?  Là  sở  tri  chướng,  Ngài 

buông  bỏ  sở  tri  chướng.  Trong  quá  trình  tu  học,  Ngài  từng  sống  cuộc  sống  khổ  hạnh 

Tập 38  775 



tăng,  đó  là  gì  vậy?  Đó  là  phá  phiền  não  chướng,  có  thể  buông  bỏ  tập  khí  phiền  não. 

Buông  bỏ  những  thứ  đã  học  trong  12  năm,  buông  bỏ  tất  cả  sở  tri, buông  bỏ  phiền  não 

chướng, buông bỏ sở tri chướng, thế mới có thể khai ngộ, mới có thể đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh. Sự biểu diễn của Ngài là để cho người đời sau chúng ta thấy, nhất 

định chúng ta phải nhớ, suốt cuộc đời của Đức Thế Tôn là ngài biểu diễn cho chúng ta 

thấy, giống như diễn kịch vậy. Trong kinh Phạm Võng Ngài đã tiết lộ thân phận mình, 

Ngài đến thế gian này lần này, thị hiện làm Phật đã tám ngàn lần rồi. Nói cách khác, từ 

kiếp lâu xa Ngài đã thành Phật, trong số đệ tử, thậm chí những người xuất gia hộ pháp, 

đều là những vị Phật Bồ tát hóa thân, đến để diễn vở kịch này, Đức Phật đóng vai chính, 

còn những người khác đóng vai phụ. Các ngài biểu diễn cho chúng ta xem, vì người mà 

diễn thuyết, vũ đài này chính là hành nghi suốt cuộc đời Ngài, biểu diễn suốt cuộc đời, 

khiến chúng ta từ từ cảm nhận được chân tướng sự thật. 

Dưới đây dạy chúng ta phương pháp tu tập. “Đản mạc trực niệm khứ”. Mạc trực ở 

đây là niệm thường xuyên, khăng khăng niệm không buông. “Bất giả phương tiện”, là 

không  cần  sử  dụng  bất  cứ  một  phương  pháp  nào  để  trợ  giúp.  “Bất  lạc  tư  lượng”,  bạn 

cũng không thể có tâm tán loạn, pháp môn này là “trực khởi trực dụng, tự đắc tâm khai”. 

Đó là bí quyết niệm Phật, bậc cổ đức nói ra để chánh trợ song tu, trì danh niệm Phật là 

chánh tu, dùng những phương pháp khác để trợ giúp, trợ tu, chánh trợ song tu. Liên Trì 

đại sư dạy chúng ta rằng, trì danh niệm Phật là chánh tu, cũng dùng trì danh niệm Phật 

làm trợ tu, chánh trợ đều là trì danh. Bạn có cần phải trì giới không? Không cần trì giới 

nữa. Vì  sao  lại  không  cần trì  giới? Suốt 24 giời đồng  hồ, bạn  chỉ  có  một  câu  A  Di  Đà 

Phật, bạn còn phá giới được sao? Được viên mãn rồi. Có thể nói Tam Phước, Tam Huệ, 

Lục  Hòa, Lục  Ba  La  Mật, Thập  Nguyện  tất  cả  đều  ở  trong  một  câu danh  hiệu. Thật  là 

không thể nghĩ bàn! Lý như vậy, sự cũng như vậy. Người thật sự có thể tu tập như thế, 

bạn có thể nói họ không phải là bậc thiện căn được không? Phải là bậc thượng thượng 

căn mới có thể làm được. Hai câu sau đây có đề cập đến: “Đương hạ phá tận hý luận, 

đãng trừ nhất thiết kế độ phân biệt”, phá tận hý luận, đoạn sở tri chướng, trừ tất cả kế độ 

phân  biệt,  là  đoạn  phiền  não  chướng.  Kế  độ  là  phiền  não  Kiến  Tư  hoặc,  phân  biệt  là 

phiền  não  trần  sa  hoặc,  một  câu  niệm  Phật  của  người  ta,  có  thể  đoạn  trừ  phiền  não 

chướng, đoạn trừ sở tri chướng. 

“Cố vân, như thị thâm diệu chi pháp, duy hữu Mã Minh đẳng nhục thân đại sỹ, thỉ 

năng  trực  hạ  thừa  đương,  triệt  để  hà  đảm  dã”.  Đây  đâu  phải  là  người  thường,  thật  sự 

trong tâm chỉ có một câu A Di Đà Phật, ngoài câu A Di Đà Phật ra, thì không có gì nữa, 

đây là người niệm Phật, tám vạn bốn ngàn pháp môn, tìm không ra một người có tâm 

thuần tịnh như thế, niệm niệm cùng với tự tánh tương ưng. 

77 Tập 38 

6 



Bạn xem đại sư Huệ Năng kiến tánh, tự tánh như thế nào, Ngài đã nói ra: Tự tánh 

là thanh tịnh, đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh, tự tánh bất sanh bất diệt, tự tánh vốn tự 

đầy  đủ,  tự  tánh  vốn  không  dao  động,  bạn  xem  một  câu  niệm  Phật,  có  tương  ưng  với 

những điều trên đây không? Sau cùng còn có thể sanh vạn pháp. Cho nên chúng ta học 

Tứ Thập Hoa Nghiêm, thấy Thiện Tài Đồng tử tham vấn với Tỳ Kheo Đức Vân. Tỳ kheo 

Đức  Vân  tu  Bát  Chu  Tam  Muội,  khai  thị  cho  Thiện  Tài  Đồng  Tử  21  pháp  môn  niệm 

Phật, 21 pháp môn này triển khai ra, chính là tất cả pháp môn mà Thập Phương Tam Thế 

Nhất Thiết Chư Phật, vì tất cả chúng sanh mà giảng nói, một câu niệm A Di Đà Phật bao 

hàm hết tất cả, triển khai ra chính là năng sanh vạn pháp, vô lượng vô biên pháp môn, 

không có tách rời câu A Di Đà Phật, điều này có hay không? 

Niệm Công đưa ra mấy vị nhục thân Bồ tát, giới thiệu sơ lược về họ. “Mã Minh 

đại  sỹ,  Đông  Thiên  Trúc  nhân”,  Thiên  Trúc  là  Ấn  Độ,  ngày  nay  gọi  là  Ấn  Độ,  người 

Đông Ấn Độ. “truyền Phật tâm ấn, vi thiền tông thập nhị tổ”. Sau khi đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni diệt độ, thì Giáo do ngài A Nan truyền, còn Tông thì do Tôn giả Ca Diếp truyền, 

cho nên nói Tôn giả Đại Ca Diếp, là vị tổ đời thứ nhất của Thiền tông. Về bên Giáo thì 

Ngài A Nan là vị tổ đời thứ nhất, Ngài A Nan truyền Giáo, gọi là Tông Môn Giáo Hạ. Vị 

tổ đời thứ 12 của Thiền tông, “trùng hưng đại thừa, tạo Đại Thừa Khởi Tín Luận, luận 

mạt khuyên đạo chúng sanh niệm Phật cầu sanh Tịnh độ”, là Mã Minh Bồ tát. 

Long Thọ đại sỹ, là người Nam Thiên Trúc,  là vị tổ thứ 14 của Thiền tông, khai  

tháp  sắt,  thấy  được  Kim  Cang  Tát  Đỏa  Bồ  tát,  truyền  thọ  mật  pháp,  cho  nên  Ngài  trở 

thành tổ sư của Mật tong. Nhập Long cung, thỉnh kinh Hoa Nghiêm, cho nên Ngài lại là 

sơ tổ của tông Hoa Nghiêm, lấy việc tạo các bộ luận, tận lực hoằng pháp môn Tịnh độ. 

kinh Lăng Già hiển ký nói rằng, Ngài chứng được Hoan Hỷ Địa, đây là nói về địa vị của 

ngài, ngài là bồ Tát Sơ Địa. Vãng sanh tịnh độ, cho nên lại gọi là tổ sư của Tịnh tông, 

nước chúng ta tôn xưng vị Đại sỹ này là Tổ sư của tám tông. Phía trước nói 4, phía sau 

có Thiên Thai, Nam Sơn, Nam Sơn là giới luật, Luật tông, Pháp Tướng, Tam Luận, đều 

thừa nhận Ngài là Tổ sư. Cho nên Long Thọ Bồ tát và Đại thừa bát tông, bất luận tông 

nào cũng có sự quan hệ mật thiết đối với Ngài, tổ sư của tám tông. Truyện ký của Ngài 

có trong Đại tạng kinh, trong Cao Tăng Truyện cũng có, quí vị có thể tìm đọc. Trong 

truyện  ký  nói,  Ngài  chứng  được  Sơ  Địa,  Sơ  Địa  là  pháp  thân  Bồ  tát,  chứ  chẳng  phải 

người tầm thường. Thiên Thai Đại sư nói, vị này thật sự thành Phật rồi, phần chứng tức 

Phật,  trên  cơ  bản  thì  Ngài  đã  siêu  việt  Thập  pháp  giới,  trụ  ở  Nhất  chân  pháp  giới,  là 

người rất thông minh, minh tâm kiến tánh rồi. Đọc kinh điển mà đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni truyền lại, đức Thế Tôn thuyến pháp 49 năm, chỉ 3 tháng là Ngài học xong. Bộ Đại 

tạng kinh này, 3 tháng là Ngài tốt nghiệp, các vị nghĩ thử xem có làm được hay không? 

Sự việc này có thiệt hay không? Tôi nghĩ chắc là thiệt, không phải giả đâu. Vì sao vậy? 

Vì Đại sư Huệ Năng đã làm một tấm gương cho chúng ta thấy, Đại sư Huệ Năng kiến 

tánh, Ngài là người không biết chữ, bất cứ bộ kinh nào của đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

Tập 38  777 



nói, bạn đọc cho Ngài nghe, là Ngài có thể giảng giải cho bạn nghe, không cần học. Cho 

nên Bồ tát Long Thọ xem Đại tạng kinh, bộ kinh này có cần xem hết không? Không cần 

đâu, giống như đại sư Huệ Năng vậy, chúng ta thấy trong Pháp Bảo Đàn Kinh có ghi lại 

một đoạn như sau:  

Thiền sư Pháp Đạt, suốt đời thọ trì kinh Pháp Hoa nhưng chưa khai ngộ, đọc 3000 

bộ  kinh  Pháp  Hoa,  chúng  ta  biết  bộ  kinh  này  rất  dài,  có  phân  lượng  rất  lớn,  một  ngày 

nhiều nhất là đọc được một bộ, cũng phải mất 7,8 tiếng đồng hồ, mỗi ngày đọc một bộ, 

3000 bộ, là nói con số chẵn, chắc chắn là vượt trên số 3000 , 10 năm. 10 năm đọc một bộ 

kinh là cũng giỏi lắm đấy, nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. Cho nên Ngài đến 

Tào Khê, tham vấn với Lục Tổ đại sư, khi lễ Lục Tổ bái đầu không sát đất, đảnh lễ lão 

Hòa thượng 3 lạy, nhưng đầu lại không sát đất. Đứng dậy, Lục Tổ hỏi Thiền sư, vừa rồi 

tôi thấy ông lễ bái mà đầu không sát đất, ông có điều gì đáng kiêu ngạo vậy? Thiền sư 

nói, con đã đọc được 3000 bộ kinh Pháp Hoa rồi, người đời nay đáng để kiêu ngạo đấy. 

Bị Lục Tổ nhìn thấu rồi, Ngài hỏi: Đại ý của kinh Pháp Hoa là gì? Thiền sư không trả lời 

được,  hỏi ngược lại Lục Tổ, Lục Tổ nói, ta chưa hề nghe qua bộ kinh này, ngươi đọc cho 

ta nghe thử xem. Kinh Pháp Hoa có 28 phẩm, thiền sư đọc đến phẩm thứ hai, Lục Tổ nói, 

được rồi, không cần đọc nữa, ta hiểu hết rồi, giảng cho Thiền sư, thiền sư liền khai ngộ. 

Lục  Tổ  đại  sư  giảng  cho  chúng  ta,  chúng  ta  không  khai  ngộ, vì  sao  vậy?  Vì  không  có 

Pháp Hoa Tam Muội, thiền sư 10 năm đọc bộ kinh này, nên được Pháp Hoa Tam Muội, 

nghĩa là trong kinh Pháp Hoa, thiền sư đã được tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, thiền sư 

đạt được điều này. Cho nên khi Lục Tổ giảng là thiền sư đại triệt đại ngộ, hiểu rõ hết, lễ 

bái, lễ tạ Lục Tổ, thì đầu sát đất rồi. Điều này cho chúng ta một bài pháp rất lớn, người 

đã minh tâm kiến tánh, có cần học hết kinh điển hay chăng? Không cần, chỉ cần đọc vài 

trang, đọc vài câu là được, là hiểu rồi, một bộ kinh đọc vài câu, thì ba tháng đương nhiên 

là  một  thời  gian  rất  dài  đấy,  kinh  điển  mà  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  một  đời, 

Ngài đều thông hết. Cho nên Bồ tát Sơ Địa phá vô thỉ vô minh, những vẫn còn tập khí, 

tập khí chưa đoạn. Giống như thiền sư Pháp Đạt vậy, có một chút gì đó cho rằng mình rất 

giỏi, trên thế gian này không có một người nào giỏi hơn mình, ở Sơ Địa gọi là Tiểu Bồ 

tát,  vừa  mới  nhập  môn  thôi.  Đại  Long  Bồ  tát  thấy,  chăm  sóc  cho  Ngài,  dẫn  Ngài  đến 

Long cung. Bồ tát Long Thọ hiếu học, chẳng phải ngươi thích học sao, quảng học đa văn 

sao? Dưới Long cung kinh điển rất phong phú, dắt ngươi đến đó mà xem. Thấy cuốn Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, đại bổn, bộ hoàn chỉnh, bộ kinh mà Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni giảng trong 21 ngày, có dung lượng bao nhiêu đây? Có 10 tam thiên 

đại thiên thế giới vi trần bài kệ, một tứ thiên hạ vi trần phẩm, bộ kinh này mang về địa 

cầu  của  chúng  ta  thì  không  thể  để  được. Bồ  tát  Long  Thọ  thấy  cuốn  kinh  này,  thì  một 

chút tập khí ngạo mạn đó lập tức không còn nữa, mới biết rằng những gì suốt đời mình 

học được còn quá ít. Thấy cuốn đại bổn Hoa Nghiêm, chúng sanh ở cõi Diêm Phù Đề, 

77 Tập 38 

8 



chúng sanh  ở trên quả địa cầu, không có một người nào có thể thọ trì được, không thể 

học được. Ngài xem  tiếp trung bổn, phân lượng của trung bổn cũng còn rất lớn, không 

khế hợp với căn cơ của chúng sanh ở thế giới Ta Bà này. Cuối cùng xem tiểu bổn, tiểu 

bổn là gì? Là mục lục đề cương, giống như chúng ta xem Tứ Khố Toàn Thư vậy. Tứ Khố 

là đại bổn, Tứ Khố Hội Yếu là trung bổn, tiểu bổn là mục lục đề cương, chỉ có 5 cuốn, 

đóng thành 5 cuốn, mục lục đề cương. Tên của mỗi cuốn sách, ai là người trước tác, giới 

thiệu sơ lược nội dung đại ý bên trong. Ngài nói cuốn này được đấy, cuốn này đối với 

Diêm Phù Đề chúng sanh không có vấn đề gì. Phân lượng là bao nhiêu? 10 vạn kệ, 40 

phẩm, 40 phẩm, 10 vạn kệ. Người Ấn Độ tính 4 câu là 1 bài kệ, 10 kệ, nghĩa là 40 vạn 

câu. Ngày  nay  chúng  ta  xem  bộ  kinh  Hoa  Nghiêm,  là  mục  lục  đề  cương  của  kinh  Hoa 

Nghiêm. Bộ kinh này do Bồ tát Long Thọ truyền đến thế gian, cho nên Ngài là Tổ sư của 

tông  Hoa  Nghiêm, Hoa  Nghiêm  do  Ngài  truyền  đến. Trước  Ngài thì kinh  Hoa  Nghiêm 

không lưu truyền ở thế gian này, đây là bộ kinh Đức Thế Tôn khi ở trong định giảng 21 

ngày, sau khi giảng xong Bồ tát Đại Long đã thu giữ lại ở Long cung. Từ dây cho chúng 

ta có một cảm nhận rất sâu sắc, khai ngộ là việc rất cấp thiết, minh tâm kiến tánh là việc 

cấp thiết, sau khi kiến tánh thì thông hiểu hết, hoàn toàn không còn chướng ngại gì. Chân 

tướng sự thật này, trong kinh điển Đại thừa Đức Phật thường dạy, “nhất kinh thông nhất 

thiết kinh thông”, thông được một pháp môn, thì thông hết tất cả mọi pháp môn, cho nên 

kêu bạn, nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu là vậy. Tất cả mọi pháp môn đều có 

thể thông đến minh tâm kiến tánh, cho nên pháp môn bình đẳng, không có cao thấp. Con 

đường nào cũng có thể đến nhà, chỉ cần bạn chịu đi là được rồi, bạn không cần phải đi 

tìm con đường khác, tìm đường khác, mất thời gian, vất vả, mà lại không đến được nhà. 

Nhất môn thâm nhập, một bộ kinh, một pháp môn, chắc chắn được định, định nghĩa là 

Tam  Muội.  Sau  khi  được  định  rồi,  thì  tiếp  tục  tiến  lên  nữa,  không  thay  đổi  phương 

hướng, thì chắc chắn khai ngộ. Sau khi ngộ, thì cũng giống như Bồ tát Long Thọ vậy, 

học  tập  rất dễ dàng, không hề có  chút khó  khăn nào  hết, vừa thấy  là hiểu, vừa  nghe  là 

hiểu  ngay,  vừa  tiếp  xúc  là  hiểu  được  hết.  Đây  là  bí  quyết  tu  học  trong  Phật  pháp,  nếu 

không tin, tự cho mình là thông minh, thì con đường của họ đi còn rất xa, họ còn gặp rất 

nhiều khó khăn. Thật sự nghe lời, nghe theo lời dạy của các vị tiền bối, nhất môn thâm 

nhập, trường  thời  huân  tu, đây  chính  là  một  con  đường  gần  nhất. hết  giờ  rồi, hôm  nay 

chúng ta học đến đây. 





 

Tập 38  779 



Tập 39 

Giảng ngày 14 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ 

Kinh Giải, trang thứ 42, dòng thứ nhất, trang thứ 42, dòng thứ nhất, chúng ta học từ câu 

thứ hai. 

Trí Giả đại sư tụng Pháp Hoa, thân tâm hốt nhiên, đắc nhập Pháp Hoa Tam Muội, 

thân  kiến  Linh  Sơn  nhất  hội,  nghiễm  nhiên  vị  tán,  hậu  trú  Thiên  Thai  Sơn  sáng  Thiên 

Thai tông. Lâm chung hữu hiếp tây hướng, xưng  niệm Di Đà Quan Âm nhi tịch. 

Ở đây giới thiệu sơ lược về Thiên Thai Trí Giả đại sư. Thiên Thai tông, cũng gọi là 

Pháp Hoa tông, một nhân vật vô cùng quan trọng. Thiên Thai tông kiến lập viên mãn, có 

thể nói là đã hoàn thành trong tay Đại sư, trong truyện ký có một đoạn ghi lại như sau:  

Một  hôm  Ngài  tụng kinh  Pháp  Hoa, đọc đến  phẩm  Dược  Vương  Bồ tát  thì nhập 

định. Nhập định, định ở đây chính là Pháp Hoa Tam Muội, cảnh giới trong định vượt ra 

ngoài thời gian và không gian, cho nên ngài thấy đức Phật Thích Ca Mâu Ni, giảng kinh 

Pháp Hoa ở núi Linh Thứu, Ngài đã tham dự pháp hội này, nghĩa là một tiết học, tham dự 

một tiết học. Sau khi nghe xong thì xuất định trở về, nói với mọi người rằng, hội Linh 

Sơn của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni vẫn chưa giải tán, ngài vẫn đang giảng. Đó là cảnh 

giới gì? Đây chính là cảnh giới Thập Huyền Môn trong kinh Hoa Nghiêm. Thập Huyền, 

thập  nghĩa  là  viên  mãn,  Huyền  là  huyền  diệu,  không  thể  nghĩ  bàn.  Một  tức  là  nhiều, 

nhiều  tức  là  một, 10  môn  này, nhập  một  môn, thì  các  môn  khác  đều  nhập. Diệu  ở  chỗ 

nào?  Diệu  ở  chỗ  đồng  thời  đồng  xứ,  đó  là  gì?  Đó  là  thật  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sinh. 

Trong tâm của lục đạo phàm phu, thì có quá khứ, có hiện tại, có vị lai, đó không phải là 

thật, đó  là  giả. Nói  thật với  bạn, không  có  quá khứ, hiện  tại, vị lai đâu, cũng  chẳng  có 

Thập pháp giới y chánh trang nghiêm, tất cả mọi hiện tượng cảnh giới, đều từ một niệm 

ngay đây mà có. Đó là chân tướng sự thật, Đức Phật thường nói trong kinh, thường nói 

trong Đại thừa kinh giáo, nhưng mà chúng ta nghe không hiểu. Chúng ta cảm thấy cảnh 

giới  này  không  thể  nghĩ  bàn,  học  Phật  cũng  không  dám  phủ  định,  câu  này  là  giả  cũng 

không dám  nói  là giả, nhưng  mà  không  có  cách  thừa  nhận. Cảnh  giới  này  đến bao  giờ 

bạn  mới  thấy  được  chân  tướng  đây, bạn buông bỏ  được  khởi tâm  động  niệm  phân  biệt 

78 Tập 39 

0 



chấp  trước, thì  cảnh giới này  sẽ  hiện tiền.  Thật sự  không ít người, trong khoảng sát  na 

không khởi tâm, không động niệm, thì cảnh giới này sẽ hiện tiền, vừa khởi niệm thì cảnh 

giới biến mất, không hiện tiền nữa, chẳng phải là huyễn giác đâu, chúng ta bây giờ mới 

gọi  là  huyễn  giác,  đó  là  chân  tướng  sự  thật.  Từ  đó  cho  thấy,  sự  vọng  tưởng  phân  biệt 

chấp trước đã hại chúng ta thê thảm, chẳng phải người khác làm cho chúng ta đâu, tự làm 

tự chịu đấy, chúng ta chẳng thể không hiểu rõ cái lý này. Trong vũ trụ có lục đạo luân hồi 

hay  không?  Không  có  những  thứ  này,  cũng  không  có  Thập  pháp  giới  y  chánh  trang 

nghiêm. Kinh Kim Cang nói rất hay: “Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”, “nhất thiết 

hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh”. Đó là chân tướng, khi nào thì mới chứng được? 

Sơ trụ của Viên Giáo, Sơ địa của Biệt Giáo thì chứng được. Chúng ta học Phật phải lấy 

cái đó làm mục tiêu. Học cái gì? Tự minh cần phải biết, nếu như không chứng được, ở 

trong kinh điển chúng ta đọc tụng, đem tâm cung kính để đọc tụng,  bạn cũng biết được 

những sự việc này, nhưng mà không phải tự mình chứng ngộ đâu, mà chúng ta hiểu được 

những việc này trong kinh giáo, có sự việc thế này, không được thọ dụng, chứng đắc thì 

thọ dụng  được. Ngài  Trí  Giả đại  sư thị hiện, là  chứng  được, thân  chứng. Trong vũ  trụ, 

đứng về thể tánh mà nói, là không có gì hết, về  mặt khởi dụng  mà nói, thì thật sự vô 

lượng vô biên, vô số vô tận, không thể nói được. Hiển thị thể tánh là chân, hàm chứa vô 

lượng trí huệ, nếu mê thì biến thành phiền não. Vô lượng đức năng, nhưng mê thì biến 

thành tạo nghiệp, nghiệp tập. Vô lượng tướng hảo, mê rồi thì biến thành luân hồi lục đạo, 

nó  là  một  chẳng  phải  hai,  mê  giác  bất  đồng.  Sự  khởi  dụng  của  giác  ngộ,  là  thật  Báo 

Trang Nghiêm Độ, là nhất chân pháp giới, mê rồi khởi tác dụng, xem độ mê của bạn, mê 

đến cùng rồi, thì sự tác dụng của nó là A tỳ địa ngục. Mê nhẹ nhất, là Phật pháp giới 

trong  Thập  pháp  giới,  sâu  cạn  không  giống  nhau.  Nói  10  là  phân  loại  nó  ra  thành  10, 

trong mỗi loại đều là vô lượng vô biên. Chúng ta cũng là con người, độ mê ở một tầng 

lớp,  nhưng  mà  con  người  có  giàu  sang  nghèo  hèn  không  giống  nhau,  khác  nhau  quá 

nhiều, đó là gì vậy? Cũng là độ mê sâu cạn không đồng nhau. Bình thường chẳng phải 

nói là tạo nghiệp sao? Không sai, bạn không mê thì làm sao tạo nghiệp được. Mê có sâu 

cạn, cho nên tạo nghiệp không giống nhau, mê sâu thì tạo ác nghiệp, mê cạn thì tạo thiện 

nghiệp,  không  giống  nhau,  mê  ngộ  chẳng  tương  đồng.  Cho  nên  Đức  Phật  dạy  chúng 

sanh, dạy họ điều gì? Giúp họ phá mê khai ngộ, đó chính là giáo dục của đức Phật, sự 

dạy học của đức Phật, chúng ta chẳng thể không biết. 

Sau này Trí Giả đại sư kiến lập tông Thiên Thai, khi ngài vãng sanh, “lâm chung 

hữu hiếp tây hướng”. Khi lâm chung giống như đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thị hiện vậy, 

“xưng niệm Di Đà Quan Âm nhi tịch”. Trong bốn loại niệm Phật, Trí Giả đại sư dùng 

Quán Tưởng Niệm Phật, Ngài không trì danh, Ngài dùng quán tưởng niệm Phật, y theo 

kinh Thập Lục quán, Ngài vãng sanh về thế giới Tây phương Cực lạc. Cho nên các vị tổ 

sư của Thiên Thai tông sau này, rất nhiều vị khi vãng sanh đều là niệm Phật vãng sanh, 

bao gồm cả thời cận đại đây, chúng ta thấy pháp sư Đế Nhàn, pháp sư Đàm Hư, pháp sư 

Tập 39  781 



Bảo Tĩnh, là những vị tu Thiên Thai tông, đều là niệm Phật vãng sanh Tịnh độ, từ đó cho 

thấy sự thù thắng của Tịnh tông. 

Tiếp tục xem vị kế tiếp, “Vĩnh Minh đại sư ư Thiên Thai thiệu quốc sư phát minh 

tâm yếu”. Câu này muốn nói về nhân duyên khai ngộ của Đại sư Vĩnh Minh. Thầy của 

Ngài, ngày nay nói là thầy chỉ đạo, thầy truyền pháp, giúp cho Ngài, hướng dẫn Ngài đại 

triệt đại ngộ, phát minh tâm yếu, nghĩa là đại triệt đại ngộ. Ngài Vĩnh Minh vốn cũng tu 

theo  Thiền  tông,  “Pháp  Nhãn  tông  đích  tôn”.  Sau  đời  Lục  Tổ  học  sinh  của  Ngài  phân 

thành 5 phái, trong tông lớn này phân thành 5 tông nhỏ, Pháp Nhãn Tông, “hậu chuyên 

chí Tịnh tông”. Chúng ta biết rồi đó, ở đây đã hé lộ thân phận của ngài, Ngài là hóa thân 

của Phật A Di Đà. Bạn xem vào thời đó phái Thiền rất hưng thịnh, mọi người đua nhau 

học thiền, Ngài cũng học thiền. Sau khi ở Thiền tông đại triệt đại ngộ, Ngài phát Bồ đề 

tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm,  tu  pháp  môn  Tịnh  độ.  Vì  sao  đại  sư  lại  làm  như  vậy? 

Dụng ý rất sâu! Ngài biết được rất nhiều người trong Thiền tông không phải là thượng 

thượng căn, thiền là tiếp những người thượng thượng căn, họ không phải là căn cơ này. 

Nói cách khác, suốt cuộc đời tu theo Thiền tông không được khai ngộ, không được kiến 

tánh, cùng lắm là được thiền định mà thôi, như thế là tốt lắm rồi. Được thiền định, tương 

lai  sẽ  đi  về  đâu  đây?  Sau  khi  mệnh  chung,  đa  số  sanh  về  cõi  trời  Tứ  Thiền,  trời  Tứ 

Không, không ra khỏi lục đạo luân hồi. Chư Phật Bồ tát Từ bi, vì những người này mà 

thị hiện, bạn khuyên họ tu Tịnh độ, họ không tin, họ nói đó là pháp môn của bà già tu, họ 

xem thường, tham thiền thì họ lại chẳng phải là người có đủ điều kiện, họ không phải là 

bậc thượng thượng căn. Các vị nên biết rằng, tập khí cống cao ngã mạn còn, họ không 

buông bỏ được, cho nên chư Phật bồ tát thị hiện như vậy cho họ thấy. Bạn học thiền tôi 

cũng học thiền, bạn chưa khai ngộ, còn tôi đã ngộ rồi, tôi đã minh tâm kiến tánh, quay 

đầu lại chuyên tu Tịnh độ, dẫn họ về Tịnh độ, thị hiện phương tiện như thế, thiện xảo 

phương tiện, đưa những người tu thiền này về Tịnh độ, ở cõi Tịnh độ, chẳng có người 

nào không thành tựu, ai ai cũng thành tựu. Ở trong thiền chỉ thành tựu được một chút xíu, 

quay đầu lại tu theo Tịnh độ, thì chẳng có ai không được vãng sanh. Quả nhiên ở trong 

pháp thiền, đạt thiền định, có được công phu, có thể xem nhẹ tâm phân biệt chấp trước, 

coi rất nhẹ, tâm phân biệt chấp trước không khởi tác dụng nữa, nhưng chưa đoạn, công 

phu thiền định của họ có thể hàng phục được, vãng sanh về thế giới Tây phương Cực lạc, 

đều ở Phương tiện Hữu dư độ. Từ đó cho thấy, bất luận tu theo pháp môn nào, nhất định 

các  vị  phải  biết,  chỉ  là  phương  pháp  không  giống  nhau,  đường  đi  không  tương  đồng, 

nhưng nguyên lý nguyên tắc của nó thì hoàn toàn giống nhau, tất cả là tu thiền định, tất 

cả  là  dạy  bạn  buông  bỏ,  buông  bỏ  thì  tự  tánh  bổn  định  hiện  tiền,  Tam  muội  hiện  tiền. 

Trong thâm sâu của Tam muội, cảnh giới đó chính là cảnh giới Phật. Thiên Thai đại sư 

nhập Pháp Hoa Tam Muội, thấy Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn đang giảng kinh, giảng 

kinh gì vậy? Giảng kinh Pháp Hoa. Bậc cổ đức của Tịnh tông niệm Phật, niệm đến nhất 

78 Tập 39 

2 



tâm bất loạn, sự nhất tâm bất loạn, thậm chí còn chưa được sự nhất tâm bất loạn, các vị 

công  phu  thành  phiến  Thượng  bối  thượng  tam  phẩm,  đều  là  niệm  Phật  Tam  muội.  Họ 

gặp  Phật,  gặp  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vẫn  đang  giảng 

kinh, giảng kinh gì? Giảng kinh Vô Lượng Thọ. Cảnh giới này  muốn nói rằng, tập khí 

chủng tử trong A Lại Da của bạn, tập khí chủng tử này tương ưng với cái nào, thì cảnh 

giới đó sẽ hiện tiền. Bản thân chúng ta học pháp môn nào, học bộ kinh nào, thì ở trong 

Tam muội, chắc chắn bạn gặp được cảnh giới bạn tương ưng hiện tiền. Nhất niệm tương 

ưng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật, nó tương  ưng. Bạn không 

cầu, bạn có tập khí này, tập khí này nghĩa là minh cảm, Phật Bồ tát hiển ứng, minh cảm 

hiển ứng, bạn thấy được cảnh giới này. 

Vĩnh Minh Đại sư là Tổ sư đời thứ 6 của Tịnh độ tông, Tổ đời thứ sáu của Tịnh 

tông. Dưới đây nói sự công phu tu tập của ngài: “Nhật tụng hồng danh thập vạn thanh, 

kiêm hành nhật khóa nhất bách linh bát sự”. Siêng năng quá, chúng ta không làm được, 

mỗi này 10 vạn danh hiệu Phật, còn phải tu 108 việc, những điều này trong truyện ký của 

Đại sư, quí vị có thể thấy. 

“Mông Quán Âm Đại sỹ cam lồ quán khẩu, diệu huệ dõng hiện”, đó là cảm ứng. 

Sau khi Quán Âm Bồ tát dùng cam lồ quán khẩu, thì khai trí huệ. “Trước Tông Cảnh Lục 

nhất bách quyển”, Tông Cảnh Lục bậc cổ đức gọi đó là Tiểu Tạng kinh, chính là sự cô 

đọng của Đại tạng kinh. Phân lượng của Đại tạng kinh quá lớn, muốn đọc qua một lần 

không  dễ  dàng,  Tông  Cảnh  Lục  chính  là  đại  cương  Đại  tạng  kinh,  là  tinh  hoa  của  Đại 

tạng kinh. Nếu như không có thời gian, không có năng lực để đọc toàn tạng, thì đọc Tông 

Cảnh  Lục  là  được  rồi.  “Cập  Tâm  Phú  Chú,  Vạn  Thiện  Đồng  Quy  Tập”,  đều  là  những 

trước tác nổi tiếng của Đại sư, những cuốn sách này đều có trong Đại tạng kinh. “Úy vi 

pháp  cự,  quang  chiếu  vạn  thế”,  hai  câu  này  dùng  để  tán  thán  ngài, không  hề  quá  đáng 

chút nào. “Thất thập nhị tuế phần hương biệt chúng, tọa thoát tây quy”, Ngài trụ thế 72 

năm, năm 72 tuổi ngài thì vãng sanh, ngồi mà hóa. 

“Dĩ thượng tứ đức, hàm vi nhục thân Đại sỹ, pháp môn Long tượng”. Ở đây sơ 

lược đưa ra 4 vị Đại sỹ, Ngài Mã Minh và Long Thọ là cao tăng Ấn Độ, Ngài Trí Giả và 

Vĩnh Minh là cao tăng Trung Quốc, tất cả đều cầu sanh Tịnh độ, đều là niệm Phật vãnh 

sanh, là nhục thân Bồ tát. Long tượng pháp môn là ví dụ, câu này trong đạo Phật thường 

dùng, Long tượng đều có định công. Chúng ta không thấy Long, chúng ta thấy Tượng, 

bạn xem Đại tượng, bạn tỉ mỉ quan sát nó xem, hành trụ tọa ngọa đều ở trong định, nó rất 

rất chậm, phải học nó. Cuộc đời tôi gặp được một người, là Chương Gia đại sư, thật sự 

bất luận cả việc nói chuyện, động tác rất chậm, nói cũng rất chậm, nói từng chữ từng chữ 

một, chứ không nói nhanh như chúng ta đâu. Đó là tu dưỡng, cũng là dạy học, dạy chúng 

ta điều gì? Ngày nay điệu bộ của chúng ta quá nhanh, nên chậm  một chút, tốc độ nói 

chuyện  quá  nhanh,  cần  nên  chậm  lại  vài  giây,  khiến  người  ta  cảm  nhận  được  sự  vững 

Tập 39  783 



vàng. Trong Luận Ngữ nói: “Quân tử bất trọng tắc bất uy”, uy ở đây là từ đức mà nói, uy 

đức,  hàng  phục  tâm  lông  bông  của  chúng  sanh,  cho  nên  là  dạy  học.  Bạn  tiếp  xúc  với 

Ngài, thì tự nhiên bạn cũng chậm lại, duy nhất trong sự vững vàng, bạn mới có thể cảm 

nhận được Phật pháp, tâm lông bông thì không thể học được đâu, chẳng phải thầy không 

dạy, mà do bạn không tiếp nhận được. Càng tiếp cận môn học tâm tánh, thì tâm địa càng 

thanh tịnh, cho nên ngôn ngữ, văn tự trong kinh Phật, nếu bạn nương vào ý nghĩa của văn 

tự, thì chắc chắn bạn không thể hiểu được. Ý nghĩa của nó ở đâu? Ý ở ngoài văn tự, ngôn 

ngữ văn tự chỉ là dẫn đường, ý nghĩa của nó không ở đó, mà nó ở ngoài văn tự, cho nên 

nếu bạn có thể cảm nhận được cái gọi là ý ở ngoài lời, thì bạn mới có thể ngộ nhập. Đạo 

Phật  thường  nói  là  bậc  thượng  thượng  căn,  thế  nào  là  bậc  thượng  thượng  căn?  Người 

phiền  não  nhẹ  là  thượng  thượng  căn,  người  tâm  địa  thanh  tịnh  bình  đẳng  là  thượng 

thượng căn. Cho nên nhất định bạn không được xem thường các ông già, bà già, thường 

những người này lại là bậc thượng thượng căn, nếu có nhân duyên tiếp xúc, thì họ thật sự 

khế  nhập  được, bất  luận  là nhập sâu  hay  cạn, nhưng họ  đã khế  nhập được, cho  nên họ 

được  thọ  dụng,  một  câu  danh  hiệu  Phật  họ  khế  nhập,  họ  quyết  định  được  vãng  sanh. 

Không nói đến phẩm vị cao thấp, nhưng họ được sanh Tịnh độ. Vì sao vậy? Vì họ giữ 

khăng khăng, không có nhị niệm. Thời gian niệm Phật không cần nhiều, 3 năm 5 năm thì 

được tự tại vãng sanh, được thật sự khế nhập. Những người trung hạ căn, tu tịnh độ, tu 20 

năm, 30 năm, 40 năm, 50 năm, hỏi họ có nắm chắc được vãng sanh chăng? Không nắm 

chắc. Vì sao vậy? Vì không khế nhập. Ngày ngày niệm Phật, hữu khẩu vô tâm, không thể 

tương ứng, hàng ngày cũng ở trong niệm Phật đường, niệm ngàn tiếng vạn tiếng, nhưng 

không tương ưng, khi lâm chung vẫn còn sợ chết, hạng người này rất nhiều, chúng ta đã 

thấy đó. Người khác có nhìn thấy, cũng không cần phải để trong lòng, mà quay lại hỏi 

bản thân mình, mình làm được chưa? Ngày nay Đức Phật A Di Đà đến tiếp dẫn tôi, tôi có 

thật sự sanh tâm hoan hỷ không? Thật sự muốn đi theo Ngài không? Thật sự buông bỏ 

thân tâm thế giới trước mặt chăng? Danh lợi thân tình triệt để buông bỏ được chăng? Tất 

cả đều đến để khảo nghiệm chúng ta, rốt cuộc chúng ta có thật sự tu tập hay không? Thật 

tu thì thật được vãng sanh. Bộ kinh này hay, hội tập hay, chú giải hay, dẫn chứng 193 bộ 

kinh  luận, làm  chứng  minh  cho chú giải, lại dẫn  chứng  rất nhiều tây  phương,  đông  độ, 

tây phương là nói về cổ Ấn độ, các vị cao tăng để làm chứng, hy hữu khó gặp, chúng ta 

gặp được, có đầy đủ nhân duyên. Vấn đề ở chỗ thiện căn phước đức, thiện căn là chân 

tín, có thể lý giải, phước đức là chân tu. Bí quyết của việc chân tu, không gì khác ngoài 

việc buông bỏ, không buông bỏ thì chẳng phải là chân tu, triệt để buông bỏ đó chính là 

chân tu. Tất cả ngoại duyên đều buông bỏ, khiến cho trong tâm chỉ có một câu A Di Đà 

Phật, ngoài câu A Di Đà Phật ra thì không có gì hết, đó gọi là chân tu, hạng người này 

cũng chính là Long tượng pháp môn. 

78 Tập 39 

4 



“Yếu giải vị duy như thị chi nhân, thỉ năng triệt để thừa đương Tịnh độ pháp môn. 

Cận thế học nhân yên đắc dĩ thế tục chi kiến, nhi bỉ thị Tịnh độ da”. 

Mã Minh, Long Thọ là nhân vật như thế nào, Trí Giả, Vĩnh Minh khi các Ngài còn 

tại thế, Đế vương tôn sùng, lạy làm Quốc sư. Ngài Trí Giả là quốc sư, ngài Vĩnh Minh 

Diên Thọ cũng là quốc sư, Đế vương xưng mình là đệ tử. Những người như họ, mới thật 

sự triệt để thừa đương pháp môn Tịnh độ, viên tu viên chứng. Học nhân đời cận đại, học 

nhân ở đây không gì khác, là chỉ cho những người học Phật. Cái nhìn của thế tục không 

buông  bỏ,  thấy  người  ta  nói  cũng  nói,  xem  thường  Tịnh  độ,  không  hề  biết  rằng,  trong 

Phật pháp Tịnh độ là pháp thượng thượng thừa. Các vị tổ sư đời Đường đem so sánh, so 

sánh  giữa  Hoa  Nghiêm  và  Pháp  Hoa.  Chỗ  trở  về  cuối  cùng  của  Hoa  Nghiêm  và  Pháp 

Hoa là Tịnh độ, trong kinh Hoa Nghiêm, Thập đại nguyện vương hướng dẫn về Cực lạc, 

điều này mọi người đều biết. Vì sao tôn trọng Hoa Nghiêm mà kỳ thị Tịnh độ? Sao có lý 

như vậy. Trong Hoa Nghiêm có triết học tối cao, trong đây không có sao? Có đó, không 

thua Hoa Nghiêm và Pháp Hoa đâu. 

Chúng  ta  học  đoạn  kế  tiếp,  vẫn  tiếp  theo  đoạn  trên:  “Hựu  yếu  giải  vân,  cố  nhất 

thanh A Di Đà Phật, tức Thích Ca Bổn Sư ư ngũ trược ác thế, sở đắc A Nậu Đa La Tam 

Miệu Tam Bồ Đề pháp.” Câu này khó quá! Của ai nói vậy? Ngâu Ích đại sư nói đó, cho 

nên Ấn Quang đại sư tán thán, tán thán Yếu Giải của Ngâu Ích đại sư, Ngài đã nói quá 

hay, người xưa chưa từng nói như vậy. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thành Phật như thế 

nào? Làm thế nào để đạt được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác? Ngâu Ích đại sư nói 

niệm Phật A Di Đà thì đạt được, bằng chứng đâu? Bằng chứng ở trong kinh Di Đà. Bạn 

xem đã nhiều năm giảng kinh Di Đà, đọc kinh Di Đà mà không phát hiện ra, nhưng đã 

được Ngài phát hiện, thật sự không hề sai chút nào! Ngâu Ích đại sư đã khiến chúng ta 

thức tỉnh. 

“Kim dĩ thử quả giác toàn thể, thọ dữ trược ác chúng sanh”. Kim là ngày nay, Phật 

là Phật A Di Đà, đem quả giác toàn thể, truyền trao cho lục đạo chúng sanh trong đời ác 

trược, chúng sanh trong đời ác ngũ trược. Xã hội của chúng ta ngày nay, trược ác đến cực 

điểm, trược là gì? Là nhiễm ô. Ngày nay nói đến nhiễm ô, thì mỗi người chúng ta đều có 

một cảm xúc sâu sắc, cảm xúc dễ dàng nhất là gì? Là môi trường bị nhiễm ô. Trong cuộc 

sống hàng ngày của chúng ta, thực vật của chúng ta bị nhiễm ô nghiêm trọng, nước uống 

của chúng ta bị nhiễm ô nghiêm trọng, quần áo chúng ta mặc, có một số làm bằng chất 

hóa học đều có nhiễm ô. Trung Quốc thời xưa mặc áo bông áo sợi, đó là tự nhiên, ngày 

nay khoa học phát đạt, muốn thay đổi những thứ này, thay đổi là bị hư, nhìn hình dáng 

bên  ngoài  rất đẹp, nhưng đối với nhân thể  không  có lợi. Cho nên  sự ăn uống ngủ nghỉ 

ngày này, đã khiến cho rất nhiều người mắc phải những căn bệnh kỳ quái. Nói rộng ra thì 

quí vị đều biết, địa cầu bị nhiễm ô, địa cầu bị bệnh rồi. Đây là  cảnh giới bên ngoài, quay 

lại nhìn xem, tâm bị nhiễm ô, đem so với  môi trường nhiễm ô không biết nó nặng gấp 

Tập 39  785 



bao  nhiêu  lần.  Nguồn  cội  của  sự  nhiễm  ô  ở  bên  trong,  chứ  không  phải  bên  ngoài,  bên 

trong  nhiễm  ô,  bên  ngoài  thì  sao?  Cảnh  giới  bên  ngoài  tùy  tâm  chuyển,  cảnh  tùy  tâm 

chuyển, tâm  bị  nhiễm  ô, thân tự  nhiên  cũng  bị  nhiễm  ô,  môi  trường  bên ngoài  cũng bị 

nhiễm  ô, đó chính là  nguyên  nhân khiến con  người  ngày  nay  bị bệnh. Hóa giải tai  nạn 

của tự nhiên, chúng ta nói sự tai hại của tự nhiên, bạn phải biết sự tai hại này từ đâu mà 

có, giống  như  đi khám  bệnh vậy, như  bác  sỹ  chữa  bệnh vậy.  Trung  Quốc, nước  ngoài, 

những dự ngôn từ xưa đến nay, đều đã nói rất nhiều tai hại, đó là gì? Đó giống như nói ra 

tình trạng của căn bệnh. Nói ra rồi, có rất nhiều người nghe rồi sợ hãi, kỳ thật là sai lầm, 

không cần phải lo sợ. Nhất định bạn phải biết căn bệnh này từ đâu mà có, bạn vốn là một 

người khỏe mạnh, làm sao lại bị bệnh? 

Trong  đạo  Phật nói,  bệnh  có  3  nguyên  nhân:  Loại  thứ  nhất là  sinh lý,  trong  ẩm 

thực của bạn, trong cách sống của bạn có chỗ sai lầm, khiến cho bị bệnh, loại tật bệnh 

này thì bác sỹ có thể chữa trị cho bạn, giúp bạn phục hồi trở lại bình thường, đó là loại 

thứ nhất. 

Loại thứ hai là oan thân trái chủ của bạn tìm đến bạn, nó đến làm gì đây? Nợ mạng 

thì đền mạng, thiếu tiền thì đến tiền, nó đến để đòi tiền đòi mạng, dạng bệnh này, bác sỹ 

không chưa được, nó không thuộc về sinh lý, vậy phải làm cách nào đây? Điều giải. Cho 

nên trong tôn giáo, có rất nhiều các vị truyền giáo giúp cho tín đồ chữa trị căn bệnh, đại 

đa số là dạng bệnh này, đưa ra điều kiện điều tiết, đối phương tiếp nhận, thì nó sẽ đi, bạn 

sẽ khỏi bệnh. 

Loại thứ ba gọi là bệnh nghiệp chướng, là bản thân bạn tạo tội nghiệp quá nhiều, 

loại bênh này rất phiền phức, vì sao vậy? Bác sỹ chữa không khỏi, nó cũng chẳng thuộc 

về điều tiết, mà do chính bạn tạo nghiệp nặng, rất phiền phức. Bạn đi tìm các nhà truyền 

giáo để giúp, họ không giúp được. Bởi vì nó không phải là điều tiết, mà do chính bạn tạo 

nghiệp sâu dày, bạn phải bị báo ứng này. Nhưng vẫn còn có cách, đó là chân thật sám 

hối, Phổ Hiền Bồ tát dạy chúng ta “sám trừ nghiệp chướng”. Thật sự sám hối, thật sự sửa 

đổi lỗi lầm, đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức, thì vấn đề sẽ được hóa giải. Cơ thể của 

chúng ta bị bệnh, bạn biết được nguyên nhân vì sao, thì bạn sẽ có cách chữa trị. Địa cầu 

hiện  nay  bị  bệnh, nói  thiệt, nguyên  nhân  của  nó  cũng  không  ra  ngoài  ba  loại  này.  Nếu 

chúng  ta  hiểu  rõ  rồi,  dùng  những  nguyên  lý  nguyên  tắc  này  giúp  cho  việc  hóa  giải  tai 

nạn, có thể làm được không? Làm được, đáp án là chắc chắn. Cho nên tai nạn có nhiều, 

Lão tổ tông của chúng ta có 5000 năm, đất nước này trường trị cửu an. Đại tai nạn không 

có gì, tiểu tai nạn thì thường có, hiểu cách xử lý, thật sự có thể hóa giải. Phương pháp 

hóa  giải  quan  trọng  nhất, pháp  cơ  bản  là  giảng  kinh  dạy  học,  cho  nên  Lão  tổ  tông  của 

chúng  ta, ngàn  vạn  năm  về  trước  đã  đưa ra,  “kiến  quốc  quân dân, giáo  học vi  tiên”. Ý 

nghĩa của câu này quá thâm sâu, phương pháp này, lý luận y cứ của nó là gì? Lý luận y 

78 Tập 39 

6 



cứ  của  nó  là  nhân  tánh  bổn  thiện,  “nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện”.  Bạn  xem  trong  việc 

giảng dạy, trong Tam Tự Kinh nó được đặt vào câu thứ nhất “giáo học vi tiên”. Cái gì 

quan  trọng  nhất?  Quan  trọng  nhất  là  nói  trước,  học  trước,  khẳng  định  nhân  tánh  bổn 

thiện. Vì sao họ lại biến thành bất thiện? bất thiện không phải là bổn tánh, mà là tập tánh. 

Tập tánh, học điều xấu, tập tánh bất thiện, bổn tánh là bổn thiện, bổn thiện là chân, vĩnh 

hằng bất biến. Tập tánh thì theo tập quán bên ngoài mà bị nhiễm ô, cho nên tiếp sau đó 

mới rằng: “Tánh tương cận, tập tương viễn”. Tánh tương cận có nghĩa là gì? Tánh là tiếp 

ứng, tương ưng với bổn thiện, tập tánh thì tương phản với bổn thiện. Trong tập tánh có tự 

tư tự lợi, có danh văn lợi dưỡng, có tham sân si mạn, tập tánh. Trong bổn tánh thì không 

có, trong bổn tánh không có tự tư tự lợi, không có danh văn lợi dưỡng, cũng không có 

tham sân si mạn. Đức Phật nói rất hay: Chúng sanh mê thất bổn tánh, những tập tánh bất 

thiện này, gốc rễ của nó vẫn là bổn tánh, bổn tánh bị biến chất, sau khi mê rồi thì nó biến 

chất. Đạo Phật nói rất rõ ràng, trong bổn tánh có Tam bảo, Tam bảo gồm: Trí huệ, Đức 

năng, Tướng hảo. Trong kinh Hoa Nghiêm Đức Phật dạy, tất cả chúng sanh đều có đức 

tướng trí huệ của Như Lai, Tam bảo trong kinh Vô Lượng Thọ này, Đại Thừa chính là trí 

huệ, là bổn tánh của bạn, Vô Lượng Thọ là đức, Trang Nghiêm là tướng hảo, bạn nghĩ 

xem chẳng phải Tam bảo sao? Nhưng mà sau khi mê rồi, thì trí huệ biến thành phiền não, 

đức biến thành tạo nghiệp,  tướng hảo biến thành luân hồi, biến thành tam  đồ,  nó biến 

chất mất rồi. Cho nên đã dẫn đến rất nhiều bệnh khổ, dẫn đến rất nhiều tai nạn, chư Phật 

Bồ Tát Từ Bi dạy chúng ta, nói cho chúng ta biết chân tướng sự thật, khiến cho chúng ta 

quay đầu, chúng ta buông bỏ phiền não. Ba loại đại phiền não, là Kiến tư phiền não, Trần 

sa phiền não, Vô minh phiền não, bạn buông bỏ được thì bạn sẽ quay về với bổn thiện, 

quay  về  với  tự  tánh, thì  thân  tâm  mạnh  khỏe,  gia  đình  hạnh  phúc  viên  mãn,  sự  nghiệp 

thuận lợi, xã hội tường hòa, phong điều vũ thuận, tất cả những tai nạn tự nhiên đều không 

còn nữa, công lao ở việc giáo dục. Bạn nhìn lại xem Trung Quốc ngày xưa, có nhà nào là 

không chú trọng việc giáo dục? Có người nào không đem việc giáo dục xếp ở hành đầu. 

Đứa trẻ từ khi trong thai, cha mẹ đã bắt đầu dạy dỗ, gọi là thai giáo, giáo dục xếp ở hạng 

đầu. Sống đến già học đến già, suốt cuộc đời nhận sự giáo dục của Thánh hiền, không 

ngừng  hướng  thượng  vươn  lên, đại  viên  mãn  cuối  cùng  là  hồi  quy  tự  tánh.  Hồi  quy  tự 

tánh, trong truyền thống của người Trung Quốc chúng ta, xưng là Thánh nhân, Đại thánh, 

trong  đạo  Phật  tôn  xưng  là  Đức  Phật,  danh  xưng  có  khác,  nhưng  cảnh  giới  hoàn  toàn 

tương đồng, trong tôn giáo xưng là Thần. Thần, Thánh, Phật cùng một ý. Bạn không dạy 

thì nó làm sao mà biết được, Trung Quốc chú trọng giáo dục, trong sự giáo dục đã dạt 

được cảnh giới tương đối cao, Phật giáo truyền vào Trung Quốc, người Trung Quốc vô 

cùng hoan hỷ khi được tiếp xúc. Vì sao vậy? Vì nó đã nâng cảnh giới của chúng ta cao 

lên  một  tầng  nữa.  Bạn  xem  điển  tích  của  Trung  Quốc  thì  sẽ  thấy,  trong  điển  tích  của 

Trung Quốc, người Trung Quốc mong cầu là tóm tắt rõ ràng, nêu rõ điểm chính, đều đã 

nói  ra.  Phật  giáo  truyền  vào  Trung  Quốc,  mỗi  mỗi  điều  đều  giảng  nói  rất  rõ  ràng,  đã 

khiến cho học thuật của Trung Quốc phong phú thêm. Người Trung Quốc thích đơn giản, 

Tập 39  787 



người Ấn Độ không ngại phiền hà, nhất định phải giảng thấu, khiến cho mọi người hiểu 

rõ. Ngày xưa bậc cổ nhân của Trung Quốc giảng, thật sự phải là bậc thượng căn mới hiểu 

nổi, bậc trung hạ căn chỉ biết làm theo thôi, dạy bạn làm thế nào thì bạn làm thế ấy, cũng 

may là con người chân thật đều biết nghe lời, không cần phải biết nhiều. Nhưng mà ở Ấn 

độ thì lại khác, Đức Phật ở Ấn Độ thật là Từ bi, đối với bậc trung hạ căn, đều không ngại 

phiền hà, giảng giải rõ ràng, thật là khó được. Cho nên hơn 2000 năm rồi, sự dạy học của 

đạo  Phật  và  truyền  thống  của  Trung  Quốc  hoàn  toàn  dung  nạp  thành  một  phiến,  Nho 

Thích Đạo là một nhà, là nhất thể, không tách ra được, trên hình tượng thì có Nho Thích 

Đạo, nhưng thực tế thì không có, nó là một thể. Phật pháp, nhất định chúng ta phải biết, 

trong xã hội đại chúng có sự hiểu lầm, đó là điều dĩ nhiên thôi. Chúng ta là người học 

Phật mà không biết Phật pháp, thì đó là sai lầm rất lớn, là có lỗi với Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni. Vì sao tôi lại nói những lời này? Nói cho quí vị biết, đạo Phật là giáo dục không 

phải là tôn giáo. Nếu nó là tôn giáo, thì ngày xưa Đế vương của Trung Quốc không thích 

đâu, nó không dễ dàng sanh tồn ở Trung Quốc, nó là giáo dục. Giáo dục điều gì? Giáo 

dục hiếu để, hoàn toàn giống như người Trung Quốc, văn hóa của Trung Quốc là văn hóa 

hiếu.  Từ  hiếu  dẫn  đến  4  khoa  mục  là  Ngũ  Luân,  Ngũ  Thường,  Tứ  Duy,  Bát  Đức.  Bốn 

khoa  mục  này  là  để  giải  thích  từ  Hiếu.  Thế  nào  gọi  là  hiếu?  Ngũ  Luân  là  hiếu,  Ngũ 

Thường là hiếu, Tứ Duy là hiếu, Bát Đức là hiếu. Trong điển tích truyền thống của đạo 

Nho Trung Quốc, Tứ Thư, Ngũ Kinh, Thập Tam kinh, thậm chí diễn biến thành Tứ Khố 

Toàn Thư sau này. Bạn xem, bộ sách nào, bài viết nào tách rời tôn chỉ này? Cuộc sống, 

công việc của chúng ta, thậm chí là biểu diễn nghệ thuật, nghệ thuật thuyết xướng cũng 

không tách rời được. Cho nên nếu nói rõ hơn một chút nữa, văn hóa Trung Quốc là văn 

hóa gì? Là văn hóa Luân Lý, văn hóa Ngũ Thường, văn hóa Tứ Duy, văn hóa Bát Đức. 

Phật pháp và nền tảng của Trung Quốc hoàn toàn tương đồng. Bạn xem Tịnh tông của 

chúng ta, tông chỉ tu học, là y theo Tịnh Nghiệp Tam Phước trong Kinh Quán Vô Lượng 

Thọ, chữ  không  nhiều, nhưng  là  nguyên  tắc  chỉ  đạo  tối  cao. Tất  cả  cộng  lại  có  3  điều, 

điều thứ nhất là: “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”. Giáo dục của Phật giáo 

được kiến lập từ đâu? Từ hiếu đạo, hiếu thân tôn sư, điều này cùng với quan niệm của 

hiền thánh ở Trung Quốc hoàn toàn tương đồng. Từ tâm bất sát, tu Thập thiện nghiệp, là 

điều thứ nhất. Cho nên ngày nay vì sao chúng ta phải học Đệ Tử Quy? Dùng Đệ Tử Quy 

để thực hành hiếu thân Tôn sư của chúng ta. Nếu bạn làm được, thì điều thứ nhất là Tịnh 

Nghiệp  Tam  Phước  bạn  sẽ  làm  được.  Từ  Tâm  Bất  Sát  là  chúng  ta  dùng  Thái  Thượng 

Cảm Ứng Thiên của Đạo giáo, câu cuối cùng là của Phật giáo, là Thập thiện nghiệp đạo, 

ba căn. Nếu như không gieo nhân từ chỗ này, thì phía sau hoàn toàn không làm được, 

bạn xem điều thứ hai, là nâng cao lên, từng lớp từng lớp nâng cao, thọ trì Tam quy, cụ 

túc  chúng  giới, bất phạm  oai nghi. Nói  cách khác,  Tam  quy  Ngũ giới  được kiến lập  từ 

nền  tảng  cơ  bản  hiếu  thân  tôn  sư.  Con  người  bất  hiếu  với  cha  mẹ,  không  tôn  trọng  Sư 

trưởng, thì tiêu đời hết, ở xã hội ngày xưa của Trung Quốc, họ không thể đứng được, 

78 Tập 39 

8 



không thể làm người được, ở trong xã hội ai cũng xem thường bạn, đây là điều cơ bản để 

làm người, làm sao có thể bỏ qua được. 

Điều thứ hai là Tiểu thừa, điều thứ ba là Đại thừa. có điều thứ hai rồi, thì mới có 

thể tiến lên một lớp, đến điều thứ ba. Tầng thứ ba là phát Bồ đề tâm, thâm tín nhân quả, 

đọc tụng Đại thừa, khuyến tấn hành giả. Khuyến tấn hành giả, là độ hóa chúng sanh, giáo 

hóa chúng sanh. Mười câu trước là thân hành, câu cuối cùng là ngôn giáo, bản thân bạn 

làm được rồi, thì mới có thể dạy người được. Đây là văn hóa Trung Quốc, văn hóa Trung 

Quốc chắc chắn không thể tách rời Phật pháp, cho nên ba đạo là Nho Thích Đạo. Nghiêm 

khắc mà nói, ba đạo đều không phải là Tôn giáo, ba đạo đều dạy học, điều này chúng ta 

cần  nên  nhận  biết  rõ  ràng.  Ba  đạo  đều  tôn  trọng  Tôn  giáo,  đều  lễ  kính,  đều  tán  thán, 

không hề bài xích. Trong kinh Phật không thấy Tôn giáo bị bài xích, trong số học sinh 

của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, người không cùng một nước rất đông, người không cùng 

bộ tộc cũng rất đông, không cùng Tôn giáo tín ngưỡng cũng rất nhiều. Điều này có chép 

trong kinh điển, bạn xem trong kinh địa tạng vị nữ Bà La Môn, đó là Bà La Môn giáo, 

Đức Phật không hề dạy nàng buông bỏ Bà La Môn giáo, không thấy có nói như vậy, mà 

Đức Phật còn tôn kính thần Bà La Môn. Cho nên Phật pháp tại thế gian, đối với bất cứ 

học  phái  nào  Tôn  giáo  nào  cũng  không  phá  hoại,  mà  còn  kiến  thiết,  đều  là  lễ  kính  tán 

thán, khuyên bảo tất cả những người tin giáo, phải tôn kính giáo chủ của họ, phải nghiêm 

chỉnh nghe theo lời dạy của giáo chủ mà thực hành, đó chính là Phật Bồ tát. Không hề 

nói Tôn giáo của ngươi không tốt, hãy theo ta, Đức Phật không nói như vậy. Đức Phật là 

nhà giáo dục, Ngài dạy bạn nhận biết chân tướng của vũ trụ nhân sinh, Ngài dạy bạn hồi 

quy tự tánh, khai mở trí huệ. Ở Trung Quốc làm phong phú thêm Phật giáo Trung Quốc, 

chúng ta có thể nói câu này, ở bất cứ nước nào, nó đều làm văn hóa của nước đó phong 

phú, ở trong bất cứ Tôn giáo nào, nó đều làm phong phú của Tôn giáo đó, chắc chắn như 

vậy.  Bất  luận  trong  hoàn  cảnh  nào,  chỉ  có  bách  lợi  mà  không  có  gì  hại  cả,  đó  là  Phật 

pháp, pháp hay như vậy. Nhưng trong xã hội ngày nay đã gây nên rất nhiều hiểu lầm, 

trách nhiệm này không phải của Đức Phật, Đức Phật không chịu trách nhiệm, chư vị Tổ 

sư cũng không chịu trách nhiệm, trách nhiệm này là do chúng ta không phấn đấu vươn 

lên, chúng ta thật sự giống như trong kinh Đức Phật dạy: “Tiên nhân bất thiện, vô tri, bất 

thức đạo đức, vô hữu ngữ giả”. Từ nhỏ chúng ta không tiếp xúc với Phật pháp, không có 

người hướng dẫn chúng ta, không ai nói cho chúng ta biết. Đời này nếu như tôi không 

gặp được Phương Đông Mỹ tiên sinh, thì suốt đời đều không thể biết được, tôi học triết 

học với Thầy, Thầy đã giới thiệu Phật giáo với tôi. Nói cho tôi biết Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni là nhà triết học lớn, triết học trong Kinh Phật là triết học cao nhất trên thế giới, 

người học Phật được hưởng thụ cao nhất, tôi đã đến với Đạo Phật như vậy. Trước kia khi 

tôi chưa biết Phương tiên sinh, lúc tôi còn học ở trong trường, học cấp hai, tôi từng vào 

Giáo  đường,  đọc  qua  Thánh  kinh,  tôi  có  rất  nhiều  bạn  học  người  Hồi  giáo,  chúng  tôi 

quan  hệ  rất  tốt.  Khi  đó  số  lượng  kinh  điển  của  họ  lưu  thông  quá  ít,  thời  gian  ở  trong 

Tập 39  789 



trường không nhiều, chỉ có hai năm thôi, tôi không thấy kinh Cổ Lan, tôi thấy trong Hồi 

giáo xuất bản những bài văn ngắn, nhưng tư liệu này tôi đọc thấy rất vui, cho nên tôi rất 

ngưỡng mộ Hồi giáo và Tân Cựu Ước. Tôi không tin giáo, bởi vì tôi cảm thấy mình chưa 

hiểu biết nhiều, đến khi tôi hoàn toàn hiểu rõ, hoàn toàn minh bạch, thì tôi mới đi tham 

dự lễ tẩy, sau này tôi gặp được Phật pháp, mới thấy rằng trên thế gian này còn có cái hay 

quá, không dễ gì gặp được! Sau khi gặp được rồi, học tập theo cũng rất khó khăn, học rất 

vất vả, nhưng học rồi lại rất vui. Ở đây thật sự phải biết ơn chư Phật Bồ tát, biết ơn chư 

vị Tổ sư, biết ơn thầy giáo hiện tiền. Vì sao vậy? Vì họ đã đem toàn bộ số kinh điển mà 

Đức Phật để lại, truyền lại cho chúng sanh trong đời trược ác chúng ta. 

Nãi chư Phật sở hành cảnh giới, duy Phật dữ Phật năng cứu tận, phi cửu giới tự lực 

sở năng tín giải dã. 

Câu này nói thiệt, chúng ta nương vào tín tâm, nương vào kính tâm, tôn kính Ngài. 

Tín mà không có kính, thì không được lợi ích, bạn phải có kính yêu, kính trọng, thì bạn 

mới được lợi ích. Vì sao vậy? Vì bạn mới có thể kiên nhẫn miệt mài được. Trong công 

việc giảng dạy của chúng tôi, suốt 59 năm, không bỏ một ngày nào, vì sao vậy? Vì hoan 

hỷ,  pháp  hỷ  sung  mãn.  Thật  sự  là  phiền  não  nhẹ,  trí  huệ  tăng,  những  thứ  nghi  nan  tạp 

chứng,  của  mình  cũng  vậy,  của  gia  đình  cũng  vậy,  của  đoàn  thể  cũng  vậy,  của  xã  hội 

cũng thế, ngày nay thậm chí khắp thế giới, chúng ta đều có thể thấy rõ tiền nhân hậu quả, 

chúng ta biết được phương pháp giải quyết, bạn nghĩ xem có vui không. Bản thân sống 

trên thế gian này không nhiễm một bụi trần, không có tự tư tự lợi, không có danh văn lợi 

dưỡng,  không  có  tham  sân  si  mạn.  Đức  Phật  định  ra  một  tiêu  chuẩn  cho  chúng  ta,  là 

Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác, Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác này mỗi năm mỗi tiến lên, sự 

hỷ duyệt trong đó không có cách nào hình dung được. Đối với tất cả chúng sanh tự nhiên 

sanh khởi tâm lân mẫn, chẳng phải là quở trách, muốn giúp cho họ cần phải có duyên, họ 

chịu tiếp nhận mới được, họ không chịu tiếp nhận thì không làm được đâu. Họ chịu tiếp 

nhận thì toàn tâm toàn ý lo cho họ, không chịu tiếp nhận, thì chỉ biết lo liệu cho mình. 

Gặp được, có thể tiếp nhận, thì kiêm thiện thiên hạ. Cho nên pháp môn này, giảng đến 

chỗ  cuối  cùng  là  thành  Phật,  thành  Phật  là  sao?  Bắt  buộc  bạn  phải  buông  bỏ  khởi  tâm 

động niệm, bạn mới đạt được cứu cánh, điều này chúng ta chưa làm được, chúng ta biết 

điều này rất quan trọng, khởi tâm động niệm vẫn chưa buông bỏ được, nó quá vi tế. Cho 

nên  trong  kinh  đức Phật  dạy  rất  hay,  đến  khi  nào bạn  mới  có  thể  thấy  được  khởi  tâm 

động niệm? Đến Bát Địa, đừng nói là Viên Giáo, Bát Địa của Biệt Giáo cũng là giỏi lắm 

rồi.  Hoa  Nghiêm  là Viên  Giáo, Bát  Địa của Biệt  Giáo  chứng  được  cảnh  giới đó, giống 

như Bồ tát Bát Trụ trong kinh Hoa Nghiêm, Bồ tát Bát Trụ trong Thập Trụ, mới có thể 

thấy được thức A Lại da. Công phu thiền định sâu dày, tâm thanh tịnh, những tâm niệm 

vi tế mà có thể cảm nhận được, cũng có nghĩa là thật sự cảm nhận được sự xuất hiện của 

thức A lại da, bạn nhìn thấy, cho nên Phật giáo là khoa học, Phật giáo chẳng phải là mê 

79 Tập 39 

0 



tín.  Vì  sao  vậy?  Vì  mỗi  cảnh  giới  đều  nói  bạn  phải  thân  chứng,  chỉ  nghe  Phật  nói  thì 

không được, vì đó là cảnh giới của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, chẳng phải là cảnh giới 

của bạn, bạn hiểu cũng không được ích lợi gì, bắt buộc phải y theo lời dạy của đức Phật, 

làm theo và chứng đắc, thì mới được lợi ích, đây là tinh thần khoa học. Cho nên, chẳng 

phải tự lực của Cửu pháp giới mà có thể tín giải được, tự học không thể thành công, một 

câu nói như vậy thôi, nhất định phải theo thầy học, nói cho cùng thì chỉ có một câu như 

vậy, tự học không thể thành công, mà nhất định phải theo thầy. Thầy ở đây là Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, là Đức Phật A Di Đà, phải tôn kính các vị đã học trước, học trước ở 

đây là chư vị Đại Bồ tát, Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Âm, Thế Chí, Di Lặc, đều là những 

vị đi trước mà chúng ta cần nên tôn kính. 

Từ đó cho thấy, pháp môn niệm Phật thật là pháp môn vô thượng thâm diệu, chỉ có 

các bậc thượng căn mới có thể thừa đương được. Đó chính là ý nghĩa của câu chuyên tiếp 

thượng căn mà đoạn trước đã nói. Vì sao vậy? Vì bậc thượng căn, vừa nghe là hiểu liền, 

chẳng  những  hiểu  được,  mà  còn  thật  tu. Nói  cho  các  vị  biết, nếu  mình  buông  bỏ  được 

một  chút  chấp  trước,  chấp trước  không  còn nghiêm  trọng như  ngày  xưa, buông  bỏ  rồi, 

cũng là bậc Thượng căn ! Nếu như không buông bỏ, mà chấp trước nghiêm trọng, thì sẽ 

sanh ra chướng ngại, và không thể được vãng sanh. Trong phàm thánh đồng cư độ, hạ hạ 

phẩm vãng sanh cũng là bậc Thượng căn, bạn nghĩ xem có phải như vậy không? Sanh về 

thế  giới  Tây  phương  Cực  lạc, được  bổn  nguyện  gia  trì  của  Đức  Phật  A  Di  Đà, thì  bạn 

chính là Bồ tát A Duy Việt Trí. Kỳ thật không phải do bạn chứng được đâu, đến thế giới 

Cực lạc, quyền lợi của bạn, quy cách của bạn, chính là Bồ tát A Duy Việt Trí. Ai cho bạn 

vậy? Phật A Di Đà cho bạn đấy. Bồ tát A Duy Việt Trí, chúng ta nói đến địa vị thấp nhất, 

trong kinh Hoa Nghiêm nói là Bồ tát Sơ trụ. Điều này không thể nghĩ bàn, đây thật sự là 

cảnh giới sở hành của chư Phật, Bồ tát không dám nghĩ tới, cho nên gọi đó là pháp khó 

tin, bạn tin được đó là bậc Thượng căn, có thể thừa đương được. Tôi buông bỏ hết, tất cả 

pháp của thế và xuất thế gian đều buông bỏ hết, tôi chỉ có bộ kinh này, chỉ có danh hiệu 

này, trong đời này chắc chắn tôi được sanh về Tịnh độ, thân cận Phật Di Đà. Căn tánh 

bình thường của thế gian không thể đem so sánh được. bạn có thông minh đi nữa, có trí 

huệ đi nữa, bạn nghiên cứu tất cả kinh giáo, nói chuyện thao thao bất tuyệt, cuối cùng thì 

sao? Vẫn không được vãng sanh, vẫn còn trong lục đạo luân hồi, thì làm sao có thể đem 

so sánh với người này được! 

Hựu  bổn  kinh  Bồ  tát  vãng  sanh  phẩm  viết, Thập  phương  thế  giới  chư  Phật  danh 

hiệu, cập Bồ tát chúng đương vãng sanh giả, đản thuyết kỳ danh, cùng kiếp bất tận. 

Thập phương chư Phật danh hiệu, danh hiệu ở đây là gì? Chính là một câu Nam 

mô A Di Đà Phật, Nam mô A Di Đà Phật là danh hiệu của chư Phật trong mười phương 

thế giới. Vì sao vậy? Vì trong kinh giáo Đại thừa đức Phật thường dạy: Thập phương tam 

thế Phật, cộng đồng nhất pháp thân, nhất tâm nhất trí huệ, lực vô úy diệc nhiên. Chúng ta 

Tập 39  791 



là  người  chưa  giác  ngộ,  là  người  chưa  chứng  được  Viên  giác,  có  phân  biệt,  có  vọng 

tưởng. Người chứng được Viên giác thì biết được, một là tất cả, tất cả là một. Một câu 

danh hiệu Phật A Di Đà, chính là danh hiệu của Thập phương nhất thiết chư Phật. 

Bồ  tát  chúng  đương  vãng  sanh  giả,  các  vị  Bồ  tát  này,  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh 

Tịnh độ, đản thuyết kỳ danh, cùng kiếp bất tận, nói không thể hết. Đây là nó về trì danh 

niệm  Phật  cầu  vãng  sanh,  ý  của  câu  này  không  gì  khác,  là  khiến  cho  chúng  ta  hiểu  rõ 

chân  tướng sự  thật, chúng  ta làm  cách  nào  mới  có  thể  thành  tựu  được.  ở  thế  giới  này 

thành tựu rất khó, chướng duyên quá nhiều. Chướng duyên đầu tiên, là thọ mạng có hạn, 

quá  ngắn  ngủi, những  thứ  chúng ta  cần học  thì  quá nhiều, thời  gian  ngắn  ngủi như  thế 

chúng ta không có cách nào hoàn thành được, đó là chướng ngại lớn nhất, còn những 

chướng  ngại  khác  thì  chưa  nói  tới,  nó  có  quá  nhiều.  Về  thế  giới  Cực  lạc  tất  cả  mọi 

chướng ngại đều không còn nữa, vấn đề đầu tiên được giải quyết, là Vô lượng thọ, thọ 

mạng vô lượng, có rất nhiều thời gian. Trong Quán Kinh đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy 

chúng  ta  rằng,  Phàm  thánh  đồng  cư  độ,  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh,  tu  học  ở  thế  giới  Tây 

phương Cực lạc, tu đến khi tự mình thật sự đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, đó thật 

sự là Bồ tát A Duy Việt Trí, chứ chẳng phải do Phật A Di Đà gia hộ đâu, mà do công phu 

của bạn thật sự đạt đến vị A Duy Việt Trí. Phải mất bao nhiêu thời gian? Đức Phật nói 12 

kiếp,  12  kiếp  nếu  nói  ở  thế  giới  của  chúng  ta  đây  thì  dài  lắm,  nhưng  ở  thế  giới  Tây 

phương  thì  rất  ngắn.  Vì  sao  vậy?  Vì  thọ  mạng  của  họ  là  Vô  lượng  thọ,  thọ  mạng  vô 

lượng kiếp thì 12 kiếp có đáng là bao nhiêu. Nói cách khác, thời gian rất ngắn là chứng 

được rồi, 41 vị pháp thân Đại sỹ ở thế giới Hoa Tạng, vì sao họ đến thế giới Cực lạc lại 

học theo đức Phật A Di Đà? Điều này nhất định chúng ta cần hiểu rõ. Nếu là Bồ Tát Sơ 

Trụ  của  thế  giới  Hoa  Tạng,  ở  thế  giới  Hoa  Tạng,  muốn  đoạn  tận  41  phẩm  tập  khí  vô 

minh, cần phải mất bao nhiêu thời gian? 3 A tăng kỳ kiếp. Bạn xem phàm Thánh đồng cư 

độ hạ hạ phẩm, một phẩm phiền não cũng chưa đoạn, ở thế giới Tây phương cực lạc 12 

kiếp, là có thể đạt đến địa vị đó rồi. Từ đó chúng ta có thể hiểu được, tu tập ở thế giới 

Hoa Tạng, thời gian đoạn tạp khí dài và chậm, đến thế giới Cực lạc thì nhanh. Cho nên 

ngài Văn Thù và Phổ Hiền, đều muốn dẫn những người này về thế giới Tây phương Cực 

lạc, cái lý của nó là ở chỗ này, Đức Phật Tỳ Lô Giá Na không ngăn cản, ngược lại rất vui. 

Nói lên điều gì? Là không có tâm ghanh ghét, môi trường tu tập ở thế giới Cực lạc tốt, 

nên trở về nơi đó, đi sớm thì thành tựu sớm, sau khi đã thành tựu, thì giống như chư Phật 

Như Lai phổ độ chúng sanh. 

Hựu Thọ Bồ Đề Ký phẩm viết, do ư thử pháp bất thinh văn cố, hữu nhất ức Bồ tát, 

thoái chuyển A nậu đa la tam miệu tam bồ đề. 

Ở đây nêu ra một ví dụ nói, các vị Bồ tát này không nghe được pháp môn Tịnh độ, 

không  biết  có  thế  giới  Tây  phương  Cực  lạc,  có  Phật  A  Di  Đà,  tùy  theo  pháp  môn  của 

79 Tập 39 

2 



mình đã học, phải mất nhiều thời gian, chướng nạn quá nhiều, đôi khi không vượt qua 

được thử thách bèn thoái chuyển, hoặc là chọn những pháp môn khác, trường hợp như 

thế có rất nhiều. Trong Tám tông của Đại thừa, có người chọn tu, có người muốn học, 

đều cho mình là đúng, chúng ta nghe thấy họ phát tâm nguyện này, chúng ta cần nên tán 

thán, không nên phản đối, đối với lời dạy của Đức Phật đây, họ bỏ qua, lại  không hiểu, 

lời dạy gì vậy? Đức Phật dạy: “Một bộ kinh thông rồi thì tất cả kinh khác đều thông hết”, 

câu này họ không hiểu, cho nên họ còn muốn học rất nhiều, cái gì cũng muốn học. Nếu 

như thật sự hiểu rồi, một bộ kinh thông, tất cả các kinh đều thông hết, thế thì tôi chỉ cần 

học một bộ là được rồi, bạn nghĩ thử xem người này có phải là bậc Thượng thượng căn 

không?  Bây  giờ  chúng  ta  hiểu  rồi, đó thật sự  là  bậc  Thượng thượng căn,  họ  chỉ hạ  thủ 

công phu vào một bộ kinh thôi, chắc chắn được Tam muội, sau khi được Tam muội, chắc 

chắn sẽ khai ngộ. Chúng tôi hỏi thử xem, các bạn đây chọn bộ kinh nào? Suốt đời học 

một bộ kinh, tôi tin rằng rất nhiều người học kinh Vô Lượng Thọ. Tôi được bộ kinh này, 

ngày xưa thầy Lý cho tôi, là cuốn kinh do Thầy ấy chú giải, Thầy viết bằng bút lông, 

không nhầm khi Thầy ấy giảng bộ kinh này, vào thời gian Thầy khoảng 68 69 tuổi, chưa 

tới 70, chắc là khi Thầy 68 tuổi, bộ kinh này giảng năm Thầy ấy 68 tuổi. Tôi thấy chú 

thích  của  Thầy  đã  rất  vui  mừng,  Thầy  đánh  dấu  từng  đoạn  một,  rất  rõ  ràng,  sanh  tâm 

hoan hỷ, muốn học, muốn giảng. Kỳ thật, lần đầu tiên tôi giảng bộ kinh này ở Mỹ, chính 

là dùng cuốn này của Thầy Lý, cuốn chú giải của Hoàng Lão vẫn chưa thấy, khi đó tôi 

chưa biết. Trước đó hình như 2,3 lần, đều là sử dụng cuốn sách của thầy Lý. Và cũng tại 

Mỹ, tôi đã liên lạc được với Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ, rất may mắn Thầy ấy đã tặng cho 

tôi cuốn chú giải này, thầy đến Mỹ chỉ mang theo một bộ, bộ đó in bằng giấy nến. Chúng 

tôi biết loại giấy nến đó, ngày xưa đã từng làm công việc này, giấy sáp nhiều lắm là dùng 

khoảng 120, 130 là cùng, không thể in lại được nữa, in nữa thì không thể nhìn thấy chữ, 

cho nên tôi tin tưởng cuốn sách của Thầy, đại khái có khoảng 100 cuốn thôi, số lượng rất 

ít. Sau khi tôi đọc rồi, tôi để các bạn liên lạc với Thầy ấy, thỉnh giáo với Thầy xem Thầy 

có bản quyền hay không? Có bản quyền thì đâu cần nói nữa, nếu không có bản quyền tôi 

nói tôi mang về Đài Loan in, sau khi nghe Thầy rất vui mừng nói, không có bản quyền 

đâu. Cho nên xuất bản lần thứ nhất, tôi in một vạn cuốn, 1 vạn cuốn bìa mỏng. Thầy ấy 

bảo tôi viết lời giới thiệu, bảo tôi làm trình bày bìa sách, tôi đều làm theo hết. Cho nên 

sau này khi tôi đã giảng nhiều lần rồi, thì là tham khảo chú giải của Thầy. Tôi còn nhớ, 

tôi  giảng  qua  10  lần,  khi  đó  tôi  cũng  muốn  phát  tâm,  ngừng  kinh  Hoa  Nghiêm,  giảng 

được một nửa rồi không giảng nữa, trung bổn Hoa Nghiêm rất khế cơ, cho nên giảng bộ 

kinh này thính chúng rất đông, bất luận là trong nước hay nước ngoài, thính chúng đều 

đông hơn giảng những bộ kinh khác. Từ đó có thể cảm nhận được chữ duyên, nó có thể 

khế hợp sâu sắc, thời mạt pháp của Đức Thế Tôn vẫn còn 9 ngàn năm nữa, đây là lần thứ 

11. Vì sao lại giảng kinh này? Vì thấy quá nhiều tai nạn, giảng kinh dạy học có thể cứu 

được tai nạn, kinh Hoa Nghiêm quá dài, quá lớn, rất tốt, chúng ta phải nhận được kết quả 

ngay, lập tức thấy được kết quả, cho nên chọn lấy tinh hoa của kinh Hoa Nghiêm. Kinh 

Tập 39  793 



Vô Lượng Thọ là tinh hoa của kinh Hoa Nghiêm, nội dung không khác gì với kinh Hoa 

Nghiêm, cho nên người xưa gọi cuốn này là trung bổn Hoa Nghiêm, kinh Di Đà là tiểu 

bổn Hoa Nghiêm. Nội dung ba bộ kinh này chỉ nói về một sự việc, là cứu cánh thật tướng 

của các pháp. Từ tu nhân mà nói, là Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác, về mặt quả đức mà nói, 

là Đại thừa Vô Lượng Thọ trang nghiêm, tu nhân chứng quả, cho nên bộ kinh này đã 

giúp cho chúng ta rất nhiều. 

Lần này chúng tôi chọn giảng chú giải của Lão cư sỹ, cũng là để tôi báo đáp công 

ơn của Thầy, Thầy ấy lớn tuổi hơn tôi, nhân duyên học tập của Thầy tốt hơn tôi, Thầy 

được thân cận ngài Hạ Liên. Thầy của tôi là Lý Bỉnh Nam lão cư sỹ, Lý lão cư sỹ học 

giảng dạy, học với Mai Quang Hy lão cư sỹ, Thầy là học sinh của Mai Lão. Mai Lão và 

Hạ Liên lão cư sỹ là bạn tốt đồng liêu, quan hệ giữa hai vị này rất tốt, sau khi học Phật họ 

sống với nhau, đều là những người làm quan, khi làm quan họ cũng sống cùng nhau, thời 

gian họ sống cùng nhau rất lâu. Cho nên sau khi cuốn Hội Tập của Thầy thành công, Mai 

Lão đã viết lời giới thiệu rất dài, lời giới thiệu đó vô cùng giá trị, chỉ dạy cho chúng ta rất 

nhiều. Từ thầy Lý mà chúng tôi biết được Hạ Liên Cư lão cư sỹ, Thầy ấy cũng từng đề 

cập đến Hoàng Niệm Tổ cư sỹ, cho nên trước khi chúng tôi gặp nhau thì tên gọi đã quen 

thuộc lắm rồi, cùng đi trên một con đường, thật sự là bậc thiện tri thức, là đồng tham bạn 

hữu, cho nên chúng tôi đã có duyên với Hạ lão cư sỹ. Tôi vừa gặp Niệm công, như đã 

quen từ hồi nào, vô cùng hoan hỷ. Bởi vì khi đó, người giảng Hội Tập bổn này chỉ có hai 

người, ở hải ngoại thì tôi giảng, ở trong nước thì Thầy ấy giảng, không có người thứ ba. 

Sau khi chúng tôi gặp được thì vô cùng cảm khái, đối với pháp môn này, đối với bộ kinh 

này, với Hội Tập bổn này thật sự hiểu được, thật lòng tán thán, có thể tín, có thể giải, y 

giáo phụng hành. Cho nên chúng tôi tin lời nói này: “Do ư thử pháp bất thinh văn cố, hữu 

nhất ức Bồ tát thoái tâm”, thoái mất tâm Bồ đề. 

Hựu Như Lai Bất Tư Nghì Cảnh Giới kinh vân, Bồ tát liễu tri chư Phật, cập nhất 

thiết  pháp  giai duy  tâm  lượng, đắc  tùy  thuận  nhẫn, hoặc  nhập  Sơ  địa, xả  thân tốc  sanh 

diệu hỷ thế giới, Cực lạc tịnh Phật độ trung. 

Điều này đã cho chúng ta niềm khích lệ rất lớn, Bồ tát ở đây là Đại Bồ tát chứ 

chẳng phải là Tiểu Bồ tát đâu. Đại Bồ tát đặc biệt là Sơ địa trở lên, Viên Giáo thì Sơ trụ 

trở lên, thì mới hiểu được rõ ràng rằng chư Phật cho đến tất cả pháp đều duy tâm lượng, 

duy thị là chỉ có. Tâm lượng là gì? Chúng ta học Hoàn Nguyên Quán thì sẽ hiểu được, 

trong  Hoàn  Nguyên  Quán, hiển  nhất  thể, khởi  nhị  dụng, thị  tam  biến,  thị  tam  biến  câu 

cuối cùng nói : “Hàm dung không hữu”. Tâm lượng của bạn vốn là như vậy, trong đạo 

Phật hay nói hai câu mà quí vị thường nghe thấy: “Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”, 

hai câu này chính là hàm dung không hữu. Hàm là bao hàm, bao hàm hư không, dung là 

bao  dung,  bao  dung  tất  cả  vạn  vật,  bao  dung  vạn  pháp,  nó  vốn  là  như  vậy  mà.  Người 

79 Tập 39 

4 



Trung Quốc thường nói, lượng lớn phước lớn, tâm lượng vốn có của bạn, nó bao dung 

biến pháp giới hư không giới, không lọt pháp nào, tâm lượng của bạn lớn như vậy, thì gọi 

đó là Phật, Phật vốn là bạn, bạn vốn là như vậy mà. Cho nên được tùy thuận nhẫn, người 

này có thể hằng thuận tất cả chúng sanh, bạn làm thiện vị này tùy thuận bạn, bạn làm ác 

họ cũng tùy thuận bạn, điều này quả thật quá tài ba. Vì sao vậy? Vì trong kiến giải của vị 

này không còn thiện ác. Vì sao vậy? Vì họ không có phân biệt, không có chấp trước, thì 

lấy đâu ra thiện ác, chẳng những không có thiện ác, mà không có cả nhiễm tịnh, tâm của 

họ thanh tịnh, bình đẳng, không hề khởi tâm động niệm. Phật nhãn nhìn chúng sanh là 

cảnh giới như vậy. 

Hoặc nhập Sơ địa, những vị Bồ tát này, Bồ tát được tùy thuận nhẫn, Bồ tát chứng 

được  Sơ địa,  khi  xả thân này  thì  mau  sanh  về  thế giới  Diệu  Hỷ,  Cực  lạc  tịnh  Phật độ 

trung. Họ biết được thế gian này có thế giới Cực lạc, có Đức Phật A Di Đà, nên mau đi 

về đó, về thế giới Tây phương Cực lạc, thân cận với đức Phật A Di Đà. Rất có ý nghĩa, 

dẫn  chứng  những  lời  này,  đều  từ  trong  kinh  Đức  Phật  nói  ra. Mục  đích  là  gì?  Khuyến 

khích chúng ta, nhân duyên gặp lần này quả thật là không dễ, gặp được rồi thì không nên 

xem thường mà bỏ mất cơ hội, nếu bỏ mất cơ hội thì thật là đáng tiếc, có được rất là khó. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

Tập 40 

Giảng ngày 15 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ 

Kinh Giải, trang thứ 42, dòng thứ hai từ dưới lên, chúng ta học từ câu thứ hai. 

Hựu, Như Lai Bất Tư Nghì Cảnh Giới Kinh vân, Bồ tát liễu tri, chư Phật cập nhất 

thiết  pháp  giai duy  tâm  lượng, đắc  tùy  thuận  nhẫn, hoặc  nhập  Sơ  địa, xả  thân tốc  sanh 

diệu hỷ thế giới, Cực lạc Tịnh Phật độ trung. 

Ngày  hôm  qua  chúng  ta  học  đến  đoạn  này,  hết  giờ  nên  không  thể  giảng  giải  kỹ 

được. Đoạn kinh ngắn này thôi nhưng rất quan trọng: Bồ tát liễu tri, liễu là hiểu rõ, tri là 

biết, chỗ này trong Phật pháp gọi là khai ngộ, nhưng mà ngộ có giải ngộ và chứng ngộ, 

giải ngộ thì có thể đạt được cảnh giới này, gọi là thâm nhập kinh tạng, trường thời huân 

tu. ở trong đây cũng có hai trường hợp, đều đạt được lợi ích. Hạng thứ nhất là đọc qua 

Tập 40  795 



nhiều,  bác  học  đa  văn,  thời  đại  hiện  nay  hạng  người  như  thế  rất  nhiều,  Phật  giáo  Đại 

thừa, Bát tông phái phổ biến xem qua, nhưng cần có thời gian, cũng cần phải có thầy hay 

hướng dẫn. Người này đối với cảnh giới của chư Phật Như Lai có thể hiểu được, đây 

thuộc về giải ngộ, bản thân không đạt được thọ dụng giống như pháp thân Bồ tát. 

Phương thức thứ hai là nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. Hạng người này 

thời gian học một bộ kinh, tu tập một pháp môn rất dài, chắc chắn có thể được tam muội, 

tam  muội  thì hàng  phục  được  phiền não, được  tự  tại, được khai  trí  huệ. Công phu tam 

muội  sâu  dày,  thì  hốt  nhiên  được  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  đó  là  vị  này 

chứng ngộ, hoàn toàn  khác  với  cảnh giới  giải ngộ. người này  thật sự  siêu  việt  lục đạo, 

siêu việt Thập pháp giới, được thọ dụng thật sự. 

Hai hạng này đều có thể liễu tri, liễu tri điều gì? Chư Phật cập nhất thiết pháp giai 

duy tâm lượng. Ngày nay các nhà khoa học nói là lượng tử lực học, rất tương ưng với 

câu kinh văn này. Lượng tử là gì? Là một điểm ánh sáng cực kỳ vi tế, điểm ánh sáng này 

từ  đâu  mà  có?  Từ  chấn  động  mà  có,  nó  không  phải  là  tĩnh,  nó  là  động,  giống  như  tia 

sáng,  từng  tia  từng  tia,  tốc  độ  của  nó  rất  nhanh.  Một  tia  sáng  chính  là  một  hiện  tượng 

lượng tử, cái này giống như một ý niệm nói trong kinh điển Đại thừa, ý niệm cực kỳ vi 

tế. Trong  kinh  Nhân Vương đức  Phật có dạy  rằng:  Một khảy  móng  tay  có  60 sát na, 1 

trong 60 phần trong một khảy móng tay gọi là 1 sát na, một khảy móng tay có 60 sát na, 

trong một sát na có 900 sanh diệt. Nói cách khác, lượng tử thấy  ánh sáng của tia sáng, 

một sát na có 900 lần ánh sáng, trong ánh sáng đó có hiện tượng tinh thần và hiện tượng 

vật chất. Khi không mê thì hiện tượng tinh thần là kiến văn giác tri, khi mê thì gọi là thọ 

tưởng hành thức, thọ tưởng hành thức chính là kiến văn giác tri, mê ngộ bất tương đồng. 

Trong  kiến  văn  giác tri, chẳng những không  có  phân  biệt  chấp  trước,  mà  ngay  cả  khởi 

tâm động niệm cũng không có, trong tự tánh vốn sẵn có, không hề có sanh diệt. Khi mê, 

hiện  tượng  này  gọi  là  A  Lại  Da,  gọi  là  vọng  tâm,  có  sanh  diệt,  thời  gian  sanh  diệt  rất 

ngắn, các nhà khoa học phát hiện được rồi. Chúng ta học đến đoạn Đức Thế Tôi đối thoại 

với Di Lặc Bồ tát, thì nói càng rõ hơn. Di Lặc Bồ tát nói một khảy móng tay, một khảy 

móng tay có 32 ức bá thiên niệm, Ngài không nói đến sát na, cũng không nói đến sanh 

diệt,  một  khảy  móng  ta  60  sát  na,  một  khảy  móng  tay  900  sanh  diệt,  vẫn  chưa  gọi  là 

nhiều, chưa nhiều bằng Di Lặc Bồ tát nói. Di Lặc Bồ tát nói một khảy móng tay có 32 ức 

bá thiên niệm, có nghĩa là chúng ta tính ra thì bằng 320 triệu, một khảy móng tay có 320 

triệu niệm. Đó chính là điểm sáng mà trong lượng tử lực học thấy được, mỗi điểm sáng 

đều là độc lập, ánh sáng này diệt, ánh sáng kia sanh. Các nhà khoa học suy nghĩ cũng rất 

có lý, sau khi tia sáng phía trước diệt rồi, tia sáng phía sau lại tiếp tục, ở giữa nhất định 

có  khoảng  trống,  vi  tế  hơn  nữa  thì  ở  giữa  cũng  vẫn    còn  có  khoảng  trống,  không  thể 

không có khoảng trống. Giống như thước phim của của máy chụp hình vậy, khi đặt vào 

máy chiếu để mở ra, cũng là ống kính đóng mở, mở là sanh, đóng là diệt, giữa sự đóng 

79 Tập 40 

6 



mở  của  mỗi  tấm  hình,  chắc  chắn  ở  giữa  có  khoảng  cách,  nhưng  mà  cự  ly  của  khoảng 

cách này quá ngắn, nhục nhãn của chúng ta không thể phân biệt kịp, thì nó đã tiêu mất 

rồi, nhưng chắc chắn là có. Cho nên tất cả đều là tâm hiện thức biến, Chư Phật Như Lai, 

tất cả vạn pháp. Chân tướng là gì? Chân tướng là tâm hiện thức biến. Hiểu rõ chân tướng 

sự  thật  này  rồi,  cho  nên  Bồ  tát  chứng  được  tùy  thuận  nhẫn. Nhẫn  là  gì?  Nhẫn  là  định, 

nhẫn  là  tam  muội,  nhẫn  là  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt, không 

chấp trước. Nhất thiết vạn pháp, vô lượng vô biên sát độ của chư Phật, Thập pháp giới y 

chánh trang nghiêm  để  trước  mắt,  mà  không khởi tâm,  không  động  niệm,  không  phân 

biệt, không chấp trước, hơn nữa còn liễu liễu phân minh, giống như cái gì? Giống như 

chúng ta xem Ti vi vậy, những tiết mục trong Ti vi có phải là sát na sanh diệt hay không? 

Trong lượng tử lực học nói, nghĩa là ánh sáng cực kỳ vi tế sát na sanh diệt, hợp thành 

hiện tượng này, phải  dùng  lượng tử, chúng  ta nói dùng  khoa học  cũng được, dùng ánh 

mắt lượng tử khoa học để xem Ti vi, nó chính là từng tia từng tia ánh sáng liên tục. Liên 

tục không  thể gọi  là tương  tục, tương  tục là  trước  và sau  hoàn  toàn  tương  đồng, còn ở 

đây mỗi điểm sáng đều không tương đồng, cho nên nó là tướng liên tục, chứ không phải 

là tướng tương tục. Tướng liên tục này, trên thực tế là không vô sở hữu, nó sanh diệt quá 

nhanh, hốt sanh hốt diệt, sanh diệt không ngừng, là hiện tượng như vậy. Cho nên trong 

hiện tượng này, giống như trong kinh Bát Nhã đức Thế Tôn đã nói, nhất thiết pháp, chư 

Phật Như Lai nhất thiết pháp, vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc, đó gọi là tùy thuận 

nhẫn. Người này  ở  trong tất cả  pháp, nghĩa  là trong  tất  cả  mọi  hiện tượng, không khởi 

tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, được tùy thuận nhẫn. Đây là 

người chứng ngộ, chúng ta nói đó là pháp thân Bồ tát, vị này ở trong tất cả hiện tượng, đã 

có thái độ như thế, tuyệt đối chính xác. Chẳng phải vị này không thấy rõ, chẳng phải là 

không nghe rõ, mà thấy rõ ràng, nghe rõ ràng, gọi đó là Như Lai, người này chính là Như 

Lai, Ngài sanh trí huệ không sanh phiền não, không khởi tâm không động niệm, sanh trí 

huệ  gì?  Sanh  căn  bản  trí.  Trong  kinh  Bát  Nhã  nói,  “Bát  Nhã  vô  tri”,  đó  là  căn  bản  trí, 

không  khởi  tâm  không  động  niệm  là  căn  bản  trí.  Khởi  tác  dụng  là,  có  người  đến  thỉnh 

giáo với vị này, vị này giảng giải cho họ, đó là “vô sở bất tri”, Bát nhã vô tri, vô sở bất 

tri. Cho nên Ngài ứng hóa trong Thập pháp giới, khi đối diện với những kẻ phàm phu, thì 

Ngài vô sở bất tri, khi không đối diện với những kẻ phàm phu này thì Ngài là vô tri. Vô 

tri và vô sở bất tri là một chẳng phải hai, ý này rất sâu. Vô tri là gì vậy? Vô tri là ẩn, vô 

sở bất tri là hiển, ẩn hiện bất đồng. Khi đối mặt với chúng sanh là duyên, khi không còn 

duyên, thì ẩn không hiện nữa, khi gặp được duyên, thì từ chỗ ẩn hiển lộ ra, hiển lộ ra rồi 

thì vô sở bất tri. Vì sao vậy? Vì tất cả pháp, không có một pháp nào ra khỏi tự tánh, cho 

nên  người  kiến  tánh,  đã  khế  nhập  được  cảnh  giới  này,  mục  đích  học  Phật  cuối  cùng 

không gì khác, ngoài việc dạy bạn minh tâm kiến tánh. Chư Phật Như Lai không hề có 

chút tơ hào tâm đố kỵ, không hề có mảy may tâm chướng ngại bạn, đều hy vọng bạn mau 

chóng quay trở lại tự tánh, những điều chúng ta chứng đắc hoàn toàn tương đồng. Trong 

chứng  phần  của  Cổ  Phật,  chẳng  có  một  chút  gì  tăng,  ở  chỗ  người  sơ  chứng  nhập  cảnh 

Tập 40  797 



giới, cũng không thiếu một tí nào, không tăng không giảm, không sanh không diệt, được 

Tùy thuận nhẫn. Tuy chúng ta chưa chứng được, ngày nay chúng ta từ trong thánh giáo 

của chư Phật Bồ tát, nghe rõ ràng, mà hiểu được, cho nên cần học chư Phật Bồ tát, trong 

tất cả mọi cảnh giới, chúng ta đều có thể tùy thuận. Bồ tát Phổ Hiền dạy chúng ta rằng: 

“Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”. Vì sao phải hằng thuận? Vì sao phải tùy hỷ? 

Vì biết được tất cả pháp vô sở bất tri, tất cánh không, bất khả đắc. Sự tùy thuận này của 

bạn là tự nhiên, thuật ngữ trong đạo Phật gọi là “pháp nhĩ như thị”, pháp vốn là như vậy 

mà. Tự tại tùy duyên. Tự tại từ trong tùy duyên mà thấy được, tùy duyên từ trong tự tại 

mà thấy được. Nói cách khác, không thể tùy duyên thì làm cách nào cũng không thể được 

tự tại, bị phiền não ràng buộc, người thật sự tự tại thì chắc chắn là tùy duyên. Từ chỗ này 

có  thể  quan  sát  người  đó,  ngộ  nhập  cảnh  giới  sâu  cạn  có  khác  nhau,  có  thể  thấy  được 

công phu tu chứng của vị này. 

Hạng người khác nữa là, hoặc nhập Sơ địa, xả thân về thế giới Tây phương Cực 

lạc, thân cận Phật A Di Đà, đó là nhân duyên đặc biệt, kỳ thật là Bồ tát. Biết được pháp 

môn  Tịnh  độ, cũng  phải nhờ vào  nhân  duyên, nếu  không  có  nhân  duyên  kỳ  thật  có  rất 

nhiều Bồ tát, không nghĩ ra việc này, không có duyên mà. Nếu có người nhắc họ, họ sẽ 

học  nhanh  hơn  chúng  ta.  Vì  sao  vậy?  Vị  họ  có  định  lực.  Ở  trong  thiền  định,  không  có 

khái niệm về thời gian và không gian, cho nên chỉ cần có người nhắc nhở, vị này lập tức 

thấy được thế giới Cực lạc. Tuy nhiên Thập phương chư Phật, nỗ lực hoằng dương Tịnh 

độ, nhưng vẫn có rất nhiều vị Bồ tát không tin. Đương nhiên những vị Bồ tát không tin 

này, là các vị trước Sơ địa, tuy đã đoạn được phân biệt chấp trước, nhưng tập khí phân 

biệt chấp trước vẫn còn, nhập vào Sơ địa thì tập khí mới đoạn. Thấy được Phật A Di Đà, 

thấy được thế giới Cực lạc, chỗ này là nơi thích hợp nhất cho việc tu hành chứng quả. 

Đến nơi đó không gì khác ngoài việc, tu hành chứng quả, khế nhập vào cảnh giới của chư 

Phật, vì việc này mà đến thế giới tây phương Cực lạc, ở đó tu hành thành tựu, nghĩa là 

đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Ở thế giới này của chúng ta tu tập cũng được, cũng 

có thể vào được cảnh giới này. Tuy cũng là khai ngộ như nhau, nhưng trong cảnh giới 

khai  ngộ  vẫn  có  chỗ  khác  nhau,  đại  thể  tương  đồng,  nhưng  nhìn  kỹ  thì  còn  có  chỗ  sai 

biệt, đây chính là 41 cấp bậc trong kinh Hoa Nghiêm, không tính Thập tín ở trước, bắt 

đầu tính từ Sơ trụ. Tiêu trừ những cấp bậc này, trở về chỗ cứu cánh đại viên mãn, phải 

tốn  thời  gian  ở  thế giới  Cực  lạc  không  lâu, còn  ở  quốc độ  của  chư  Phật, thì  phải  dùng 

thời gian tương đối lâu,  thế giới Cực lạc là thu nhỏ lại của đại phước độ, cho nên nói ở 

đó là môi trường tốt để tu học, họ đi rồi. Ý nghĩa này chúng ta phải hiểu, chúng ta phải 

nghiêm  chỉnh  nỗ  lục  học  tập,  trong  cuộc  sống  hàng  ngày,  phải  học  hằng  thuận  chúng 

sanh, tùy hỷ công đức. 

Dưới đây lão cư sỹ dẫn chứng Di Đà Sớ Sao của đại sư Liên Trì, trong Sơ Sao nói: 

“Cố tri niệm Phật, Bồ tát chi phụ, sanh dục pháp thân, nãi chí thập địa thủy chung, bất ly 

79 Tập 40 

8 



niệm  Phật,  hà  đắc  sơ  tâm  tự  túc,  bất  nguyện  vãng  sanh,  khả  kiến  Tịnh  độ  pháp  môn 

chánh khế Bồ tát chi cơ”. 

Nói pháp môn niệm Phật là cha của Bồ tát, đây là ví dụ. Ví dụ điều gì? Ví dụ bạn 

có thể chứng được pháp thân. Thực tế mà nói, pháp thân vốn sẵn có, pháp thân bất sanh 

bất diệt, pháp thân chính là Thường tịch quang mà pháp môn Tịnh độ đề cập đến. Chân 

như bổn tánh, bổn tánh của chúng ta mê rồi, tuy có đó, thực tế mà nói nó chưa từng bỏ 

chúng ta, chỉ vì chúng ta không nhận ra nó thôi. Pháp thân, pháp thân là pháp tánh của tất 

cả pháp, Pháp thân tuy là đứng về mặt tướng mà nói, tánh tướng là một, chẳng phải hai. 

Cái gì là tánh? Tướng là tánh. Cái gì là tướng? Tánh là tướng, tánh tướng nhất như, tánh 

tướng bất nhị, đó là bạn thật sự thấy được, thật sự hiểu rõ được, sanh diệt là tướng, bất 

sanh bất diệt là tánh. Sanh diệt và không sanh diệt, hợp lại là một không thể tách rời, cho 

nên sanh diệt vĩnh viễn không gián đoạn. Nguyên nhân vì sao vậy? Vì tánh bất sanh bất 

diệt thì làm sao có gián đoạn được. Chỉ cần ly tướng, ly ở đây là không chấp trước tướng, 

không phân  biệt,  ở  trên  tướng không khởi  tâm  động  niệm, thì gọi là  ly  tướng, “ly  nhất 

thiết tướng, tức nhất thiết pháp”, chỉ cần bạn không phân biệt, không chấp trước, không 

khởi tâm, không động niệm, thì tất cả vạn pháp chẳng pháp nào không phải là tự tánh, lúc 

này cảnh giới tâm hiện thức biến, bạn hoàn toàn thấy được. 

Sớ Sao dùng pháp môn niệm Phật, dùng pháp môn này phục hồi tự tánh, bởi vì bạn 

vốn là Phật, bây giờ lại niệm Phật. Vốn là Phật là nhân, bây giờ niệm Phật là duyên, nhân 

gặp được duyên, thì quả báo sẽ hiện tiền, quả báo này nghĩa là bạn nhập cảnh giới Phật. 

Cho nên lấy niệm Phật ví dụ cho cha mẹ, có thể sanh ra pháp thân, đây là dùng ví dụ mà 

nói. 

Dưới đây nói: “nãi chí thập địa thủy chung bất ly niệm Phật”. Bồ tát tu tập tu đến 

gian đoạn cao nhất, giống như chúng ta đi học, học đến nghiên cứu sở, học lên tiến sỹ. Ở 

gian đoạn này tu cái gì đây? Toàn bộ là tu pháp môn niệm Phật. Thủy là Sơ địa, chung là 

Thập địa, từ thủy đến chung không rời niệm Phật. Chúng ta coi Thiện Tài Đồng tử Ngũ 

thập tam tham, Thập địa thủy chung không rời niệm Phật, chính là nói về Ngũ thập tam 

tham. Vị thiện tri thức đầu tiên mà Thiền Tài Đồng tử tham vấn, là Kiết Tường Vân tỳ 

kheo, chúng ta thấy trong Tứ Thập Hoa Nghiêm. Kiết Tường Vân tỳ kheo là địa vị nào? 

Ngài là Sơ trụ của Viên Giáo, là sơ Địa của Biệt Giáo, Ngài tu pháp môn niệm Phật, ngài 

tu Ban Châu Tam Muội, chuyên niệm Phật A Di Đà cầu sanh thế giới Cực lạc. Thập địa 

là Pháp Vân địa, trong kinh Hoa Nghiêm giảng lại càng cao hơn, giảng đến Đẳng Giác, 

cao hơn một tầng so với Thập địa, đến Ngũ thập tam tham, Thiện Tài Đồng tử tham vấn 

với  Bồ  tát  Phổ  Hiền,  Thập  đại  nguyện  vương  của  Bồ  tát  Phổ  Hiền  quy  về  Cực  lạc,  là 

chung! Kiết Tường Vân tỳ kheo là thủy. Thiện Tài Đồng tử ngũ thập tam tham, chuyên 

niệm Phật A Di Đà, không sai chút nào, trong đó tuy phải trải qua 51 tầng lớp, quảng học 

đa văn. Mục đích là gì? Mục đích là khai Hậu Đắc Trí. Hậu Đắc Trí là gì? Là vô sở bất 

Tập 40  799 



tri. Ngài đi tham vấn, tham học khắp nơi, khắp nơi quan sát, khảo sát, học tập, vô sở bất 

tri, đã làm để cho chúng ta thấy. Vô tri và vô sở bất tri, cùng một lúc cùng một nơi thực 

hiện, cái này hay quá! Vì sao có thể cùng một lúc cùng một nơi vậy? Vì tướng có tánh 

không, có là huyễn có, không là chân không, nó không chướng ngại, lý sự vô ngại, sự sự 

vô ngại. Cảnh  giới này  ở  đâu  vậy?  Ở  ngay  trước  mặt  chúng  ta. Vì  sao  chúng  ta không 

biết được vậy? Vì chúng ta mê. Làm sao lại mê? Vì bạn có tự tư tự lợi, bạn có ngã kiến, 

bạn có ngã chấp, có  pháp chấp, có phân biệt, có vọng tưởng, chính là ngay đây! Chỉ tiếc 

bạn không thấy được. Sau khi đại triệt đại ngộ, người ta hỏi bạn, bạn vẫn như thế, không 

thay đổi chút nào, khi chưa ngộ là như vậy, ngộ rồi cũng vẫn là như vậy. Khi chưa ngộ, 

trong thiền tông có một công án, đó là một câu chuyện nhỏ rất có ý nghĩa, khi chưa ngộ 

“thấy núi là núi, thấy nước là nước”. Trong quá trình tu học công phu có tiến bộ, thì thấy 

núi chẳng phải là núi, thấy nước chẳng phải là nước, sau khi đại triệt đại ngộ, thì thấy núi 

vẫn là núi, thấy nước vẫn là nước. Ba giai đoạn tu tập, nói lên trước khi chưa ngộ, mê mà 

không giác, trong quá trình tu tập giác mà không mê, nhưng mà không tròn, lệch qua một 

bên, thật sự giác ngộ rồi, thì mê giác không hai, mê ngộ là một, là một việc. Người giác 

ngộ hiểu rõ chân tướng sự thật, kẻ mê hoặc thì không biết được, cũng sống qua một đời. 

Giác không phải là việc khó, chỉ cần chịu buông bỏ một chút, thì trí huệ sẽ mở ra  một 

chút. Chưa chứng được viên giác, thì vẫn còn tạo nghiệp, vì sao vậy? Vì còn tập khí, tập 

khí phiền não vẫn khởi tác dụng, cho nên vẫn còn tạo nghiệp. Tuy tạo nghiệp, tuy chịu 

quả báo, nhưng giác ngộ nhanh hơn người khác. Tuy thọ quả báo, nhưng giác ngộ rồi thì 

có thể chuyển đổi được, chỉ cần chuyển mê thành ngộ, trong môi trường thực tế, bạn có 

thể chuyển khổ thành vui, ngày nay chúng ta nói người này có thể hóa giải được tai nạn. 

Nếu là mê thì bạn phải chịu tai nạn, sau khi giác ngộ thì có thể hóa giải được tai nạn, triệt 

để giác ngộ thì tai nạn không còn nữa, đó chính là cảnh giới không tương đồng. Cho nên 

pháp môn không gì sánh bằng là niệm Phật, ở đây nói về pháp môn, tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, vô lượng pháp môn, pháp môn nào là số 1? Pháp môn niệm Phật, hơn nữa cho 

chúng ta biết là trì danh niệm Phật, là số 1 trong số 1. Bạn không thâm nhập thì không 

hiểu được, sau khi thâm nhập mới hiểu được, pháp môn này vô cùng thù thắng. Chúng ta 

cũng học, học nhiều năm như thế nhưng chẳng có hiệu quả gì, nguyên nhân vì sao vậy? 

Vì bạn không biết niệm. Vì sao người khác có hiệu quả mà bạn lại không có? Tối hôm 

qua có một bạn đưa cho tôi xem một cái đĩa, Lưu Tố Vân giảng, khi cô ấy giảng đĩa đó là 

62 tuổi, năm  nay  cô  ấy  66  tuổi, giảng 4  năm  về  trước. Cô  ấy  đi  ra  nơi đâu cũng tuyên 

dương pháp môn Tịnh độ, nói lên tâm đắc trong việc tu tập của mình, điều này cho thấy 

cô  ấy  biết  niệm,  cô  ấy  báo  cáo  với  mọi  người,  cuộc  đời  mình  chỉ  có  một  bộ  kinh  Vô 

Lượng Thọ, một câu A Di Đà Phật bốn chữ này thôi. Cô ấy tin mình chắc chắn sẽ sanh 

về Tịnh độ, không có niệm thứ hai, cô ấy không nghĩ gì hết, thiên kinh vạn luận vô lượng 

pháp môn, cô ấy không đụng đến, cô ấy tri túc thường lạc, những thứ tôi có quá đủ rồi, 

những  thứ  khác  tôi  không  cần,  không  có  tâm  tham.  Cho  nên  thời  gian  học  Phật  không 

80 Tập 40 

0 



dài,  công  phu  không  sâu,  kinh  luận  biết  được  rất  ít,  nhưng  mà  khi  giảng  giải  với  mọi 

người thì rõ ràng mạch lạc, thao thao bất tuyệt, có thể liên tục giảng 7,8 tiếng đồng hồ. 

Đó là gì vậy? Là cô ấy biết niệm! Chúng ta ngày nay thì sao? Chúng ta ngày nay không 

biết niệm. Tâm không chuyên, ý không kiên quyết, lòng tin mơ hồ không rõ ràng, người 

ta thật là chân tín thiết nguyện, nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. Cô ấy đi con 

đường này, thời gian không lâu, bạn xem cô ấy giảng giải rõ ràng mạch lạc, cô ấy thực 

hành công phu thiết thực, đó là một người học Phật, là một tấm gương tốt. 

Sau đây là câu cảm thán của đại sư Liên Trì: “Hà đắc sơ tâm tự túc, bất nguyên 

vãng sanh”, chỉ cần bạn vãng sanh, là bạn chứng được đại viên mãn. Cho nên thật sự 

chọn  được  pháp  môn  này,  giữ  vững  không  bỏ,  người  này  không  phải  là  bậc  thượng 

thượng căn thì ai là bậc thượng thượng căn đây. 

Trong đoạn dài này, cổ đức nói có 3 loại. Ba loại này, cuối cùng đây là “chuyên 

tiếp thượng căn, bàng cập trung hạ”, chính là nghĩa này, chuyên tiếp thượng căn. Thế nào 

là thượng thượng căn? Là năng tín, năng giải, năng nguyện, năng hành. Tín giải nguyện 

hành, đều đạt được hết, thì người này chính là bậc thượng căn. 

Chúng ta học đoạn kế tiếp:  “Do thượng khả kiến, trì danh niệm Phật, nãi quả giác 

nhân tâm chi pháp”. Học Phật cũng không tách rời nhân quả, nhân tâm quả giác, nhưng 

mà pháp môn này rất đặc biệt, danh hiệu Di Đà là quả giác, chúng ta dùng quả giác làm 

nhân tâm, pháp môn này thù thắng kỳ đặc, không gì sánh bằng. Nói cách khác pháp môn 

này bắt đầu tu từ quả, vừa hạ thủ là tương ưng với quả giác. Cho nên nói, chỉ có Phật với 

Phật mới có thể cứu cánh thể dụng, cứu cánh là viên mãn không hề khiếm khuyết một tơ 

hào nào hết, chỉ có Phật mới biết được. Phật ở đây không phải Phật trong Thập pháp giới, 

mà là Phật chứng được cứu cánh viên mãn pháp thân, các Ngài hiểu một cách triệt để. 

Trong kinh Hoa Nghiêm nói, ít nhất là Bát địa trở lên, có thể cứu cánh thể dụng, từ đó 

cho thấy, không ra khỏi Thập pháp giới thì không thấy được. 

Thị pháp vô thượng thâm diệu, quảng thâm như hải, mộc kỳ trung giả, hạ căn nhân 

thiển du hải tân, diệc tức thân tại đại hải, bính đắc hải thủy dục chi lạc. 

Ví  dụ  này  hay  quá,  dùng  nước  biển  tắm  để  làm  ví  dụ,  Pháp  môn  trì  danh  niệm 

Phật, thật sự sâu rộng như biển, chỉ có Phật và Phật mới có thể cứu cánh. 

Mục kỳ trung giả, bậc hạ căn bơi lội ở đâu? Bơi lội ven bờ biển, nước không sâu, 

nhưng cũng là tắm biển. Điều này ví dụ cho cái gì? Phàm thánh đồng cư độ ở thế giới 

Cực lạc, Thật báo trang nghiêm độ được ví cho biển sâu, Phàm thánh đồng cư độ là ven 

biển, cùng chung một biển lớn. Bạn có thể đạt được sự vui trong cảnh giới quả địa của 

chư Phật Như Lai, đó chính là bạn đã đạt đến thế giới Cực lạc, bạn chính là Bồ tát A Duy 

Việt Trí, có phải chính bản thân mình chứng được không? Không phải, cách ly cảnh giới 

Tập 40  801 



của mình rất rất xa. Bản thân một phẩm phiền não cũng không đoạn, Phàm thánh đồng 

cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh, cũng có thể được hưởng thụ sự tiếp đón giống như Bồ tát A 

Duy Việt Trí, cấp bậc như thế, nhận sự tiếp đón như vậy. Ở chỗ này là ví dụ cho việc đó, 

bạn không thể tưởng tượng được đâu. 

“Nhược dục thâm cùng kỳ để, tắc duy lại thượng căn lợi trí chi sỹ”. Bạn muốn đem 

thế giới Cực lạc, cảnh giới của Di Đà Như Lai, và sự thiện xảo của Di Đà Như Lai, tiếp 

dẫn các loài chúng sanh căn tánh bất đồng, về thế giới Cực lạc bình đẳng thành tựu, hiện 

tượng này, đạo lý này, thì phải cần thượng căn lợi trí. Thượng căn lợi trí chỉ cho ai vậy? 

Chỉ cho  chư  Phật  Như  Lai, chỉ  có  các  Ngài  mới  thật sự  biết  được, các  Ngài lặn  xuống 

nước, phải là nhân viên này mới có thể lặn xuống đáy biển, các Ngài biết được tình hình 

dưới đáy biển, người không có công phu này thì không làm được. 

“Cố vân chuyên tiếp thượng căn, bàng cập trung hạ”, cho nên bậc cổ đức có cái 

nhìn như vậy. 

“Dĩ thượng Ất Bính lưỡng thuyết, văn dị chỉ đồng”, đây là đoạn thứ hai và đoạn 

thứ ba. Đoạn thứ nhất không nói, đoạn thứ nhất nói bậc thượng thượng căn, đó là tứ địa 

trở lên. Trung thượng cũng phải là các vị Bồ tát mới có phần, A La hán, Bích Chi Phật 

trở lên, phàm phu không có phần. Đoạn thứ hai và đoạn thứ ba, nói về Tứ độ tam bối cửu 

phẩm, phàm phu đều có phần, thế nên thế giới Cực lạc mới thù thắng, ở sát độ của chư 

Phật trong mười phương tìm không ra. 

Đoạn  thứ  hai  nói:  “Bổn  vi  phàm  phu,  kiêm  vi  thánh  nhân”.  Đoạn  thứ  ba  nói: 

“chuyên tiếp thượng căn, bàng cập trung hạ”. Thượng căn ở đây và thượng căn ở đoạn 

trước ý nghĩa không giống nhau, thượng căn ở đây là chân tín vừa mới giảng, thật sự có 

thể lý giải, thật sự phát nguyện, thật tu. Hạng người này chính là bậc thượng thượng căn, 

họ không phải là Bồ tát, họ là phàm phu, họ đầy đủ 4 điều kiện này, tu hành như lý như 

pháp, họ có thể về Thật báo trang nghiêm độ, thế mới phù hợp với đại nguyện độ sanh 

của Di Đà. Vì sao vậy? Vì tất cả chúng sanh vốn là Phật, chỉ do nó mê, nó giác ngộ rồi, 

giác ngộ triệt để rồi, thì nó là Phật. 

Cho nên hai đoạn Ất và Bính, văn tự hình như là có khác, nhưng ý nghĩa thì tương 

đồng. 

“Kháp tư Lô sơn, hoành khán thành lãnh, trắc khán thành phong, hiện tướng hữu 

sai, bổn thể thị nhất”. Ở đây lấy Lô sơn làm ví dụ, rất hay. Vì sao vậy? Vì Tịnh tông ở 

Trung Quốc khơi nguồn từ Lô sơn, sơ tổ của Tịnh tông Trung Quốc là Huệ Viễn đại sư. 

Ngài  vào  thời  Đông  Tấn,  kiến  lập  niệm  Phật  đường  ở  Lô  sơn,  tên  là  Đông  Lâm  Niệm 

Phật Đường, đây là tổ đình của Tịnh độ tông. Tôi vẫn chưa đi tới Lô sơn, trong thơ của 

80 Tập 40 

2 



người xưa có tán thán như thế, “hoành khán thành lãnh, trắc khán thành phong”, ý là như 

vậy. 

Cố  lưỡng  thuyết  văn  tự  tuy  dị,  đản  tất  giai  xiển  minh  lưỡng  độ  đạo  sư,  bi  trí  vô 

lượng, phước huệ song viên. 

Sau đây hai cách nói này nhấn mạnh sự thù thắng khó sánh của Tịnh tông. Nói lên 

lưỡng độ đạo sư, đạo sư của thế giới tây phương Cực lạc là Phật A Di Đà, đạo sư của thế 

giới Ta Bà chúng ta đây là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, bi trí vô lượng, phước huệ song 

viên. Bi trí, phước huệ, đều là gia trì cho tất cả chúng sanh trong thế giới Ta bà này. Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni ở thế gian này, nhiều lần tuyên giảng kinh Vô Lượng Thọ, đây là 

bi trí, Đức Thế Tôn giảng tất cả kinh, suốt đời chỉ giảng một lần, chứ không giảng lần thứ 

hai, duy nhất kinh Vô Lượng Thọ ngài giảng nhiều lần. Từ bây giờ lưu truyền tiếp theo, 

có 5 bản dịch đối chiếu xem, trong đó có sự sai biết rất lớn, đó không phải là giảng một 

lần, cho nên phán đoán là Ngài giảng ít nhất 3 lần trở lên. Nhưng mà bản dịch của chúng 

ta có 7 bản bị thất truyền, trong 7 bản dịch đó, có còn sự khác biệt nữa hay không, điều 

đó không biết được, cho nên bây giờ mọi người giảng từ ba lần trở lên, không ít dưới ba 

lần đâu. 

“Ngôn  chuyên  tiếp  thượng  căn  giả,  chánh  hiển  Như  Lai  chi  đại  trí  đại  huệ.” 

Chuyên  tiếp thượng căn, thượng  căn  ở đây  cần  chú  ý, gặp  được  pháp  môn  này  tín  tâm 

kiên  cố,  suốt  đời  tuyệt  đối  không  thay  đổi,  nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu, 

chắc chắn vị này thành tựu, đây là bậc thượng căn. Rất rất nhiều người thành tựu, họ đã 

dùng thời gian bao lâu? Từ ba đến năm năm, người này không phải bậc thượng căn, thì ai 

là bậc thượng căn đây. 

Hình như 3, 4 năm về trước, Hoàng Trung Xướng cư sĩ ở Thâm Quyến, mới có 30 

tuổi, còn rất trẻ, nghe được pháp môn này, cậu ấy phát tâm nhập thất chuyên tu, nhập thất 

3 năm, Hướng Tiểu Lợi cư sỹ hộ thất, 2 năm 10 tháng, còn hai tháng nữa thì viên mãn, 

cậu ấy biết được giờ đi, niệm Phật vãng sanh, bạn nghĩ cậu ấy căn tánh gì? Có thể gọi là 

bậc  thượng  thượng  căn  không?  Trong  ba  năm  nhập  thất,  mỗi  ngày  một  bộ  kinh  Vô 

Lượng Thọ, danh hiệu Phật không gián đoạn, khi đó đến hỏi tôi, tôi dùng phương pháp 

dạy  người  niệm  Phật  tu  tập  của  Lão  hòa  thượng  Đế  Nhàn,  phương  pháp  của  Lão  hòa 

thượng, thật sự là thiện xảo phương tiện, chính là một câu A Di Đà Phật. Niệm mệt rồi 

thì  bạn  nghỉ  ngơi, nghỉ khỏe  rồi  thì  lại niệm  tiếp, bạn  xem  đối  với  cơ  thể, đối với tinh 

thần không có áp lực gì hết, mệt rồi thì nghỉ, nghỉ khỏe rồi thì niệm, không phân biệt đêm 

ngày, khi nào mệt thì khi đó nghỉ ngơi, nghỉ khỏe rồi dậy tu tiếp, cậu ta đã dùng phương 

pháp này, phương pháp này của Đế lão hay quá! Không có áp lực gì hết. Hai năm 10 

tháng, Phật A Di Đà đã rước cậu ấy về thế giới Cực lạc. Chính là chỗ này nói “chuyên 

tiếp  thượng  căn”,  cậu  ấy  chính  là  bậc  thượng  căn,  nghe  được  pháp  môn  này,  lòng  tin 

vững chắc, không hề có chút nghi ngờ, có nghi thì không được, tâm sẽ không thể định 

Tập 40  803 



được. Cho nên chúng ta thấy có rất nhiều người nhập thất, nhập được 2,3 tháng thì âm 

thầm trốn ra, đó là vì sao vậy? Vì họ chịu không nổi. Ở trong thất không có ai nói chuyện 

với họ, cho nên không có tín tâm kiên cố thì không dễ đâu! Thời gian 3 năm ở trong thất 

không thể đại triệt đại ngộ, thì cũng được Niệm Phật tam muội, điều này chắc chắn làm 

được. Được Niệm Phật tam muội rồi, thì vãng sanh không còn vấn đề gì nữa, được Niệm 

Phật tam muội rồi, đó thật sự là nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật, niệm niệm tương 

ưng niệm niệm Phật, tâm niệm của bạn thông với Phật A Di Đà, Phật đến tiếp dẫn bạn, 

bạn xem có thù thắng không. Cho nên nhất định chúng ta không được xem thường niệm 

Phật  đường,  niệm  Phật  đường  như  lý  như  pháp,  còn  trang  nghiêm  thù  thắng  hơn  đạo 

tràng lớn. Vì sao vậy? Vì có  nhiều người vãng sanh! Một người vãng sanh nghĩa là một 

người thành Phật, hai người vãng sanh, là hai người thành Phật, điều này có hay không! 

Một niệm Phật đường nhỏ, trong đó là cái trạm để Phật A Di Đà tiếp dẫn vãng sanh, thật 

tin, thật nguyện, thật tu, không thiếu sót cái nào. Giác Minh Diệu Hạnh Bồ tát, thật sự là 

một niệm Phật đường nhỏ, chỉ có 8 người, 8 người này người nào cũng thành tựu, thế có 

hay không! Viên mãn rồi! Cuốn Tây Phương Xác Chỉ của Giác Minh Diệu Hạnh Bồ tát, 

cuốn nhỏ này thôi, là tin tiết lộ ra từ chỗ xin quẻ, Ấn Quang đại sư làm chứng cho vị này, 

xin quẻ là của quỷ thần, không thể tin tưởng, chỉ có điều này là thật, không phải giả đâu 

nhé, Ấn Quang đại sư làm chứng cho, cho nên cuốn sách này cũng được ghi vào tùng thư 

của Tịnh tông, là tấm gương học Phật cho thời mạt pháp của chúng ta. 

Ý  nghĩa  của  thượng  căn  chúng  ta  cần  nên  hiểu  rõ  ràng,  nghĩ  lại  bản  thân  mình 

xem,  mình  thuộc  hạng  căn  tánh  nào?  Điều  này  rất  quan  trọng.  Nếu  là  thượng  căn,  bắt 

buộc  phải  được  định,  bắt  buộc  phải  khai  trí  huệ,  thế  thì  khó  lắm,  chúng  ta  không  làm 

được. 

Pháp  môn  tịnh  độ  này,  “nãi  Di  Đà  trú  chân  thật  huệ  tùng  chân  thật  chi  tế  chi  sở 

khai hóa hiển thị, cố duy Phật dữ Phật nãi năng cứu cánh”. Ở đây nói lên Tịnh tông có 

thể thù thắng như vậy, là do Phật A Di Đà từ trong trí huệ chân thật lưu xuất ra. Chân 

thật chi tế nghĩa là chân như tự tánh, là trực tiếp, nó không phải là gián tiếp. Rất nhiều 

Phật  pháp,  từ  chân  thật  chi  tế  thấu  qua  thức  A  Lại  Da  mà  biến  hiện  ra  vô  lượng  pháp 

môn, pháp môn này không thấu qua thức A Lại Da, nó gọn gàng dứt khoát, thấy thì quá 

dễ  dàng,  quá  đơn  giản,  cho  nên  khiến  người  ta  khó  tin,  cái  lý  là  vậy.  Mấy  câu  này  rất 

quan trọng, có thể hóa giải rất nhiều nghi hoặc của chúng ta đối với Tịnh tông. Đối với 

pháp môn này, chúng ta luôn luôn có nhiều nghi hoặc, một câu này có thể hiểu rõ ràng, 

phục hồi tâm thanh tịnh của chúng ta. Tịnh tông thường nói, “tâm tịnh tắc Phật độ tịnh”. 

Tâm của chúng ta thường có nghi hoặc, cho nên nó thường không thể thanh tịnh. Không 

thể thanh tịnh, nguyên nhân thứ nhất là có ta, ngã chấp kiên cố, trong kinh Kim Cang nói 

là ngã kiến, ngã kiến là Mạt na thức. Ngã kiến, ngã ái, ngã mạn, ngã si, tứ đại phiền não 

thường tương tùy, tứ đại phiền não này sanh ra là có. Cho nên mê chính là căn bệnh này, 

80 Tập 40 

4 



giác ngộ rồi thì bạn phục hồi lại bình thường, bệnh thái này nếu gặp được duyên thì nó sẽ 

phát bệnh, không gặp duyên thì không sao. Tuy có bệnh nhân, nó tiềm phục, nó không 

khởi tác dụng, gặp được duyên thì nó khởi tác dụng, khiến cho những tế bào mạnh khỏe 

trên cơ thể bạn, chuyển biến thành tế bào mang bệnh, đó chính là bạn bị bệnh. Nguyên 

nhân chúng ta bị bệnh là như vậy, cái lý này hiểu rõ ràng rồi, chúng ta quay đầu lại nhìn 

xã hội ngày nay, xã hội ngày nay không bình thường, hỗn loạn trước nay chưa hề có. Kế 

đến xem tình hình địa cầu, động đất, sóng thần, thời tiết bất thường, ngũ cốc thiếu hụt, 

hạn hán, ngập lụt, mang theo ôn dịch, số lượng lớn động vật biến mất khỏi địa cầu, đây là 

hiện tượng vô cùng bất thường, đây là tai nạn! Tai nạn từ đâu mà có? Là tâm niệm của 

con người sống trên quả địa cầu này cảm ứng nên. Ngày xưa những người sông trên quả 

địa cầu này, có sự dạy dỗ của Lão tổ tông, sự dạy dỗ của đại Thánh đại hiền nhân, các vị 

thần thánh trong tôn giáo, chư Phật Bồ tát trong Phật giáo. Tâm của cư dân sống trên địa 

cẩu  thuần  hậu  nên  có  thể  tiếp  nhận,  cho  nên  thân  tâm  mạnh  khỏe,  gia  đình  hòa  hợp, 

phong điều vũ thuận, không có những tai nạn tự nhiên nhiều như thế. Ngày nay cư dân 

trên địa cầu này không cần đến tổ tông, chẳng những không cần Tổ tông mà không cần 

cả cha mẹ nữa, tự tư tự lợi, khởi tâm động niệm, đều là tổn người lợi mình, điều này thật 

ghê gớm! Cố ý phá hoại sự thăng bằng của sinh thái tự nhiên, cho nên tạo nên xã hội bất 

an, địa cầu nơi đâu cũng tai nạn dồn dập, cái lý là ở chỗ này. Nếu như chúng ta thật sự 

giác ngộ, thật sự hiểu rõ, hóa giải tai nạn có khó không? Không khó! 

Gần  đây  có  một  bạn  tặng  cho  tôi  một  cuốn  sách,  tên  là  Giải  Độc  Mạt  Thế  Dự 

Ngôn, tôi có xem qua chưa xem hết, trong đó giảng về lượng tử lực học của thời cận đại, 

cái nhìn đối với vũ trụ, rất gần với giáo lý Đại thừa. Tôi nhớ trong đó có nhà khoa học 

nói, căn cứ sự nghiên cứu của ông ta, ông ta nói trên thế gian này vốn không có vật chất, 

điều này rất gần với giáo lý Đại thừa. Vật chất là gì? Là hiện tượng ba động, nó từ lượng 

tử lực học, là một tia sáng cực kỳ vi tế, tia sáng này là hiện tượng từng tia từng tia liên 

tục, ông ta nói tần số của nó không đồng, tần số chậm thì biến thành vật chất, thành sơn 

hà đại địa, tần số nhanh hơn một chút, thì biến thành hoa cỏ cây cối, các dạng thực vật, 

nhanh  hơn  một  chút  nữa  thì  thành  động  vật,  nhanh  nhất  là  giống  như  trong  Ti  vi  của 

chúng ta ngày nay, đó là nhanh nhất, ông ta nói hoàn toàn là do tần số ba động không 

đồng, ngoài thứ này ra, thì vốn không có sự tồn tại của vật chất. Giống như trong kinh 

Nhân Vương nói, như kinh Bồ Tát Xứ Thai nói, nghĩa là sự đối thoại giữa Bồ tát Di Lặc 

và đức Phật Thích Ca Mâu Ni, một khảy móng tay có 32 ức bá thiên niệm, niệm ở đây 

chính là tia sáng trong lượng tử lực học nói. Rất khó được! Nhưng Phật pháp nói lại cao 

hơn một lớp nữa, tia sáng này từ đâu mà có? Lượng tử lực học không nói đến tia sáng 

này từ đâu mà có. Cho nên Phật pháp nói đến chỗ rốt ráo, là nó vẫn có tự tánh, danh từ 

trong kinh Phật gọi là “tánh”, tự tánh, bổn tánh, chân tánh, pháp tánh, nói rất nhiều, đây 

là một cách nói pháp thiện xảo của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thiện xảo giảng dạy, cho 

bạn biết không nên chấp trước vào danh tự, không nên chấp trước vào ngôn ngữ, đó hoàn 

Tập 40  805 



toàn là giả, bạn hiểu cái ý nghĩa của nó là được rồi, cái đó là thể, nó vĩnh hằng, nó bất 

biến, minh tâm kiến tánh rồi. Khi Lục Tổ Huệ Năng kiến tánh có nói, tánh như thế nào? 

Ngài  nói  tánh  là  thanh  tịnh,  “hà  kỳ  tự  tánh,  bổn  tự  thanh  tịnh”,  nó  vĩnh  viễn  không  bị 

nhiễm  ô,  thật  sự  như  vậy.  Vì  sao  nó  không  bị  nhiễm  ô?  Vì  tướng  nhiễm  ô  này  là  giả, 

không  có  thật, thì làm  sao  có  thể nhiễm  ô được nó. Vốn không  sanh diệt, phát  hiện tia 

sáng cực kỳ nhỏ của lượng tử, nó vẫn còn sanh diệt, tự tánh thì bất sanh bất diệt, cho nên 

trong Phật pháp nói phàm có sanh diệt đều không có thật, đều là giả. Thật là bất sanh bất 

diệt, chân tánh bất sanh bất diệt. Tia sáng này từ đâu mà có? Là từ tự tánh mà có, cũng có 

nghĩa là hiện tượng ba động khởi lên từ trong tự tánh, nhưng tự tánh không phải là ba 

động, tự tánh có thể khởi hiện tượng ba động này, điều này rất khó hiểu. Trong Phật pháp 

nói, chỉ có chứng ngộ mới biết được, bản thân bạn khế nhập vào cảnh giới thì bạn sẽ biết 

được, không khế nhập cảnh giới, bạn không dễ gì cảm nhận được chân tướng sự thật này. 


Cho nên Phật pháp là khoa học, nói có bằng chứng, phải đích thân bạn chứng mới được, 

bạn  không  thân  chứng  mà  chỉ  nghe  Đức  Phật  nói  thì  không  được,  Đức  Phật  chỉ  dẫn 

đường cho bạn, nói cho bạn biết sự thật này, bản thân  bạn bắt buộc phải chứng được, 

dùng phương pháp nào để chứng được đây? Buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, 

vọng tưởng là khởi tâm động niệm, nếu bạn có thể, chúng ta nói đến cảnh giới lục căn 

tiếp  xúc  với  lục  trần,  ở  trong  đó  thật  sự  đạt  được  không  khởi  tâm,  không  động  niệm, 

không phân biệt, không chấp trước, thì bạn có thể chứng được. Bạn không chứng được 

chính là những thứ này làm chướng ngại bạn, khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, 

thì bạn không thấy được. Cho nên trong Đại thừa kinh giáo nói rất hay, thật sự buông bỏ 

chấp  trước, không  còn  chấp  trước  vào  pháp  của  thế  và  xuất  thế  gian, cửa  thứ  nhất  phá 

được, thì lục đạo luân hồi sẽ không còn nữa. Vì sao vậy? Vì lục đạo luân hồi từ chấp 

trước biến hiện ra, nó là giả, chẳng phải thật, có chấp trước thì nó có, không chấp trước 

thì nó không có, đó không phải là thật. Tứ thánh pháp giới, nằm ngoài lục đạo, là Thanh 

Văn, Duyên Giác, Bồ tát, Phật, nó cũng không phải thật, từ đâu mà có? Từ phân biệt mà 

có. Bạn có tâm phân biệt, thì có cảnh giới này xuất hiện, đoạn hết phân biệt, thì nó không 

còn nữa. Không khởi tâm, không động niệm, thì Thập pháp giới không còn, nó không có 

thật. Trong Đại thừa kinh giáo thường nói, Thật báo trang nghiêm độ của chư Phật Như 

Lai,  có  thật  không?  Nó  cũng  không  có  thật,  “phàm  sở  hữu  tướng,  giai  thị  hư  vọng”, 

không  hề  nói  Thật  báo  trang  nghiêm  độ  của  chư  Phật  là  ngoại  lệ,  không  nói  như  vậy? 

Vậy cái gì tạo thành Thật báo độ đây? Là tập khí khởi tâm động niệm, không phải là khởi 

tâm động niệm, khởi tâm động niệm là Phật  pháp giới trong Thập pháp giới, tập khí của 

khởi tâm động niệm, nếu tập khí không có, thì Thật báo độ cũng không còn, vậy còn lại 

cái  gì,  là  quay  về  tự  tánh,  gọi  là  Thường  Tịch  Quang,  nó  là  thật,  vĩnh  hằng  bất  biến. 

Trong triết học nói, đó là bản thể của vũ trụ vạn vật. Tuy nó không phải là tinh thần, cũng 

không phải là vật chất, nhưng nó năng sanh, năng hiện tinh thần và vật chất, bạn cần nên 

biết,  nó  năng  hiện  không  phải  là  thật,  những  hiện  tượng  sở  hiện  này  đều  là  sanh  diệt. 

80 Tập 40 

6 



Nghĩa là trong lượng tử lực học phát hiện, tất cả đều là tia sáng cực kỳ vi tế, tia sáng này 

là tướng liên tục, không nói nó là tương tục, mà nói nó là liên tục. Vì sao vậy? Vì mỗi cái 

nó độc lập riêng, giống như thước phim của điện ảnh vậy, mỗi cái đều độc lập riêng, cho 

nên nó không phải là tương tục, nó là liên tục. Điều này nói rất hay! Tương tục là một 

thứ, mỗi cái đều như nhau, thế thì được, ở đây nó không giống nhau, mỗi cái đều không 

giống nhau, tuyệt đối không có hai cái tương đồng, vô lượng kiếp rồi tìm không ra hai cái 

tương đồng. Như thế mới tiết lộ được thật tướng của các pháp, ngày nay người ta nói là 

tiết lộ bí mật, bí mật này bị thấy rõ rồi, đó là chân tướng sự thật. Do đó tất cả mọi hiện 

tượng đều là thức biến. Thức là gì? Thức là phân biệt chấp trước. Tâm niệm của chúng 

ta, tâm niệm thiện thì biến thành thiện, tâm niệm bất thiện thì biến thành bất thiện. Cho 

nên nếu chúng ta niệm niệm đều là tham sân si mạn, thì là bất thiện, đó là niệm độc, chắc 

chắn bạn sẽ bị bệnh. Nếu như niệm niệm của bạn đều là Giới định huệ, niệm niệm đều là 

nhân nghĩa đạo đức, niệm niệm đều là an định hòa bình, thì đó hoàn toàn là thiện, do đó 

là cảnh giới do tâm niệm bất thiện biến hiện ra. Ngày nay chúng ta giác ngộ rồi, lập tức 

sửa đổi lại tâm niệm có được hay không? Được! Có hiệu quả không? Có hiệu quả, tai nạn 

sẽ không còn nữa. Bạn xem người niệm Phật có giỏi không, người trên thế gian này đều 

niệm ác, đều niệm bất thiện, tai nạn khởi lên, người niệm Phật hàng ngày niệm Phật A Di 

Đà, tai nạn khởi lên, thì họ về thế giới Cực lạc, cõi Ta bà này không liên quan đến họ, 

điều này rất hay! Người tín ngưỡng tôn giáo, họ niệm Thượng Đế, họ niệm Thần, niệm 

niệm họ nghĩ đến lời dạy của thần thánh, họ y giáo phụng hành, họ cũng được về thiên 

đường. 

Trong Đại thừa giáo dạy chúng ta rằng, cõi trời có 28 tầng trời, đều rất thù thắng. 

Phước báo của cõi trời cõi nhân gian chúng ta không thể so sánh được, họ thọ mạng lâu. 

Người Trung Quốc chúng ta nói, người Ấn Độ gọi là trời Đao Lợi, người Trung Quốc 

gọi là Ngọc Hoàng Đại Đế, ở trời Dục giới, đừng nói những điều thù thắng khác, chỉ nói 

về thọ mạng. Trời Đao Lợi và chúng ta ở đây có thời gian khác nhau, cõi nhân gian 100 

năm, bằng trời Đao Lợi 1 ngày, thọ mạng của cõi trời Đao Lợi là bao nhiêu? Thời gian 

của họ ở đó, một năm cũng là 360 ngày, đứng về mặt chu vi tròn mà nói, một vòng tròn 

có 360 độ, 1 năm là 360 ngày, một ngày của họ bằng 100 năm của cõi nhân gian chúng 

ta, một năm của họ bằng 3 vạn 6 ngàn năm của chúng ta, thọ mạng của họ là 1000 tuổi, 

phước báo lớn ! Càng lên trên thì thọ mạng càng cao hơn, một ngày ở cõi trời Dạ Ma, 

bằng cõi nhân gian của chúng ta 200 năm, thọ mạng của họ là 2000 tuổi. Bồ tát Di Lặc ở 

cõi trời thứ tư, cõi trời Đâu Suất, một ngày của cõi trời Đâu Suất bằng 400 năm của cõi 

nhân  gian, thọ  mạng  của  họ  4000  tuổi. Cho  nên  Bồ  tát  Di  Lặc  ở  cõi  trời  Đâu  Suất  thọ 

mạng hết, mới đến thế giới này để thành Phật, đức Phật Thích Ca nói cho chúng ta biết 

như vậy. Bây giờ chúng ta tính thử xem còn bao lâu nữa? còn 56 ức 7 ngàn vạn năm sau, 

Bồ tát Di Lặc sẽ đến thế giới của chúng ta. Thế giới của chúng ta có hủy diệt hay không? 

Tập 40  807 



Không. Thế giới này có tai nạn lớn hơn nữa thì cũng không hủy diệt được, tương lai Bồ 

tát Di Lặc còn đến đây thành Phật mà. 

Cho nên ý niệm làm chủ tất cả, điều này là có thật. Tôi thấy những bài báo cáo này 

của các nhà khoa học, Giải Độc Mạt Thế Dự Ngôn, trong đó nói rất có lý, cho nên hiểu 

được lý này rồi, thì tai nạn có hiện tiền cũng không sợ, biết được phương pháp hóa giải, 

chuyển lại tâm niệm là hóa giải được, nhưng phải cần ý thức tập thể mới có được hiệu 

quả. Ý thức tập thể, chúng ta kêu tất cả mọi người trên thế giới này hồi tâm hướng thiện, 

điều này không làm được, họ không tin, họ nói đó là tôn giáo, là mê tín. Thế phải làm sao 

đây? Chúng ta tìm đến những người tin tôn giáo, những người mê tín này, những người 

mê tín này đoạn ác tu thiện, chúng ta thay đổi thì họ cũng có lợi vậy. Tuy họ có lợi đó 

nhưng họ vẫn xem thường chúng ta, chúng ta không nên để ý, không nên để trong lòng. 

Tóm  lại  cứu  người,  cứu  mình  đó  là  việc  tốt,  tuy  phải  chịu  đựng  sự  xỉ  nhục  rất  nhiều, 

nhưng đó là tiêu nghiệp chướng cho chúng ta, có gì là không tốt đâu! Cho nên người học 

Đại thừa kinh giáo, mấy năm gần đây tôi thường nói, Đức Phật nói cho chúng ta biết thế 

gian này, giờ giờ là giờ tốt, ngày ngày là ngày tốt, tôi tiếp theo hai câu, người người là 

người tốt, việc việc là việc hay. Như thế thì chúng ta sống trên thế gian này sẽ vui sướng 

biết bao, hạnh phúc biết bao. Tôi cảm thấy thế gian này rất đẹp, không có người ác, họ 

làm ác là do nhất thời hồ đồ, mê thất đi tự tánh, bổn tánh bổn thiện, chúng ta tin bổn tánh 

của họ  là thiện, “nhân  chi sơ, tánh bổn thiện”. Họ bất  thiện là  vì họ không  có được  sự 

giáo dục tốt, họ học điều xấu, xã hội ngày nay học điều xấu rất dễ dàng, có rất nhiều thầy 

giáo dạy bạn học điều xấu. Thầy giáo đầu tiên chính là Ti vi, ngày nay thầy giáo Internet 

còn lợi hại hơn thầy Ti vi nhiều, nó đã dạy bạn đó! Ngày nào bạn cũng học với nó, chẳng 

có  ngày  nào  là  không  thân  cận  nó,  bạn  có  thể  không  học  điều  xấu  được  chăng?  Đó  là 

chuyện không thể. Ngay cả chư Phật Bồ tát mà học với nó, tôi tin rằng cũng sẽ học điều 

xấu. Cho nên chúng ta chỉ có duy nhất một phương pháp, tôi chẳng thể hạn chế Ti vi của 

bạn  không  chiếu,  nhưng  tôi  có  quyền  không  coi.  Đạo  tràng  của  chúng  ta,  có  không  ít 

những gia đình học Phật, trong nhà không có Ti vi, có Ti vi nhưng không bắt được sóng, 

vì không có ăng ten, họ đã mở đĩa giảng của chúng tôi. Hàng ngày chúng ta tiếp xúc là 

chư Phật Bồ tát, hàng ngày tiếp xúc là sự dạy dỗ của thánh hiền, chúng ta gián đoạn với 

những tin tức bên ngoài. Tôi đã hơn 40 năm, gần 50 năm rồi, không xem Ti vi, không 

nghe đài, không đọc báo, không đọc tạp chí, cho nên nhiều người nói về tai nạn, đến hỏi 

tôi, tôi nói không có, mỗi ngày thiên hạ đều thái bình, cuộc sống rất tốt, không hề có việc 

gì phải lo lắng cả. Đó chẳng phải là vấn đề của tâm sao, bạn chịu buông bỏ, thì chẳng có 

chuyện  gì, buông  bỏ  Ti  vi, buông  bỏ  đài,  tất  cả  mọi  môi  giới  đều  buông  bỏ, buông  bỏ 

báo, buông bỏ tạp chí, thậm chí ngay cả sách cũng buông bỏ. Nhà sách hiện nay không 

giống  như  nhà  sách  ngày  xưa,  nhà  sách  60  năm  trước, bạn  bước  vào  có  khí  phách  của 

sách, từ trường rất tốt, bạn bước vào thư viện, bước vào nhà sách, tâm bạn an định, cảm 

80 Tập 40 

8 



giác rất hay. Ngày nay thì không, ngày nay bước vào nhà sách từ trường ở đó không tốt. 

Nguyên nhân vì sao vậy? Vì nội dung những cuốn sách trên kệ không tốt. Khi tôi còn trẻ 

tôi rất thích đến các nhà sách, đi đến thư viện, bây giờ thì không đi nữa, bây giờ chỗ tôi 

ở, trong phòng để toàn là kinh sách, kinh sách của Phật giáo, những kinh sách của tôn 

giáo khác tôi cũng sưu tập, sách của Trung Quốc, Tứ Khố Toàn Thư, Tứ Khố Hội Yếu, 

tôi chỉ để những loại sách này, những loại sách này từ trường rất tốt. 

Xã hội ngày nay người tốt ít, không tìm được người bạn tốt, chúng ta làm bạn với 

các bậc cổ nhân, làm bạn với chư Phật Bồ tát, hay! Họ vĩnh viễn không thay đổi. Từ đó 

cho thấy, hạnh phúc hay tai nạn đều do chính bản thân mình lựa chọn mà thôi. Bạn đừng 

trách người khác, trách người khác là sai, do mình lựa chọn thôi. Cuộc đời này bạn chọn 

hạnh  phúc  mỹ  mãn,  thì  thật  sự  bạn  sẽ  có  một  cuộc  sống  hạnh  phúc  mỹ  mãn,  nếu  bạn 

chọn những điều thập ác, sát đạo dâm vọng, bạn chọn những thứ này, thì cuộc sống của 

bạn sẽ phải chịu tai nạn dập vùi. Cho nên tôi thấy rất nhiều dự ngôn rồi, tôi không hề cảm 

thấy lạ lùng chút nào, tôi biết được rất nhiều tai nạn vì sao nó có, vì sao lại có tai nạn, tôi 

cũng biết được phương pháp hóa giải, chẳng phải việc khó! 

Cho nên thế giới Cực lạc, là trí huệ Bát nhã trong tự tánh vốn sẵn có của Phật Di 

Đà, nghĩa là chân thật huệ, từ chỗ này khai hóa hiển thị. Khai là khai mở, mở cửa ra, hóa 

là giáo hóa. Dùng phương pháp nào để giáo hóa? Dùng phương pháp hiển thị, ngày nay 

chúng  ta  nói,  thân  hành  chính  là  hiển  thị,  ngôn  giáo.  Bản  thân  làm  để  cho  mọi  người 

thấy,  mọi  người  tin  tưởng.  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  nguyện  nào  Ngài  cũng  làm 

được, nói được làm được, không câu nào giả hết, cho nên được người khác tin tưởng. Rốt 

cuộc là quay về điều gì? Chỉ có người minh tâm kiến tánh mới biết được. 

Di Đà chi nhất thừa nguyện hải, lục tự hồng danh, viên dung cụ đức, siêu tình ly 

kiến, cử thể thị sự lý vô ngại, sự sự vô ngại chi nhất chân pháp giới, cố phi tư lượng phân 

biệt chi sở năng tri, ngữ ngôn văn tự chi sở năng cập, cố vân phi cửu giới tự lực sở năng 

tín giải. 

Đoạn này hơi dài một chút, thật sự Niệm công đã vì chúng ta mà giảng nói rõ ràng. 

Sự vĩ đại của Tịnh tông, là ở chỗ Di Đà nhất thừa nguyện hải. Hải là hình dung từ, là đại 

nguyện, hoằng nguyện! Nguyện điều gì vậy? Mong tất cả chúng sanh trong một đời đều 

được viên thành Phật đạo, đây gọi là nhất thừa nguyện hải. Nhất thừa là thành Phật, nhị 

thừa là nói về Đại thừa và Tiểu thừa, Đại thừa là Bồ tát, Tiểu thừa là A La hán. Tịnh tông 

không  mong  các  bạn  thành  A  La  hán,  thành  Bồ  tát,  không  mong  điều  này,  Tịnh  tông 

mong  bạn đời  này  chứng  được, viên  mãn  giống  như  Phật  A  Di  Đà, đây  là  bổn nguyện 

của Di Đà. Hơn nữa dùng phương pháp quá vi diệu, dùng lục tự hồng danh, trên thực tế 

chỉ  có  4  chữ,  A  Di  Đà  Phật.  Đại  sư  Liên  Trì  niệm  Phật  chỉ  niệm  bốn  chữ,  trong  Trúc 

Song  Tùy  Bút  có  ghi  lại  một  đoạn  như  sau:  Có  người  đến  thỉnh  giáo  với  Ngài,  hòa 

thượng niệm Phật, ngài niệm cách nào? Niệm 4 chữ. Còn dạy người khác? Dạy người 

Tập 40  809 



khác 6 chữ. Vì sao lại khác nhau? Ngài nói, đời này tôi quyết định phải vãng sanh về thế 

giới Cực lạc, thân cận Phật Di Đà, cho nên không thêm vào những lời khách sáo, trong 

kinh nói rất rõ ràng, chấp trì danh hiệu, danh hiệu là 4 chữ. Ý nghĩa của chữ Nam Mô, 

Nam Mô là cung kính, là quy y,là quy mạng, những lời khách sáo này thì miễn đi. Tôi 

dạy người khác, người khác không có tâm nguyện thật sự cầu vãng sanh, cho nên thêm 

vào chữ quy y A Di Đà Phật, quy mạng A Di Đà Phật, kết duyên với Phật A Di Đà, đời 

sau lại tiếp tục niệm, là ý nghĩa như vậy. Thật sự một đời này vãng sanh, thì bạn nên học 

Đại sư Liên Trì, miễn đi những lời khách sáo, chúng ta làm thật, chứ không làm giả. Làm 

thật là 4 chữ A Di Đà Phật, 4 chữ này viên dung cụ đức, 4 chữ này có thể phiên dịch, 

nhưng không dịch. Vì sao lại không dịch? Tôn trọng không dịch, dịch thành ý nghĩa của 

Trung Quốc, thì A dịch là Vô, Di Đà dịch là Lượng, Phật dịch là Giác, Vô Lượng Giác. 

Vô Lượng Giác là đối với ai mà nói? Là đối với chân như bản tánh mà nói, cho nên nó là 

danh hiệu của tánh đức, niệm Phật A Di Đà là niệm tự tánh của chính mình. Trong kinh 

Hoa Nghiêm, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy chúng ta rằng: Tất cả chúng sanh đều có 

đức tướng trí huệ của Như Lai, Phật A Di Đà chính là đức tướng trí huệ Như Lai, vô 

lượng trí huệ, vô lượng đức, vô lượng tướng hảo, niệm tự tánh, chứ không niệm gì khác. 

Cho nên viên dung cụ đức, viên dung cụ đức, chúng ta dùng một câu này trong kinh Hoa 

Nghiêm, thì ba việc trí huệ, đức năng, tướng hảo đều đầy đủ, không hề thiếu điều nào. 

Siêu  tình  ly  kiến,  tình  là  tình  chấp,  ở  đây  không  có  tình  chấp,  kiến  là  ngã  kiến. 

Tình, người Trung Quốc nói thất tình ngũ dục, kiến là ngã kiến trong 4 loại phiền não 

của Mạt na thức. Từ ngã kiến phát sinh ra ngã ái, ngã mạn, ngã si, chỉ cần không còn ngã 

kiến thì những cái sau sẽ không còn nữa. Cho nên nửa kinh Kim Cang phía sau dạy bạn 

ly kiến, phá tứ kiến, ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến, phá được tứ kiến 

rồi, thì bạn siêu lên Thập pháp giới. Phía trước nói về 4 tướng, ngã tướng, nhân tướng, 

chúng sanh tướng, thọ giả tướng, phá được tứ tướng thì bạn siêu việt lục đạo luân hồi, tứ 

kiến phá rồi thì siêu việt Thập pháp giới. Một câu danh hiệu siêu tình ly kiến, người niệm 

Phật A Di Đà rất đông, người hiểu được cảnh giới, nghĩa lý của câu danh hiệu Phật A Di 

Đà  không nhiều. Cho nên vì sao người niệm Phật, còn phải thật sự học kinh Vô Lượng 

Thọ? Học kinh Vô Lượng Thọ, bạn sẽ hiểu rõ lý sự tánh tướng nhân quả của Tịnh tông, 

thì sự niệm Phật của bạn sẽ hoàn toàn khác với người ta, thật sự là nhất niệm tương ưng 

nhất niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật, bạn mới có được vô lượng pháp 

hỷ, bạn sẽ niệm thấy thoái mái, niệm nhanh, niệm hoan hỷ, cái lý là ở chỗ này. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây 





 

81 Tập 40 

0 



Tập 41 

Giảng ngày 16 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang thứ 43, dòng thứ năm từ dưới lên, chúng ta học từ đoạn giữa. 

Chúng ta học từ chỗ Di Đà chi nhất thừa nguyện hải, lục tự hồng danh, viên dung 

cụ đức, siêu tình ly kiến, cử thể thị sự lý vô ngại, sự sự vô ngại chi nhất chân pháp 

giới, cố phi tư lượng phân biệt chi sở năng tri, ngữ ngôn văn tự chi sở năng cập, cố 

vân phi cửu giới tự lực sở năng tín giải. 

Chúng  ta  coi  đến  đoạn  này,  hôm  qua  chúng  ta  học  đến  đoạn  này,  đây  là 

những lời khuyên bảo hết lòng của chư vị Tổ sư, giúp chúng ta xây dựng tín tâm 

đối với pháp môn Tịnh độ, vì chúng ta mà nói lên bổn nguyện của Di Đà, thật sự 

kỳ vọng tất cả chúng sanh, trong một đời có thể thành tựu được vô thượng Bồ đề, 

đó gọi là Nhất thừa nguyện hải. Việc này có thể làm được hay không? Trong kinh 

luận thường nói, “trược ác phàm phu, ngũ trược ác thế”, những phàm phu tạo tác 

ác nghiệp này, trong một đời có thể thành Phật được chăng? Điều này ai có thể tin 

được? Thực tế mà nói, điều này có ai tin được hay không không quan trọng, quan 

trọng nhất là bản thân chúng ta có tin tưởng được hay không? Khiến cho chúng ta 

nhớ đến Di Đà Yếu Giải của Đại sư Ngẫu Ích, nói cho chúng ta về 6 đức tin. Đức 

tin thứ nhất trong 6 đức tin là tin chính mình, thứ hai mới là tin người, người ở đây 

là chỉ cho Đức Phật Thích Ca Mâu Ni và Đức Phật Di Đà. Nếu như không có niềm 

tin đối với chính mình, người không có niềm tin rất nhiều, chẳng phải là người xấu 

mà là người tốt. Khi tôi mới học Phật, có người đồng sự của bạn tôi, là thư ký của 

lớp chúng tôi, chúng tôi thường qua lại, tôi học Phật, vợ của anh ta không dám đến 

chùa, không dám vào trong chánh điện, tôi  hỏi  cô  ấy vì  sao vậy? Cô  ấy nói  bản 

thân  mình  tạo  nghiệp  quá  nặng,  không  dám  gặp  chư  Phật  Bồ  tát,  người  tốt  đấy, 

chẳng phải là người xấu đâu, biết được bản thân mình khởi tâm động niệm, hành vi 

bất  thiện,  biết  được  đấy,  chẳng  phải  không  có  lương  tâm,  biết  đấy,  không  dám. 

Điều  này  đối  với  pháp  môn  Tịnh  độ,  thì  rất  khó  trong  một  đời  đạt  được  lợi  ích. 

Nghe thấy có thể tin, có thể lý giải, thì chính là bậc thượng căn mà trước đây chúng 

Tập 41  811 



ta nói, chẳng phải là hạ căn đâu. Trong kinh Di Đà nói: “Bất khả dĩ thiểu thiện căn 

phước đức nhân duyên đắc sanh bỉ quốc”.  Có thể tin, có  thể lý giải, có thể  phát 

nguyện,  có  thể  làm  theo,  đây  chính  là  bậc  thượng  căn,  ở  đây  nói  chuyên  tiếp 

thượng căn, là chỉ cho những người này. 

Ở đây hiển thị điều gì? Hiển thị tánh đức, trong tự tánh có đầy đủ trí huệ đức 

năng là không thể nghĩ  bàn. Vũ trụ vạn pháp là tự tánh sở hiện sở sanh, tự tánh 

năng sanh năng hiện, vạn đức vạn năng, chẳng hề nói việc này nó làm không được, 

trong kinh  không hề  nói  như  vậy.  Đức  Phật  không  độ  người  vô duyên,  vô duyên 

nghĩa là họ không tiếp nhận, họ không thể y giáo phụng hành, nếu họ tiếp nhận, 

nếu  họ  y  giáo  phụng  hành,  thì  chẳng  có  người  nào  là  không  được  độ,  trước  đây 

chúng  ta  có  học  đến,  ngũ  nghịch  thập  ác,  lâm  mạng  chung  thời  nhất  niệm  thập 

niệm  đều  được  vãng  sanh.  Ngữ  khí  kiên  định  như  thế,  khiến  chúng  ta  thấy  rồi 

không  còn  chút  nghi  ngờ  nào  nữa,  đó  là  tánh  đức  khởi  dụng.  Cho  nên  nhất  định 

phải biết, lục tự hồng danh viên dung cụ đức. Vì sao vậy? Vì siêu tình ly kiến, đã 

nói ra ý nghĩa của câu này rồi, lục đạo phàm phu hữu tình chấp, Tứ thánh pháp giới 

không  ly  kiến.  Bốn  chữ  siêu  tình  ly  kiến,  nghĩa  là  siêu  việt  Thập  pháp  giới,  siêu 

tình là siêu việt lục đạo, siêu kiến là siêu việt Tứ thánh pháp giới. Cho nên cử thể, 

thể là tự tánh. Sự lý vô ngại, sự sự vô ngại, thế mới gọi là nhất chân pháp giới. Các 

vị nên biết rằng, nhất nghĩa là chân, nhị là vọng chẳng phải là chân, cho nên trong 

kinh  điển  Đại  thừa Đức  Phật  nói  rất  nhiều,  khởi  tâm  động  niệm  là  vọng.  Vì  sao 

vậy?  Vì  khởi  tâm  động  niệm  là  hai,  vừa  động  là  hai  rồi.  Đạo  giáo  cũng  nói  như 

vậy, nhất sanh nhị, nhị sanh tam, tam sanh vạn vật, cái này nói rất có vị đấy. Nhất 

là  gì  không  nói  rõ  ràng,  chỉ  nói  nhất,  nhị  là  gì  cũng  không  nói  rõ  ràng,  nhị  sanh 

tam,  tam  sanh  vạn  vật.  Chúng  ta  đã  học  Hoa  Nghiêm,  đã  học  Vọng  Tận  Hoàn 

Nguyên Quán, rất rõ ràng, nhất là gì? Nhất là thể tự tánh thanh tịnh viên minh. Nhị 

là  gì?  Nhị  là  y  chánh  trang nghiêm.  Tam  là  gì?  Tam  là  thị  tam  biến,  cũng  có  thể 

nói, tam là tam tế tướng của A Lại Da, thật sự tam sanh vạn vật. Những thánh triết 

của Đạo giáo này, đã khơi dạy cho chúng ta điểm khởi đầu, không nói kỹ, đạo Phật 

thì nói rất rõ ràng, hiển nhất thể là nhất, khởi nhị dụng là nhị, thị tam biến là tam, 

tam sanh vạn pháp. Tam biến trong Hoàn Nguyên Quán nói, bất luận là hiện tượng 

vật  chất  hay  hiện  tượng  tinh  thần,  đều  có  đầy  đủ  ba  loại  châu  biến.  Thứ  nhất  là 

châu biến pháp giới, thứ hai là xuất sanh vô tận, biến hóa vô cùng, năng sanh vạn 

pháp. Thứ ba là hàm dung không hữu, đó là trong Hoàn Nguyên Quán nói. Y theo 

Đại thừa giáo nói, nhất là tự tánh, cũng gọi là pháp tánh, nhị là nhất niệm bất giác 

mà có vô minh. Vô minh ở đây là gì? Là A Lại Da thức, bạn xem, nhất chân nhất 

81 Tập 41 

2 



vọng, là nhị rồi, nhất là chân tâm, nhị là vọng tâm, vọng tâm xuất hiện rồi. Trong 

vọng  tâm  có  ba  đặc  tánh,  ba  hiện  tượng,  nghiệp  tướng,  chuyển  tướng,  cảnh  giới 

tướng đồng thời hiện ra. Các nhà khoa học nói là năng lượng, tin tức, vật chất, nó 

năng sanh vạn pháp. Năng lượng là nghiệp tướng của A Lại da, cũng chính là chấn 

động,  khoa  học  ngày  nay  nói  là  chấn  động.  Chuyển  tướng  là  tin  tức,  cảnh  giới 

tướng là vật chất, từ đây mà sanh khởi ra. Đây là nói về vũ trụ vạn pháp, nhân sinh 

là nói chính mình từ đâu mà có, đã nói rất rõ ràng minh bạch, vũ trụ từ đâu mà có. 

Vạn  sự  vạn  vật  trong  vũ  trụ,  vì  sao  lại  có  biến  hóa,  những  biến  hóa  này  đều  là 

chuyển tướng, gọi là kiến phần, nó khởi tác dụng.  Ba loại châu biến trong Hoàn 

Nguyên Quán, đây là loại thứ hai, xuất sanh vô tận, câu này có nghĩa là biến đổi vô 

cùng. Vì sao nó biến? Bởi vì hữu tình chúng sanh có phân biệt, có chấp trước, cho 

nên tất cả tướng cảnh giới, cũng theo tâm niệm đó mà chuyển biến, cái lý là như 

vậy.  Tâm  niệm  thanh  tịnh  thì  biến  thành  Tịnh  độ,  tâm  niệm  không  thanh  tịnh  thì 

biến  thành uế  độ,  tâm  niệm  thiện  biến  cảnh  giới thiện, ba  đường  thiện,  tâm  niệm 

bất  thiện  hiện  ba  đường  ác,  thiên  biến  vạn  hóa.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  chúng  ta 

đừng cho đó là thật, tất cả đều là giả, “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, không 

có cái gì là thật cả. Cho nên chư Phật Bồ tát sống cùng với lục đạo chúng sanh, vì 

sao lại sống cùng? Vì vốn là cùng nhau mà, chỉ là bản thân bạn không biết, bạn bị 

mê, chứ vốn là sống cùng nhau mà. Sống cùng nhau, chúng ta ở uế độ, các Ngài ở 

Tịnh độ. Vì sao vậy? Kỳ thật giáo lý Đại thừa chúng ta thường đọc, đọc cái gì đây? 

Trong cuộc sống bạn đã lãng quên mất, không dùng đến nó, tâm tịnh tắc Phật độ 

tịnh.  Các  Ngài  giác  ngộ  rồi,  tâm  thanh  tịnh,  cho  nên  mặc  dù  sống  cùng  chúng  ta 

nhưng các Ngài vẫn ở Tịnh độ, còn chúng ta thì sao? Tâm chúng ta bị nhiễm nên ở 

uế độ, tâm chúng ta thiện thì ở cõi trời, tâm bất thiện thì ở tam đồ. Thập pháp giới y 

chánh trang nghiêm, không rời một niệm ngay đây, đó hoàn toàn là những lời nói 

chân thật, bạn xem cảnh giới nào chẳng phải là cảnh giới Hoa Nghiêm! Bạn không 

tìm  thấy  chỗ  nào  ở  ngoài  Hoa  Nghiêm  đâu,  tìm  không  thấy.  Nói  cách  khác,  cứu 

cánh viên mãn chính là cảnh giới Hoa Nghiêm, Vô Lượng Thọ chính là nòng cốt 

của cảnh giới Hoa Nghiêm, viên mãn thù thắng không gì sánh bằng, lý sự vô ngại, 

sự sự vô ngại. Cho nên nhất chính là chân, khởi lên một niệm chính là vọng, nhất 

chân không còn nữa. Ai thấy được nhất chân? Ai sống ở nhất chân? Bồ tát Sơ trụ 

của Viên Giáo, Sơ địa trở lên của Biệt Giáo, thật ra là trùng điệp với chúng ta, chứ 

không hề tách rời. 

Cho nên không phải tư lượng phân biệt mà  có thể biết được, tư là thức thứ 

sáu phân biệt, lượng là thức thứ bảy chấp trước. Chúng ta dùng thức thứ sáu, dùng 

thức thứ bảy, cũng có nghĩa là dùng chấp trước, dùng tâm phân biệt, thì chắc chắn 

Tập 41  813 



bạn không thể hiểu rõ được chân tướng. Cho nên trong pháp Đại thừa dạy người 

học Phật, ly tâm ý thức mà tham, ở thế gian thì gọi là nghiên cứu, khi không hiểu 

rõ thì phải nghiên cứu kỹ, nghiên cứu không tách rời tâm ý thức, vẫn còn dùng nó, 

còn  Phật  pháp?  Phật  pháp  không  dùng  tâm  ý  thức.  Vì  sao  vậy?  Vì  tâm  ý  thức  là 

vọng tâm, tâm ý thức chính là A Lại Da, tâm là thức A Lại Da, ý là thức Mạt na, 

thức là thức thứ sáu. Cho nên tâm ý thức là A Lại Da, là vọng tâm chẳng phải chân 

tâm, không dùng A lại da. Không dùng A Lại Da, A Lại Da sẽ biến thành Đại viên 

cảnh trí, không dùng Mạt Na, Mạt Na sẽ biến thành Bình đẳng tánh trí, không dùng 

ý  thức,  ý  thức  là  phân  biệt,  không  phân  biệt,  không  dùng  nó,  thì  ý  thức  sẽ  biến 

thành Diệu quan sát trí, chuyển tám thức thành bốn trí. Trong kinh Hoa Nghiêm, 

bạn chính là Bồ tát Sơ trụ của Viên Giáo, là Bồ tát Sơ địa của Biệt Giáo, bạn thoát 

ly được Thập pháp giới, bạn trụ ở Nhất chân pháp giới, Nhất chân pháp giới cùng 

Thập pháp giới đồng thời đồng xứ. Điều này rất thần kỳ, đồng thời đồng xứ, không 

cùng tần số không gian, chỉ không cùng tần số, nếu như phá vỡ được tần số, thì bạn 

sẽ thấy được đồng thời đồng xứ. Thế giới tây phương Cực lạc không có tần số, cho 

nên Tứ độ tam bối Cửu phẩm đều ở một chỗ, không hề có chút chướng ngại, thế 

giới đó là sự lý vô ngại, sự sự vô ngại, gọi là nhất chân. 

Phân biệt tư lượng ngữ ngôn văn tự, đều không thể nào hình dung được nó, 

duy chỉ có chứng mới biết được, cho nên phi cửu giới tự lực sở năng tín giải. 

Chúng sanh trong Cửu pháp giới, làm cách nào để có thể tín giải được? Phải 

nhờ vào Phật lực gia trì. Chư Phật Bồ tát đã nói cho chúng ta biết sự việc này, hơn 

nữa còn nói rất kỹ, chúng ta thật sự hiểu, hiểu rõ ràng, tin tưởng, không nghi hoặc, 

gọi là khai ngộ, chẳng phải cảnh giới bản thân mình chứng được, chư Phật Bồ tát 

nói cho chúng ta biết, chúng ta thật sự hiểu được. 

Hành  nhân,  nhược  năng  ư  thử  vô  thượng  thậm  thâm  vi  diệu  chi  pháp,  sảo 

sanh tín giải, kỳ nhân tất thị thượng căn. 

Chúng  ta  tin  pháp  này  là  pháp  nhĩ  như  thị,  chẳng  phải  do  ai  sáng  tạo  ra, 

chẳng phải do ai phát  minh ra, nó vốn là như vậy, tự tánh mà, tự tánh có thể,  có 

tướng, có  dụng. Đại Phương Quảng trong kinh Hoa Nghiêm nói, Đại là hình dung 

về thể của nó, Phương là tướng, Quảng là nói về dụng, tự tánh cũng có thể tướng 

dụng. Thể của thể tướng dụng này rất vi diệu, đúng là chỉ có chứng mới biết được. 

Tướng  của  thể  tướng  dụng,  Dụng  của  thể  tướng  dụng,  chúng  ta  từ  chỗ  thân  cận 

Phật Bồ tát, tiếp nhận sự dạy dỗ của chư Phật Bồ tát, chúng ta có chút tín giải, sanh 

81 Tập 41 

4 



khởi lên một chút xíu tín giải, tín giải chẳng phải là viên mãn. Một chút xíu tín giải 

này, gặp được pháp môn Tịnh độ, có thể thật sự phát tâm vãng sanh Tịnh độ, thân 

cận Phật A Di Đà, y giáo phụng hành, chấp trì danh hiệu, thì nguyện vọng này nhất 

định sẽ thành tựu, đó chính là bậc thượng căn. Vì sao vậy? Vì một đời thành Phật. 

Đó  chính  là  Di  Đà  nhất  thừa  nguyện  hải.  Người  có  một  chút  tín  giải  đều  có thể 

nhập vào Di Đà nhất thừa nguyện hải, điều này có hay không? “Cố vân chuyên tiếp 

thượng căn”, thượng căn ở đây được giải thích như vậy. Nhưng mà nếu chúng ta 

bình tĩnh, khách quan để xem xét việc này, đối với niệm Phật cầu sanh Tịnh độ của 

Tịnh  tông,  thật  sự  không  còn  một  chút  hoài  nghi  nào,  hoàn  toàn  khẳng  định  tiếp 

nhận, người y giáo phụng hành không nhiều, thật sự không nhiều. Điều này nói với 

ai đây? Đối với người học Tịnh tông mà nói. Người học Tịnh độ bình thường, họ 

có thật tâm không? Họ không thật tâm, họ thật sự hiểu không? Không có. Tín tâm 

của họ chính là lộ thủy đạo tâm mà người xưa nói, hoặc hữu hoặc vô, có khi có, có 

khi thì chẳng có. Điều đó nói lên rằng cái tâm này là động, tâm niệm sát na sát na 

chuyển biến, chuyển biến quá nhanh, tốc độ chuyển biến của nó chúng ta không thể 

tưởng tượng được. Bồ tát Di Lặc nói cho chúng ta biết, một khảy móng tay có 32 

ức  bá  thiên  niệm,  chúng  ta  tính  ra  là  320  triệu,  một  khảy  móng  tay  có  320  triệu 

niệm, bạn xem tốc  độ này có nhanh không. Cho nên từ chỗ chấn động này, ngày 

nay các nhà khoa học cho chúng ta biết, họ nói rất cụ thể, Thập pháp giới y chánh 

trang nghiêm, chủng chủng sắc tướng bất tương đồng, nguyên nhân là tần số chấn 

động  không  giống  nhau.  Tần  số  chấn  động  chậm,  thì  biến  thành  hiện  tượng  vật 

chất, trong hiện tượng vật chất, những vật cứng như cát đá, ngày nay chúng ta nói 

biến  thành  cố  thể.  Tần  số  chấn  động  nhanh  hơn  một  chút,  thì  biến  thành  cây  cối 

hoa  cỏ,  biến  thành  động  vật,  nó  cũng  là  vật  chất,  nhưng  mềm  mại  hơn  một  chút. 

Động tác nhanh hơn một chút nữa, thì biến thành hiện tượng tự nhiên, tần số không 

giống nhau. Đó là chúng ta lấy ví dụ trước mắt mà nói, nhưng trên thực tế nó bao 

gồm Thập pháp giới y chánh trang nghiêm. Điều này chúng ta hiểu, rõ ràng minh 

bạch, có khoa học chứng minh. Cho nên pháp môn này, Di Đà Như Lai chuyên tiếp 

thượng căn, nhất sanh thành tựu viên mãn. 

Đồng  thời  Như  Lai  tùng  chân  thật  huệ  trung,  khai  diễn  thử  pháp  môn  giả. 

Như Lai chính là Phật A Di Đà, Ngài từ trong trí huệ chân thật, chân thật huệ ở 

đây, là trí huệ Bát nhã nơi tự tánh vốn sẵn có, không phải có từ bên ngoài. Trí huệ 

ở đây là trí huệ Bát nhã tự tánh vốn sẵn có, chính là nguồn gốc của hiện tượng tinh 

thần, nó khởi lên hai tác dụng, thứ nhất là tác dụng về hiện tượng vật chất, thứ hai 

là tác dụng về hiện tượng tinh thần. Hiện tượng tinh thần là từ trong trí huệ chân 

thật, từ nguồn gốc này phát sinh ra, hiện tượng vật chất là từ đức tướng mà sanh ra. 

Tập 41  815 



Trí huệ, đức tướng đều có sẵn trong tự tánh, cho nên đức tướng trong tự tánh biến 

thành  hiện  tượng  vật  chất,  trí  huệ  trong  tự  tánh  biến  thành  hiện  tượng  tinh  thần. 

Trong đạo Phật hiện tượng vật chất gọi là sắc pháp, hiện tượng tinh thần gọi là tâm 

pháp. Thông thường tâm pháp trong tự tánh là kiến văn giác tri, trong A Lại Da thì 

gọi là thọ tưởng hành thức. Thọ tưởng hành thức từ đâu mà có? Từ kiến văn giác 

tri mà có. 

Từ trong chân thật huệ, khai diễn ra pháp môn này, pháp môn Tịnh độ, thế 

giới vật chất của Tịnh độ, quí vị đều biết, thế giới Tây phương Cực lạc, là thế giới 

vật chất, nhưng mà vật chất nơi đó, khác với vật chất của chúng ta ở đây, nó thù 

thắng hơn vật chất của chúng ta. Thù thắng chỗ nào? Trong hiện tượng vật chất của 

họ, hiện tượng tinh thần đặc biệt minh hiển. Hiện tượng vật chất của thế giới chúng 

ta  đây,  trong  hiện  tượng  vật  chất  có  hiện  tượng  tinh  thần,  nó  đần  độn  hơn  chứ 

chẳng phải là không có, có đó. Bạn không dễ dàng phát hiện nó có, nó ở đó khởi 

tác dụng, nó khởi tác dụng mà bạn không biết. Kỳ thật y chánh trang nghiêm của 

Thập pháp giới, với thế giới Tây phương Cực lạc, với thế giới Hoa Tạng, không hề 

sai  biệt  chút  nào,  vì  sao  vậy?  Vì  cảnh  tùy  tâm  chuyển.  Người  sống  trên  địa  cầu 

chúng ta đây ngu si, cho nên hiện tượng vật chất cũng ngu si, con người ngu si nó 

cũng ngu si. Cư dân ở thế giới Tây phương Cực lạc, họ giác ngộ rồi, cho nên hiện 

tượng vật chất ở thế giới Tây phương Cực lạc nó cũng giác ngộ, cái lý là như vậy, 

thật sự cảnh tùy tâm chuyển, không sai chút nào. Bạn xem hiện tượng vật chất ở 

nơi đó có thể nói pháp, biểu pháp vô cùng rõ ràng, vật chất của thế giới chúng ta 

đây cũng biểu pháp, chỉ có người nào mới thấy được? Người tâm địa thanh tịnh, 

người quan sát tinh nhuệ mới thấy được, giống như thế giới Cực lạc không khác. 

Phàm phu chúng ta phiền não tập khí rất nặng, mê thất tự tánh lâu ngày, không thể 

thấy  được.  Những  đạo  lý  này  nếu  chúng  ta  nắm  vững,  thì  đối  với  sự  tu  học  của 

chúng ta hiện nay có lợi ích lớn, giúp cho bạn khai ngộ, thời thời khắc khắc đều có 

tiểu ngộ, đều có chỗ ngộ, tích tiểu ngộ thành đại ngộ, tích đại ngộ thành đại triệt 

đại ngộ. Cho nên con người chẳng thể không để tâm vào đạo, thế nào là đạo? Phật 

giáo Đại thừa, đạo chính là Chân Thành, Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Chánh Giác, Từ 

Bi. Ở trong pháp thế gian thì đạo chính là Hiếu Để Trung Tín, Lễ Nghĩa Liêm Sỉ, 

Nhân  Ái  Hòa  Bình.  Chúng  ta  lấy  lời  dạy  của  Cổ  thánh  tiên  hiền  ở  Trung  Quốc, 

dùng 12 chữ này để thay thế toàn bộ. Chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo 

tác cũng không tách rời 12 chữ này, đều có thể tương ưng với 12 chữ này. Như thế 

thì gọi bạn là hành đạo, bạn hành trong đạo, bạn không ra khỏi quỹ đạo, tương lai 

81 Tập 41 

6 



chắc chắn bạn có thể chứng đạo, 12 chữ này là tánh đức, ở trong tự tánh vốn sẵn 

có. 

Chư Phật Bồ tát ứng hóa trong Cửu pháp giới, khai diễn pháp môn này, cho 

nên câu cuối cùng là niệm Phật, niệm Phật ở đây rất quan trọng. Duy có tín nguyện 

trì danh, bạn mới có thể quay về tánh đức. Thế giới Cực lạc là do tánh đức thành 

tựu,  thế  giới  Cực  lạc  là  đại  viên  mãn  của  tánh  đức,  bạn  nghĩ  xem  có  quan  trọng 

không. Chúng ta không dùng đạo lý này, mà lại dùng phương pháp khác để chứng 

đắc, thì rất khó. Vì sao vậy? Vì phải đoạn tập khí phiền não. Pháp môn này cho 

chúng ta biết, không cần đoạn tập khí phiền não mà có thể thành tựu được, được 

bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia hộ, bạn có thể sanh về Tịnh độ. 

Cho nên, “Di Đà dục huệ chúng sanh chân thật chi lợi”. Dục là nguyện vọng 

của  Ngài,  nguyện  vọng  của  Ngài,  huệ  ở  đây  là  cho,  cho  chúng  sanh  lợi  ích  chân 

thật. “Cố thử pháp môn tất phương tiện cứu cánh, phổ bỉ tam căn, phổ linh hiện tại 

đương lai nhất thiết phàm ngu, trược ác chúng sanh tất chứng bỉ ngạn. Cố thử thậm 

thâm chi pháp, phục hựu bàng cập trung hạ dã.” 

Pháp môn Di Đà này, chắc chắn là phương tiện cứu cánh, phương tiện đến 

cùng rồi, không có pháp môn nào phương tiện hơn pháp môn này nữa, phổ biến có 

thể gia bị cho tất cả căn tánh của chúng sanh. Tam căn là thượng trung hạ, tất cả 

chúng sanh không đồng căn tánh, gặp được pháp môn này đều có thể được lợi ích, 

hơn  nữa đều có thể  một  đời  được thành tựu, bậc hạ hạ  căn cũng có thể  một  đời 

thành tựu, điều này thật đáng nể! Hạ hạ căn chính là ngũ nghịch thập ác, khi lâm 

mạng  chung  thời  gặp  được  bậc  thiện  tri  thức,  gặp  được  bạn  tốt  khuyên  người  đó 

học pháp môn này, nhưng người đó phải tin tưởng, lập tức quay đầu, phát nguyện 

vãng sanh, nhất niệm thập niệm đều được vãng sanh, sanh về thế giới Tây phương 

Cực lạc, Phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm. Chúng ta biết, hạ hạ phẩm cũng là 

Bồ tát A Duy Việt Trí, thật sự không thể nghĩ bàn, quả thật là hạ hạ phẩm. Nhưng 

mà ở thế giới Tây phương Cực lạc, người này biểu hiện thần thông đạo lực, giống 

như Bồ tát A Duy Việt Trí không khác, điều này không phải người đó tu được, mà 

là sự gia trì của Phật A Di Đà. Cho nên vị này có năng lực giống như các vị Bồ tát 

khác vậy, ứng hóa trong Thập pháp giới giáo hóa chúng sanh, người đó có năng lực 

này. Nếu không phải là pháp môn Tịnh độ, thì người này đến khi nào mới có thể, 

quay về lục đạo trong Thập pháp giới để giúp cho mọi người đây? Người này nhất 

định  phải  buông  bỏ  hết  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  cũng  có  nghĩa  là  phải 

chứng được địa vị Sơ trụ của Viên Giáo mới được. Nếu như chúng ta miễn cưỡng 

hạ thấp tiêu chuẩn này xuống, hạ đến thấp nhất thì cũng chứng được quả A La Hán, 

Tập 41  817 



đoạn hết kiến tư phiền não, siêu việt lục đạo luân hồi, quay trở lại lục đạo, có thể 

giúp cho lục đạo chúng sanh, người này không còn mê hoặc nữa, ba loại bất thoái, 

người này chứng được Vị Bất Thoái. Chư Phật Bồ tát lấy oai thần gia hộ cho người 

này, giúp cho người này đạt được Hành Bất Thoái, Niệm Bất Thoái vẫn chưa được, 

người này chưa đạt được. Đây là người có tâm từ bi rất lớn, bản thân chưa được 

thành tựu lớn, có chút thành tựu nhỏ này, bèn mong chóng đi giúp cho người khác, 

hạng người này. Cho nên nếu chúng ta hiểu rõ được chân tướng sự thật, bạn mới 

thật sự biết được điều không thể nghĩ bàn của pháp môn Tịnh độ, quá thù thắng! 

Chúng ta học Tịnh độ, học Tịnh độ chính là học Phật A Di Đà, học Phật A Di 

Đà  bắt  buộc  phải  có  hoằng  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà.  Lấy  tâm  chân  thành,  tâm 

thanh tịnh, tâm bình đẳng, nguyện tất cả chúng sanh đều đăng bỉ ngạn. Bỉ ngạn ở 

đây là Đại Bát Niết Bàn, nghĩa là cứu cánh thành Phật. Bổn nguyện của Di Đà, nếu 

như chúng ta không có bổn nguyện này, thì không thể tương ưng với Phật A Di Đà. 

Cho nên Đại sư Ngẫu Ích nói rất hay, Ngài nói: Có thể được vãng sanh hay không, 

quyết định ở chỗ có tín nguyện hay không. Nếu tâm lượng của bạn rất nhỏ, chỉ lo 

cho mình không nghĩ tới người khác, thì điều này không tương ưng với nguyện của 

Phật A Di Đà. Bạn phát nguyện cầu sanh Tịnh độ, vãng sanh được không? Không 

thể được. Nguyên nhân vì đâu vậy? Vì bạn và nguyện của Phật A Di Đà tánh chất 

không giống nhau. Phật A Di Đà là vì phổ độ chúng sanh, biến pháp giới hư không 

giới,  không  bỏ  một  chúng  sanh  nào,  còn  bạn  là  vì  bản  thân,  không  hề  nghĩ  đến 

người khác, bạn cũng phát nguyện cầu sanh Tịnh độ, tánh chất của nguyện không 

giống nhau, nên không thể đi được, đạo lý này chẳng thể không biết. 

Cho nên Cổ thánh tiên hiền, coi bộ kinh này và kinh Hoa Nghiêm là ngang 

nhau, nói kinh Vô Lượng Thọ chính là trung bổn Hoa Nghiêm, Đại Phương Quảng 

Phật Hoa Nghiêm Kinh, chính là đại bổn kinh Vô Lượng Thọ, chẳng phải là ý này 

sao? Cho nên tâm lượng không lớn thì làm sao được. Ở bổn kinh này, bạn xem 48 

chương của Hạ Liên Công phân ra, cũng gọi là 48 phẩm, phẩm Đức Tôn Phổ Hiền 

thứ hai, quá rõ ràng. Trong kinh văn nói : “Hàm cộng tôn tu Phổ Hiền Đại sỹ chi 

đức”,  Phổ  Hiền  chi  đức  chính  là  Thập  đại  nguyện  vương,  cảnh  giới  của  mỗi 

nguyện, đều là biến pháp giới hư không giới, cho nên gọi là đại nguyện, chẳng phải 

đối với người nào, hay đối với địa phương nào, không phải như vậy, đối tượng của 

Ngài là biến pháp giới hư không giới. Chúng ta không có nguyện lớn như vậy, nên 

không thể tương ưng với Phật A Di Đà, cho nên Đại sư Ngẫu Ích nói cho chúng ta 

biết  điều  kiện  vãng  sanh,  được  vãng  sanh  hay  không  là  ở  chỗ  có  tín  nguyện  hay 

81 Tập 41 

8 



không. Phẩm vị cao thấp là ở chỗ công phu niệm Phật sâu hay cạn. Bây giờ chúng 

ta biết được, vãng sanh là chuyện đại sự, phẩm vị cao thấp không quan trọng, đến 

nơi đó thân cận Phật A Di Đà, tâm hướng thượng tốc độ rất nhanh. Nếu như bản 

thân có thể dõng mãnh tinh tấn, thì tốc độ rất nhanh. Cho nên Bồ tát mười phương, 

chẳng có vị nào không hướng về thế giới Cực lạc, nguyên nhân gì vậy? Chính là 

tốc độ nâng cao cảnh giới tu tập rất nhanh. 

Bậc thượng căn chúng ta không hoài nghi, còn bậc hạ căn, hạ hạ căn, người 

rất ngu si cũng không thể xem thường. Vì sao vậy? Vì họ có duyên nghe được pháp 

môn  này,  thấy  được  kinh  điển  của  Tịnh  tông,  thấy  được  hình  tượng  chư Phật  Bồ 

tát, chắc chắn là người nhiều đời nhiều kiếp học Phật. Vì sao đời này lại như vậy? 

Vì tình chấp, phiền não quá nặng, mê mất rồi, mê quá sâu dày. Tình chấp quá nặng, 

cho nên suốt cuộc đời không gặp được Phật duyên, lâm mạng chung thời mới gặp 

được. Tuy lâm mạng chung thời mới gặp được, không muộn, đưa hết chủng tử về 

quá khứ trong A Lại Da thức ra, tốc độ này quá nhanh, trong khoảng sát na chủng 

tử trong A Lại Da thức đã ra rồi, cuối cùng thời gian rất ngắn, người này tiếp nhận, 

tin tưởng và phát nguyện, người này thật sự được Phật đến tiếp dẫn để vãng sanh. 

Ở đây nói về thiện căn đời trước, phước đức nhân duyên không thể nghĩ bàn, điều 

này phàm phu chúng ta không biết được. 

Chúng ta coi tiếp đoạn dưới: “Chí ư vị thử vi chuyên tiếp phàm phu giả, cái 

hiển Như Lai chi đại từ đại bi, Thế Tôn mẫn niệm mạt thế phàm ngu, chướng thâm 

khổ trọng, nãi phát vô thượng hoằng thâm đại nguyện, cố hiệu nguyện vương”. 

Ở đây vì chúng ta mà nói lên việc chuyên tiếp phàm phu, mục đích là khiến 

cho những phàm phu ngu si chúng ta đây, có thể thật sự sanh khởi tín tâm, không 

còn cảm giác tự ti, không còn cảm giác tội ác. Cảm giác tự ti và cảm giác tội ác đều 

làm chướng ngại cho việc niệm Phật vãng sanh của chúng ta, chướng ngại này bắt 

buộc  phải  hóa  giải  nó,  thì  trong  việc  tu  học  đời  này  của  chúng  ta  mới  thuận  lợi 

thông qua, quyết định vãng sanh, điều này rất quan trọng. 

Đoạn này hiển thị tâm đại từ đại bi của Như Lai, Như Lai ở đây là Phật A Di 

Đà, Thế Tôn ở đoạn sau này là chỉ cho Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Di Đà từ bi, vô 

duyên đại từ, không có điều kiện, đồng thể đại bi. Thật sự chư Phật Như Lai, và tất 

cả chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới, ý nghĩa của từ chúng sanh ở đây 

phải biết, hiện tượng chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi, gọi là chúng sanh. Cho 

nên phạm vi của chúng sanh rất lớn, bao gồm những thứ mà ngày nay chúng ta nói 

như, động vật, thực vật, khoáng vật và hiện tượng tự nhiên. Ban đêm chúng ta nhìn 

Tập 41  819 



lên trên bầu trời, vô lượng vô biên những thế giới này, thế giới tinh cầu, đều là do 

chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi, tất cả đều là chúng sanh. 

Chư Phật Như Lai các Ngài đã minh tâm kiến tánh, biết được tất cả chúng 

sanh, đều do tự tánh biến hiện mà có. Tự tánh năng sanh năng hiện, tất cả chúng 

sanh đều  là sở sanh sở hiện, cho nên chúng sanh và Phật là một thể. Chúng sanh 

mê  thất  không  thừa  nhận  tự  tánh,  chư  Phật  giác  ngộ  tâm  tánh  rồi  nên  biết  được, 

Ngài khẳng định tất cả chúng sanh là chính mình, cho nên gọi là pháp thân. Pháp là 

gì? Pháp là vạn pháp, vạn pháp chính là thân ta, thân ta chính là vạn pháp, gọi là 

pháp thân, pháp thân bất diệt, thân này của tôi có sanh diệt, pháp thân bất diệt, bất 

sanh bất diệt. Pháp thân mới là chân thân của chính mình, thân này của tôi là một tế 

bào nhỏ trong pháp thân. Kỳ thật tế bào này cũng là bất diệt, các nhà khoa học đã 

chứng minh từ lâu rằng, tinh thần bất diệt, vật chất bất diệt. Trong Hoàn Nguyên 

Quán đưa ra một ví dụ rất hay, đưa ra một vi trần, một vi trần trong y báo, một vi 

trần châu biến pháp giới, mỗi vi trần châu biến pháp giới, một vi trần xuất sanh vô 

tận, mỗi vi trần xuất sanh vô tận, một vi trần hàm dung không hữu, mỗi vi trần hàm 

dung không hữu. Bạn nghĩ xem đó là cảnh giới gì? Những lời dạy ở trong cái bộ 

kinh lớn đó, trong cuộc sống hàng ngày của chúng ta, thường mang ra tác như thị 

quán, trở thành quán tưởng của chúng ta, trở thành quan niệm của chúng ta, vô tình 

chúng ta đã thâm nhập vào đó. Cho nên người biết tu tập, người biết thì quan niệm 

của họ, hoàn toàn đều là quan niệm mà trong kinh nói. Kinh điển là Phật tri Phật 

kiến, cái gọi là Phật tri Phật kiến, chính là trí huệ kiến giải mà tự tánh sẵn có, là tự 

tánh.  Chúng  ta  trở  về  tự  tánh,  những  phàm  phu  phiền  não  tập  khí  sâu  dày  này, 

không có năng lực đại triệt đại ngộ, dùng phương pháp này rất là vi diệu, hiển thị 

tâm  từ  bi  vô  tận  của  Như  Lai  tiếp  dẫn  chúng  sanh,  vô  lượng  vô  biên  thiện  xảo 

phương tiện, giúp chúng ta những người chướng sâu khổ nặng. 

Mạt  thế  nghĩa  là  thời  kỳ  mạt  pháp,  đến  đây  giúp  chúng  ta,  Ngài  phát  đại 

nguyện vô thượng hoằng thâm, đại nguyện ở đây chính là 48 nguyện, gọi là nguyện 

vương, vua trong các nguyện. Quá khứ, hiện tại, vị lai, chư Phật Bồ tát trong biến 

pháp  giới  hư  không  giới,  vì  chúng  sanh  mà  phát  vô  tận  đại  nguyện,  quy  nạp  lại 

cũng  không  ngoài  48  nguyện,  48  nguyện  quy  nạp  lại  nữa  thành  tứ  hoằng  thệ 

nguyện, tứ hoằng thệ nguyện nói rộng ra chính là 48 nguyện. Tứ hoằng thệ nguyện 

quí vị đều biết, thứ nhất là chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, thứ hai, phiền não vô 

tận  thệ  nguyện  đoạn,  thứ ba,  pháp  môn  vô lượng  thệ  nguyện  học,  câu  cuối  cùng, 

Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành. 

82 Tập 41 

0 



Phật Di Đà và Phật Thích Ca giúp cho tất cả  chúng sanh, trong một đời có 

thể đầy đủ 4 đại nguyện này. Các Ngài đã làm rồi, vấn đề ở  chỗ chúng ta có  thể 

hành hay không? Có tin tưởng không? Chỉ cần có một chút xíu hoài nghi bèn biến 

thành chướng ngại, cho nên đức Phật đã đặt nghi ở trong căn bản phiền não, căn 

bản phiền não có 6 cái, tham sân si mạn nghi, cái cuối cùng là ác kiến. Ác kiến là 

gì? Ác kiến là 5 loại kiến hoặc, trong ác kiến có 5 loại, hợp lại thì gọi là kiến tư 

phiền não, kiến ở đây  chính là ác kiến. Nghi  ở đây không phải là nghi hoặc bình 

thường, mà là sự hoài nghi đối với lời dạy của chư Phật Bồ tát, bạn nghi ngờ thì 

không có tin tưởng, bạn không có tín thì làm gì có nguyện, uổng một đời này rồi! 

Cho nên sự nghi ngờ này, bạn đã biết được sự tác hại của nó như thế nào rồi, nhất 

định không được nghi ngờ, phải hoàn toàn khẳng định, phải tin tưởng “chân ngữ” 

trong ngũ ngữ của Như Lai mà kinh Kim Cang đã nói. Lời nói của Đức Phật là lời 

chân thật, rất chân thật, không hề lường gạt người. “Như ngữ”, hai chữ chân ngữ 

này nói rất hay, hoàn toàn giống như chân tướng sự thật vậy, không thêm chút nào, 

cũng không bớt chút nào, gọi là như ngữ, những lời nói ra đều là chân tướng sự 

thật,  thật  tướng  của  các  pháp.  Chư  Phật  Bồ  tát  lường gạt  chúng  ta,  dựa  vào  đâu? 

Chư Phật Bồ tát chẳng những phá tứ tướng, mà tứ kiến cũng phá luôn, vô ngã kiến, 

vô  nhân  kiến,  vô  chúng  sanh  kiến,  vô  thọ  giả  kiến.  Vì  sao  Ngài  phải  vọng  ngữ? 

Ngài không cầu điều gì ở chúng ta, vì sao phải gạt chúng ta? Không cầu điều gì mà 

gạt người, chắc chỉ có người mắc bệnh thần kinh thôi. Bạn xem chư Phật Bồ tát có 

giống người bị bệnh thần kinh không? Không giống mà. Chúng ta có thể không tin 

tưởng  Ngài  được  sao?  Không  tin  tưởng  Ngài,  Ngài  chẳng  mất  gì,  mà  chính  bản 

thân chúng ta chịu thiệt. Một người có tấm lòng tốt như thế đến đối xử với chúng 

ta, chúng ta còn trách Ngài, còn hiểu lầm Ngài, còn hiểu sai Ngài. Bạn nghĩ xem 

tội nghiệp này có sâu nặng hay không? Cho nên đức Phật đặt chữ này ở sau  chữ 

tham sân si mạn nghi. 

Đạo Phật nói tam độc tham sân si, tôi thường nói ngũ độc, vậy hai cái độc kia 

là gì? Mạn là độc, ngạo mạn, nghi là độc, ngũ độc. Bên trong có 5 độc, bên ngoài 

có ngũ dục thất tình, bạn có thể không bị bệnh chăng? Bạn có thể không tạo nghiệp 

chăng? Bị bệnh thì khổ cho tấm thân của bạn, tạo nghiệp thì làm khổ pháp thân huệ 

mạng  của  bạn.  Chẳng  thể  không  nhận  biết  rõ  ràng!  Thành  tựu  thế  pháp  và  Phật 

pháp, sự dạy dỗ của Cổ thánh tiên hiền, ở Trung Quốc đã thực nghiệm 5000 năm, 

thông qua kiểm nghiệm, nói lên đó là thật, chẳng phải là giả. Nguyên lý nguyên tắc 

dạy học này là gì? Chính là Hiếu đạo và Sư đạo mà bậc cổ nhân của Trung Quốc 

nói. Hiếu đạo biểu hiện trong việc kính tổ tông, Sư đạo biểu hiện trong việc tôn sư 

trọng  đạo.  Vì  sao  phải  tôn  sư?  Mục  đích  của  tôn  sư  là  trọng  đạo,  Sư  là  thay  cho 

Tập 41  821 



đạo. Một con người có thể thành thánh thành hiền, họ nhờ vào đâu? Chính là nhờ 

vào hai người, cha mẹ dạy con cái, nòng cốt dạy con cái của họ là gì? Quan trọng 

nhất là gì? Tôn trọng thầy giáo, chính là tôn sư trọng đạo. Thầy giáo dạy học trò lý 

niệm  trọng  tâm  nhất  là  gì?  Là  hiếu  thảo  phụ  mẫu.  Hiếu  thảo  phụ  mẫu,  phụ  mẫu 

không dễ nói, tôi là cha mẹ anh, anh phải nên hiếu thảo tôi, người con nói, vì sao 

tôi phải hiếu thảo với ông chứ, không dễ nói đâu, để cho người ngoài nói, như thế 

mà dạy thành công. Thầy giáo cũng không tiện nói rằng, tôi là thầy giáo, anh là học 

trò, anh phải nên tôn trọng tôn, điều này thật khó nói, câu này phải để cho cha mẹ 

nói. Cho nên hai người này dạy học trò tốt, dạy người tốt, nhất định phải hiểu rõ lý 

này, họ biểu diễn, biểu diễn là vì bọn trẻ. 

Ấn tượng của tôi rất sâu sắc, hình như năm 6 tuổi là đi học, trường học tư 

thục,  tôi  ở  nhà  người  thân,  ở  từ  đường  của  một  người  cô,  từ  đường  đó  bây  giờ 

không  còn  nữa,  khi  tôi  trở  về  thăm  thì  không  còn  nữa,  chỉ  là  khoảng  đất  trống. 

Ngày đầu tiên vào lớp học, phụ thân dẫn tôi đi, có mang theo một chút lễ vật tặng 

cho  thầy  giáo.  Trong  lớp  học  có  hơn  30  người,  học  sinh  không  nhiều,  có  hơn  30 

người, đã đứng hết trong lễ đường, lễ đường là đại điện tế tổ tiên, trong đó có cúng 

một  bài  vị,  Đại  Thành  Chí  Thánh  Tiên  Sư  Khổng  Phu  Tử  Thần  Vị,  các  bạn  học 

đứng hai bên, thầy giáo đứng ở phía trên, học sinh mới đến, trước tiên lạy thần vị 

của Khổng Tử, không có tượng Khổng Tử, lễ thần vị của Khổng Tử tam quỳ chín 

khấu đầu, đại lễ của thời nhà Thanh. Sau khi lạy Khổng Tử xong, cha tôi mời thầy 

giáo ngồi lên ghế, ngồi ở trước bài vị của Khổng Tử, cha tôi dẫn tôi, lễ thầy giáo 

tam quỳ chín khấu đầu, và dâng lên lễ vật. Biểu diễn như vậy đó, suốt cuộc đời này 

chúng tôi không thể quên được, suốt đời đối với người làm công tác giáo dục, tâm 

tôn  trọng  đó  tự  nhiên  sanh  khởi.  Cho  nên  một  tiết  học,  sự  giáo  dục  này  có  quan 

trọng không, mỗi học trò vào lớp. Sau này mỗi khi có học sinh mới đến, chúng tôi 

được coi như học sinh cũ đứng qua một bên nhìn, mỗi lần học sinh mới đến, lễ tiết 

này chúng tôi lại được coi một lần, cho nên rất quen thuộc. Suốt cuộc đời từ trong 

nội tâm tôn kính thầy giáo, đối với đạo học quan trọng hơn bất kỳ điều gì khác. 

Sau này tôi đến Đài Loan, bạn thấy tôi thân cận với Thầy Phương, thân cận 

Chương Gia đại sư, thân cận thầy Lý, hình như rất là hợp ý, nhưng kỳ thật thì sao? 

Kỳ thật là tôn sư. Trong lòng tôi rất rõ, sự rõ ràng này không phải khi đó, mà cách 

mười mấy hai chục năm sau tôi mới hiểu, thầy giáo vốn không quen biết, nhưng 

khi vừa gặp lại có ấn tượng tốt như vậy, đối xử với tôi tốt như vậy, đặc biệt là thầy 

Phương và Chương Gia đại sư, kêu tôi mỗi chủ nhật đến nhà thầy, đơn độc dạy tôi 

82 Tập 41 

2 



2 giờ đồng hồ, chúng tôi nằm mơ cũng không dám nghĩ tới. Nguyên nhân gì vậy? 

Tôn sư trọng đạo. Đại khái học sinh ở trường ngày nay, đối với thầy giáo không có 

tâm cung kính giống như chúng tôi ngày xưa. Ấn Quang đại sư nói, một phần cung 

kính được một phần lợi ích, mười phần cung kính được mười phần lợi ích. Nói lên 

điều gì? Thầy giáo rất muốn dạy bạn, bạn có thể tiếp thu được hay không? Từ chỗ 

nào mà thầy giáo nhìn thấy bạn có thể tiếp thu? Coi sự thành kính của bạn. Thật sự 

một  phần  thành kính  thì  bạn được  một  phần,  mười  phần thành kính  thì bạn  được 

mười phần, chúng ta đối với thầy giáo không được 10 phần thì cũng được 8,9 phần, 

cho nên thầy giáo rất vừa ý. Cuộc đời của thầy giáo chỉ có một mục đích duy nhất 

là  muốn  truyền  đạo,  có  người  truyền  bá  kiến  thức  của  thầy,  có  người  kế  nghiệp. 

Bậc cổ nhân ở Trung Quốc nói: “Bất hiếu hữu tam, vô hậu vi đại”, kiến thức của 

thầy không có người truyền bá, thì thầy cảm thấy nuối tiếc. Khi thật sự không tìm 

được  người  nối  nghiệp,  thì  chỉ  viết  sách,  trước  tác.  Sau  khi  trước  tác  được  lưu 

truyền đi, xem người đời sau, người có duyên, đọc được sách của họ, coi thật sự 

hiểu,  giúp  người  này  thành  tựu.  Cho  nên  gặp  được  người  có  nhân  duyên  này  thì 

thầy sẽ không buông bỏ đâu, chắc chắn thầy giáo sẽ giữ lại. Chúng tôi ở trong môi 

trường như vậy, không quen biết thầy giáo, không nộp học phí lấy một đồng, đặc 

biệt mở tiết học dạy cho tôi, không để chúng tôi đến trường học dự thính. Cho nên 

cuộc đời tôi có được một chút thành tựu nho nhỏ này, chẳng thể không biết ơn thầy 

giáo, niệm niệm không quên thầy. Tôi học, khi lên lớp chia sẻ cùng các bạn học, 

cảm  tưởng  học  tập  của  mình,  tâm  đắc  học  tập  của  mình,  báo  cáo  với  quí  vị.  Tôi 

luôn luôn để hình ảnh của thầy giáo ở trước mặt mình, tôi phải trình thưa với thầy, 

không một ngày nào tôi rời xa thầy. Lời dạy của thầy giáo, tôi nhất định tận tâm 

tận lực nỗ lực thực hiện, thực hiện ngay trong cuộc sống, thực hiện trong việc đối 

nhân sử thế tiếp vật. 

Con người một đời được thành tựu, phải nhờ vào cha mẹ, nhờ vào thầy giáo. 

Cho nên người bất hiếu với cha mẹ, ở thế gian này chắc chắn không thể thành tựu 

được điều gì. Không hiểu được lẽ tôn sư trọng đạo, thì nhất định không học được 

điều gì, bất  luận là thế pháp hay Phật pháp cũng không ngoại  lệ. Người  đời nay 

khinh mạn thầy giáo, cho nên học thuật của thế và xuất thế gian đều đoạn hết. Nếu 

như thánh học bị đoạn mất, thì xã hội này sẽ biến thành một màn đen tối, đó chính 

là triệu chứng của ngày tận thế. Hiện tượng của ngày tận thế, bạn nghĩ xem có đáng 

sợ không. Làm thế nào để cứu nguy cơ này? Không gì khác ngoài việc, hiếu thảo 

cha mẹ, tôn kính sư trưởng, nghiêm chỉnh nỗ lực học tập Cổ thánh tiên hiền, cứu 

bản thân mình, cuộc đời mình dù không cầu sanh Tây phương Tịnh độ, thì đời sau 

cũng ở cõi trời chứ không ở cõi người, cõi người không có phước báo lớn như vậy. 

Tập 41  823 



Phước báo của bạn, dục vọng chưa đoạn nên bạn ở cõi trời dục giới. Nếu như ngũ 

dục ít, thì bạn sanh về cõi trời sắc giới. Nếu như là niệm Phật gặp được pháp môn 

Tịnh độ, chắc chắn bạn sanh về thế giới Cực lạc, một đời làm Phật, đây là cứu cánh 

viên mãn. 

Chúng  ta  coi  đoạn  dưới  đây:  “Đại  nguyện  chi  khắc  tâm  nãi  đệ  thập  bát 

nguyện”, nguyện văn của tâm nguyện này toàn bộ được ghi chép. “Văn viết, thập 

phương chúng sanh, văn ngã danh hiệu, chí tâm tín lạc, sở hữu thiện căn, tâm tâm 

hồi hướng, nguyện sanh ngã quốc, nãi chí thập niệm, nhược bất sanh giả, bất thủ 

chánh giác, duy trừ ngũ nghịch, phỉ báng chánh pháp.” 

Đây là nguyện văn của nguyện thứ 18. Nguyện này vào đời Tùy Đường đặc 

biệt được chư vị Tổ sư in ra, đây là nguyện quan trọng nhất trong 48 nguyện. Tất 

cả chúng sanh, đảm bảo tất cả chúng sanh một đời thành Phật, điều này thật đáng 

nể! Thập phương chúng sanh, chúng ta có trong đó, chúng ta cũng không ngoại lệ. 

Thập  phương  chúng  sanh  nghe  danh  hiệu  ta,  ngày  nay  chúng  ta  được  danh  hiệu 

Phật A Di Đà, nghe được danh hiệu này, dưới đây có một điều kiện, là chúng ta có 

chí tâm tín lạc hay không. 

Chí tâm là chân tâm, tâm cực kỳ chân thành, chúng ta có niềm tin như vậy 

hay không? Lạc là yêu chuộng ưa thích. Đối với pháp môn Tịnh độ, đối với Phật A 

Di Đà, thật sự tin tưởng, thật sự ưa thích. 

Sở hữu thiện căn, một đời tu tập, đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, đều hồi hướng 

về  thế  giới  Tây  phương  Cực  lạc,  làm  tư  lương  cho  việc  vãng  sanh  thế  giới  Tây 

phương Cực lạc của chúng ta. 

Nguyện sanh ngã quốc, ngã quốc ở đây là do chính đức Phật A Di Đà nói ra, 

là thế giới Tây phương Cực lạc, điều này chúng ta cần nên làm. Dưới đây nói nãi 

chí thập niệm, một đời không tín ngưỡng tôn giáo, một đời không gặp được Phật 

pháp, lâm mạng chung trước 1,2 ngày, bạn gặp được bạn tốt, giới thiệu pháp môn 

này cho bạn, bạn vừa nghe là tiếp nhận, thật sự có thể làm được đến chỗ chí tâm tín 

lạc. 

Cuộc đời tôi có gặp được một người như vậy, lúc trước ở Mỹ, Châu Quảng 

Đại tiên sinh sống ở Hoa phủ, một đời không tin tôn giáo, bị ung thư. Ung thư giai 

đoạn cuối, bác sỹ chạy rồi, người trong nhà lo lắng, khắp nơi đi cầu thần lạy Phật, 

cũng may chúng tôi ở bên đó có hội Phật giáo, hội Phật giáo ở Hoa phủ, đến tìm 

82 Tập 41 

4 



chúng  tôi.  Chúng  tôi  đi  với  mấy  người  học  trò,  thấy  ông  ấy  như  vậy  thật  sự  là 

không được rồi, bèn khuyên ông  ấy cầu sanh Tây phương Tịnh độ, giới thiệu sơ 

qua về Phật A Di Đà và thế giới Cực lạc cho ông ấy. Người này có thiện căn, vừa 

nghe  là  tin  nhận  liền,  nói  với  mọi  người  trong  nhà,  không  cần  đi  kiếm  bác  sỹ, 

không cần đi tìm thuốc gì nữa, tất cả mọi người hãy niệm Phật giúp cho ông ta cầu 

sanh Tịnh độ. Được ba ngày thì ông ấy vãng sanh, thoại tướng vãng sanh rất tốt, cả 

nhà đều tin tưởng, đúng là có sự cảm ứng không thể nghĩ bàn. 

Đức Phật phát lời nguyện này, nhất niệm thập niệm quyết được vãng sanh, 

nếu không được vãng sanh thì không thủ chánh giác, Ngài sẽ không thành Phật. 

Ngày nay Pháp Tạng tỳ kheo đã thành Phật rồi, 48 nguyện của Ngài nguyện 

nào cũng thực hành đầy đủ. Người không thể được vãng sanh, thì dưới đây có một 

câu: “Duy trừ ngũ nghịch, phỉ báng chánh pháp”. Đoạn trước chúng ta có đọc qua, 

trong Quán Kinh ngũ nghịch thập ác, chỉ cần trước khi lâm chung, nghe được pháp 

môn này, chí tâm tín lạc nguyện sanh ngã quốc, nãi chí nhất niệm thập niệm, đều 

được vãng sanh, đây nói về ngũ nghịch. Cho nên trong câu này, quan trọng nhất là 

câu cuối cùng, nghĩa là hủy báng chánh pháp thì không có cách nào, họ không tin 

mà,  họ  không  tiếp nhận  thì  chẳng  có  cách  nào.  Giả  như  không  hủy  báng,  thật  sự 

sanh khởi tín tâm, nguyện tâm, thì ngũ nghịch thập ác đều được vãng sanh, đây là 

chỗ thù thắng không gì sánh bằng của pháp môn Tịnh độ. 

Dưới đây Niệm công nói: “Cái dĩ sanh tử phàm phu, mê tâm trục cảnh, trầm 

luân khổ hải, đầu xuất đầu một, nhược vô thử thập niệm tất sanh chi đại nguyện, 

chúng sanh hà do đắc xuất luân hồi”. Câu này nói rất đúng, nếu như không có đại 

nguyện này của Di Đà, thì sanh tử phàm phu trong lục đạo, thật quá đáng thương! 

Mê tâm trục cảnh. Hiện tượng xã hội ngày nay đã đạt đến chỗ cuối cùng, mê thất 

mất chân tâm. Thế nào là chân tâm? Chân Thành, Thanh Tịnh, Bình Đẳng toàn bộ 

mê rồi. Mê thất  mất chân thành, thì là  hư ngụy, hư tình giả ý,  mê thất  mất thanh 

tịnh thì bạn bị nhiễm ô. 

Ngày nay quí vị đều biết quả địa cầu bị nhiễm ô, quả địa cầu bị nhiễm ô rất 

nghiêm trọng. Vì sao quả địa cầu bị nhiễm ô? Vì tâm con người nhiễm ô trước, sau 

đó địa cầu bị nhiễm ô. Phật pháp nói rất hay: “Tâm tịnh tắc Phật độ tịnh”. Cho nên 

ngày  nay  nói  về  bảo  vệ  môi  trường,  khi  chúng  tôi  giảng  kinh  đã  đề  cập  đến  rất 

nhiều lần, có thể làm tốt việc bảo vệ môi trường không? Không thể! Vì sao vậy? Vì 

tâm không thanh tịnh, bạn làm được việc bảo vệ môi trường thành công, đó là điều 

không thể có được. Cho nên thật sự hiểu được việc bảo vệ môi trường, thì đầu tiên 

Tập 41  825 



phải  bảo  hộ  tâm  thanh  tịnh  của  chính  mình.  Bảo  hộ  tâm  chân  thành  của  chính 

mình,  nhất  định  phải  đề  xướng  hiếu  đạo,  phải  đề  xướng  sư  đạo,  mới  có  thể  cứu 

được  bản  thân,  mới  có  thể  cứu  được  chúng  sanh.  Hai  đạo  này  không  thể  thiếu 

được, một bên không có thì bên kia cũng không thể thành tựu, thật sự giống như 

đôi cánh của con chim vậy. Ở Trung Quốc 5000 năm rồi, xã hội đó có thể bình an 

là nhờ vào đâu? Là nhờ vào hiếu đạo và sư đạo, cho nên người Trung Quốc rất coi 

trọng sư đạo, thân thế địa vị của thầy giáo hoàn toàn giống như cha mẹ vậy. Cha 

mẹ qua đời con cái để tang 3 năm, tận hiếu, báo đáp đáp công ơn cha mẹ. Sau khi 

thầy  giáo  qua  đời,  học  sinh  đối  với  thầy  giáo  để  tang  trong  tâm  3  năm,  nghĩa  là 

không mặc đồ tang, sự khác biệt ở chỗ này, ngoài điều này ra thì không có gì khác 

biệt cả, nhớ ân thầy giáo. Khi cha mẹ, thầy giáo còn tại thế, từ cách xưng hô của 

người Trung Quốc là bạn có thể biết được, người Trung Quốc có danh có tự, tên là 

cha mẹ đặt cho, khi bạn chưa thành niên thì mọi người gọi tên bạn, sau khi thành 

niên thì không được gọi tên nữa. Trung Quốc cổ đại, người nam 20 tuổi thì thành 

niên, người nữ 16 tuổi thì thành niên. Thành niên thì đội mũ, làm Lễ đội mũ, biểu 

thị bạn là người lớn, không còn là đứa trẻ nữa. Bắt đầu từ ngày hành Lễ đội mũ, thì 

người ta không còn gọi tên bạn nữa, khi hành Lễ đội mũ tặng cho bạn một chữ, chữ 

này do ai tặng? Đại khái là anh em, các bạn, những người ngang hàng tặng cho bạn 

chữ này, sau này chỉ có cha mẹ bạn gọi tên, còn ông bà nội, chú bác người thân của 

bạn đều gọi chữ, biểu thị tôn trọng bạn. Tương lai bạn làm quan trong triều đình, 

Hoàng thượng gọi bạn bằng chữ chứ không gọi bằng tên, tôn trọng bạn mà. Bạn 

biết được gọi bạn bằng tên chỉ có cha mẹ, ngoài ra còn có một người suốt đời gọi 

bạn bằng tên, đó là thầy giáo, thầy giáo giống như cha mẹ vậy, không gọi bạn bằng 

chữ mà gọi bằng tên. Cho nên người xuất gia có danh có tự, khi bạn thọ giới bạn có 

tự hiệu. Ai là người suốt đời gọi bạn bằng tên? Thầy thế độ cho bạn gọi bạn bằng 

tên. Còn một người nữa đó là thầy truyền pháp, trong đạo Phật gọi là Hòa thượng. 

Hòa thượng là thân giáo sư, pháp của bạn do vị này truyền cho, cho nên suốt đời vị 

này gọi bạn bằng tên. Từ đó bạn biết được, đời người có hai ân đức lớn nhất đó là 

cha mẹ và thầy giáo, suốt đời không được quên. Thường nghĩ đến cha mẹ và thầy 

giáo, thì bạn sẽ không có tà niệm. Trong lòng có tà tư, lập tức bạn nhớ đến, có lỗi 

với cha mẹ, có lỗi với thầy giáo. Tà tư tà niệm đều không có, thì làm sao bạn làm 

việc xấu được! Làm gì có lý đó? Sự dạy dỗ của Thánh nhân đối với con người có 

ảnh hưởng đến mức nào, sự chăm sóc của thầy giáo đối với học sinh không khác gì 

cha mẹ, đôi khi còn hơn cả cha mẹ. Cho nên bất hiếu với phụ mẫu, quí vị đều biết 

82 Tập 41 

6 



đó là đại nghịch, bất kính thầy giáo và bất hiếu với cha mẹ tội như nhau, điều này 

chúng ta chẳng thể không biết. 

Thầy của chúng ta ngày nay là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni và Đức Phật A Di 

Đà. Đức Thích  Ca  và Đức Di Đà  ở đâu?  Ở trong bộ kinh này. Bộ kinh này  nếu 

chúng ta không học kỹ, chính là không kính thầy giáo. Sự giáo huấn trong bộ kinh 

này,  nếu  chúng  ta  không  đem  áp  dụng  trong  cuộc  sống  hàng  ngày,  thì  làm  sao 

chúng ta xứng đáng với đức Phật Thích Ca Mâu Ni đây? Đời này chúng ta không 

thể vãng sanh về thế giới Tây phương Cực lạc, thì chúng ta có lỗi với Phật A Di 

Đà, Phật A Di Đà hy vọng chúng ta đến thế giới Cực lạc, đó là môi trường tu học 

rất tốt, trong pháp giới hư không giới, không có một chỗ nào có thể đem so sánh 

với nơi này được. Người đến được đó để tu tập, thì chẳng ai không thành Phật cả, 

bảo đảm bạn sẽ thành tựu. 

Nếu  như  chúng  ta  còn  lưu  luyến  lục  đạo,  sai  rồi!  Cha  mẹ  không  học  Phật, 

không biết được sự thù thắng của Phật pháp, những hy vọng đối với chúng ta, đều 

là danh văn lợi dưỡng của thế gian. Sau khi chúng ta học Phật rồi, cha mẹ cũng 

hiểu,  cha  mẹ  thấy  rồi  cũng  hiểu  ra,  chúng ta  được  thành  tựu  trong  Phật  pháp,  thì 

cha mẹ cũng được lợi ích. Trong ngạn ngữ nói : “Nhất tử thành Phật, cửu tổ sanh 

thiên”.  Bạn  xem  nếu  tâm  bạn  hướng  thượng,  thì  chín  đời  tổ  tiên  đều  được  sanh 

thiên. Hiếu cảm thiên địa, chúng ta muốn báo ơn cha mẹ, thật sự vãng sanh về thế 

giới Tây phương Cực lạc là chân báo ơn, trong Phật pháp không thể thành tựu, thì 

lấy gì để báo ơn đây? Bốn chữ này đặc biệt nhắc nhở, chúng ta không được mê lầm 

nữa. Thật sự không mê thì bạn sẽ không trục cảnh, trục cảnh nghĩa là bạn không bị 

cảnh giới bên ngoài làm lay chuyển, bạn còn bị cảnh giới bên ngoài lay chuyển, là 

bạn mê mà không giác. Nói cách khác, hiện tượng mê tâm là gì? Là tự tư tự lợi, là 

làm việc danh văn lợi dưỡng, là tham ái ngũ dục lục trần, trong tâm vẫn còn tham 

sân  si  mạn,  đó  là  mê.  Mê  tâm  học  Phật,  mê  tâm  chính  là  tâm  luân  hồi,  học  Phật 

không ra khỏi lục đạo luân hồi, tu giỏi đi nữa thì quả báo cũng  ở cõi nhân thiên, 

phước  báo  của  nhân  thiên  không  ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi,  điều  này  chẳng  thể 

không biết. Không ra khỏi lục đạo, ở trong lục đạo, chắc chắn thời gian ở tam ác 

đạo dài, thời gian ở tam thiện đạo ngắn, gọi là trầm luân khổ hải, đầu xuất đầu một. 

Ở trong lục đạo, bạn sanh về tam thiện đạo, giống như là đầu xuất, thời gian rất 

ngắn, trầm luân đến tam ác đạo thời gian rất dài, cho nên ở trong lục đạo, tam ác 

đạo là quê hương, tam thiện đạo là nơi đến du lịch vãng cảnh, thời gian rất ngắn 

ngủi, bạn nghĩ xem có khổ không. 

Tập 41  827 



Đức Phật muốn cứu độ những chúng sanh khổ nạn này, nhược vô thử thập 

niệm tất sanh chi đại nguyện, đây chính là pháp môn phương tiện cứu cánh, phát 

Bồ  đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm,  đoạn  sau  sẽ  giảng  giải  cho  bạn  rõ  ràng. 

Chúng  sanh  thật  sự  vì  pháp  môn  này,  mà  siêu  việt  luân  hồi,  siêu  việt  Thập  pháp 

giới. 

Cố  vi  đa  chướng  chúng  sanh,  đặc  thùy  phương  tiện,  khai  thử  dị  hành  chi 

pháp, thậm chí ư kinh diệt thời độc lưu thử kinh, dĩ tác chu hàng, cố vân chuyên vi 

phàm phu dã. 

Đây là lời nói chân thật, không giả chút nào. Pháp của Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni diệt tận, pháp vận của Đức Phật 1 vạn 2 ngàn năm, hiện tại đã trải qua hơn 

3000 năm rồi, đại khái vẫn còn hơn 8 ngàn 9 trăm năm nữa, pháp vận của Đức Thế 

Tôn. Khi đó kinh điển của đạo Phật biến mất trên thế gian này, nhưng bộ kinh này 

vẫn còn, bộ kinh này diệt sau cùng, kinh Vô Lượng Thọ vẫn còn, bổn nào của kinh 

Vô Lượng Thọ? Chắc chắn là Hội tập bổn này, chắc chắn là chú giải của Hoàng 

Niệm  Tổ  lão  cư  sỹ,  cuốn sách  này  diệt  sau  cùng.  Sau khi cuốn sách  này  diệt rồi, 

sau khi thêm 100 năm nữa thì diệt, chỉ còn lại Nam Mô A Di Đà Phật, chỉ còn lại 

sáu chữ này, còn phải lưu truyền một thời gian nữa, khi đó có người nghe được lục 

tự danh hiệu này, mà phát nguyện chấp trì được, thì cũng được vãng sanh, thật sự 

không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta sống trong thời đại này,  muốn bản thân  mình không bị hoạn nạn, 

muốn  gia  đình  mình  hạnh  phúc,  muốn  xã  hội  an  định,  thế  giới  hòa  bình,  ngoài 

phương pháp này ra, thì không có phương pháp nào khác. Làm thế nào để hóa giải 

tai nạn? Ở trong Phật pháp là giảng kinh dạy học. Vì sao vậy? Vì con người giác 

ngộ, thì tai nạn sẽ không còn, con người mê hoặc thì tai nạn sẽ hiện tiền, cho nên 

cảnh tùy tâm  chuyển, tướng do tâm sanh là nguyên lý này, nguyên lý nguyên tắc 

vĩnh viễn bất biến, điều này chúng ta phải ghi nhớ. Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta 

học đến đây. 













HẾT TẬP 41 

 

 

82 Tập 41 

8 



Tập 42 

Giảng ngày 17 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang thứ 44, dòng thứ 8. 

Hựu mật điển Tỳ Lô Xá Na kinh vân, đại bi vi căn, bồ đề vi nhân, phương 

tiện vi cứu cánh. 

Mấy  câu  kinh  này  trước  kia  đã  từng  dẫn  chứng  qua,  ở  đoạn  này  lại  đưa  ra 

nữa, dụng ý rất sâu. Phật pháp, nhất là Phật pháp Đại thừa, ba câu này đã nói hết ra 

nội dung. Căn là gì? Căn là đại bi. Đại bi là sao? Là tâm đồng tình, là tâm lân mẫn, 

tâm yêu thương, đó là căn. Căn ở đây được sanh khởi từ tự tánh, trong tự tánh vốn 

sẵn có, chứ chẳng phải từ bên ngoài. Trong kinh Hoa Nghiêm đức Thế Tôn thường 

nói, tất cả chúng sanh vốn là Phật. Phật là gì? Là đại từ đại bi. Cho nên ngày xưa 

có người hỏi rằng, thế nào là Phật giáo? Chư vị tổ sư trả lời họ bằng hai câu: “Từ bi 

vi  bổn,  phương  tiện  vi  môn”,  đó  chính  là  Phật  pháp  Đại  thừa,  bạn  xem  có  8  chữ 

thôi, “từ bi vi bổn, phương tiện vi môn”. Phương tiện là gì? Phương tiện nghĩa là 

dùng phương pháp thích hợp nhất, để thể hiện tâm từ bi, đó là phương tiện. Từ bi, 

Bồ  đề,  Phương  tiện,  đều  sẵn  có  đầy  đủ  trong  tự  tánh.  Khi  đại  sư  Huệ  Năng  khai 

ngộ nói, “hà kỳ tự tánh, bổn tự cụ túc”, không thiếu điều gì. Tâm Từ bi của chúng 

ta đi đâu mất rồi? Tâm Từ bi bị trật đường rày rồi, mê rồi, sau khi mê bị trật đường 

rày rồi. Trật thành cái gì đây? Trật thành tự tư tự lợi. Tự tư tự lợi nếu như phục hồi 

trở lại bình thường, thì đó chính là Đại từ Đại bi. Nên biết rằng, hiện nay chúng ta 

đang ở vào thời kỳ không được bình thường, mà còn rất rất không bình thường, vô 

cùng  tự  tư,  ngay  cả  cha  mẹ  cũng  không  cần,  vợ  con  cũng  không  cần  luôn,  trật 

đường rày 180 độ, cho nên cần có Bồ đề làm nhân. Bồ đề là trí huệ sẵn có trong tự 

tánh, gọi là tánh trí huệ, trí huệ này xuất hiện, mới có thể phục hồi trật đường rày 

trở lại bình thường. Cho nên tu học Phật pháp, nhất định quí vị cần nên biết, tu cái 

gì? Chẳng phải cầu thăng quan phát tài, không cầu những thứ đó, chẳng phải cầu 

danh văn lợi dưỡng, mà cầu trí huệ, nghĩa là cầu bồ đề. Cầu bồ đề cách nào đây? 

Tập 42  829 



Bồ đề là giác ngộ, giác nghĩa là trí huệ trong tự tánh hiển lộ, mê thì nó biến thành 

phiền não, mê rồi, bồ đề thành phiền não, vô minh phiền não, là khi bắt đầu mê, khi 

mê nghiêm trọng rồi, thì là trần sa phiền não, kiến tư phiền não. Kiến tư phiền não 

chính là luân hồi lục đạo, mê, mê rồi thì tạo nghiệp, nghiệp lực dẫn đến quả báo, 

quả báo ở đây là tam đồ lục đạo. Tam đồ lục đạo vốn là không có, cái vốn có, ở 

trong giáo lý Đại thừa, không còn cách nào khác, bèn đặt cho nó một danh từ gọi là 

Nhất chân pháp giới, Nhất chân pháp giới là chỉ cho, Thật báo trang nghiêm độ của 

chư  Phật  Như  Lai,  cái  này  vốn  sẵn  có.  Tâm  hiện,  duy  tâm  hiện  ra  là  Nhất  chân 

pháp giới, Nhất chân pháp giới biến thành Thập pháp giới, biến thành lục đạo luân 

hồi, biến thành tam đồ địa ngục, đó là gì? Đó là tâm niệm sai lầm của bạn, tâm thái 

không được bình thường, biến hiện ra huyễn tướng, không có thật. Kinh Kim Cang 

nói: “Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh”. Lục đạo tam đồ là mộng 

huyễn bào ảnh, chẳng những những thứ này mà ngay cả pháp giới Tứ thánh cũng là 

mộng huyễn bào ảnh, trong Thập pháp giới Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ tát, Phật, 

vẫn  còn  thuộc  về  mộng  huyễn  bào  ảnh.  Tứ  thánh  gọi  là  Tịnh  độ,  tuy  mê,  nhưng 

chưa nghiêm trọng, tuy có nhiễm ô, nhưng nhiễm ô chưa sâu dày. Đối với sự chỉ 

dạy của chư Phật Bồ tát biết tôn trọng, biết kính ái, biết y giáo phụng hành, cho nên 

cảnh giới của vị này tuy không phải là Thật báo độ, nhưng rất gần với Thật báo độ, 

gọi  là  Tịnh  độ.  Lục  đạo  gọi  là  nhiễm  ô,  ngày  nay  nhiễm  ô  rất  nghiêm  trọng. 

Nguyên  nhân  gì  vậy?  Không  có  bồ  đề,  cũng  không  có  từ  bi,  chẳng  phải  thật  sự 

không có, mà nó bị biến chất, đại bi biến thành tự tư tự lợi, bồ đề biến thành ngu 

muội, cho nên quả báo hiện tiền ra sao? Súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. Xã hội của 

chúng ta ngày nay,  các bạn nghĩ thử xem,  có phải là súc sanh, địa ngục, ngạ quỷ 

không? Súc sanh là gì? Là ngu muội vô tri, tri kiến điên đảo, chánh pháp thì xem là 

tà pháp,  tà pháp cho là chánh pháp, ngày nay nói gì? Giá trị quán điên đảo. Người 

xưa cho rằng nhân nghĩa là tốt, được mọi người khẳng định, người thời nay đối với 

nhân nghĩa lại cho rằng không đáng một xu. Cái gì là tốt nhất? Tự tư tự lợi là tốt 

nhất,  con người  sống  vì  mình,  chứ không phải  sống  vì người  khác,  con  người  có 

thể tổn người lợi mình, tổn người lợi mình mà là anh hùng, là hào kiệt, thật là điên 

đảo,  không  như  ngày  xưa,  ngày  xưa  có  thể  xả  thân,  giết  thân  thành  nhân,  thành 

nhân thủ nghĩa, giá trị quán điên đảo rồi, thị phi điên đảo, tà chánh điên đảo. Cho 

nên câu sau đây vẫn lấy phương tiện làm cứu cánh, phương tiện ở đây là gì? Là 

phương tiện phản diện chứ không phải là phương tiện chánh diện. Chúng ta nhìn 

thử  xem  xã  hội  ngày  nay,  có  giống  súc  sanh  hay  không?  Con  người  đôi  khi  còn 

không bằng súc sanh nữa. Có giống ngạ quỷ không? Có giống địa ngục không? Địa 

83 Tập 42 

0 



ngục trần gian! Con người sống trên thế gian này, mà không biết vì sao lại sống. 

Con người sống trên thế gian này có ý nghĩa gì? Có giá trị gì? Họ đều không biết. 

Không biết, nhưng họ vẫn khởi tâm động niệm, họ vẫn có ngữ ngôn tạo tác. Họ tạo 

tác điều gì? Bạn quan sát kỹ mà xem, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, hoàn 

toàn tương ưng với ba ác đạo. Nghiệp nhân đầu tiên của ba ác đạo là tham sân si, 

bạn xem có phải là tương ưng với cái này hay không? Từ phương tiện của họ mà 

nói,  sát  sanh,  trộm  cắp,  tà  dâm,  vọng ngữ,  những  thứ  này  là  phương  tiện  của  họ, 

phương tiện của chúng sanh trong ba ác đạo, ý nghĩa của ba câu này có thâm sâu 

không? 

Các  nhà  khoa  học  thời  cận  đại  chứng  minh,  dùng  lý  luận  của  lượng  tử  lực 

học  để  chứng  minh,  tâm  trạng  của  con  người  sẽ  ảnh  hưởng  đến  sức  khỏe  của  cơ 

thể. Họ đưa ra hai ví dụ, một là phẫn nộ, một là từ ái. Trong tâm có từ bi, có lòng 

yêu thương, tâm trạng này, tâm trạng này sẽ ảnh hưởng đến tế bào trong cơ thể của 

chúng  ta,  nó  đã  được  nguồn  dinh  dưỡng  rất  tốt,  năng  lực  miễn  dịch,  luôn  luôn 

hướng thượng, cơ thể của họ khỏe mạnh. Nếu như phẫn nộ, họ nói sự ảnh hưởng 

của phẫn nộ là  mặt trái, khiến cho những tế bào  mang theo mầm bệnh độc, năng 

lực miễn dịch bị giảm xuống, rất dễ bị virut truyền nhiễm từ bên ngoài. Đây là nói 

về tâm trạng của nhân loại, chẳng thể nói nó không liên quan đến cơ thể, có quan 

hệ mật thiết. Nói rộng ra, nói rộng ra đến môi trường, thật sự như trong đạo Phật 

nói,  “tướng do  tâm  sanh,  cảnh  tùy  tâm  chuyển”,  ảnh  hưởng  đến  môi  trường  bên 

ngoài.  Họ  cũng  đưa  ra  một  ví  dụ,  lời  cầu  nguyện  trong  tộc  quần  xưa  của  người 

ngoại quốc, khi hạn hán cầu  mưa, thấy  một người ở nơi hoang vắng cầu nguyện, 

sau khi cầu nguyện xong họ nói, công việc của chúng ta làm xong rồi, về thôi! Trời 

không mưa, nhưng mà buổi sáng cầu nguyện, buổi chiều sắp hoàng hôn thì thật sự 

có mưa, đầu tiên mưa rất lớn, sau đó mỗi ngày đều có một trận mưa, cứ thế mà 

mưa, suốt một mùa hai, ba tháng. Hỏi họ cầu nguyện cách nào? Họ nói không phải 

họ cầu ông trời cho mưa xuống, họ không có tâm niệm này. Họ niệm điều gì? Cảm 

ơn trời xanh, cảm ơn đại tự nhiên, đã yêu thương những chúng sanh sống ở nơi này 

như thế, hoàn toàn dùng tình thương, không cần cầu nguyện, cảm ơn, yêu thương, 

thì tự nhiên sẽ thông thôi. 

Điều  này  khiến  chúng  tôi  nhớ  đến,  trong  sách  xưa  có  ghi  một  đoạn,  trong 

truyện ký của đại sư Liên Trì có ghi một câu chuyện. Năm nọ Hàng Châu bị hạn 

hán, đại sư Liên Trì sống ở Hàng Châu, tôi có đến thăm đạo tràng của Ngài, bây 

giờ không phải là đạo tràng nữa, bây giờ biến thành quán trà rồi, chúng tôi thấy rất 

đau lòng, chánh điện làm phòng trà, bán trà, chỗ cúng Phật ngày xưa, bây giờ đặt 

Tập 42  831 



một cái bàn dài, là chỗ để ca nhạc, khiêu vũ, biểu diễn. Cũng còn may, họ biểu diễn 

toàn là âm nhạc cổ điển, nghệ thuật nhân gian của Trung Quốc. Thái thú của Hàng 

Châu xin đại sư Liên Trì giúp cho nông dân cầu mưa, đương nhiên đại sư Liên Trì 

không thể từ chối rồi, Ngài nói tôi cũng không biết cầu mưa, tôi chỉ biết niệm Phật, 

cho  nên  Ngài  dẫn  theo  một  nhóm  người  gồm  có  người  xuất  gia  và  người  tại  gia, 

bản  thân  Ngài  cầm  khánh  và  mõ,  dẫn  theo  một  đoàn  người  này  đến  đồng  ruộng 

niệm  Phật,  ở  đó  đi  nhiễu  Phật.  Thật  kỳ  lạ,  sau  khi  niệm  xong,  thì  chỗ  đó  bèn  có 

mưa, thực nghiệm này với người ngoại quốc kia cùng một lý như nhau. Tâm yêu 

thương chân thật cùng với đại tự nhiên, cùng với thiên địa quỷ thần thông suốt, lưu 

thông với nhau. Con người yêu đại tự nhiên, con người kính thần minh, thần minh 

và  đại  tự  nhiên  cũng  yêu  con  người.  Vì  sao  vậy?  Vì  là  cộng  đồng  thể  một  sanh 

mạng, chẳng phải là hai việc đâu. Cho nên một tâm niệm cực kỳ vi tế không đáng 

là gì của chúng ta, đều có sức ảnh hưởng rất lớn. Nhỏ là ảnh hưởng đến sức khỏe 

của thân tâm bạn, lớn là ảnh hưởng đến môi trường bên ngoài. Cầu nguyện có hiệu 

quả,  nhất  thời,  tạm  thời,  trị  ngọn  không  trị  gốc.  Trị  gốc  nghĩa  là  sao?  Trị  gốc  là 

giảng kinh  dạy  học,  vì  sao  vậy?  Vì  giảng  kinh  dạy  học  khai  phát  trí huệ  của  con 

người, trí huệ hiện tiền thì chẳng phải đã tìm thấy gốc rồi sao, trí huệ hiện tiền thì 

sẽ  có  phương  tiện  cứu  cánh.  Phải  dùng  lời  dạy  của  Cổ  thánh  tiên  hiền  ở  Trung 

Quốc để giải thích ba câu này. Căn là gì? Lão tổ tông ở Trung Quốc cho chúng ta 

biết, căn là phụ tử hữu thân, căn của nền văn hóa Trung Quốc. Thân là gì? Thân là 

thân yêu, sự thân yêu của phụ tử không có điều kiện, là chân thật không giả dối. 

Bạn thấy cha mẹ, thấy vào lúc nào? Trẻ sơ sinh, rõ ràng nhất là vào lúc 3,4 tháng, 

bạn xem cha mẹ yêu thương đứa trẻ, đứa trẻ tuy không biết nói chuyện, bạn xem 

dáng vẻ của nó đối với cha mẹ, nói lên sự yêu thương của nó rất rõ ràng. 

Có lần tôi đi họp ở Nhật, mười mấy bạn học Tịnh tông đi với tôi, trên đường 

đi, trong đoàn có một bà mẹ trẻ, con của cô ấy được 4 tháng, mang theo một cái xe 

nhỏ. Trên đường đi, tôi kêu mọi người quí vị nhìn xem, quí vị đến xem phụ tử hữu 

thân, ở đây quí vị sẽ thấy rõ ràng, sự giáo dục của Trung Quốc là gieo mầm từ chỗ 

này. Mục đích dạy học là gì? Là hy vọng tình thân yêu này, suốt đời giữ gìn không 

bao giờ thay đổi. Đây chính là đại bi, từ bi vĩnh viễn bất biến, đại bi biểu hiện ở 

chỗ phụ tử, nghĩa là phụ từ tử hiếu. Tâm đại bi khi làm cha, ở địa vị này phải làm 

thế  nào?  Chính  là  từ  ái,  chính  là  thân  yêu.  Phận  làm  con  cái  thì  phải  làm  sao? 

Chính là hiếu thảo, phương tiện, ở đây chính là nói về phương tiện. Đối với lãnh 

đạo trung thành, thì bạn chính là từ ái, lãnh đạo đối với thuộc hạ nhân từ, thì đó đều 

thuộc về phương tiện. Nhưng mà ở trong đây quan trọng nhất là trí huệ, nếu không 

83 Tập 42 

2 



có trí huệ bạn sẽ không biết phải làm cách nào, thì bạn sẽ không làm được, trí huệ 

mở rồi thì gốc sẽ tìm thấy, cũng biết được làm cách nào để vận dụng cái căn này. 

Lão tổ tông của Trung Quốc chúng ta, họ thật sự hiểu, thật sự có trí huệ, đã 

nói cho chúng ta rất rõ ràng, đơn giản vắn tắt, rõ ràng minh bạch, không mập mờ 

một tí nào. Tâm từ bi của người cha là gì? Tâm từ bi của người con là gì? Tâm từ 

bi của huynh đệ là gì?  Tâm từ bi của bạn hữu là gì? Đều dạy bạn từ trên phương 

tiện, đó chính là một sự từ bi. 

Trong ngũ luân nói, phụ tử hữu thân, quân thần hữu nghĩa, phu phụ hữu biệt, 

trường ấu hữu tự, bạn hữu hữu tín. Nói có năm chữ, là tổng đại cương, tổng nguyên 

tắc!  Dùng  tâm  đi  nghiên  cứu  thể  hội  khái  niệm  trung  tâm  này,  tất  cả  chúng  sanh 

cùng một thể với tôi. Trong Phật pháp giảng càng triệt để càng cứu cánh hơn, biến 

pháp giới hư không giới cùng với mình là một thể, cái gọi là “nắm một cọng tóc mà 

động đến toàn thân”. Bản thân chúng ta có một quan niệm, một câu nói, một động 

tác,  đều  ảnh  hưởng  đến  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  đây  là  điều  trong  Hoa 

Nghiêm  Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán nói. Hiền Thủ đại  sư đưa ra  một ví dụ là 

nhất trần, một vi trần châu biến pháp giới. Một vi trần vì sao châu biến pháp giới? 

Sự chấn động của một vi trần, sự ba động này châu biến pháp giới, xuất sanh vô 

tận, lượng của một vi trần hàm dung không hữu, sự ba động của một vi trần châu 

biến pháp giới. Tác dụng của một vi trần, là xuất sanh vô tận, là một thể. Cho nên 

tiến sỹ Giang Bổn ở Nhật làm thực nghiệm nước, tôi quen biết ông ta năm đó, tính 

đến nay đã có 10 năm rồi. Ông ta nói với tôi, nòng cốt của vũ trụ hình như chính là 

tình thương, tôi nói, không sai. Tôi nói với ông ta, nòng cốt giáo lý của tất cả mọi 

tôn giáo trên thế giới, cũng chính là tình thương. Bạn xem đạo Phật nói từ bi, đạo 

cơ đốc, đạo thiên chúa nói thần yêu người đời, thượng đế yêu người đời, đạo Hồi 

giáo nói chân chủ, thật sự là nhân từ. Cho nên nhân từ bác ái, tôi nói 4 chữ này, là 

nòng  cốt  của  giáo  lý  thần  thánh  trên  toàn  thế  giới.  Nó  chính  là  tự  tánh,  chính  là 

tánh đức, chính là căn, chính là bồ đề, chính là phương tiện. 

Cổ  thánh  tiên  hiền  ở  Trung  quốc,  tìm  được  căn  rồi,  cũng  có  trí  huệ,  trên 

phương  tiện  có  đưa  ra  mấy  ví  dụ,  chúng  tôi  quy  nạp  lại  thành  12  chữ:  Hiếu  Để 

Trung Tín, Lễ Nghĩa Liêm Sỉ, Nhân Ái Hòa Bình, 12 chữ này. Nếu như chúng ta 

thực hiện được hết 12 chữ này, thì người này chính là thánh nhân, người này chính 

là  Phật,  người  này  chính  là  thần.  điều  này  không  giả  dối  đâu.  Đông  phương  tây 

phương  xưng  hô  không  giống  nhau,  nhưng  thực  chất  thì  tương  đồng,  thực  hành 

được từ bi, làm đến chỗ quá viên mãn, Phật pháp nói, từ bi vi bổn. 

Tập 42  833 



Đạo Phật nói phương tiện, là nói đến điều gì? Nói về 10 đại cương, 10 đại 

cương ở đây chính là 10 thiện nghiệp. Trong Thập thiện mỗi một điều đều đầy đủ 

10 điều, đó là 100 điều, trong 100 điều này mỗi một điều đều đầy đủ 10 điều, trùng 

trùng vô tận. Cho nên  ở Tiểu thừa, Tiểu thừa có 3000 oai nghi, là sự mở rộng ra 

của 10 thiện nghiệp, 3000 điều, Đại thừa Bồ tát tám vạn bốn ngàn tế hạnh, vẫn là 

Thập  thiện  nghiệp  mở  rộng  ra,  3000  oai  nghi  là  phương  tiện  cứu  cánh,  8  vạn  4 

ngàn tế hạnh, là phương tiện cứu cánh của Bồ tát. 

Nếu  chúng  ta  dùng  12  chữ  này  của  Trung  quốc,  12  điều  đức  mục:  Trung 

Hiếu Nhân Ái, Tín Nghĩa Hòa Bình, thêm Lễ Nghĩa Liêm Sỉ, 12 chữ này. 12 chữ 

này nói rộng ra, có phải là 8 vạn 4 ngàn tế hạnh của Bồ tát hay không? Đúng vậy, 

không sai chút nào, xem bạn có trí huệ để sử dụng nó hay không thôi. Có trí huệ sử 

dụng nó, từng ly từng tí trong cuộc sống hàng ngày, không điều gì chẳng phải tâm 

từ  bi  đang  hiện  ra.  Ba  câu  này  chính  là  nền  tảng  giáo  dục  của  chúng  ta,  gốc  của 

Phật  pháp  rất  hay,  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  Sa  Di  Luật  Nghi,  quá  hay.  Chúng  ta 

không có trí huệ thì không biết sử dụng nó, cho nên chúng ta học Đệ Tử Quy, học 

Cảm  Ứng  Thiên,  từ  trong  đó  học  một  ít  trí  huệ,  Thập  thiện  nghiệp  đạo  chúng  ta 

không biết triển khai, bạn học Đệ Tử Quy thì sẽ biết được, Đệ Tử Quy triển khai. 

Đệ Tử Quy tổng cộng có 360 câu, mỗi câu 3 chữ. Nói cho quí vị biết, mỗi câu đều 

là Thập Thiện Nghiệp Đạo. Thái Thượng Cảm ứng Thiên cũng là như vậy, mỗi câu 

đều không tách rời Thập thiên nghiệp đạo. Bạn học từ trong đó, bạn học được điều 

gì?  Học  được  biết  dùng  Thập  thiện  nghiệp  đạo,  thực  hiện  trong  cuộc  sống  hàng 

ngày,  thực  hiện  trong  công  việc,  công  việc  của  các  hãng  các  nghiệp  không  đồng 

nhưng đều thực hiện. Thực hiện trong công việc tiếp nhân xử thế, sự quan hệ của 

bạn  đối với  mọi  người  rất  tốt,  đạo  Phật  gọi  đó  là  pháp  duyên  thù  thắng,  bất  luận 

bạn đi đến nơi nào, đều đón nhận được tình thương của mọi người, người ta hoan 

hỷ đón tiếp bạn, muốn học tập theo bạn. Đối nhân xử thế đến giai đoạn này, có thể 

nói là tương đối viên mãn rồi. Bạn chưa ra khỏi địa cầu, địa cầu ở trong hư không, 

là một tinh tú rất rất nhỏ, bạn bước ra được, bạn đi vào hư không vô tận, bạn tiếp 

xúc với chúng sanh không cùng không gian, phạm vi này lớn đấy, không chỉ là một 

Thập pháp giới, tất cả sát độ của chư Phật đều có Thập pháp giới. Thế nên Thập 

thiện của bạn khai triển ra, chắc chắn không chỉ là tám vạn bốn ngàn. Biến thành 

cái gì? Biến thành vô lượng vô biên vô tận vô số phương tiện, trí huệ của bạn viên 

mãn rồi, phương tiện cứu cánh rồi, thì bạn mới có thể hóa độ tất cả chúng sanh, ý 

nghĩa của ba câu này rất sâu. 

83 Tập 42 

4 



Cái  minh  tất  hữu  cứu  cánh  phương  tiện  độ  sanh  chi  pháp,  phương  thị  Như 

Lai quả giác cứu cánh, cố thập niệm tất sanh chi cứu cánh phương tiện, thật do ư 

Di  Đà  cứu  cánh  thành  tựu  chi  tối  cực  phương  tiện  xứ,  chánh  thị  bổn  kinh  trung 

Như Lai định huệ cứu sướng vô cực xứ, đến đoạn này. 

Chúng ta nói có một người lâm trọng bệnh, tất cả mọi phương pháp trị liệu 

đều  không thể  giúp  cho  người  này.  Đức  Phật  có  cách  nào  không?  Nếu  như  Đức 

Phật cũng đành chịu bó tay, thì Đức Phật không phải là bậc vạn đức vạn năng nữa, 

vạn đức vạn năng chỉ là lời tán thán, chứ không phải là lời chân thật. Chúng ta nên 

biết, sự phúc đáp của Phật pháp là khẳng định, chắc chắn là có. Vấn đề ở chỗ bạn 

có tin hay không? Bạn thật sự tin tưởng, thì nó thật sự có hiệu quả, bạn hoài nghi, 

thì nó sẽ không có tác dụng. Điều này nếu như nói rõ ra, thì Đức Phật thật sự có 

phương tiện, chứ Đức Phật  không có phương pháp, điều này cần nên hiểu. Phục 

hồi trọng bệnh của bạn trở lại khỏe mạnh, phương pháp đó là gì? Phương pháp đó 

chính  là  sự  tín  tâm  của  bạn,  là  tâm  trạng  của  chính  bạn.  Cho  nên  Đức  Phật  có 

phương tiện, Đức Phật không có phương pháp, phương pháp là ở chính bạn. Tâm 

trạng của bạn chuyển rồi, thì bệnh của bạn không còn nữa, bạn đến điểm giao nhau 

giữa  sanh  tử,  con  đường  này  là  đường  chết,  con  đường  này  là  đường  sống,  bạn 

không đi đường kia mà đi đường này, thì vấn đề được giải quyết thôi. Đức Phật có 

thể nói cho bạn biết, những đạo lý và chân tướng sự thật này, nhưng chính bạn phải 

bước  đi,  bạn  có  quyền  lựa  chọn.  Chư  Phật  Bồ  tát  có  thể  dạy  bạn,  bản  thân  bạn 

không tiếp nhận thì chẳng có cách nào, cho nên người nào chẳng phải là Phật. Phật 

pháp nói rất rõ ràng, mỗi người đều là một vị Phật, chỉ là bây giờ bị mê, mê quá 

sâu dày, thời gian mê quá dài. Nhưng mà mê có sâu dày có lâu đi nữa, nhưng giác 

ngộ chỉ ở trong một niệm. 

Trong kinh Phật thường có một ví dụ, căn phòng tối ngàn năm, một đốm lửa 

là sáng, một ngọn đèn là chiếu sáng hết. Phòng tối ngàn năm là ví dụ thời gian bạn 

mê  quá  dài,  bạn  mê  quá  sâu  dày,  thắp  một  ngọn  đèn  lên  là  sáng,  bóng  tối  không 

còn nữa. Đức Phật cho chúng ta biết, giác và mê chỉ ở trong một niệm, trong mê có 

tội ác, một niệm giác ngộ thì tội ác không còn nữa, vì sao vậy? Vì tội ác không có 

thật, trong chân tánh không có thiện ác, không có tội nghiệt. Tự tánh vĩnh viễn là 

Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác,  bạn  không  giác  là  tạo  nghiệp,  là  có  tội,  là  phải  thọ 

quả báo. Cho nên tin tưởng vững chắc mê ngộ ở một niệm, một niệm của chúng ta 

không chuyển được, vấn đề nằm ở chỗ nào? Vấn đề ở chỗ đối với chân tướng sự 

thật  chúng  ta  còn  hoài  nghi.  Nếu  như  không  có  hoài  nghi,  thì  chắc  chắn  chuyển 

được. Vì sao Đức Phật Thích Ca Mâu Ni chuyển được? Vì sao lục Tổ Huệ Năng 

Tập 42  835 



chuyển được? Bây giờ quí vị xem Lưu Tố Vân cư sĩ ở Đông Bắc Trung Quốc, vì 

sao cô ấy chuyển được? Bản thân cô ấy nói cô ấy đang biểu diễn. Câu này nói rất 

có ý nghĩa, cô ấy đang biểu diễn, thật sự là đang biểu diễn. Chẳng những bệnh của 

cô  ấy  không  cần  chữa  trị,  không  hề  uống  tí  thuốc  nào  mà  hết  bệnh,  cơ  thể  khỏe 

mạnh, khỏe mạnh đến mức độ nào? Khỏe mạnh như lúc còn trẻ, hoạt bát hơn ngày 

xưa, người ta hỏi cô ấy vì sao vậy? Cô ấy nói vui một câu, cô ấy nói có thể gọi đó 

là phản lão hoàn đồng vậy! Đúng vậy, đúng là như vậy. Ở trong Phật pháp có căn 

cứ, tâm niệm, trong tâm cô ấy không có già, không có quan niệm về chữ già, cho 

nên cô ấy không suy, không già. Con người chúng ta khi có tí tuổi rồi thì, tôi già 

rồi, tôi không làm  được đâu, quả thật là không làm được. Vì sao vậy? Vì ý niệm 

đang chuyển người đó. Tuổi tác có thể mỗi năm một lớn, nhưng ý niệm vĩnh viễn ở 

lúc còn trẻ, câu này ngày xưa khi giảng kinh tôi đã nói rất nhiều lần. 

Tôi  từng  nói  năm  26  tuổi  tôi  học  Phật,  thì  suốt  đời  vĩnh  viễn  là  26  tuổi, 

không  chuyển  biến  theo  cảnh  giới  bên  ngoài.  Bạn  30  tuổi  học  Phật  thì  vĩnh  viễn 

bạn  30  tuổi,  ở  trong  Phật  pháp  bạn sẽ  thật  sự  học  được.  Nhưng  mà  chúng  ta  vẫn 

còn một chút biến hóa, đó là gì vậy? Là vì chúng ta không học triệt để, hoàn toàn 

triệt để, hoàn toàn rõ ràng, thì bạn sẽ thường ở giai đoạn đó. 

Đối với Đại thừa giáo tôi thật sự không rời một ngày nào, ngày nào cũng đọc 

kinh,  ngày  nào  cũng  giảng  kinh,  không  ở  trong  giảng đường,  tôi  nói  chuyện  với 

người  cũng là giảng kinh. Tôi  học rất  vất  vả,  cho nên tôi nói  với  mọi  người, tôi 

không phải là bậc thượng thượng căn, tôi là bậc trung hạ căn, nhưng mà từ nhỏ tôi 

đã có tín tâm, tôi không hoài nghi. Tôi đối với giáo lý Đại thừa, đối với pháp môn 

Tịnh độ, hoàn toàn tin tưởng vững vàng. Đại khái vào lúc hơn 50 tuổi, trong đời tôi 

tiếp nhận sự chỉ dạy của Chương Gia đại sư, giống như trong kinh Lăng Nghiêm 

nói, “tương thử thâm tâm phụng trần sát, thị tắc danh vi báo Phật ân”, hiến thân 

báo ân. Dùng cái gì làm phương tiện cứu cánh? Noi gương Đức Thế Tôn làm một 

giáo  viên  có  nghĩa  vụ,  tôi  không  làm  hiệu  trưởng,  tôi  làm  giáo  viên,  mỗi  ngày 

giảng kinh thuyết pháp, sống một ngày làm một ngày. Có duyên với thế gian này, 

thì  tôi  sống  thêm  vài  năm,  hết  duyên  với  thế  gian  này,  thì  tôi  đi  về  thế  giới  Tây 

phương Cực lạc, thế giới Cực lạc là quê hương của tôi, gọi là trở về quê hương, lá 

rụng về cội. Tôi hiểu xã hội này rất rõ, sống trên thế gian này hiện nay, vẫn như 

vậy ngày nào cũng sống cùng chư Phật Bồ tát, bạn xem có vui sướng không? Có 

hạnh phúc không! Không rời một ngày nào. Phật Bồ tát ở đâu? Ở trong kinh điển, 

kinh điển là dẫn đường, là môi giới. Mượn sự dẫn đường môi giới này, trên tinh 

83 Tập 42 

6 



thần của chúng ta, chẳng những thông đạt với Cổ thánh tiên hiền, chư Phật Bồ tát, 

trên  thực  tế  thì  không  có  xa  lạ.  Nếu  bạn  hỏi vì  sao vậy? Vì  tất  cả  pháp  tùng  tâm 

tưởng sanh. Nếu như chúng ta khởi tâm động niệm, giống như khi chúng ta thành 

lập Tịnh Tông Học Hội, tôi đưa ra 5 đề mục tu học, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ 

tạo tác, đều có thể tương ưng với tam phước, tương ưng với lục hòa. Người khác 

không hợp với tôi, nhưng tôi hợp với họ, điều này không chướng ngại lục hòa kính, 

tất cả đều phải tự mình làm trước, đừng yêu cầu người khác, yêu cầu người khác 

thì bạn sẽ có phiền não, yêu cầu chính mình, đừng yêu cầu người khác. Tương ưng 

với Tam học, Lục độ, Thập đại nguyện, đứng về sự cũng không rời tăng đoàn của 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, cũng không rời Tăng đoàn của thế giới Cực lạc, đó là 

chân  thật,  không  giả  dối.  Tôi  làm  được,  bạn  cũng  làm  được,  mọi  người  đều  làm 

được. 

Thầy của chúng ta là kinh Hoa Nghiêm, là kinh Vô Lượng Thọ, là kinh Pháp 

Hoa, trong kinh giáo này là nhất thừa kinh giáo, còn thù thắng hơn Đại thừa. Nắm 

bắt được một bộ, kiên nhẫn miệt mài, chọn bộ kinh này không cần chúng ta phải lo 

lắng, chư Phật Bồ tát, chư vị Tổ sư, đều cho chúng ta biết, kinh Vô Lượng Thọ là 

số  một.  Bạn  xem  trong  lời  giới  thiệu  của  Mai  Quang  Hi  cư  sỹ,  ông  ấy  nói:  Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa, cũng là dẫn đường của kinh Vô Lượng Thọ, dẫn đường cho 

bạn  nhập  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Nếu  như  chúng  ta  không  hoài  nghi  mà  hoàn  toàn 

tiếp nhận, thì bạn chính là bậc thượng thượng căn. Ở đây chúng ta giảng đến chỗ 

chuyên tiếp thượng căn, không hề nói sai một chút nào. Chúng ta ở trong thế giới 

tinh thần, ở trong thế giới linh tánh, chúng ta sống cùng với chư Phật Bồ tát, sống 

cùng  với  Cổ  thánh  tiên  hiền,  bạn  nghĩ  xem  đó  là  việc  vui  không,  thì  làm  sao  lại 

không sanh tâm hoan hỷ được? Làm sao lại không có pháp hỷ sung mãn. Cho nên 

mỗi câu mỗi chữ trong kinh là vô lượng nghĩa, giảng không hết. 

Ký nhiên Như Lai, ở đây là chỉ cho Phật A Di Đà, hoặc là Đức Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni,  nhất  định  có pháp phương  tiện  cứu  cánh để  độ  sanh, bất  luận  bạn  là 

chúng  sanh  hạng  nào,  hành  thiện  cũng  được,  tạo  nghiệp  cũng  được,  ngũ  nghịch 

thập  ác  cũng  được,  đều  có  thể  giúp  cho  bạn  một  đời  thành  Phật,  đây  gọi  là  pháp 

phương tiện cứu cánh độ sanh. Như thế mới thật sự hiển thị quả giác cứu cánh của 

Như Lai, thật sự là viên mãn, không hề khiếm khuyết. Nếu như điều này không làm 

được, là khiếm khuyết, không gọi là viên mãn. 

Đức  Phật  A  Di  Đà  dùng  phương  pháp  gì  để  đạt  đến  cứu  cánh  viên  mãn? 

Lâm  chung thập niệm tất sanh. Một đời mê hoặc, điên đảo, hồ đồ, tạo tác đại tội 

ngũ  nghịch  thập  ác,  chắc  chắn  đọa  A  Tỳ  địa  ngục.  Phật  A  Di  Đà  vào  lúc  lâm 

Tập 42  837 



chung, dùng 1 niệm, 10 niệm tất sanh, đây là phương tiện cứu cánh, không còn gì 

để nói nữa. Nhưng mà ở chỗ này các vị cần nên biết, người vãng sanh này cần phải 

hội đủ 3 điều kiện, ba điều kiện này không hội đủ, thì khi lâm chung họ không biết 

niệm Phật, họ không thể vãng sanh được. Thứ nhất là đầu óc sáng suốt, cho nên khi 

lâm chung sợ nhất là người già bị lẫn. Có người từng hỏi tôi, người già bị lẫn làm 

sao giúp cho họ đây? Chẳng có cách nào! Chỉ có thể niệm Phật khiến cho họ nghe 

thấy, “nhất lịch nhĩ căn, vĩnh vi đạo chủng”, đối với hạng người này, trồng chủng 

tử A Di Đà Phật vào trong A Lại Da thức của họ. Cho nên tâm niệm trước khi vãng 

sanh phải rõ ràng, phàm người khi lâm  mạng chung đầu óc sáng suốt, cho các vị 

biết,  nhất  định  người  này  không  đọa  vào  ba  đường  ác.  Vì  sao  vậy?  Vì  họ  không 

chọn nơi đó để đi, chắc chắn là cõi nhân thiên. Cho nên người Trung Quốc nói ngũ 

phước, cái cuối cùng chính là chết tốt, khi chết rõ ràng minh bạch, họ không đọa 

vào ác đạo, đó là một điều trong ngũ phước, cho nên cái thứ nhất là khi lâm chung 

đầu óc sáng suốt. Thứ hai là gặp được thiện hữu nhắc nhở, có người dạy họ, như 

Châu Quảng Đại tiên sinh ở Hoa Thịnh Đốn, nước Mỹ. Châu Quảng Đại tiên sinh 

một đời không tiếp xúc với tôn giáo, trước khi mất 3 ngày, người nhà mới tìm đến 

Tịnh Tông Học Hội của chúng tôi, học trò của chúng tôi đến giúp cho ông ấy, nói 

cho ông ấy cái hay của thế giới Cực lạc, khuyên ông ấy niệm Phật, phải có cơ hội 

này.  Thứ  ba  là  sau  khi nghe  rồi, tin tưởng,  phát  nguyện,  thế  là  được  rồi.  Ba  điều 

kiện này thiếu một cũng không được, Châu Quảng Đại có đầy đủ 3 điều này, cho 

nên ông ấy không phải là 10 niệm, mà ông ấy niệm 3 ngày, người thân của ông ấy 

3 ngày 3 đêm, cùng với các bạn trong học hội của chúng tôi giúp ông ấy niệm. 3 

ngày thật sự thành công, cả nhà đều tin tưởng, đều là tự hành hóa tha. Ông ấy biểu 

diễn như thế, bạn xem cả nhà vốn là không tin, giờ đều tin hết. Các bạn học Tịnh 

tông nghe được tin này, niềm tin đối với niệm Phật càng kiên cố, biết được việc đó 

không phải giả, mà là sự thật. 

Thử hỏi, hiện tại cơ thể của chúng ta khỏe mạnh, Phật A Di Đà có thể giúp 

được không? Hiện tại tập khí phiền não của chúng ta rất nặng, tội nghiệp rất sâu, 

chúng  ta  muốn  sám  trừ  nghiệp  chướng,  muốn  thân  tâm  mạnh  khỏe  để  học  Phật, 

Phật A Di Đà có thể giúp ta được không? Hiện nay địa cầu mà chúng ta đang sống, 

nó bị bệnh rồi, tai nạn quá nhiều, Phật A Di Đà có thể giúp cho chúng ta hóa giải 

được không? Đáp án là khẳng định. 

Phương tiện cứu cánh của Như Lai là gì? Cho quí vị biết, chính là giảng kinh 

dạy  học,  giảng  kinh  gì  vậy?  Giảng  kinh  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ.  Tất  cả  những 

83 Tập 42 

8 



nghi nạn tạp chứng, phương pháp đối trị, phương pháp trị liệu, tất cả đều nằm trong 

bộ kinh này. Vấn đề ở chỗ bạn có tin không? Tin, trong tôn giáo nói, người có tin 

thì được cứu, bạn có tin không? Tin thì bạn được cứu. 

Thực tế mà nói, bộ kinh nào cũng thù thắng, Phật Phật đạo đồng, kinh giáo 

cũng như vậy. Kinh Kim Cang nói rất hay, “thị pháp bình đẳng, vô hữu cao hạ”. 

Nhưng kinh Hoa Nghiêm quá dài, hiện nay cần cấp cứu, chúng ta tạm thời ngưng 

kinh Hoa Nghiêm một năm, hy vọng trong một năm này giảng bộ kinh đây, đó là 

gì? Cấp cứu mà! Sau đó chúng ta từ từ học kinh Hoa Nghiêm, chúng tôi sẽ tiếp tục 

giảng kinh Hoa Nghiêm, giảng hết kinh Hoa Nghiêm. Tôi nghĩ y theo cách giảng 

của  chúng  tôi  ngày  trước,  giảng  toàn  bộ  phẩm  Thập  Trụ,  sau  phẩm  Thập  Trụ  thì 

không cần phải giảng kỹ như vậy nữa, chúng tôi sẽ y theo phương thức giảng kinh 

thông thường. Không phải là chỗ quan trọng, thì nói lược là được rồi, bộ phận quan 

trọng thì chúng tôi sẽ giảng kỹ, như thế thì thời gian có thể rút ngắn lại, hy vọng 

kinh Hoa Nghiêm không quá 5 năm là giảng xong. Nếu như y theo phương thức 

hiện  nay,  thì  kinh  Hoa  Nghiêm  phải  giảng  mất  20  năm,  chúng  ta  rút  ngắn  lại,  5 

năm là giảng xong. 

Cho  nên  chỗ  phương  tiện  cứu  cánh  thành  tựu  cuối  cùng  của  Di  Đà,  thật  sự 

không sai chút nào, Ngài có, chẳng phải Ngài không có. 

Chánh thị bổn kinh trung, Như Lai định huệ, cứu sướng vô cực xứ. Hai câu 

này là kinh văn trong kinh, không có gì là chẳng giải quyết được, các nhà khoa học 

cũng chứng minh. Dự ngôn trong ngoài xưa nay, có phải là thật không? Mọi người 

cũng khẳng định là thật. Nhưng mà cái thật ở đây, là cái thấy của họ vào thời điểm 

đó, khi sự việc đến, vẫn còn rất nhiều nhân tố biến hóa tồn tại trong đó, đó là xem 

cái gì? Cho nên sau mỗi dự ngôn đều xem, xem nhân tâm của các bạn, các bạn có 

thay đổi hay không, đều có một câu như vậy. Điều này nói lên rằng dự ngôn nói là 

điều có thể, chứ không phải là nhất định, nói là có thể, hoàn toàn ở trong tâm trạng 

của chúng ta. Hiện nay bạn bị bệnh nặng, bệnh nguy rồi, thọ mạng của bạn đã hết. 

Thọ mạng hết thì chẳng có cách nào, có thể kéo dài thêm không? Có. Vì sao lại có 

thể? Thọ mạng của bản thân tôi hết rồi, không còn nữa, tôi vì chúng sanh, thọ mạng 

của chúng sanh dài. Nếu như bạn có thể xả mình vì người, tôi đem cái thể xác này 

cúng đi, phục vụ vì tất cả chúng sanh, không còn vì mình nữa, lập tức thọ mạng 

được kéo dài. Xem sự phát tâm của bạn lớn hay nhỏ, bạn phát tâm nhỏ một chút thì 

kéo dài được vài năm, phát đại tâm thì kéo dài vài chục năm, con số không nhất 

định. 

Tập 42  839 



Ở  Trung  Quốc  có  một  người  sống  lâu  nhất,  đó  là  Bành  Tổ,  sống  hơn  800 

tuổi, đại đệ tử của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, tôn giả Đại Ca Diếp đang nhập định 

ở núi Kê Túc, còn sống đó, 3000 tuổi rồi, thọ mạng của Ngài lâu quá. Ngài đang 

chờ Bồ tát Di Lặc ra đời, đem y bát giao cho Bồ tát Di Lặc, vậy còn phải chờ bao 

nhiêu năm nữa? Nếu theo cách tính của thế gian này thì là 56 ức 7 ngàn vạn năm 

nữa, Ngài phải sống lâu như vậy, chờ để giao y bát. Khi chúng tôi đi du lịch ở Đại 

Lý Vân Nam, còn nghe người ta nói rằng, tôn giả Ca Diếp thường xuất hiện, người 

có duyên thì sẽ gặp được Ngài. Cho nên pháp không có định pháp, đạo lý phải hiểu 

rõ ràng minh bạch. Tiền đồ một đời của mình, là do tâm niệm của mình tạo thành, 

không liên quan gì với người khác. Nếu như oán trời trách người, thì tội nghiệp đó 

rất nặng, thì bạn bị mê hoặc điên đảo rồi. Những đạo lý này, trong Hoàn Nguyên 

Quán giảng rất rõ ràng, giảng rất tỉ mỉ. Bộ kinh này rất thâm sâu, từ chỗ đại duyên 

khởi của vũ trụ bắt đầu giảng, giảng đến cuối cùng, dạy chúng ta tu chỉ, tu quán. 

Chỉ là học buông bỏ, quán là học nhìn thấu. 

Kim nhân yên năng nhân thử pháp chi dị hành, nhi bỉ thị chi hồ. Đây là sự sai 

lầm của người ta đối với Tịnh tông, quan niệm sai lầm này, hình như pháp môn này 

quá dễ dàng, thành Phật tác Tổ làm gì có chuyện dễ dàng như vậy! Cho nên xem 

thường pháp môn này, họ muốn học những đại kinh đại luận khác, không hề biết 

rằng  những  đại  kinh  đại  luận  khác,  chỗ  quay  về  cuối  cùng  là  tương  đồng,  con 

đường đó đi rất xa, đi rất nhiều đường vòng, pháp môn này là đi đường thẳng. Cho 

nên người có thể tin được, bất luận là họ hạng người nào, thật sự tin tưởng phát 

nguyện, đi con đường này đều gọi là thượng căn,  chuyên  tiếp thượng căn, không 

tin thì bạn đi con đường vòng vậy! 

Dưới đây Lão cư sỹ đưa ra một ví dụ, giống như Ti vi màu, máy thu âm, máy 

tính điện tử, nhất định phải an toàn dễ dùng.Tuy ư khoa kỹ vô tri chi nhân, nhất án 

điện nữu, tiện năng hưởng thụ, thử tối hiện đại chi khoa học thành quả, nhân tất 

nhân kỳ an toàn dị dụng, nhi tán kỳ khoa kỹ chi tiên tiến. 

Đưa ra ví dụ này rất hay, hiện nay mỗi nhà đều sử dụng, bạn phải nói ra đạo 

lý  của  nó,  người  có  thể  nói  ra  được  quá  ít,  nhưng  mọi  người  đều  biết  dùng,  đơn 

giản dễ dùng, lập tức có thể thu được hiệu quả, cho nên mọi người xem rất vui vẻ, 

cái lý đó quá thâm sâu, hiểu hay không hiểu cũng chẳng sao, chỉ cần biết dùng là 

được rồi. Cùng một lý như vậy, lý của Tịnh tông quá thâm sâu, chỉ có Phật và Phật 

mới có thể cứu cánh, thì bạn tìm sự phiền phức đó làm gì. Đức Phật nói chỉ có Phật 

và chư Phật mới có thể hiểu được, mới cứu cánh, ngày nay chúng ta chỉ cần làm 

84 Tập 42 

0 



theo phương pháp này, đến thế giới Tây phương Cực lạc là làm Phật rồi, đó là đạo 

lý gì chẳng phải đã hiểu hết rồi sao? Nếu hiểu hết rồi mới học, thì cả đời bạn không 

có  hy  vọng  rồi,  đời  này  chắc  chắn  bạn  không  hiểu  được,  bạn  không  thể  đi  được, 

còn  không bằng bà  già  kia,  cái  gì  cũng  không biết  nhưng  bà  ấy  đi  trước,  đến  thế 

giới tây phương Cực lạc thì bà ấy hiểu hết. Bạn không thể so sánh với bà ấy, bà ấy 

là bậc thượng căn, bạn là hạ căn. Bạn thật sự hiểu rõ ràng sự việc này rồi, bạn sẽ 

hiểu được vì sao lần này tôi để kinh Hoa Nghiêm qua một bên mà giảng bộ kinh 

này, bạn sẽ hiểu được. Kinh Hoa Nghiêm dạy bạn hiểu rõ trong kinh đó, kinh này 

thì không cần, kinh này nói bạn làm Phật trước, sau đó tự nhiên bạn sẽ thông đạt 

hết. Thật sự tin tưởng chính mình, cho nên trong kinh Hoa Nghiêm có hai câu rất 

quan  trọng,  đầu  tiên  tin  tưởng  chính  mình  vốn  là  Phật,  điều  này  rất  quan  trọng. 

Trong kinh Tịnh độ, “thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật”. Trong Quán Kinh nói như 

vậy: “Thị tâm thị Phật”, nghĩa là đức Phật dạy, tất cả chúng sanh vốn là Phật. Thị 

tâm tác Phật, ngày nay bạn niệm Phật A Di Đà chính là thị tâm tác Phật. A Di Đà 

Phật  là  tự  tánh  Phật,  bạn  niệm  danh  hiệu  Phật  này  chính  là  thị  tâm  tác  Phật,  bạn 

vốn  là  Phật,  bây  giờ  lại  tác  Phật,  thì  làm  sao  không  thành  Phật  được?  Phải  niệm 

thời gian bao lâu để thành Phật? Thông thường xem ra là ba năm, bạn nghĩ xem có 

nhanh không? Phàm phu làm Phật chỉ cần 3 năm. Nhưng mà bạn nghe thấy câu này 

e  rằng  bạn  kinh  sợ,  ai  ya,  ba  năm  là  phải  chết  rồi,  pháp  môn  này  không  thể  học 

được, làm người ta khiếp sợ mà thoái tâm. Đúng vậy, đó là gì? Mê hoặc nên mới 

như  vậy.  Trong  lục  đạo  khổ  như  vậy  mà  còn  không  giác  ngộ,  còn  không  buông 

được, còn lưu luyến, thì còn có cách nào nữa? Chư Phật Bồ tát đứng bên cạnh cũng 

cảm  thấy  mắc  cười,  chẳng  có  cách  nào.  Thôi  được,  bạn  đã  không  thể  buông  bỏ 

được mà đi, thì bạn thọ khổ thêm vài năm nữa vậy, chờ bạn thọ đủ rồi tính tiếp. Sự 

thật quả đúng là như vậy, chư Phật Bồ tát tuyệt đối không ép buộc bạn đâu. Bạn 

đồng ý ở luân hồi thì để bạn ở, chờ một ngày nào đó bạn ngán rối, bạn không muốn 

ở đó nữa, thì chư Phật Bồ tát sẽ đến. “Phật thị môn trung, bất xả nhất nhân”, đại 

nguyện này thật đáng nể! Chư Phật Bồ tát tuyệt đối không ép buộc người nào, gọi 

là “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”, bạn muốn làm gì thì bạn làm điều đó, 

các Ngài tuyệt đối không can thiệp, điểm này chúng ta nên nhớ. 

Chúng ta thấy người thân quyến thuộc, thấy được những người chúng ta tôn 

trọng, chúng ta thích, họ đang tạo ác nghiệp, đừng nên can thiệp vào, nên khuyên 

họ,  khuyên  họ  không  tin,  không  tin  thì  thôi.  Không  nên  nhất  định  ép  buộc,  nhất 

định ép buộc là không tốt, ngay Phật Bồ tát còn không ép buộc, hà huống là chúng 

ta? Phương pháp hữu hiệu nhất, là chính bản thân bạn làm cho họ xem, họ sẽ tin 

tưởng, nếu họ nhìn thấy sự thật thì họ sẽ tin. 

Tập 42  841 



Nói  lời  này  đại  khái  cũng  khoảng  3,4  mươi  năm  rồi,  Lão  thái  thái  của  Hà 

Đông Tước Sỹ ở Hongkong, bà ấy có thiện xảo phương tiện. Hà Đông Tước Sỹ là 

tướng quân, cả gia đình là tín đồ đạo Cơ đốc, Lão thái thái niệm Phật, trở lại thời 

xưa, còn tiếp nhận một chút văn hóa truyền thống, hiểu được hiếu thảo cha mẹ, cho 

nên mẫu thân niệm Phật, cả nhà tuy là tín đồ đạo Cơ đốc, nhưng cũng không phản 

đối, trong nhà có lập một điện Phật nhỏ, cúng dường cho mẫu thân, mẫu thân cũng 

không  khuyên  họ  tin  Phật,  đạo  ai  người  đó  giữ,  mọi  người  sống  cùng  nhau,  rất 

hiếm có. Khi mẫu thân vãng sanh, không hề bị bệnh, biết được giờ đi, mở một đại 

hội vãng sanh tích biệt, mời tất cả người thân bạn bè của bà ấy đến nhà, mời họ ăn 

cơm, nói cho họ biết, hôm nay bà  ấy vãng sanh. Mọi người cảm thấy kỳ lạ, Lão 

thái thái bình thường, rất mạnh khỏe mà, nói chết là chết sao, đến giờ bà ấy thật sự 

vãng sanh, ngồi mà mất, đi thật rồi. Tất cả con cháu của bà ấy đều tin hết, đều tin 

Phật, đó là sự thật, không giả dối đâu. Lão thái thái độ hết cả nhà, có thời tiết nhân 

duyên, nhân duyên chưa đến thì chẳng nói gì, nói chỉ thêm phiền phức, mọi người 

không được vui, cuối cùng nhân duyên đến rồi, biểu diễn cho họ xem, cả nhà đều 

tin hết. Đó là có trí huệ! Chẳng phải là trí huệ chân thật thì không làm được đâu. 

Cho  nên  chúng  ta muốn  độ  người  thân  quyến  thuộc,  nên  dùng phương  pháp  này, 

biết được giờ đi, ngày nào vãng sanh, báo cho người thân và bạn bè đến tiễn chân 

bạn, để cho họ tận mắt chứng kiến, họ sẽ niệm Phật, họ sẽ chấp nhận. 

Hựu yên năng nhân trì danh chi dị hành, nhi khinh thử pháp môn hồ. 

Ở đây Lão cư sỹ đưa ra một số khoa học kỹ thuật hiện đại, giúp cho chúng ta 

một số tiện lợi, dùng thì rất dễ dùng, lập tức có thể nhận được kết quả, lý luận quá 

thâm sâu. Trì danh niệm Phật và lý luận này rất giống nhau, lý của nó rất thâm sâu, 

Bồ tát Đẳng Giác mà còn không thể thấu triệt rõ ràng, huống là bậc sơ học chúng 

ta? 

Ở  chỗ  này,  cũng  đồng  một  lý,  chúng  ta  tin  tưởng  Như  Lai  chắc  chắn  có 

phương tiện tối cao, hóa giải tất cả những tai biến của thiên nhiên. Hiện nay chúng 

ta cần thiết vô cùng, chắc chắn có phương tiện cực tốt, giúp cho chúng ta tịnh hóa 

thân tâm. Có hay không? Có đó! Người niệm Phật nhiều như vậy, niệm đến thân 

tâm thanh tịnh, người phiền não nhẹ trí huệ trưởng, chắc chắn là không ít, những 

người này không nổi tiếng nên chúng ta không biết được. Nếu thật sự có duyên như 

vậy, thì cần những người như thế nào? Cần những người lãnh đạo đất nước, kế đến 

là trưởng giả giàu có, người có sự nghiệp lớn, những người này có thể làm được. 

Đi tìm những người này, lễ hiền hạ sỹ, tìm những người như vậy, tìm mười mấy 

84 Tập 42 

2 



hai chục người, thành lập cái lớp này, lớp tu học kinh Vô Lượng Thọ, thành lập cái 

lớp này.  Mỗi kênh phát sóng trên Ti vi,  mời những người này đến giảng giải, 24 

giờ không gián đoạn. Giảng cái gì đây? Giảng kinh Vô Lượng Thọ, giảng 4 điều 

căn bản. Ngày nào cũng giảng, tôi tin rằng thời gian 1 năm, người ta sẽ giác ngộ, sẽ 

hiểu rõ. Sau khi hiểu rõ họ mới đoạn ác tu thiện, những thứ mặt trái không cần nữa, 

buông bỏ hết, có thể phục hồi tánh đức của chính mình, xiển dương Hiếu Để Trung 

Tín, Lễ Nghĩa Liêm Sỉ, Nhân Ái Hòa Bình, mọi người đều có thể giữ gìn được đức 

tánh này, thì tai nạn hoàn toàn được hóa giải. 

Dự  ngôn  của  người  xưa  chẳng  phải  là  không  linh,  câu  cuối  cùng  trong  dự 

ngôn  của  người  xưa,  họ  nói  có  hiện  tiền  hay  không,  họ  nói  là  có  thể,  chứ  không 

phải là nhất định, cuối cùng có hiện tiền hay không, là do tâm trạng của các bạn có 

sửa đổi hay không. Buông bỏ tự tư tự lợi, buông bỏ danh văn lợi dưỡng, buông bỏ 

ngũ dục lục trần, buông bỏ tham sân si mạn. Hết lòng hết dạ vì chánh pháp cửu trụ, 

vì tiêu tai giải nạn, vì hạnh phúc của tất cả chúng sanh, tâm niệm chuyển đổi như 

vậy, thì tai nạn sẽ được hóa giải, Như Lai thật sự có cách, chẳng phải là không có. 

Chúng ta coi tiếp đoạn sau, cố tri thượng chi lưỡng thuyết, các hữu sở trọng. 

Hai cách nói trên đây, đều có điểm quan trọng của nó. Đoạn Ất, tắc tán tịnh pháp 

chi phổ bị, đầu tại trước nhãn ư phàm phu. 

Pháp môn Tịnh độ muốn giúp cho chúng sanh sau thời mạt pháp 9 ngàn năm, 

nhân đó được độ, sau 9 ngàn năm, tu những pháp môn khác thật sự rất khó. Khó ở 

chỗ nào? Phải đoạn hoặc. Người nào có năng lực này? Phương pháp của Tịnh tông, 

tập  khí  phiền  não  không  đoạn,  nhưng mà  phải  khống  chế  được  nó,  khống  chế  so 

với đoạn phiền não thì dễ dàng hơn rất nhiều, chúng ta có thể làm được. Chúng ta 

thay đổi  tâm trạng, không còn tự tư tự lợi, không còn chấp danh văn lợi  dưỡng, 

không còn tham sân si mạn, có những thứ này là hại chính bản thân mình nghiêm 

trọng  nhất,  người  khác  bị  hại  nhẹ,  còn  bản  thân  mình  bị  hại  nặng,  bản  thân  chắc 

chắn đọa địa ngục A Tỳ. Thật sự hiểu rõ rồi, thì thấy rằng giáo dục nhân quả rất 

quan  trọng.  Người  xưa  nói  rất  hay,  mọi  người  tin  nhân  quả,  là  con  đường  đại  trị 

thiên  hạ,  mọi  người  không  tin  nhân  quả,  là  con  đường  đại  loạn  thiên  hạ.  Trung 

Quốc 5000 năm thật sự rất coi trọng nhân quả, vì sao vậy? Vì nhân nghĩa đạo đức 

là tốt, người có thể quy phàm, khiến con người không làm ác. Vì sao vậy? Vì làm 

ác cảm thấy hổ thẹn, cho nên người biết nhục, cảm thấy hổ thẹn, có lỗi với tổ tông, 

có  lỗi  với  cha  mẹ,  có  lỗi  với  thầy  giáo,  nên  không  muốn  làm  ác.  Nhưng  mà  nếu 

như danh cao lợi nhiều thì họ sẽ động tâm, rõ ràng biết đó là không đúng, nhưng 


sức mạnh cám dỗ đó thật sự là quá lớn, không dừng lại được, biết mà cố tình phạm. 

Tập 42  843 



Phải dùng phương pháp nào đây? Nhân quả, họ thật sự hiểu được luật nhân quả, thì 

họ  sẽ  không  làm  những  việc  này.  Vì  sao  vậy?  Vì  biết  được  những  danh  lợi  mà 

mình có trước mắt đây, không tồi, rất cao đấy, nhưng mà phải trả giá quá đắt. Ví dụ 

như địa vị cao nhất trước mặt, giàu có thiên bá ức, chút xíu là được ngay, sau khi 

bạn chết đọa vào địa ngục A tỳ, phải chịu tội 1 vạn kiếp, thì cái tâm này lập tức sẽ 

nguội  ngay.  Vì  sao  vậy?  Đó  thật  sự  gọi  là  liếm  mật  trên  dao,  ngọt  một  chút  đó, 

nhưng bị đứt lưỡi, không chấp nhận làm những việc này. 

Gần đây có một bạn tặng cho chúng tôi một cuốn sách, Khải Tát Quân Đoàn 

Đông Chinh Trung Quốc Chi Mê, đại đế Khải Tát cổ La Mã, người này quí vị đều 

biết, là một người nổi tiếng trong lịch sử. Dã tâm quá lớn, muốn nuốt chửng Trung 

Quốc,  phái  10  vạn  đại  quân,  tổng  cộng  mười  mấy  vạn  người,  tổng  Soái  là  người 

con thứ ba, con trai thứ ba của ông ấy. Trong đại đoàn quân này, phân làm 10 đoàn 

quân, 10 vị tướng quân, Đông chinh. Vào thời đó đi đường, hoàn toàn là đi bộ, một 

nửa là kỵ binh, đại khái hai phần ba là kỵ binh, một phần ba là bộ binh. Từ La Mã 

đi đến Tây Vực, trên đường đi tổn thất người và ngựa đại khái khoảng một phần tư, 

bị tổn thất, vẫn còn ba phần tư, đi qua đại sa mạc ở Tân Cương, lại không ít người 

đã bị chết, cho nên đến Trung Quốc, thực tế mà nói binh lực không còn nhiều nữa, 

sỹ  khí  hoàn  toàn  biến  mất,  họ  đều  oán  trách,  binh  sỹ  đều  oán  trách.  Vì  sao  phải 

chinh phục Trung Quốc? Trung Quốc có gì hay chứ? Đế quốc La Mã mạnh lớn và 

giàu có như thế, có phước mà không biết hưởng, đến đây chịu khổ sở như thế này. 

Đến biên giới của Trung Quốc, đánh với người Trung Quốc vài trận, có thắng có 

thua,  thắng  là  thắng  nhỏ,  thua  thì  nhiều  hơn,  mới  biết  được  người  Trung  Quốc 

không dễ ăn hiếp. 

Vào thời triều đại nhà Hán, trong một lần đại chiến dịch, một lần đại chiến 

dịch chết hơn 9 ngàn người, sau lưng không có quân tiếp vận, không có tiếp vận 

nên càng chết số còn lại càng ít. Đến Cam Túc, khu vực cao nguyên Hoàng Độ, số 

người còn lại, đại khái không đến 1 vạn người. Chỉ hơn 8 ngàn người, sau khi đánh 

vài trận, chỗ thoái thủ cuối cùng, chỉ còn lại 200 người, toàn bộ tự sát hết, bạn xem 

cần gì? Trong lịch sử có ghi Đại đế Khải Tất bị người ta thích sát, bị mưu sát. Trên 

thực tế mưu sát không phải là ông ấy, bên cạnh ông ta có một vệ sỹ rất trung thành, 

khi đó mạc quần áo của ông ấy, chết thay cho ông ấy, ông ấy chạy trốn, cũng chạy 

trốn đến Trung Quốc, sống ở Trung Quốc 12 năm, sau đó bị bệnh chết. Những âm 

hồn này hai ngàn năm rồi vẫn chưa tan, quân đoàn này vẫn còn trú ở nơi hoang dã 

đó. Đó là gần đây, tổng soái Tam vương tử này, người này là một người tốt, anh ta 

84 Tập 42 

4 



không  muốn  đánh  nhau,  cũng  không  muốn  chinh  phục  Trung  Quốc,  nhưng  mà 

không  thể  chống  lại  mệnh  lệnh  của  Hoàng  thượng.  Chết  ở  Trung  Quốc,  dựa  vào 

một người, người này tên là Lý Kim Lan, đã nói ra bí mật của cậu ta, sự việc này 

không ghi chép trong lịch sử. Họ hóa trang làm thương buôn, đội ngũ thương buôn 

rất  lớn,  10  vạn  người,  họ  cũng  chia  ra  để  đi,  trên  thực  tế  họ  đến  để  chiếm  đoạt 

Trung  Quốc.  Rốt  cuộc  trong  nhiều  năm  như  thế,  khổ  không  thể  nói  ra,  gặp  được 

một vị Bồ tát, cho nên hiện nay họ đã trở thành tín đồ Phật giáo hết, Bồ tát giúp họ, 

nói cho họ biết, Trung Quốc không phải là chỗ của quí vị, quí vị đến đây làm gì? 

Câu này rất quan trọng, nói lên điều gì? Nghĩa là nơi chiến tranh chiếm đoạt được, 

đều có trong mạng của bạn, khi trong mạng của bạn không có, dùng thủ đoạn chiến 

tranh  cũng  chẳng  đạt  được,  điều  này  khiến  chúng  tôi  nhớ  đến,  đất  nước  Trung 

Quốc không phải của người Nhật. Bạn xem người Nhật phát động chiến tranh xâm 

Hoa, cuối cùng đầu hàng, họ cũng đạt được miếng đất nào của Trung Quốc. Ngạn 

ngữ nói rất hay: “Mạng lý hữu thời chung tu hữu, mạng lý vô thời mạc cưỡng cầu”, 

mạng của ông ta không có, cưỡng cầu, toàn quân bị tiêu diệt, đây là giáo dục nhân 

quả. Người viết cuốn sách này họ Cao, Cao tiên sinh, ông ấy là người địa phương, 

hình như là bộ tổng chiến của huyện, làm công việc văn tuyên, đối với việc này 

ông ấy hoàn toàn không thể tin được, không thể chấp nhận, rốt cuộc sau khi tiếp 

xúc với họ, cảm thấy đây không phải là chuyện giả. Cô Lý Kim Lan này, và con 

gái của cô ta không có nền tảng văn hóa, làm sao có thể vẽ ra một câu chuyện như 

vậy được, vẽ không ra mà. Hơn nữa Tam vương tử nói chuyện, là âm điệu của cổ 

La Mã. Ông ấy bèn tìm trong trường đại học một số người dạy văn Italy và dạy văn 

La Mã, đến đó mà  nghe không hiểu, ngôn ngữ xưa và nay có thay đổi, phải  tìm 

người cổ La Mã, mới hiểu được lời nói của cậu ta. May mắn là quân sư của cậu ấy, 

quân sư nghe hiểu tiếng Trung Quốc, có học qua ở Trung quốc, đều có mưu tính 

trước, quân sư gá vào thân con gái Lý Kim Lan làm người phiên dịch, mới nói ra 

câu chuyện này. Cho chúng ta sự chỉ thị rất lớn, cho nên đây là giáo dục nhân quả 

sống. Trong giáo dục nhân quả cho chúng ta thấy, giết người phải đền mạng, thiếu 

nợ phải trả tiền, chắc chắn không trốn được. Cho nên người hiểu được nhân quả, họ 

sẽ giữ đúng bổn phận, sẽ không hành động mù quáng, còn có hiệu quả hơn so với 

luân lý đạo đức. 

Cho  nên  các  vị  Đế  vương  ở  Trung  Quốc  thời  xưa,  Cổ  thánh  tiên  hiền  giáo 

hóa nhân dân, dùng ba thứ, thứ nhất là từ đường, từ đường dạy điều gì? Dạy hiếu, 

đó là gốc! Dạy hiếu để trung tín. Thứ hai là văn miếu, Khổng miếu. Khổng miếu 

dạy  điều  gì?  Dạy  nhân  nghĩa  đạo  đức.  Thứ  ba  là  Thành  Hoàng  miếu,  bạn  xem  ở 

Trung Quốc, mỗi thành thị, mỗi xóm làng đều có, Thành Hoàng miếu dạy giáo dục 

Tập 42  845 



nhân quả, nói cho bạn về nhân quả báo ứng. Bạn giết chúng sanh, chúng sanh sẽ 

hướng về bạn đòi mạng, bạn thiếu tiền của người, chiếm đoạt tiền bạc của người, 

bạn  phải  trả  nợ,  một  ngụm  một  miếng,  không  sai  chút  nào,  bạn  dám  làm  không? 

Cho nên xã hội Trung Quốc 5000 năm nay, nhiều nhân khẩu như vậy, đất đai rộng 

lớn như thế, vẫn trường trị cửu an, nhờ vào đâu? Nhờ vào nền giáo dục. 

Tôi tiết lộ với quí vị một tin, vì sao thế giới Cực lạc lại hay như vậy? Vì sao 

thế  giới  Hoa  Tạng  lại  hay  như  thế?  Chư  Phật  Bồ  tát  ngày  nào  cũng  giảng  kinh 

thuyết  pháp  ở  đó,  họ  nhận  sự  giáo  dục  của  Đức  Phật.  Giáo  dục  của  Đức  Phật, 

Phương Đông Mỹ tiên sinh cho chúng ta biết, là “ sự hưởng thụ cao nhất của con 

người”. Cho nên thế giới Hoa Tạng, thế giới Cực lạc, là nơi giáo dục phổ cập của 

Đức Phật, cho nên ở nơi đó sống một cuộc sống hưởng thụ cao nhất của con người, 

là cái lý như vậy. Nếu như thế giới của chúng ta đây mà phổ cập sự giáo dục của 

Đức Phật, thì thế giới của chúng ta cũng chính là thế giới Cực lạc, cũng chính là 

thế  giới  Hoa  tạng.  Chẳng  phải  là  làm  không  được!  Thật  sự  gặp  được  lãnh  đạo 

giống như chư Phật Bồ tát, thì chúng sanh sẽ có phước. 

Cho  nên  ở  vào  thời  đại  hiện  nay,  chúng  tôi  cũng  có  10  năm  kinh  nghiệm, 

nhất định phải đoàn kết tôn giáo, nhất định phải đề xướng sự hỗ tương học tập giữa 

các tôn giáo. Đem luân lý, đạo đức, nhân quả của tôn giáo, giáo dục phổ cập đến 

toàn dân, thì thế giới này tai nạn có thể hóa giải, sự xung đột có thể hóa giải, xã hội 

an định thế giới  hòa bình, người  dân mới thật  sự sống cuộc sống hạnh phúc  mỹ 

mãn, đó chính là phổ bỉ của tịnh pháp. 

Trước mắt là đối với phàm phu, đối với nhân dân trên toàn thế giới, hy vọng 

người dân trên toàn thế giới đều sống cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. Cho nên lời 

nói của Thang Ân Tỷ rất có lý, chỉ có học thuyết của Khổng Mạnh Trung Quốc và 

giáo lý Đại thừa, bây giờ chúng ta phải thêm vào một câu, cần liên hợp tôn giáo 

trên toàn thế giới, phải đề xướng giáo dục tôn giáo, phải đề xướng đại học tôn giáo, 

đại học đa nguyên văn hóa, để nuôi dưỡng chất thầy giáo. Giáo hóa chúng sanh, 

vẫn phải đặt nền giáo dục lên hàng đầu, mới có thể giải quyết được vấn đề. 

Bính,  đoạn  thứ  ba  dưới  đây,  tắc  hiển  trì  danh  chi  thâm  diệu,  triệt  để  thừa 

đương duy thượng căn. Đây là sự thật, “cố ứng hội thông, mạc tử cú hạ”, cho nên 

xem kinh, kinh là phải linh động, không thể chấp chặt vào ngôn ngữ văn tự, như 

thế thì bạn sai rồi, bạn phải hội thông ý nghĩa của nó. Cho nên trong khai kinh kệ 

nói, “nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa”, câu này rất quan trọng, trong mỗi câu 

84 Tập 42 

6 



mỗi chữ đều có rất nhiều ý nghĩa, “nhân giả kiến nhân, trí giả kiến trí”, xem trình 

độ của bạn, người cạn cợt thì thấy cạn cợt, người sâu sắc thì thấy sâu sắc, như thế 

chúng ta học bộ kinh này mới thật sự có tác dụng. Tác dụng thứ nhất là thân tâm 

khỏe  mạnh,  thọ  mà  không  già,  đó  là  tác  dụng  thứ  nhất  đối  với  chính  mình.  Tác 

dụng thứ hai là, có thể hóa giải một số tai nạn tự nhiên hiện nay, có thể hóa giải, có 

thể giúp cho xã hội này phục hồi lại sự an định hòa bình. Bắt đầu làm ngay từ bản 

thân  chúng  ta,  từ  đạo  tràng  nhỏ  này  của  chúng  ta,  những  người  sống  trong  đạo 

tràng nhỏ này mà không thể hữu nghị với nhau, thì bạn có thể giúp đỡ người khác 

sao? Bạn có thể hóa giải được tai nạn sao? Không thể được. Những người không 

thể sống cùng nhau này phải làm sao đây? Chúng ta làm tròn bổn phận của mình là 

được rồi, hành vi của người khác như thế nào, bạn không cần phải lo, đã có ông 

trời lo rồi. Chúng tôi nghe thấy, ông trời muốn bắt người, tâm hành bất thiện ông 

trời sẽ bắt họ, những tai nạn bắt người, ôn dịch bắt người. Tôi nghĩ trong tương lai 

nạn ôn dịch chắc là rất nghiêm trọng, hiện nay đã xuất hiện rồi, ôn dịch phát tác, 

đại khái khoảng 3 đến 4 giờ đồng hồ là chết, không có thuốc cứu. Tôi cũng nghe 

nói, người có tâm địa từ bi lương thiện, sẽ không bị lây nhiễm ôn dịch, cái lý giống 

như các nhà khoa học nói vậy, con người thật sự có tình thương, thì sức miễn dịch 

của họ sẽ nâng cao, bất cứ virut bệnh nào đến họ, họ cũng không bị lây. Nếu như 

phẫn nộ, bất bình, oán hận, sẽ rất dễ bị lây bệnh. Những đạo lý này chúng ta đều 

hiểu, cho nên nhất định phải phát Bồ đề tâm, phải dùng tình thương, yêu thương tất 

cả chúng sanh. Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

Tập 42  847 



Tập 43 

Giảng ngày 18 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang thứ 45, dòng thứ 2. 



Đây là đoạn cuối cùng của Sơ Bỉ Căn Khí. 



Cái thử pháp môn xảo bỉ chư căn, như Yếu Giải vân, thượng thượng căn bất 

năng du kỳ khổn, hạ hạ căn diệc năng trăn kỳ vực, phàm thánh kỳ thu, lợi đốn tất 

bỉ. 



Đây là kết luận cuối cùng, tổng kết pháp môn này, thật sự là phương tiện cứu 

cánh  của  Như  Lai.  Cứu  cánh  ở  đây  cũng  có  nghĩa  là  viên  mãn,  không  hề  khiếm 

khuyết một tí nào, viên mãn không gì bằng, bất kỳ người có căn tánh như thế nào 

đều có thể thích hợp được. Tu học pháp môn này, đều có thể thành tựu, điều này 

thật không thể nghĩ bàn. 



Trong cuốn Yếu Giải,  Ngẫu Ích Đại sư nói,  “thượng thượng căn bất năng du 

kỳ khổn”, hai câu này hay, nói rất hay. Khổn là gì? Ở đây khổn có nghĩa là phạm 

vi, bạn không thể siêu việt phạm vi của nó, phạm vi của nó quá lớn, biến pháp giới 

hư không giới. “Hạ hạ căn diệc năng trăn kỳ vực”, trăn là đạt đến, cũng có thể đạt 

đến  cảnh  giới  của  Đức  Phật.  Ngẫu  Ích  Đại  sư  chẳng  phải  là  người  bình  thường, 

Ngài chú cuốn Yếu Giải này, tuy chỉ dùng thời gian có 9 ngày, phía sau có lời bạt, 

thời  gian  9  ngày  là  viết  xong.  Ấn  Quang  Đại  sư  tán  thán  cuốn  yếu  giải  này,  nói 

rằng thật sự cổ Phật tái lai, để viết chú giải cho cuốn kinh Di Đà, thì cũng không 

thể hơn cuốn này được, lời tán thán này cũng tán thán đến đỉnh điểm. 



Năm xưa tôi ở Singapore, có một lần pháp sư Diễn Bối đưa ra vấn đề này để 

hỏi tôi. Thầy ấy nói, lời Ấn Quang Đại sư tán thán cuốn Yếu Giải, có phải là hơi 

quá chăng? Đã hỏi tôi vấn đề như vậy. Tôi trả lời Thầy ấy rằng, tôi nói sự tán thán 

của Ngài Ấn Quang, không hề quá đáng chút nào, Ngài đã tán thán rất hợp lệ, đó là 

84 Tập 43 

8 



lời chân thật. Đời này chúng ta may mắn, còn gặp được thắng hội như thế, chỉ cần 

có thể tin được, chân tín, y giáo phụng hành, thì đời này cũng có thể trăn kỳ vực, 

nghĩa là chúng ta cũng có thể đạt đến Thật báo trang nghiêm độ của Di Đà Như 

Lai. Cho nên hai câu của Ngài Ngẫu Ích Đại sư tán thán kinh Di Đà, cũng giống 

như  Ấn Quang đại sư  tán  thán Yếu Giải  vậy, đều tán  thán đến độ viên  mãn, tán 

thán đến độ cứu cánh như thế. Chỉ cần có một chút xíu thiện căn, sau khi gặp được 

là có thể sanh tâm hoan hỷ rồi, phát nguyện y giáo phụng hành, cho nên pháp môn 

này thật sự là phàm thánh tề thu. Lợi là thượng căn, độn là hạ căn, lợi căn hay độn 

căn đều có phần cả. 



Di Đà Sớ Sao vị thử pháp môn vi tận nhiếp lợi độn chư căn, tất giai độ thoát. 

Đây là lời dạy của Đại sư Liên Trì. Đây là Trung Hưng Tam Đại Sỹ của Tịnh độ 

tông, Đại sư Liên Trì là vị thứ nhất, kế đến là Ngẫu Ích đại sư, tiếp theo là  U Khê 

Đại sư, viết cuốn Viên Trung Sao. Cuối nhà Minh sang đầu nhà Thanh, Tịnh tông 

được phục hưng, có 3 vị Đại sư này. 



Trong  cuốn  Sớ  Sao  có  nói:  “Tận  nhiếp  lợi  độn  chư  căn”,  là  nói  tất  cả  căn 

tánh, từ thượng thượng căn đến hạ hạ căn đều được độ thoát. Những lời này đều là 

nói về phương tiện cứu cánh. 



“Binh vân”, Đại sư Liên Trì nói: “Chư dư pháp môn”, câu này muốn nói là 

tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn đều bao gồm trong lời nói này. 

Ngoài  pháp  môn  Tịnh  độ,  thì  gọi  là  chư  dư  pháp  môn,  “cao  chi  tắc  hạ  cơ  tuyệt 

phân,  ti  chi  tắc  bất  bỉ  thượng  căn”.  Đức  Thế  Tôn  khi  còn  tại  thế,  mỗi  ngày  đều 

giảng kinh thuyết pháp, Ngài nói rất hay, đều là những lời nói chân thật, không giả 

dối,  nói  pháp  không  nhất  định.  Người  có  trình  độ  cao  thì  nói  pháp  cao  cho  họ, 

người có trình độ thấp, thì nói cho họ pháp môn cần tu học trong cuộc sống hàng 

ngày. Vì người mà khác, vì thời mà khác, vì nơi chốn mà khác, vì sự việc mà khác, 

không có pháp nhất định. Cho nên chỉ cần thấy được Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

thì  chắc  chắn  bạn  được  mãn  nguyện,  đó  là  điểm  tuyệt  vời  của  Đức  Phật.  Tất  cả 

pháp Ngài nói ra, bất luận là cao thấp, sâu cạn, đều từ tự tánh lưu xuất ra. Đức Phật 

không  bao  giờ  nói  rằng,  xem  con  người  này,  mình  nên  nói  gì  với  họ,  Đức  Phật 

không có tâm niệm như vậy. Vừa tiếp xúc là hiểu rõ, là thông đạt rồi, bạn hỏi hay 

không hỏi Ngài cũng đều biết hết. Bạn đang nghĩ điều gì, bạn  muốn cầu điều gì, 

bạn  muốn  được  điều  gì,  Ngài  hoàn  toàn  biết  rõ,  Đức  Phật  một  đời  hằng  thuận 

chúng sanh, tùy hỷ công đức. Trong kinh Lăng Nghiêm nói: “Tùy chúng sanh tâm, 

ưng sở tri lượng”, tuyệt đối Đức Phật không đòi hỏi một người nào. Đức Phật thật 

sự  làm  đến  chỗ  tùy  duyên  bất  biến,  trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  là  “tùy  duyên 

Tập 43  849 



diệu  dụng”.  Đức  Phật  trụ  thế  80  năm,  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy  tùy  duyên  diệu 

dụng, tuyệt hay! Diệu ở đây chính là hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Cho 

nên  pháp  môn  cao,  thì  bậc  căn  cơ  trung  hạ  không  hiểu,  giảng  những  điều  thật  là 

nông cạn, thì bậc thượng thượng căn không thích nghe. Giống như ngày nay bạn 

dạy học vậy, bạn đối mặt với học sinh lớp tiến sỹ, thì những học sinh bậc trung học 

và tiểu học không thích nghe, họ bỏ đi hết, bạn giảng quá sâu. Bạn giảng quá nông 

cạn, là bạn dạy những học sinh trường mầm non, học sinh đại học đứng bên cạnh 

cười rồi bỏ đi, họ cũng không nghe. Vì sao vậy? Vì không khế cơ. Cho nên Đức 

Phật  nói  kinh  Hoa  Nghiêm,  Kinh  Pháp  Hoa,  đây  là  kinh  nhất  thừa,  cao!  Bậc  La 

Hán và Thanh Văn đều rút lui, họ nghe không hiểu. 



Dưới  đây  đưa  ra  một  ví  dụ:  “Thị  dĩ  Hoa  Nghiêm  như  manh,  huỳnh  quang 

tăng kiết”, Đức Phật giảng kinh Hoa Nghiêm, bậc  A La hán nghe không hiểu, như 

mù như điếc, bậc A la hán chẳng phải là không có trí huệ, trí huệ rất ít, như huỳnh 

quang vậy, ánh sáng của con đom đóm vậy, dưới nền ánh sáng mạnh, thì ánh sáng 

này không lóe lên được, không hiển thị được, cho nên 5000 vị tỳ kheo rút lui. 



“Duy chỉ nhất pháp, thượng hạ khiêm thu, khả vị vạn bệnh dũ ư a già thiên 

khí thành ư cự dã”. Hai câu này là ví dụ, trong tất cả các pháp môn, chỉ có pháp 

môn  này  là  đặc  biệt,  căn  cơ  nào  cũng  đều  có  thể  nhiếp  thọ  được.  Bậc  thượng 

thượng căn nghe pháp môn này nghe thấy rất ý vị, quyết định muốn cầu sanh Tịnh 

độ, muốn thân cận Phật Di Đà, như các vị Bồ tát đẳng giác, Văn Thù, Phổ Hiền, 

Quan Âm, Thế Chí. Bậc hạ hạ căn như các ông các bà già không biết chữ, không 

được ăn học, nghe rồi cũng rất hoan hỷ, câu A Di Đà Phật không khó niệm, ai ai 

cũng biết niệm, chỉ cần chân thật niệm, thì chẳng có ai không được vãng sanh, sanh 

về thế giới Tây phương Cực lạc, thì bậc hạ hạ căn cũng có thể đạt đến cảnh giới đó. 

Thế giới Tây phương tuy có 4 độ, nhưng trong 4 độ này, không có giới hạn, không 

có chướng ngại, một sanh tất cả sanh, sanh về Phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm 

vãng  sanh,  đồng  thời  cũng  sanh  về  Phương  tiện độ,  Thật  báo  độ.  Vì  sao  vậy?  Vì 

trong phương tiện độ, các vị Bồ tát đó đã thấy được, sống cùng người này, các vị 

Bồ tát đẳng giác trong Thật báo độ cũng sống chung với người này, cùng học trong 

một  lớp,  một  là  tất  cả,  tất  cả  là  một,  đó  là  điều  không  thể  thấy  được  trong  tất  cả 

quốc độ của chư Phật ở mười phương. 

Trong sự dạy học ngày xưa ở Trung Quốc có, khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

dạy học cũng có, trình độ của học sinh cao thấp không đều, nhưng học cùng một 

lớp. Trung Quốc ngày xưa, trường học tư thục, tuổi tác của học sinh không bằng 

85 Tập 43 

0 



nhau,  từ 6,7 tuổi  đến  18,19 tuổi,  tuổi tác  không  bằng  nhau,  trình độ không giống 

nhau, nhưng cùng học chung một lớp. Chế độ trường học ngày nay đã chia ra rồi, 

chia ra tiểu học trung học, chia ra trung học đại học, lớp học cũng chia ra, không 

như ngày xưa, ngày xưa hoàn toàn không chia ra, cùng học chung trong một lớp. 

Thế giới Tây phương Cực lạc vẫn như vậy, không hề thay đổi, thế giới của chúng 

ta thay đổi, nhưng thế giới Cực lạc không thay đổi. Bạn nghĩ thử xem không thay 

đổi  là  cái  lý  gì  vậy?  Chẳng  lẽ  nơi  đó  không  tiến  bộ?  Rốt  cuộc  sự  thay  đổi  của 

chúng ta ngày nay là tiến bộ hay là thoái bộ? Phải nghiêm chỉnh tư duy, dùng tâm 

quan sát, vì sao thế giới đó vẫn không thay đổi? 

Dưới đây hai câu ví dụ này của Đại sư rất hay: “Vạn bệnh dũ ư a già”. Ở Ấn 

độ ngày xưa có một loại thuốc, gọi là thuốc A già đà, thuốc này giống như vạn linh 

đơn mà người Trung Quốc nói, bệnh gì cũng có thể chữa được, không hề có tác 

dụng phụ, có thể chữa được vạn bệnh. “Thiên khí thành ư cự trị”, khí là đồ đựng, 

dã là lò luyện. Ở đây nói các loại đồ đựng không giống nhau, nhưng đều được đúc 

ra từ một cái lò. Lò lớn luyện gang, luyện gang, luyện kim, người Trung Quốc nói 

ngũ kim, đều phải trải qua lò luyện mới thành được đồ đựng, chúng ta mới có thể 

dùng được. 

“Hựu”, lại nói, vẫn là lời nói trong Sớ Sao: “Đản trì Phật danh, tất sanh bỉ 

quốc, tắc hoặc cao hoặc hạ, hoặc phàm hoặc thánh, nãi chí hoặc tín hoặc nghi, hoặc 

tán hoặc hủy, tri hữu bỉ Phật, tiện thành thiện căn, đa kiếp đa sanh, cụ mông giải 

thoát” 

Cao hạ ở đây là nói về căn tánh, hiện tiền chúng ta đây, bất luận là trình độ 

của bạn cao, hay trình độ của bạn thấp, hoặc bạn là Thánh nhân, bạn là A la hán, 

bạn là Bồ tát, hoặc bạn là phàm phu, phàm phu có thiên nhân phàm phu, súc sanh 

cũng là phàm phu, ngạ quỷ địa ngục cũng là phàm phu. Hoặc là bạn tin, hoặc là 

bạn  hoài  nghi,  hoài  nghi  cũng  có  thể  vãng  sanh.  Làm  sao  mà  hoài  nghi  cũng  có 

thể? Hoài nghi mà thật tu, chẳng phải là họ không tu, chân thật niệm, họ niệm với 

cái gì? Họ niệm với tâm hoài nghi, tôi niệm chết bỏ, xem có thể được vãng sanh 

hay không, không được vãng sanh thì thôi, còn được vãng sanh thì chẳng phải là 

tốt sao? Họ niệm Phật với tâm niệm như thế, sự siêng năng của họ tuyệt đối không 

kém gì người khác, cho nên họ đã thành công, sanh về thế giới Tây phương Cực 

lạc,  biên  địa  nghi  thành,  khá  lắm,  cũng  không  thoái  chuyển  nữa.  Biên  địa  nghi 

thành 500 năm thì họ sẽ giác ngộ, đoạn hết nghi hoặc, nghi hoặc đoạn rồi thì nhập 

phẩm, vậy người này ở phẩm vị nào? Cũng không nhất định, phải xem sự công phu 

của người đó. Cho nên thật sự thành tựu, tam bối cửu phẩm trong tứ độ đều ở trong 

Tập 43  851 



một niệm. Sau khi đoạn hết nghi, nhất niệm của người đó, công phu của tâm niệm 

đó nếu như sâu, thì phẩm vị lập tức được nâng cao, được thăng tiến, nó không phải 

là từng cấp bậc từng cấp bậc, có thể một lần mà nâng phẩm vị lên rất cao, đó là mỗi 

con người chúng ta căn tánh không giống nhau. “Hoặc tán hoặc hủy”, bạn tán thán 

Phật A Di Đà, bạn hủy báng Phật A Di Đà, khi vô tri, khi không hiểu rõ bạn hủy 

báng, gặp được thiện hữu, giảng giải cho bạn, bạn hiểu rồi, bạn sẽ sám hối, bạn sẽ 

tán  thán.  Bất  luận  là  hủy  báng  hay  tán  thán,  bạn  biết  có  Phật  A  Di  Đà,  thì  trong 

thức A Lại Da của bạn sẽ có chủng tử Phật A Di Đà, đó chính là thiện căn. Đời này 

không thể thành tựu, lai sanh hậu thế, “đa kiếp đa sanh, cụ mông giải thoát”. Bạn 

có thiện căn này, sau này gặp được thiện duyên, chắc chắn bạn vãng sanh Tịnh độ. 

Cho  nên  trong  pháp  môn  này  thường  nói  rằng:  “Nhất  lịch  nhĩ  căn,  vĩnh  vi  đạo 

chủng”, bạn thấy được hình tượng của Phật A Di Đà, biết được vị Phật này là Phật 

A Di Đà, nghe thấy âm thanh niệm Phật, nghe thấy lời đọc tụng kinh điển, đều hình 

thành chủng tử trong thức A Lại Da, chủng tử này,  chư vị Tổ sư gọi là  chủng tử 

kim cang, vĩnh viễn bất hoại. Đa kiếp đa sanh, kiếp nào đó bạn được thân người, 

lại gặp được pháp môn này, là có thể thành thục. Các bạn học theo pháp môn Tịnh 

tông cần nên biết, chúng ta gặp được pháp môn này, chắc chắn không phải chỉ kiếp 

này  mới  nghe  thấy,  trong  kiếp  quá  khứ,  nhiều  đời  nhiều  kiếp,  không  biết  đã  gặp 

được bao nhiêu lần rồi, mới có được thiện căn ngày nay, vừa nghe thấy là hoan hỷ, 

vừa  nghe  thấy  là  có  thể  chấp  nhận,  điều  này  nói  lên  trong  kiếp  quá  khứ,  đối  với 

pháp môn này bạn đã quen thuộc lắm rồi. Vì sao khi đó không được giải thoát? Chỉ 

có  một  nhân  tố,  là  không  buông  bỏ  tình  chấp,  đối  với  thế  gian  này  vẫn  còn  nhớ, 

nặng nhất trong sự nhớ đó chính là tình chấp, bạn không buông bỏ nó được, bạn 

không buông được cái này. Giống như thầy Lý từng nói, bạn sẽ không thể tránh 

khỏi trường kiếp luân hồi, bạn ở trong luân hồi lục đạo, không dễ gì gặp được Phật 

pháp. Bạn nghĩ thử xem, nếu như kiếp sau bạn được thân người, toàn thế giới có 

hơn 60 ức người, bạn là một trong số đó, bạn sanh ở khu vực nào? Bạn có cơ hội 

gặp được Phật pháp hay không? Nghe được Phật pháp, nghe nói có vị Phật, nghe 

nói có Phật giáo, bạn biết được pháp môn Tịnh độ chẳng? Không dễ đâu, rất khó 

rất khó đấy! Còn khó hơn trúng số độc đắc nữa, cho nên đời này chúng ta thật sự 

đã trúng số độc đắc, nhất định bạn phải nắm bắt lấy, thật sự có thể nắm bắt được, 

thì đời này chắc chắn bạn thành tựu. Pháp môn này quảng đại, không cần chấp vào 

căn tánh gì, bạn nói tôi tu không giỏi. Tu không giỏi cũng có thể đi được, chỉ cần 

thật sự có thể buông bỏ vạn duyên, những chuyện tạp nhạp của thế gian này không 

còn vướng mắc nữa. Vướng mắc những việc này, nghĩa là nguồn gốc của lục đạo 

85 Tập 43 

2 



luân hồi bạn vẫn chưa đoạn, chuyện gì cũng phải buông bỏ, trong tâm chỉ có Tây 

phương  Tịnh  độ,  chỉ  có  Phật  A  Di  Đà,  thì  chắc  chắn  bạn  được  vãng  sanh,  chắc 

chắn một đời được thành tựu. 

Cho nên cuối cùng tổng kết, tổng kết ở đây rất hay. “Chí ư đương thế, nhược 

vấn hà nhân chánh thị đương cơ”. Ở đây bạn muốn hỏi, người như thế nào là bậc 

đương  cơ  của  pháp  môn  Tịnh  độ?  Bậc  đương  cơ  của  pháp  môn  này,  ngày  nay 

chúng ta giảng kinh Vô Lượng Thọ, đương cơ của kinh Vô Lượng Thọ, bất luận là 

nam nữ lớn nhỏ, bất luận là phú quí bần tiện, thượng trí hạ ngu, cửu tu sơ tập, sơ 

tập là sơ học, “túc căn lợi độn, thiện ác sai biệt”, không cần hỏi về những thứ đó. 

“Chỉ yếu ư  thử pháp môn năng sanh thật  tín”, then chốt của câu này  ở chữ thật, 

chân thật, không hề có một chút hoài nghi nào, chân tín, “chân tín phát nguyên”, 

bạn phải chân tín thì mới thật sự muốn cầu sanh Cực lạc, thật sự muốn về thế giới 

Cực lạc. Thế giới Cực lạc ở đâu vậy? Ở trong Tịnh độ tam kinh. Tam kinh đều giới 

thiệu với chúng ta về thế giới Cực lạc, chúng ta nên suy nghĩ  thế nào về Tam kinh 

này, trong Tam kinh nói về quê hương của chúng ta. Phật A Di Đà giống như cha 

mẹ  của  chúng  ta,  chư  thượng  thiện  nhân  và  Bồ  tát  đẳng  giác  vô  lượng  vô  biên, 

giống  như  anh  em  huynh  đệ  của  chúng  ta  vậy.  Bản  thân  chúng  ta  không  biết,  bỏ 

nhà ra đi, chịu nhiều sự đau khổ như thế, bây giờ biết được ở nhà hay, nên gấp rút 

quay về, đừng chịu những sự khốn khổ đó nữa, oan uổng, không đáng! 

“Tùng nguyện khởi hạnh”, hành cách nào đây? Hai câu dưới đây, “phát Bồ 

đề tâm, nhất hướng chuyên niệm”. Bồ đề tâm là tâm giác ngộ, không còn mê hoặc 

nữa,  nhất  tâm  nhất  ý  cầu  sanh  Tịnh  độ,  tâm  ở  đây  chính  là  đại  Bồ  đề  tâm.  Một 

phương hướng là Tây phương, một mục tiêu là thế giới Cực lạc. Một lòng một dạ 

muốn thân cận Đức Phật A Di Đà, người như thế đúng là đương cơ. Chúng ta suy 

nghĩ  thử xem, chúng ta có  muốn làm  người  như  vậy hay không? Nói  cho quí  vị 

biết, làm người như thế không khó đâu. Việc khó ở thế gian này là cầu người khó, 

lên trời khó, cầu người khó, chuyện này là cầu chính mình, không cầu người khác. 

Bản thân mình thật sự hiểu rõ ràng minh bạch, thì vấn đề được giải quyết thôi. Cho 

nên vãng sanh về thế giới Cực lạc, việc cần thiết nhất là gì? Nghe kinh, việc này 

không giả dối chút nào. Khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, 49 năm giảng 

kinh thuyết pháp, chẳng ở không một ngày nào. Đó là gì? Đó chính là từ bi tế thế, 

phổ độ chúng sanh. Hóa giải tai nạn của chính bạn, bần cùng, khốn khổ, tật bệnh 

của bạn, những việc bất hạnh xảy ra trong gia đình bạn, kinh điển sẽ dạy bạn. Ngày 

nay xã hội hỗn loạn, ngày nay tai biến khác thường, nếu bạn thật sự nghe kinh thì 

bạn có thể hóa giải được. Đức Phật đối với tất cả chúng sanh, có tâm từ bi vô tận, 

Tập 43  853 



trí  huệ  vô  tận  đều  nằm  trong  kinh  điển.  Bạn  không  nghe  kinh  bạn  sẽ  không  hiểu 

được,  bạn  không  nghe  kinh  bạn sẽ  không buông  bỏ.  Nếu  bạn  hiểu  rõ  ràng minh 

bạch  Phật  pháp  trong  kinh  điển,  chẳng  cần  khuyên  mà  tự  nhiên  bạn  buông  bỏ, 

không  còn  lưu  luyến  nữa,  bởi  vì  bạn  hiểu  rõ,  bạn  giác  ngộ  rồi,  bạn  không  chịu 

buông bỏ những thứ đó đều là rác rưởi, những thứ đó đều là sai lầm. Bạn buông bỏ 

rồi,  thì  bạn  sẽ  quay  trở  lại  Chân  Thành,  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Từ  Bi,  bạn  sẽ 

quay về, đó là điều tự tánh vốn sẵn có, trí huệ của bạn hiện tiền, bạn mới thật sự có 

năng lực giúp cho tất cả những chúng sanh khổ nạn. Có thể giúp cho người khác, 

thì đương nhiên là có thể giúp cho chính mình, giúp cho chính mình trong đời này 

viên thành Phật đạo. Chúng ta không cần phải kéo dài thời gian như thế, hôm nay 

quả nhiên hiểu rõ ràng minh bạch, thì bây giờ đây chúng ta đã đồng tâm với Phật A 

Di Đà rồi. Phật A Di Đà là tâm gì? Là tâm Chân thành, tâm Thanh tịnh, tâm Bình 

đẳng, tâm Chánh giác, tâm Từ bi, đây là tâm của Phật A Di Đà, ta tương đồng với 

Ngài, đồng một nguyện vọng với Phật A Di Đà, “chúng sanh vô biên thệ nguyện 

độ”.  Cụ  thể  của  nguyện  vọng  này,  chính  là  48  đại  nguyện  mà  bộ  kinh  này  nói, 

trong phẩm thứ 6 nói, đồng nguyện với Phật A Di Đà, đồng giải với Phật A Di Đà, 

bộ  kinh  này  thật  sự  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch.  Nhất  hướng  chuyên  niệm,  là  đồng 

hạnh với Phật A Di Đà. Bạn xem bạn có 4 cái đồng với Phật A Di Đà, đồng tâm, 

đồng nguyện, đồng giải, đồng hạnh. Đây chính là hoàn toàn tương ưng, hoàn toàn 

tương ưng, nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm 

Phật, bạn không vãng sanh thì ai vãng sanh chứ! Tứ độ tam bối cửu phẩm, xem tâm 

lượng của bạn, nếu bạn còn vì mình, vì chúng sanh trên địa cầu này, bạn sanh về 

Phàm thánh đồng cư độ, nhỏ mà! Nếu như bây giờ tâm lượng của bạn mở ra, niệm 

niệm của tôi đều vì tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới, tôi không 

phải vì hệ ngân hà, tôi không phải vì hệ thái dương, tôi tuyệt đối chẳng phải chỉ vì 

quả địa cầu này, bạn về thế giới Tây phương Cực lạc, chắc chắn sanh về Thật báo 

trang nghiêm độ, tâm lượng lớn như thế. Tâm lượng nhỏ, chỉ có quả địa cầu, ngoài 

địa cầu ra vẫn chưa nghĩ tới, đó là Phàm thánh đồng cư độ. Cho nên tam bối cửu 

phẩm, là xem tâm lượng của bạn, chứ không xem cái khác. Người thế gian chúng 

ta nói, yêu người, yêu mình, yêu cha mẹ, yêu con cái, yêu thân bằng quyến thuộc, 

từ từ rộng ra đến bên ngoài. Những vị Bồ tát thật sự giác ngộ, tình thương của các 

Ngài  là  sát  độ  vi  trần  trong  hư  không pháp giới,  tình  thương đó  có  đầy  trong  tự 

tánh,  cho  nên  sức  mạnh  của  các  Ngài  rất  lớn.  Tâm  niệm  đó  có  thể  chuyển  cảnh 

giới,  cảnh  tùy  tâm  chuyển  đã  hiện  ra  rất  rõ,  trên  thân  của  mình  bạn  có  thể  thấy 

được, nó không bị bệnh. Vì sao vậy? Tất cả những tế bào mang bệnh đều phục hồi 

85 Tập 43 

4 



trở lại bình thường. Các vị nên biết rằng, Chân Thành, Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Từ 

Bi, những thứ đó là bình thường, là trong tự tánh của bạn vốn sẵn có. Tham sân si 

mạn  nghi,  tự  tư  tự  lợi,  danh  văn  lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần,  không  có  trong  tự 

tánh, trong tự tánh không có, chúng ta chấp trước, chấp trước là có, nó sẽ sanh ra 

phiền  phức,  khiến  cho  tế  bào  trên  cơ  thể  bạn,  mang  mầm  mống  bệnh  tật,  mang 

mầm  bệnh  độc,  bị  bên  ngoài  truyền  nhiễm  thì  sẽ  đổ  bệnh.  Nếu  như  bạn  thay  đổi 

tâm trạng của mình, thường xuyên niệm trong tự tánh và tánh đức hoàn toàn tương 

ưng,  Chân  Thành, Thanh  Tịnh,  Bình Đẳng,  Chánh  Giác,  Từ  Bi,  niệm  những  thứ 

này,  bạn  niệm  những  thứ  này  chính  là  phát  Bồ  đề  tâm,  những  tế  bào  mang  mầm 

bệnh  hoàn  toàn  phục  hồi  lại  bình  thường.  Thật  sự  bình  thường,  hoàn  toàn  giống 

như chư Phật Bồ tát không khác, thân tâm của bạn mạnh khỏe, người xưa thường 

nói già mà không suy. Bạn sống đến 100, 200 tuổi, tình trạng cơ thể của bạn giống 

như người trẻ vậy, không suy. Tâm  làm chủ, chứ chẳng phải cái khác làm chủ đâu. 

Rộng  ra  hơn  nữa,  ngày  nay  chúng  ta  nói  sơn  hà  đại  địa,  nói  về  tai  hại  tự  nhiên, 

nguyên  nhân  từ  đâu?  Vẫn  là  tâm  của  chúng  ta.  Vì  sao  vậy?  Vì  cảnh  tùy  tâm 

chuyển, bậc cổ nhân Trung Quốc thường nói, hai câu này đã truyền ngàn vạn năm, 

ngày nay người giảng hình như ít hơn. Khi tôi còn trẻ, khoảng 2, 3 mươi tuổi, câu 

này trong xã hội có rất nhiều người nói, thường nghe thấy, “phước nhân cư phước 

địa, phước địa phước nhân cư”. Con người chỉ cần tu phước, bạn sống ở chỗ này, 

nơi đây không có phước báo, gọi là phong thủy, chẳng phải là nơi phong thủy tốt, 

bạn  là  người  có  phước  ở  đó  ba  năm,  thì  phong  thủy  ở  nơi  đó  sẽ  chuyển  biến,  tự 

nhiên biến thành nơi phong thủy tốt. Vì sao vậy? Vì người có phước, có phước có 

huệ, cảnh tùy tâm chuyển, đó là sự thật. Con người nếu không có phước, khởi tâm 

động niệm tự tư tự lợi, thị phi nhân ngã, tham sân si mạn, làm trái lại với luân lý 

đạo đức, người này không có phước. Dù nơi đó có phong thủy tốt chăng nữa, rơi 

vào tay người này 3 năm, thì nơi này cũng hóa thành xấu, có nhiều thứ gọi là tai 

hại tự nhiên sẽ phát sanh, những lời này là của người xưa truyền lại. Trải qua sự 

khảo nghiệm ngàn vạn năm, chứng minh cho thấy lời nói này không sai, đó là sự 

thật.  Trong  truyền  thống  văn  hóa  của  Trung  Quốc,  ở  trong  Phật  pháp  Đại  thừa, 

không có gì chẳng là, “hành hữu bất đắc, phản cầu chư kỷ”, tuyệt đối không hướng 

ra  ngoài  cầu.  Có  vấn  đề,  cá  nhân  mình  có  vấn  đề,  bị  tật  bệnh,  gia  đình  gặp  khó 

khăn,  sự  nghiệp  gặp  phải  trắc  trở,  môi  trường  chúng  ta  sinh  sống  gặp  phải  khó 

khăn. Phải làm sao đây? Phản tỉnh, chắc chắn có lỗi lầm, chắc chắn có nghiệp lực 

bất thiện, nghiệp lực bất thiện chiêu cảm ra thiên tai. Cổ thánh tiên hiền dạy chúng 

ta, sám trừ nghiệp chướng, nghiệp chướng sám trừ rồi, thì chúng ta sẽ thông đạt vô 

ngại,  thông  suốt  không  ngại.  Thông  với  ai  vậy?  Trong  tôn  giáo  của  Tây  phương 

Tập 43  855 



nói, thông với chủ tạo vật, trong Phật pháp nói chúng ta thông với tự tánh. Trong 

nhân  gian  ngày  xưa  của  Trung  Quốc  nói,  thông  với  lão  Tổ  tông,  thông  với  quỷ 

thần, vấn đề được hóa giải. Trong bổn kinh này nói thật sự chỉ có 8 chữ: “Phát Bồ 

đề tâm, nhất hướng chuyên niệm”, vấn đề được giải quyết. Khi tôi giảng kinh, tôi 

nhớ tôi đã nói qua rất nhiều lần, các nhà khoa học nói cho chúng ta biết, tổ chức 

thân người này của chúng ta do tế bào hợp thành, những tế bào này hàng ngày đều 

thay cũ đổi mới, tế bào già tiêu mất, tế bào mới sanh ra, 7 năm là 1 chu kỳ, hàng 

ngày đều thay đổi, giống như cơ khí đổi linh kiện vậy. Đã 7 năm đổi một lần, đổi 

hết toàn bộ, thì sao không đổi cái mới? Vì sao không đổi cái tốt? Con người khi về 

già rồi, tế bào không còn tốt nữa, có nghĩa là nó không đổi linh kiện tốt, nó đổi linh 

kiện bình thường, nó đổi linh kiện xấu, cho nên cơ thể càng ngày càng xấu. Tổng 

chỉ huy cho việc đổi linh kiện này rốt cuộc là ai vậy? Là ý niệm, tâm niệm của bạn. 

Bạn xem con người đến 6,7 chục tuổi, già rồi, hàng ngày đều nhắc đến già, cho nên 

những tế bào thay đổi đó, tế bào mới hoàn toàn là tế bào già, tất cả trong đó đều 

mang theo mầm mống bệnh, già rồi thì phải sanh bệnh thôi, đều do ý niệm của bạn 

đổi lại đó. Bạn nghĩ thử xem, bạn có thể tìm được một người 7,8 chục tuổi, ngày 

nào  người  đó  cũng  nghĩ  mình  mới  khoảng  18,  20  tuổi,  họ  có  suy  nghĩ  như  vậy 

không? Không có. Nếu thật sự họ suy nghĩ như vậy, tôi tin rằng những tế bào họ 

đổi lại đều khoảng 10 tuổi, 20 tuổi thôi. Vì sao vậy? Vì sự sanh diệt của tất các tế 

bào, đều nằm trong sự chỉ đạo của ý niệm, nguyên nhân là ở chỗ này. Có người bị 

lão hóa chậm một chút, có người bị lão hóa nhanh một chút, nguyên nhân gì vậy? 

Đều do ý niệm. 

Ngày xưa tôi ở Đài Loan, có rất nhiều bạn, mọi người đều có việc làm, bận 

rộn với công việc, thường quên mất tuổi tác của mình, công việc rất bận rộn, hàng 

ngày nghĩ đến công việc. Đến năm mươi mấy tuổi thì nghỉ hưu, 60 tuổi nghỉ hưu, 

nghỉ hưu rồi thì không có việc làm, vào lúc này nghĩ đến điều gì? Tôi già rồi, xã 

hội thay cũ đổi mới, thời của mình phải rút lui, để cho lớp trẻ nó lên, họ nghĩ tới 

già. Hai năm không gặp, khi chúng tôi gặp lại, tôi thấy mà giật mình, làm như họ 

già đi mười mấy hai chục tuổi vậy. Nguyên nhân gì vậy? Tâm ý! Cho nên các bạn 

tôi gặp lại tôi họ rất ngưỡng mộ tôi. Lúc đầu khi tôi học Phật, họ đều cười tôi, đều 

không đồng ý. Vì sao một người thông minh như vậy lại hồ đồ, lại mê tín như thế? 

Đã bị kích chuyện gì? Bị sốc chuyện gì? Vì sao lại đi vào con đường này? Nhưng 

mà sau khi nghỉ hưu họ lại tán thán rằng, thầy đi đúng đường rồi! Thấy tôi lão hóa 

không  nhiều.  Nguyên  nhân  gì  vậy?  Tôi  không  nghĩ  đến  già,  tôi  cũng  không  nghĩ 

đến bệnh, ngày nào tôi cũng nghĩ đến những điều trong kinh điển dạy, tôi muốn nói 

85 Tập 43 

6 



với  quí  vị  rằng,  ngày  nào  tôi  cũng  nghĩ  đến  những  thứ  này.  Kinh  giáo  vĩnh  viễn 

không già, vĩnh viễn không suy, vĩnh viễn không thay đổi. Tôi xin thưa với quí vị 

chính là cái lý như vậy đó. Quả nhiên sau khi khế nhập, bây giờ tôi có cảm giác, tôi 

cảm thấy cơ thể của tôi năm nay, so với năm ngoái, năm trước đều rất tốt, mỗi năm 

một  tốt  hơn,  động  tác  không  bị  suy,  tôi  lễ  Phật  vẫn  sát  đất  không  cần  dùng  tấm 

đệm. Không nghĩ đến mà! Nghĩ đến già, nghĩ đến suy, nghĩ đến phải có người hầu 

hạ, thế thì phiền lắm, tôi không nghĩ đến những điều này. Có một số cư sỹ bên tôi 

rất quan tâm đến tôi, nói rằng tôi lớn tuổi rồi, nên tìm một người thị giả. Tôi nói 

không cần, tôi còn lo cho bản thân mình được. Lý Bỉnh Nam lão cư sỹ 95 tuổi, mới 

đồng ý để mọi người tìm hai người đến lo cho ông ấy, trước 95 tuổi, tự mình lo cho 

mình,  không  suy.  Có  năng  lực  lo  cho  chính  mình,  nói  lên  rằng  cơ  thể  của  bạn 

không tồi, đâu cần phải người khác lo cho? Lớn tuổi rồi thì thật sự cử động nên cẩn 

thận  một  chút,  cử  động  chậm  một  chút,  không  đến  nỗi  xảy  ra  chuyện  ngoài  ý 

muốn,  cẩn  thận,  động  tác,  ngôn  ngữ  đều  chậm  một  chút,  càng  chậm  càng  tốt. 

Những  tập  khí  bồng  bột  thật  sự  đoạn  hết,  người  trẻ,  đặc  biệt  là  xã  hội  ngày  nay, 

thường có những tâm trạng bồng bột, tuy trình độ không đều, nhưng đều có, hiện 

tượng phổ biến. Bản thân chúng ta nghĩ xem cũng có những tập khí này, nhất định 

trong cuộc sống hàng ngày phải lưu ý, học điềm đạm. Bạn xem Tăng Quốc Phan 

tiên sinh, ông ta đối với con cháu trong nhà, Thư nhà, Gia huấn của ông ấy rất đáng 

đọc. Gia giáo của ông ấy, từ nhỏ con em đã phải học cách điềm đạm, không được 

có một chút tập khí bồng bột nào, đó chính là gia giáo. Ngày nay cách suy nghĩ đều 

cạn cợt, không giống như người xưa.Cho nên bất luận trong cuộc sống, hay trong 

công việc, tất cả mọi môi trường đều đang thay đổi, khiến cho chúng ta cảm nhận 

rõ ràng sự cảnh tùy tâm chuyển, đây là lời chân thật, không giả dối. 

Chương này chúng ta học đến đây là xong, tiếp tục coi chướng kế, chương 

thứ 6, “tạng giáo sở nhiếp”. Thế nào là Tạng giáo? Đoạn đầu giải thích cho chúng 

ta thấy: “Phàm thể cứu kinh điển, nghi tiên tri thử kinh thuộc ư hà tạng, thuyết tại 

hà thời, phán thuộc hà giáo, ư thử liễu tri, tắc hữu trợ ư lý giải toàn kinh”, chúng ta 

học đến đoạn này. 

Ở đây nói lên chương này rất cần thiết, cần nên nói. Thể là thể hội, cứu là 

nghiên  cứu,  ở  trong  Phật  pháp  gọi  là  tham  cứu.  Tham  cứu  và  nghiên  cứu  có  chỗ 

nào không giống nhau? Người thế gian nói nghiên cứu, ở trong nghiên cứu có tâm 

ý thức, cũng có nghĩa là gì? Là có phân biệt chấp trước. Còn tham cứu? Tham cứu 

thì không thể dùng phân biệt chấp trước. Ly vọng tưởng phân biệt chấp trước gọi là 

tham. Trong đó xem tạp vọng tưởng phân biệt chấp trước thì gọi là nghiên cứu, cho 

Tập 43  857 



nên nghiên cứu là pháp thế gian, tham cứu là pháp xuất thế gian, hoặc giả nghiên 

cứu là thế pháp, tham cứu là xuất thế pháp, không giống nhau ở chỗ này. 

Tham  cứu  cách  nào  đây?  Bạn  xem  nhiều,  nghe  nhiều,  bạn  không  có  phân 

biệt, bạn không có chấp trước, bạn không có ý kiến, bạn không có phê bình, chúng 

ta  dùng  cách  nói  thông  thường  gọi  là  thuần  khách  quan.  Bạn  có  phân  biệt  chấp 

trước, bạn có ý kiến phê bình, là bạn có quan niệm chủ quan ở trong đó. Quan niệm 

chủ  quan  là  gì?  Là  kiến  thủ  kiến  và  giới  thủ  kiến  trong  năm  loại  kiến  hoặc,  bạn 

xem tạp những thứ này ở trong đó nên gọi là thế gian pháp. Cho nên chúng ta phải 

học thấy rõ ràng, nghe minh bạch, không khởi tâm, không động niệm, không phân 

biệt, không chấp trước, không còn phê bình nữa, không biểu thị ý kiến, không có ý 

kiến, không có ý kiến, không phê bình, bạn mới có thể thấy rõ chân tướng sự thật, 

đó là trí huệ đấy. Nếu như xen tạp phân biệt chấp trước trong đó, thì kiến văn giác 

tri của bạn, những điều bạn thấy là tri thức chứ không phải là trí huệ. Tri thức và trí 

huệ hoàn toàn không giống nhau, trí huệ rất vi diệu. Cho nên người thời nay cầu trí 

huệ không dễ dàng đâu, vì ý kiến của họ quá nhiều, họ thích phê bình, thích phát 

biểu ý kiến của mình, toàn là tri thức. Người thật sự có trí huệ, người có tu dưỡng, 

họ thấy mà không mở lời, bạn không thỉnh giáo với họ họ sẽ không nói đâu. Bạn 

thỉnh giáo với họ, họ ứng cơ thuyết pháp, xem trình độ của bạn là gì, bạn  có thể 

tiếp nhận được bao nhiêu? Học tập ngay trong cuộc sống hàng ngày, chứ không rời 

cuộc sống đâu, rời cuộc sống hàng ngày thì học ở đâu chứ? 53 tham của Thiện Tài 

đồng từ là gì? Nghĩa là từ sáng thức dạy cho đến tối đi ngủ, tất cả con người và sự 

vật sự việc mà bạn tiếp xúc trong một ngày, chính là 53 tham, bạn thấy nam nữ già 

trẻ,  các  hãng  các  nghiệp,  Thiện  Tài  đồng  tử  thật  sự  là  tham,  bạn  đọc  cho  kỹ  53 

tham này, Ngài đã dùng tâm xem, nghe, và học, không có ý kiến. Sợ nhất là phê 

bình, Thiện Tài đồng tử chưa bao giờ phê bình, Ngài toàn là tán thán, là cảm ơn, 

điều này cần nên học. Tán thán là nhìn thấy được chân lý, cảm ơn là cảnh giới đưa 

mình đi lên. Kiết Tường Vân tỳ kheo là tượng trưng cho Bồ tát Sơ trụ, Bồ tát Phổ 

Hiền tượng trưng cho sự viên mãn, một đời từ Sơ trụ đạt đến cứu cánh viên mãn, 

52 giai cấp. Đây là biểu pháp, pháp ở trong công việc, trong cách đối nhân xử thế, 

ở trong cuộc sống hàng ngày. 53 tham là sống chứ không phải là chết, là cuộc sống 

thực tế. Làm thế nào để ứng dụng Hoa Nghiêm trong cuộc sống hàng ngày? Thiện 

Tài đã biểu diễn ra. 

Ở đây nói bộ kinh này thuộc về tạng nào, đây là phân loại. Đức Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni  nói  vào  khi  nào,  phán  thuộc  về  dạy  học,  dạy  học  giống  như  chương 

85 Tập 43 

8 



trình dạy học của chúng ta ngày nay vậy, nên đặt nó ở trung học hoặc là đại học, 

nên để vào năm thứ mấy, khi nào thì dạy, nó là giáo dục. Bạn hiểu rõ như thế, nó 

giúp cho việc lý giải toàn bộ kinh. 

Phu nhất đại thánh giáo chi phán phân, chư gia hữu dị, toát yếu ngôn chi viết, 

tam tạng, nhị tạng, ngũ thời, nhị giáo dữ tứ giáo, ngũ giáo. 

Đây là bậc Cổ đức chia ra, Tạng có tam tạng, nhị tạng, nó thuộc về tạng nào? 

Đã thuyết vào lúc nào? Có vị Tổ sư nói là ngũ thời, điều này mọi người đều chấp 

nhận. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni một đời giảng kinh thuyết pháp, được chia làm 5 

giai  đoạn.  Khi ngài  khai  ngộ,  ở  trong định  21  ngày,  21  ngày  ở  trong định  giảng 

kinh Hoa Nghiêm, người thế gian không biết được, Tiểu thừa A La hán cũng không 

biết được, cho nên hàng Tiểu thừa không chấp nhận sự việc này. Bồ tát Đại thừa 

thì biết, người tham dự pháp hội này là 41 vị Pháp thân đại sỹ, họ không phải là 

Pháp thân Bồ tát, nên họ không có năng lực để tham dự pháp hội này, vì đây là vào 

trong định của Như Lai  để nghe pháp. Đại  thừa thì coi đây là  một  thời, thời thứ 

nhất,  Tiểu  thừa  thì  không  tính  như  vậy.  Sau  khi  đức  Thế  Tôn  xuất  định,  ở  trong 

vườn  Lộc  Uyển  dạy  5  vị  tỳ  kheo,  hàng  Tiểu  thừa  thì  tính  từ  đây,  đây  là  thời  A 

Hàm, 12 năm giảng A Hàm, đặt ra nền tảng tu học cơ bản. 12 năm này là nền tảng 

giáo dục, dạy bạn làm người, dạy bạn sanh lên cõi trời, dạy bạn siêu việt lục đạo 

luân hồi, đến đây là chấm dứt. Sau 12 năm này, đức Phật giảng Phương Đẳng, điều 

này phía sau có đề cập đến. Phán thuộc hà giáo, cổ nhân nói có nhị giáo, có tứ giáo, 

có ngũ giáo. 

“Phàm  thích  kinh  giả,  tu  tiên  phán  minh”,  học  tập  kinh  giáo,  vì  đại  chúng 

giảng  giải  kinh  điển,  nhất  định  phải  hiểu  điều  này,  không  hiểu  những  điều  này, 

chính bản thân mình còn chưa hiểu rõ ràng, thì làm sao bạn có thể giảng giải kinh 

điển một cách rõ ràng được. 

Ngày xưa học Thiên Thai, Thiên Thai tứ giáo, Tạng Thông Biệt Viên. Học 

Hoa  Nghiêm,  Hoa  Nghiêm  lấy  Hiền  Thủ  đại  sư  làm  tượng  trưng.  Hoa  Nghiêm 

cũng gọi là tông Hiền Thủ, Hiền Thủ giảng ngũ giáo, Tiểu Thỉ Chung Đốn Viên, 

những điều này bạn không hiểu rõ ràng, thì bạn không thể giảng giải được. Người 

thời nay học kinh giáo không giảng những thứ này, tứ giáo nghĩa, ngũ giáo nghĩa 

đều không nói đến, đều không lý giải được. Ở vào thời đại ngày nay, chúng ta phải 

đi theo thời đại, giảng tứ giáo, giảng ngũ giáo sẽ khiến cho người ta hồ đồ. Người 

thời nay rất quí trọng thời gian, tranh nhau từng giây từng phút, bạn giảng những 

điều này người ta không thích. Tôi muốn đến để nghe kinh, thầy giảng những thứ 

Tập 43  859 



này tôi nghe không hiểu, nên họ không đến nữa, đó là căn tánh không tương đồng. 

Thời,  địa,  người  đều  không  giống,  bắt  buộc  chúng  ta  phải  tùy  thuận,  nhưng  bản 

thân mình chẳng thể không hiểu. Nếu bạn gặp phải một người thật sự trong nghề, 

hỏi bạn mà bạn không biết thì tiêu rồi, lập tức người ta sẽ nhìn bạn bằng ánh mắt 

khác ngay, cho nên bản thân phải hiểu. Ngày nay giảng kinh, thông thường chúng 

tôi ở trong giảng đường, cũng không giảng về tứ giáo, ngũ giáo. Chúng tôi lấy tứ 

giáo, ngũ giáo quy nạp lại, quy nạp lại thành ba đoạn. 

Thứ nhất là nhân duyên giảng kinh, vì sao tôi giảng bộ kinh này, nhân duyên 

giảng kinh. 

Thứ hai là tông chỉ của bộ kinh này, cũng gọi là tông thú. Học bộ kinh này 

điểm quan trọng là chỗ nào minh tông luận dụng. 

Thứ ba là giảng đề kinh, cho nên đơn giản hóa rồi. Một giờ đồng hồ là có thể 

giảng rõ ràng về ba điều này, tiết thứ hai là giảng đến kinh văn rồi. Bạn xem chúng 

ta  ở  đây,  khái  yếu  này,  khái  yếu  chính  là  huyền  nghĩa.  Chúng  tôi  giảng  chắc 

khoảng 6,7 mươi tiếng đồng hồ mà vẫn chưa giảng đến kinh văn, họ nghe kinh: Tôi 

đến để nghe thầy giảng kinh, chứ không nghe thầy nói càn, thời gian dài như thế 

mà vẫn chưa thấy được kinh văn, người ta sợ bỏ chạy hết. Cũng may đối diện với 

chúng tôi ngày nay đều là các đồng tu cũ, nhất là bộ kinh này ngày xưa chúng tôi 

đã giảng qua 10 lần, đây là lần thứ 11, lần này chúng tôi không phải giảng kinh, 

chúng tôi giảng cuốn chú giải của Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ. Ngài dùng “thập môn 

khai khải” của Hoa Nghiêm, thập môn này môn nào chúng ta cũng học. Học đoạn 

này và kết cấu của kinh Hoa Nghiêm giống nhau, Ngài hoàn toàn sử dụng kết cấu 

của kinh Hoa Nghiêm. 

“Kim bổn kinh tam tạng trung thuộc kinh tạng”, tam tạng là kinh tạng, luật 

tạng, luận tạng, nó thuộc về kinh tạng trong nhị tạng. Nhị tạng là Bồ Tát tạng và 

Thanh Văn tạng, nó thuộc về Bồ tát tạng. Trong ngũ thời, nó thuộc về thời Phương 

Đẳng. Phương Đẳng là thời thứ 3. Thứ nhất là thời Hoa Nghiêm, thứ hai là thời A 

Hàm,  thứ  ba  là  thời  Phương  Đẳng.  Đức  Phật  ở  thời  Phương  Đẳng  giảng  bộ  kinh 

này, nghĩa là Hoa Nghiêm 21 ngày, A Hàm 12 năm Phương Đẳng tám năm. Cũng 

có nghĩa là, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, giảng kinh thuyết pháp là 12 năm về sau, 

trước 12 năm, trong đó giảng bộ kinh này, thuộc về thời Phương Đẳng, đây là Đại 

thừa, sự khởi đầu của Đại thừa. 

86 Tập 43 

0 



Ở trong nhị giáo, nhị giáo là tiệm giáo và đốn giáo. Tiệm là từ từ từng bước 

từng bước, y theo thứ tự mà học tập, đốn giáo là siêu việt, kinh này thuộc về đốn 

giáo. 

Tứ  giáo  là  tông  Thiên  Thai  nói,  ngũ  giáo  là  tông  Hiền  Thủ  nói.  Viên  giáo 

trong tứ giáo, tạng, thông, biệt, viên. Trong ngũ giáo tiểu, thỉ, chung, đốn, viên. Tứ 

giáo, ngũ giáo đều thuộc về Viên giáo, cho nên là Viên giáo đại thừa. Ở đây đề cập 

đến cương mục một chút trước, sau đó giảng kỹ thế nào gọi là tam tạng, chúng ta 

coi đoạn dưới đây : “Giáp, Tam Tạng” 

Tạng giả, Đại Thừa Nghĩa Chương vân, bao hàm uẩn tích danh tạng, ở đây 

giải thích ý nghĩa của chữ này. Bao là bao gồm, hàm dung, uẩn tạng, kiết tích, có 

những ý  nghĩa  này  ở  trong  đó  thì  gọi  là  tạng.  Tạng  được  chia  làm  3  loại:  Một  là 

kinh tạng, tiếng Phạm là Tu Đa La, ở đây dịch là khế kinh. Kinh ở đây thêm vào 

một chữ “khế”, bắt buộc phải có đầy đủ hai điều kiện: Trên khế với lý mà chư Phật 

đã nói, dưới khế với căn cơ chúng sanh được độ. Nghĩa là bên trên lý mà chư Phật 

đã nói, là tánh, chính là tự tánh, chắc chắn nó tương ưng với tánh đức, gọi là khế 

lý. Người thời nay nói là chân lý, trong đây nói là chân lý. Chân lý siêu việt thời 

gian và không gian, chân lý là vĩnh hằng bất biến, ngoài ra nhất định phải thích hợp 

với đại chúng xã hội ngày nay, có năng lực học tập, nếu như không có năng lực học 

tập, thì bộ kinh này không gọi là khế cơ. Cho nên trong kinh tạng có rất nhiều loại 

kinh, có sâu, có cạn, có kinh thích hợp với trình độ cao, có kinh thích hợp với bậc 

sơ  học,  nhưng  bộ  kinh  này  tất  cả  đều  thích  hợp  hết.  Người  học  lâu,  bậc  lão  tu, 

được, rất thích hợp với họ, hàng sơ học cũng được. Trước đây có nói, ba loại căn 

tánh thượng trung hạ đều thích hợp hết. 

Thứ  hai  là  luật  tạng,  Luật  tạng  tiếng  Phạn  là  Tỳ  Nại  Da,  ở  đây  gọi  là  điều 

phục.  Luật  tạng  là giới  luật,  điều  quan  trọng  của  giới  luật  chính  là  quy  luật,  nhất 

định cần nên học tập. Những quy luật này đều tương ưng với tự tánh, có thể điều 

phục được tập khí phiền não của chúng ta, khiến cho tập khí phiền não điều phục 

được, thì bạn mới có thể tiếp nhận được lời dạy của thánh hiền. Sau khi học tập lời 

dạy của thánh hiền, bạn giác ngộ rồi, sau khi giác ngộ thì tập khí phiền não của bạn 

được hóa giải. Cho nên giới luật là công phu sơ bộ, sau đó có định, có huệ. Định 

huệ có thể hóa giải tập khí phiền não của bạn, hóa giải thành trí huệ. Mê thì trí huệ 

biến thành phiền não, ngộ thì phiền não biến thành trí huệ. 

Thứ ba là luận tạng, luận là thảo luận, tiếng Phạn là A Tỳ Đạt Ma, ở đây gọi 

là Đối trị, điều này rất giống nghiên cứu thảo luận mà người thời nay nói, nghiên 

Tập 43  861 



cứu thảo luận là trí huệ, cho nên luận tạng là trí huệ. Đối trị điều gì? Đối trị sanh 

tử, đối trị phiền não, đối trị nhiễm ô, phục hồi lại thanh tịnh bình đẳng giác. 

Bổn kinh trong tam tạng kinh luật luận, thuộc về kinh tạng. Ở đây quí vị nên 

biết rằng, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni khi còn tại thế giảng kinh thuyết pháp, không 

phân biệt tỉ mỉ như vậy đâu, đó là do sau này chư vị Tổ sư phân ra thôi. Chúng ta 

quan sát thật kỹ thì bạn sẽ hiểu được, trong mỗi bộ kinh đều có kinh luật luận. Bạn 

xem trong bộ kinh này, những điều trong phẩm thứ 8 dạy chúng ta: “Thiện hộ khẩu 

nghiệp, bất kỵ tha quá, thiện hộ thân nghiệp, bất thất luật nghi, thiện hộ ý nghiệp, 

thanh tịnh vô nhiễm”, đó là giới luật đấy, dạy như thế có rất nhiều. Cho nên trong 

mỗi bộ kinh, đều có kinh, đều có luật, đều có luận, những điều đức Thế Tôn và đệ 

tử thảo luận đều có hết. Rốt cuộc phải phân cách nào đây? Coi phân lượng nhiều ít, 

xem bộ kinh đó giảng về cái gì nhiều nhất. Kinh giảng về định học, luật giảng về 

giới học, luận giảng về huệ học, giảng về giới định huệ, dùng cái đó để phân. Bộ 

kinh  này  giảng  về  định  nhiều,  định  là  niệm  Phật  tam  muội,  giảng  về  điều  này 

nhiều, cho nên quy về kinh tạng. Nếu như giảng nhiều về phương diện giới luật, thì 

quy  về  luật  tạng.  Thảo  luận,  giảng  về  huệ  nhiều,  thì  quy  về  luận  tạng.  Kinh  luật 

luận được phân ra như vậy, không có cách nào nghiêm khắc phân ra, bởi vì mỗi lần 

Đức Phật giảng Ngài đều nói đến. 

Đoạn dưới đây nói về nhị tạng. Nhị tạng, Trí Độ Luận, cũng gọi là Đại Trí 

Độ Luận nói rằng: “Tuy cụ cầu nhất giải thoát môn, nhi hữu tự lợi lợi nhân chi dị, 

cố hữu đại tiểu chúng sai biệt, vi thị nhị chủng nhân, cố Phật khẩu sở thuyết, dĩ văn 

tự ngữ ngôn phân vi nhị chủng, tức Thanh Văn tạng dữ Bồ tát tạng dã, Thánh giáo 

tuy chúng bất xuất thử nhị”. 

Đây  là  đại  phân,  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  khi  còn  tại  thế  giảng  kinh 

thuyết pháp, đại phân thì có hai bộ phận, một là Tiểu thừa, một là Đại thừa. Tiểu 

thừa là Thanh Văn tạng, giống như bậc tiểu học. Đại thừa là Bồ tát tạng, giống như 

bậc  đại  hoc.  Thời  xưa  hình  như  không  nghe  nói  đến  trung  học,  ở  Trung  Quốc 

chúng ta  cũng vậy,  đại  học  ở  Trung  Quốc  gọi  là  thái  học,  tiểu  học,  thái  học.  Đại 

khái trước 12 tuổi đều gọi là tiểu học, đặt nền tảng. Ở trong đây, vì con người khi 

tuổi còn nhỏ trí nhớ rất mạnh, ít vọng niệm, tiếp xúc với xã hội bên ngoài không 

nhiều, giữ được sự trong trắng, trí nhớ tốt nhất, một đời những thứ cần nhớ, ở trong 

giai đoạn này đã thuộc hết toàn bộ, đều thuộc rất kỹ. Cho nên khi vào trong thái 

học, thông thường rất ít sử dụng bổn kinh. Vì sao vậy? Vì thầy giáo thuộc rồi, học 

sinh cũng thuộc rồi, nhắc tới bộ sách nào thì mọi người đều biết cả, nếu như bạn 

86 Tập 43 

2 



không biết thì bạn không thể vào nghe giảng được, chỉ khi nào bạn học qua, bạn 

học rất thuộc, thì vào trong đó bạn mới thật sự học được, cho nên mọi người học 

rất vui, học rất hoan hỷ. Học sinh có thể đưa ra vấn đề thưa hỏi thầy giáo, thảo luận 

cùng các bạn. Những thứ cần học thuộc, thì trước 12 tuổi đều phải học thuộc hết, 

sau  này  cầu  học,  cho  nên  thầy  giáo  đi  dạy,  không  mang  theo  sách,  cũng  không 

mang theo sách tham khảo. Mang theo cái gì đây? Mang theo rượu thịt. Học sinh 

chọn người gan dạ, thầy giáo dẫn học sinh đi du lịch, đi chơi, những môn chơi đó 

đều là dạy học. Bởi vì giảng đến câu chuyện trong lịch sử, thì phải đi đến tận nơi 

đó, để bạn coi, bạn coi hiện trường, quá khứ đã xảy ra những chuyện gì, cho bạn có 

ấn tượng sâu sắc. Đi du lịch, đi du lịch mấy tháng trở về, môn học đã dạy xong. 

Cho nên học thật sự là vui, đâu giống ngày nay học, học thật đáng thương, học thật 

vất vả. 

Dưới đây trong dấu ngoặc đơn, “Duyên Giác nhiếp quy Thanh Văn, cố chỉ 

nhị  tạng.  Tịnh  Cảnh  Sớ  vân,  Long  Thọ  vân”,  Bồ  tát  Long  Thọ  nói,  sau  khi  Đức 

Phật  diệt  độ,  ngài  Ca  Diếp  và  A  Nan  ở  thành  Vương  Xá,  kiết  tập  pháp  tạng,  là 

Thanh Văn tạng. Ở đây nói nguồn gốc của Thanh Văn tạng, chính là kinh A Hàm 

trong đại tạng kinh của chúng ta ngày nay. 

Văn Thù, A Nan ư Thiết Vi sơn, tập Ma Ha Diễn vi Bồ tát tạng. Kiết tập kinh 

tạng,  ngài  A  Nan  đảm  nhiệm  việc  giảng  lại,  còn  có  một  vị  chủ  trì,  vị  chủ  trì cho 

Thanh Văn tạng là Ma Ha Ca Diếp. Vị chủ trì cho Bồ tát tạng là Bồ tát Văn Thù, 

họ  là  những  vị  chủ  trì,  người  giảng  lại  đều  là  ngài  A  Nan.  Ngài  A  Nan  giảng  lại 

một lần tất cả kinh điển khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế đã nói, ghi chép 

lại lưu truyền đến đời sau, đó là kinh điển, nguồn gốc của kinh điển là như vậy. Do 

đó trong đạo Phật mấy ngàn năm nay bồi dưỡng pháp sư giảng kinh, đều sử dụng 

phương pháp này, phương pháp này ở Trung Quốc đã dùng 2000 năm, gọi là phục 

tiểu tọa. Ngày xưa ở tự viện mỗi ngày giảng kinh, thật sự là nền giáo dục mà Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni truyền lại, giáo dục của Đức Phật, sự dạy học của Phật Bồ 

tát,  hàng  ngày  giảng  kinh.  Những  học  sinh  phát  tâm  học  giảng  kinh  ngồi  ở  hàng 

thứ nhất, ngồi gần thầy giáo nhất, hàng thứ nhất, vì sao vậy? Vì họ phải giảng lại, 

thầy  giáo  giảng buổi  sáng,  có  thể  buổi  chiều  sẽ  đến  lượt  họ  phải  giảng,  giảng  lại 

một  lần  những  gì  thầy  giáo  đã  giảng,  đó  là  thời  xưa.  Những  người  bình  thường 

nghe  kinh,  cũng  đến  chùa  để  tìm  cái  kinh  đơn,  nghĩa  là  chuyên  môn  nghe  kinh, 

trong chùa có khách đường để tiếp đón họ, có phòng ốc để họ nghỉ ngơi, họ đến đó 

để nghe kinh, thời gian là một bộ kinh, giảng xong một bộ kinh thì họ sẽ đi, họ đến 

để nghe 1 bộ kinh. Vào thời đó chùa tốt, bởi vì kinh tế của chùa có sự thu nhập cố 

Tập 43  863 



định, không nương vào Phật tử, những người đến nghe kinh đa số là tú tài nghèo, 

họ đến chùa ở 1,2 tháng, tùy tâm cúng dường một chút, năng lực của họ có hạn, họ 

đến đây ở 2,3 tháng, chùa cho họ ăn ở, hàng ngày họ học tập kinh giáo. Đại khái 

người  xuất  gia cũng phải  giảng lại, khi  giảng lại  đôi  khi  thầy giáo  nghe, đôi khi 

thầy giáo không nghe, nhưng mà thầy giáo sẽ nghe vài lần. Các bạn học, các bạn 

học có người tư thâm, như các anh chị học trước vậy, làm trợ giảng cho thầy giáo. 

Vào thời đó chưa có danh từ trợ giảng, trên thực tế là trợ giảng, giúp cho các bạn 

giải quyết vấn đề, thật sự học tập! Thầy giáo giảng xong một bộ kinh, các vị học 

giảng kinh, cũng đã giảng lại xong, họ ra ngoài giảng có niềm tin. Đời đời như thế, 

đến đời chúng tôi đây vẫn còn học phương pháp cũ này. 

Thầy Lý mở một lớp học ở Đài Trung, lớp học kinh, chính là lớp dạy giảng 

kinh.  Thấy  ấy  dạy  mấy  người?  Dạy  2  người,  hai  người  này  ngồi  trước  mặt  thầy, 

còn lại hơn hai chục học sinh khác, ngồi vây xung quanh nghe dự thính, dự thính 

cũng phải học nghiêm chỉnh, cũng phải ghi chép vào tập, bởi vì khi đó không có 

máy  thu  âm,  đương  nhiên  cũng  không  có  máy  thu  hình,  không  có  những  thiết  bị 

này. Chắc khoảng hơn 50 năm về trước, 60 mươi năm rồi. Ghi chép lại cho ai đây, 

cho bạn giảng kinh, giúp cho họ, bởi vì thầy giáo giảng kinh người này không cách 

nào nhớ được hết, các bạn ghi rồi, người này về nhà soạn ra, viết thành giáo trình, 

hoàn toàn là của thầy giáo, không được sử dụng ý của  mình trong đó. Bạn giảng 

lại,  thì  mang  giáo  trình  này  đi  giảng,  giảng  cho  ai  nghe  đây,  giảng  cho  các  bạn 

nghe, cho thầy giáo nghe, thầy giáo và các bạn cùng nghe. Tiết thứ hai không phải 

là thầy giáo giảng, mà là người học giảng kinh đây giảng lại. Sau khi giảng xong, 

các bạn học phê bình để giúp cho người này tiến bộ, thầy giáo hướng dẫn, người 

học giảng kinh đây soạn lại bài giảng một lần nữa, sau khi soạn lại xong, tiếp tục 

lên bục giảng công khai giảng với mọi người. Hai người lên pháp tòa, ở Đài Loan, 

một người giảng tiếng phổ thông, một  người giảng tiếng Đài, giống như là phiên 

dịch vậy, kỳ thật là sử dụng bài giảng giống nhau, bồi dưỡng học sinh như thế đấy. 

Lớp học này của thầy Lý mở được 2 năm, thành tựu được hơn 20 học sinh, tôi học 

ở lớp này một năm 3 tháng, tôi dự thính, ngồi ở hàng cuối cùng, bởi vì tôi là học 

sinh cuối cùng đến lớp, sự sắp đặt chỗ ngồi của họ, là y theo thứ tự trước sau, tôi 

đến sau cùng, cho nên chỗ ngồi của tôi ở chỗ cuối cùng. 

Khi tôi còn trẻ có hai điều kiện tốt, một là trí nhớ rất tốt, tôi nghe diễn giảng 

một tiếng đồng hồ, nếu kêu tôi giảng lại ngay, thì ít nhất tôi cũng có thể giảng đến 

55 phút, tôi có tài này, trí nhớ tốt, trí nhớ có thể duy trì được  một tuần lễ, tôi có 

86 Tập 43 

4 



năng lực này. Thứ hai là tôi có năng lực lý giải rất tốt, tôi hiểu được ý nghĩa của 

nó, cho nên trình độ học tập của tôi rất nhanh. Các bạn khác họ nghe không hiểu, 

ngồi trước thầy giáo tôi hiểu hết. Thầy giáo giảng một lần, tuyệt đối không giảng 

lần thứ hai, nếu bạn hỏi thầy, thầy la cho bạn một bài, đôi khi còn đánh bạn nữa, 

đánh rồi nhưng cũng không nói cho bạn biết, không giảng lại đâu. Thầy nói nếu 

như tôi la anh, đánh anh rồi lại giảng cho anh biết, thì bạn vẫn còn tâm lý may mắn, 

không sao hết, cùng lắm bị la một trận, bị đánh một trận, nhưng thầy vẫn giảng cho 

mình biết. Đánh rồi, la rồi mà không giảng, bạn sẽ chẳng có cách nào. Ở đây dạy 

bạn  điều  gì?  Dạy  bạn  khi  nghe  giảng,  phải  tập  trung  tinh  thần  lại  mà  nghe,  bạn 

không  thể  có  một  vọng  niệm.  Bạn  bị  sót  một  câu,  bị  sót  một  đoạn,  thì  tuyệt  đối 

không thể giảng lại được, đây là đề khó đấy. Các bạn ấy không làm được họ đến 

hỏi tôi, tôi giảng cho họ, cho nên tôi đã giúp đỡ rất nhiều đối với các bạn học giảng 

kinh. Tôi nghe được 13 bộ kinh, đại khái hơn một tháng gần hai tháng, người này 

học bộ kinh này xong rồi, thì họ dự thính, tiếp tục hai người khác, luân phiên như 

thế, chúng tôi đã học như vậy. Cho nên những gì tôi nghe qua đều có thể giảng lại 

được, tôi có được ưu điểm như thế, vì vậy học rất nhanh, 1 năm 3 tháng thì tôi đi 

xuất gia. Sau khi xuất gia tôi dạy ở Phật Học Viện, bắt đầu ra ngoài giảng kinh, tôi 

học 13 bộ kinh này, rất hữu dụng rất được hoan nghênh. Dạy ở Phật Học viên được 

hơn  một  năm,  chưa  đến  hai  năm,  tôi  cảm  thấy  không  được,  nền  căn  bản  của  tôi 

không dày, tôi học toàn là tiểu bộ kinh, học được bộ lớn nhất, là kinh Kim Cang và 

phẩm  Phổ  Hiền  Bồ  tát  Hạnh  Nguyện,  lớn  hơn  một  chút,  căn  bản  không  dày  thì 

không được, tôi trở lại Đài Trung, học với thầy giáo một bộ kinh lớn. Khi đó tôi 

chuẩn bị là kinh Pháp Hoa, chú giải kinh Pháp Hoa, tôi đã tìm được mười mấy loại, 

đều  là  cổ  chú,  mang  đến  Đài  Trung,  hy  vọng  thầy  giáo  sẽ  dạy  tôi  bộ  kinh  này. 

Đúng dịp đó thầy giáo bắt đầu khai giảng kinh Lăng Nghiêm, thầy nói với tôi, phân 

lượng của Lăng Nghiêm và Pháp Hoa gần giống nhau, nghĩa lý trong kinh Lăng 

Nghiêm và kinh Pháp Hoa cũng rất gần, đều có thể nói là pháp môn viên đốn Đại 

thừa. Thầy nói nếu chú học Lăng Nghiêm thì tôi tiện hơn, nếu chú học Pháp Hoa 

thì  tôi  không  có  thì  giờ  để  dạy  chú.  Tôi  đã  chấp  nhận,  đổi  thành  học  kinh  Lăng 

Nghiêm. Kinh Lăng Nghiêm mỗi tuần thầy ấy giảng 3 buổi tối, tối thứ năm tôi mới 

giảng lại. 3 năm thầy ấy giảng xong bộ kinh này, tôi cũng giảng lại hết bộ kinh đó. 

Thính  chúng  của  tôi  có  6  người,  6  người  đều  là  giảng  kinh,  đều  học  giảng  kinh, 

hơn nữa họ giảng cũng rất hay. Mỗi ngày sau khi tôi giảng lại kinh Lăng Nghiêm, 

thì 6 bạn học này chỉ ra khuyết điểm cho tôi, giúp cho tôi sửa đổi. Cho nên năm 

1977, pháp sư người Hongkong, mời tôi đến Hongkong giảng kinh Lăng Nghiêm, 

tôi  đã  đồng  ý  ngay,  tôi  đã  giảng  qua  một  lần  rồi  mà.  Quy  cách  học  giảng  kinh 

Tập 43  865 



chẳng  thể  không  biết,  sự  tương  truyền  của  Trung  Quốc  đời  này  sang  đời  khác, 

phương pháp bồi dưỡng pháp sư giảng kinh quá hay, trường học ngày nay không 

thể đem so sánh được. Họ được chọn ra từ trong thính chúng, thật sự có năng lực 

này,  hội  đủ  hai  điều  kiện,  một  là  trí  nhớ,  hai  là  sự  hiểu  biết.  Nếu  bạn  nghe  một 

tiếng  đồng  hồ,  bạn  giảng  không  được  40  phút  thì  không  đạt  tiêu  chuẩn,  thì  bạn 

không thể tham dự lớp học này, ít nhất là phải giảng được 40 phút, mới tạm gọi là 

được. Cách học của chúng tôi thời đó, bình thường rất hiếm có, hầu như 100% là 

có thể giảng được. 

Dưới đây nói “Địa Trì diệc vân” Địa Trì là một bộ kinh. “Phật vị Thanh Văn, 

Bồ  tát  hành  xuất  khổ  đạo”,  hành  là  tu  hành,  khổ  đạo  là  nói  về  lục  đạo  luân  hồi. 

Hàng A La Hán và Bồ tát làm thế nào để siêu việt lục đạo luân hồi, nói những đạo 

lý,  những  phương  pháp  này  cho  họ.  “Thuyết  tu  đa  la”,  tu  đa  la  là  kinh,  “kiết  tập 

kinh giả, tập vi nhị tạng”. Sau khi Đức Phật diệt độ, các vị đệ tử Thanh Văn và Bồ 

tát,  hy  vọng  đem  lời  dạy  của  Đức  Phật  viết  thành  văn  tự  lưu  truyền  đến  đời  sau, 

giúp  cho  hàng  hậu  học  đời  sau,  cho  nên  phát  khởi  kiết  tập,  nghĩa  là  sắp  xếp  lại 

những tài liệu dạy học của Đức Thế Tôn. Ngày xưa Đức Phật dạy học không có bài 

giảng,  cũng  không  có  văn  tự,  nên  nhất  định  phải  nương  vào  việc  giảng  lại,  tập 

thành nhị tạng. Nói về việc tu hành của hàng Thanh Văn  là Thanh Văn tạng, nói 

đến việc tu hành của hàng Bồ tát là Bồ tát tạng, đây là nguồn gốc của kinh điển Đại 

thừa và Tiểu thừa. 

“Kim bổn kinh trung quảng diễn đại thừa, tường trần tín nguyện vãng sanh 

thù thắng nhân quả, tịnh Phật quốc độ y chánh trang nghiêm, Di Đà vô biên nguyện 

hải phổ độ chúng sanh chi đạo”, đều ở trong bộ kinh này. Cho nên bộ kinh này là 

Bồ tát tạng sở nhiếp, nhiếp là thâu nhiếp, Bồ tát tạng thâu, ngày nay chúng ta quen 

dùng từ thâu kinh, nhiếp có nghĩa là thâu nhiếp. 

Đoạn dưới đây nói về thời gian “ngũ thời”. “Thiên Thai đại sư”, chính là Trí 

Giả  đại  sư,  y  theo  kinh  Niết  Bàn,  phân  một  đời  Đức  Thế  Tôn  thuyết  pháp  làm  5 

thời, nghĩa là phân làm 5 thời kỳ. 

Thứ nhất Đức Phật nói kinh Hoa Nghiêm đầu tiên trong 21 ngày, gọi là thời 

Hoa Nghiêm, vừa rồi tôi có nói với quí vị, hàng Tiểu thừa không chấp nhận. 

Thứ hai là 12 năm, ở Vườn Lộc Uyển đẳng, đẳng là đẳng xứ, 12 năm không 

phải chỉ ở trong vườn Lộc Uyển, thời gian đầu ở vườn Lộc Uyển độ 5 tỳ kheo, nói 

Tứ A Hàm của Tiểu thừa, gọi là thời A Hàm. Ở trong Tiểu thừa nói về đạo lý làm 

86 Tập 43 

6 



người, cũng có nghĩa là Luân lý, đạo đức, nhân quả, mà chúng ta giảng thời nay, 

giảng về con người vì sao phải ở trong lục đạo luân hồi, những lý sự nhân quả này 

đều giảng rất thấu triệt. Làm thế nào để thoát ly lục đạo luân hồi, giảng về nghiệp 

nhân quả báo trong lục đạo luân hồi, dạy con người làm thế nào để không mất nhân 

thân, làm thế nào để sanh về trời dục giới, cõi trời sắc giới, cõi trời vô sắc giới, làm 

thế nào để siêu việt lục đạo luân hồi. Những điển tích giảng dạy này, đều được gọi 

là thời A Hàm, kinh Tiểu thừa, thời A Hàm. 

Thứ ba, trong tám  năm sau đó, nói kinh Duy Ma, kinh Đại Tập, kinh Lăng 

Nghiêm  vân  vân,  Tịnh  độ  ngũ  kinh  đều  được  nói  vào  thời  điểm  này.  “Đàn  thiên 

xích tiểu” ý nghĩa chữ đàn và xích giống như nhau. “Thán đại bảo viên”, lúc này 

Đức Phật khuyến khích đại chúng, nên bỏ Tiểu thừa, phát tâm hướng thượng. Tiểu 

thừa  chỉ  chứng  quả  A  La  Hán,  chỉ  thoát  ly  lục  đạo  luân  hồi,  không  ra  khỏi  thập 

pháp giới. Nói cho đại chúng biết, ngoài luân hồi ra, vẫn còn bốn pháp giới, Thanh 

Văn, Duyên Giác, Bồ Tát và Phật. Lục đạo là nhiễm ô, tứ pháp giới là thanh tịnh. 

Hy vọng mọi người phát tâm, tiến lên một bước nâng cao cảnh giới của mình, cho 

nên đã nói những kinh điển như vậy. “Quảng thuyết tạng thông biệt viên tứ giáo”, 

quảng  là  phương,  thường  đi  đôi  với  nhau  phương  quảng,  quân  là  quân  đẳng,  bỉ 

chúng cơ, cho nên có tên là thời Phương Đẳng  



Thứ  tư,  sau  đó  22  năm,  nói  kinh  Đại  Bát  Nhã,  nên  tên  là  thời  Bát  Nhã.  22 

năm chúng ta mới biết được, Bát Nhã là trung tâm của Phật pháp, 12 năm thời A 

Hàm là nền tảng giáo dục, Phương Đẳng là thời kỳ dự bị, nghĩa là từ Tiểu thừa tiến 

đến Đại thừa là thời kỳ trải nghiệm, cũng có nghĩa là nòng cốt khoa dự bị, lớp dự 

bị. 



Thứ năm, cuối cùng 8 năm nói kinh Pháp Hoa, kinh Niết Bàn là di giáo, là di 

chúc,  nói  trong  một  ngày  một  đêm,  đều  tính  vào  thời  thứ  5,  cho  nên  5  thời  kỳ. 

“Cửu  giới  tam  thừa”,  cửu  giới  là  chín  pháp  giới.  “Tất  mông  thọ  ký,  vô  luận  đại 

tiểu, giai linh tác Phật, thử thời minh viết Pháp Hoa Niết Bàn thời”. 



Kinh Pháp Hoa là kinh Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói sau cùng, nói gì vậy? 

Cửu  giới  tam  thừa  đều  nói  đến  trong  kinh  Pháp  Hoa.  Bất  luận  là  Đại  thừa  Tiểu 

thừa, mục tiêu cuối cùng, đều là làm Phật, đều là thành Phật, như kinh Hoa Nghiêm 

nói, tất cả chúng sanh vốn là Phật. 

Hựu thử kinh mông Thế Tôn đa thứ tuyên thuyết, cố bất ưng hạn ư nhất thời 

dã. Bộ kinh này rốt cuộc vào thời nào? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni hầu như trong 

Tập 43  867 



thời Phương Đẳng có nói đến, thời Bát Nhã cũng có nói đến, cho nên không thể đặt 

nó vào bất cứ thời kỳ nào, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thường giảng bộ kinh này. 

Nói cách khác, tầm quan trọng của bộ kinh này có thể suy nghĩ mà biết được. Vì 

sao Đức Phật phải giảng bộ kinh này? Là hy vọng tất cả chúng sanh, trong một đời 

này, đều có thể viên mãn thành Phật. Bộ kinh này là con đường thành Phật, ai cũng 

có phần, năng tín, năng nguyện, năng hành là sẽ thành công. Hết giờ rồi, hôm nay 

chúng ta học đến đây. 

Tập 44 

Giảng ngày 19 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang thứ 47. 

Chúng ta coi đoạn Đinh- Phán Giáo. Đệ nhất, tứ giáo dữ ngũ giáo, cổ kim 

chư sư phán phần giáo tướng giả phàm hữu thập nhị gia, kỳ trung tối trước giả nãi 

Thiên Thai sở lập chi tứ giáo, dữ Hiền Thủ tông chi ngũ giáo. 

Phán giáo, cũng có nghĩa là sau này chư vị tổ sư phát minh ra, tam tạng, nhị 

tạng,  ngũ  thời,  phân  giáo.  Vào  thời  của  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  hoàn  toàn 

không có, sau này chư vị Tổ sư, đem sự dạy học của Đức Thế Tôn trong suốt 49 

năm ra nghiên cứu, nghiên cứu rốt cuộc Ngài đã dùng phương pháp nào? Nghiên 

cứu về những thứ đó, cho nên đã đem phân ra rất nhiều khoa mục, đối với các vị 

học Phật đời sau này  mà nói, thật sự tiện lợi rất nhiều, nhưng nói tóm lại, những 

thứ này rất đáng để tham khảo. Nếu không thể giữ vững những nguyên tắc này, thì 

là bạn sai đấy. Thời giáo  một đời của  đức Thế  Tôn rất linh hoạt, trong kinh Đức 

Phật đã nói rất rõ ràng: “Như Lai vô hữu định pháp khả thuyết”. Trong Kinh Lăng 

Nghiêm đã nói cho chúng ta thấy rõ, “tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”. Cho 

thấy Đức Phật tùy theo căn tánh của chúng sanh, tùy theo trình độ của chúng sanh, 

không  có  phương  pháp  nhất  định,  như  trước  đây  chúng  ta  học  đến  “cứu  cánh 

86 Tập 44 

8 



phương tiện”, đó là đại  trí huệ, đại  thần thông  mới  có thể làm được.  Chứ không 

giống  như  phương  pháp  phân  ra  của  hàng  hậu  học,  những  phương  pháp  này  đều 

biểu hiện qua một đời thuyết pháp của Đức Thế Tôn, đó là những điều mà người 

học Phật chúng ta chẳng thể không biết. 

Phán giáo, giáo là dạy học, dùng ngôn ngữ ngày nay mà nói, là chế độ dạy 

học, người xưa nói là nghi thức dạy học, cho nên có giáo nghĩa, có giáo pháp, pháp 

là phương pháp, nghi là nghi thức, ngày nay chúng ta nói là chế độ. Ví dụ như lớp 

mẫu giáo, tiểu học, trung học, đại học, thạc sỹ, đều thuộc về chế độ, ngày xưa gọi 

những cái đó là giáo nghĩa. Phương pháp là phương pháp dạy học, đối với hàng lợi 

căn dùng phương pháp nào? Hàng độn căn dùng phương pháp nào? Phương pháp 

nhân người mà khác. Nghi thức là y theo tiến độ không tương đồng mà có sự sai 

biệt. Bắt đầu học tập, là sơ nhập môn, gọi là tiểu học, sau đó từ từ hướng thượng 

nâng cao lên, nâng lên đến trung học, nâng lên đến đại học, nâng lên đến nghiên 

cứu sở. Phương pháp như vậy gọi là tiệm giáo, từ từ hướng thượng nâng lên. Còn 

một loại nữa là đốn giáo, cái gọi là thiên tài nhi đồng, họ không cần phải trải qua 

nhiều tầng lớp như vậy, vừa nhập môn là họ có thể vào lớp thạc sỹ, tiểu học, trung 

học, đại học, họ không cần phải học, đó là trường hợp đặc biệt, có người như vậy 

không? Có, nhưng không nhiều, rất ít. 

Từ  đó  cho  thấy,  cách  nói  pháp  này,  vì  người  mà  bất  đồng,  vì  thời  mà  bất 

đồng, vì việc mà bất đồng, vì nơi chốn mà bất đồng, nếu bạn hiểu được hết, thì gọi 

là khế cơ. 

“Cổ kim chư sư”, đó là thời xa xưa, chứ không phải ngày nay, đại khái phân 

khoa phán giáo là vào thời Tùy Đường. Nói “cổ” là trước đời Tùy Đường, cổ nhân, 

nói “kim” đại khái vào thời Tùy Đường, các vị tổ sư nói phân khoa phán giáo có 12 

học  phái.  Trong  12  học  phái  này,  nổi  tiếng  nhất  là  Thiên  Thai  và  Hiền  Thủ,  cho 

nên người học giáo sau này, không nương vào Thiên Thai thì nương vào Hiền Thủ, 

cho đến năm Dân  Quốc đầu tiên cũng còn như  vậy. Ngày nay chúng ta còn học 

những thứ này nữa hay không? Ngày nay không học nữa, đến thời của chúng tôi là 

đã không học rồi. Không học thì làm sao đây? Thầy Lý đã đơn giản hóa những thứ 

này,  viết  thành  một  cuốn  sách  mang  tên,  Nội  Điển  Giảng  Tọa  Chi  Nghiên  Cứu, 

chúng ta nương vào cuốn sách này. Cuốn sách này nghĩa là gì? Nghĩa là đơn giản 

hóa tứ giáo và ngũ giáo, đây là thích hợp với người thời nay, không nói kỹ như bậc 

cổ nhân, nhưng mà thích hợp với khẩu vị của người thời nay. 

Tập 44  869 



“Thiên Thai tứ giáo viết tạng thông biệt viên”. Dưới đây giải thích sơ lược: 

“Tạng giáo” chính là Tiểu thừa, tạng ở đây là tam tạng, nghĩa là tam tạng kinh luật 

luận,  mở  ra  ba  khoa  mục  này.  Kinh  tạng,  nói  về  định  học,  Luật  tạng  nói  về  giới 

học, nói về quy củ, Luận tạng là nghiên cứu thảo luận, khai mở trí huệ. Ở trong đó 

có rất nhiều điều hỏi đáp. Mới vào cửa Phật cần nên học những điều này, học giới 

tu định khai trí huệ. 

Thứ  hai  là  Thông  Giáo,  vị  Đại  thừa  trung  thông  thuyết  tam  thừa,  thông  bỉ 

tam căn. Thông giáo ở đây nghĩa là, trước thông với Tiểu thừa, sau thông với Đại 

thừa.  Ở  trong  đó  nói  có  Thanh  Văn  thừa,  có  Duyên  Giác  thừa,  có  Bồ  tát  thừa. 

Thanh Văn là Tiểu thừa, Duyên Giác là trung thừa. Nếu như nói nhị thừa, là Duyên 

Giác và Thanh Văn hợp lại, gọi là Tiểu thừa giáo, Bồ tát là Đại thừa. Nói tam thừa 

là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ tát. “Thông bỉ tam căn”, tam căn thượng trung hạ 

đều giảng đến, ở đây giống như bậc trung học của Phật giáo vậy. 

Biệt  Giáo,  vị  Đại  thừa  kinh  trung  sở  thuyết  giáo  pháp,  bất  thông  Tiểu  thừa 

đẳng giả thị dã. Ở trong đây không có giáo nghĩa Tiểu thừa, thật sự nâng cao rồi, 

nhưng mà nó vẫn còn có thể hướng thượng nâng cao lên nữa, hướng thượng nâng 

cao lên đến viên giáo, ở đây ví cho đại học, viên giáo ví cho thạc sỹ. 

Tứ  giả  Viên  Giáo,  vị  pháp  giới  tự  tại,  cụ  túc  viên  mãn,  nhất  tức  nhất  thiết, 

nhất thiết tức nhất, vô ngại pháp môn đẳng thị dã. Đây mới là viên mãn đại thừa, ở 

trong đó nói đa phần là pháp thân Bồ tát, đến Phật quả cứu cánh. 

Đây là giáo tướng của Thiên Thai, nghĩa là nghi thức dạy học, cách dạy học, 

người thời này nói là chế độ dạy học, như vậy mọi người dễ hiểu. 

“Hiền Thủ tông phân giáo”, Hiền Thủ là tông Hoa Nghiêm. Hiền Thủ đại sư, 

là tổ đời thứ ba của tông Hoa Nghiêm. Thứ nhất, sơ tổ của tông Hoa Nghiêm là hòa 

thượng Đỗ Thuận, nhị tổ là Vân Hoa, tam tổ là Hiền Thủ. Sự kiến lập phân giáo 

này, đã hoàn thành vào đời Hiền Thủ đại sư, thành lập nên một thế hệ rất tốt. Cho 

nên tông Hoa Nghiêm không gọi là tông Đỗ Thuận mà gọi là tông Hiền Thủ, Ngài 

là một nhân vật rất quan trọng trong 5 vị tổ đầu tiên của tông Hoa Nghiêm, cũng có 

nghĩa là sự kiến lập nên tông Hoa Nghiêm đến tay Ngài mới được coi là viên mãn, 

giống như làm nhà vậy, đến đời Ngài mới làm xong, bắt đầu làm là hai vị tổ trước. 

Phán  giáo  Ngài  nói:  “Thánh  giáo  vạn  sai,  yếu  duy  hữu  ngũ”,  thánh  giáo, 

thánh chỉ cho Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, bậc đại thánh. Một đời Ngài giáo hóa 

87 Tập 44 

0 



khác nhau rất nhiều, tất cả pháp Ngài nói trong suốt 49 năm, yếu là đem quy nạp 

lại tinh giản có 5 loại: Tiểu thừa giáo, Đại thừa thỉ giáo, Đại thừa chung giáo, Đốn 

giáo, Viên giáo. Thiên Thai lấy đốn và viên hợp lại là một gọi là Viên Giáo. Ngài 

Hiền  Thủ  từ  trong  viên  giáo  lại  mở  ra  đốn  giáo,  tiểu  giáo  là  tiểu  học,  thỉ  giáo  là 

trung  học,  chung  giáo  là  đại  học,  đốn  viên  là  nghiên  cứu  sở,  giảng  kỹ  hơn  tông 

Thiên Thai một chút. 

Dưới đây giới thiệu, thứ nhất tiểu thừa giáo: “Sở thuyết duy thị nhân không, 

túng thiểu thuyết pháp không, diệc bất minh hiển, vị tận pháp nguyên cố”. Cho nên 

trong  Tiểu  thừa  giáo  giảng  nhiều  nhất  là  về  nhân  ngã  không,  pháp  không  có nói, 

nhưng nói không nhiều, nói không được rốt ráo, chỉ nhắc qua thôi. Cho nên hàng 

Tiểu thừa, đối với duyên khởi của vạn pháp họ không hiểu rõ, duyên khởi về lục 

đạo thì nói rất nhiều, không nói đến duyên khởi của các pháp, chỉ nói duyên khởi 

của lục đạo, cho nên sự tu tập của hàng Tiểu thừa, quả vị cao nhất là siêu việt lục 

đạo. Lục đạo từ đâu mà có? Lục đạo là kiến tư hoặc phiền não biến ra, đoạn hết 

kiến  tư  phiền não,  thì  lục  đạo không  còn nữa.  Lục  đạo  không  còn nữa,  cảnh giới 

xuất hiện ra là Tứ thánh pháp giới: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, sau đó 

nói về thập pháp giới, thêm vào tứ pháp giới, thập pháp giới. Trong thập pháp giới, 

tứ pháp giới này gọi là Tịnh độ, lục đạo phàm phu trước, sáu pháp giới này là uế 

độ, là nhiễm ô, tứ thánh pháp giới thanh tịnh không nhiễm ô. Trong nhiễm ô nói 

đến thiện ác, bạn tu thiện thì ở ba đường lành, bạn làm ác thì vào 3 đường dữ, cảnh 

giới này từ trong tâm niệm biến hiện mà có. Đạo lý này trong Đại thừa giáo nói rất 

rõ ràng minh bạch: “Tướng do tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển”. 

Thông thường người ta không hiểu rõ chân tướng sự thật, chân tướng sự thật 

là  gì?  Tất  cả  chúng  sanh  có  tâm  vô  tâm  khởi  một  niệm  lên,  mà  không  biết  một 

niệm này ảnh hưởng đến mức nào, không biết tâm niệm này sẽ tạo nên kết quả như 

thế  nào,  họ hoàn toàn  không biết,  Bồ  tát  Đại  thừa  thì  biết  được.  Ở  trong  Tu Hoa 

Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, thấy được ba loại châu biến này, 

thì không thể lường được! Một tâm niệm cực kỳ vi tế, thậm chí tâm niệm đó chính 

bản thân chúng ta còn không biết được.Vì sao vậy? Tập khí mà, tập khí nhỏ nhoi, 

khởi  lên  một  niệm,  tâm  niệm  khởi  lên  là  châu  biến  pháp  giới,  bạn  xem  mức  ảnh 

hưởng có lớn không? Tin tức châu biến pháp giới này, ngày nay các nhà khoa học 

gọi là tin tức, trong Đại thừa giáo gọi là chuyển tướng, nó là năng biến, cảnh giới 

tướng là sở biến, tùy theo tâm niệm này mà biến. Niệm thiện thì biến thành cảnh 

giới thiện, niệm ác thì biến thành cảnh giới ác, ác niệm biến thành ngũ trược ác thế, 

niệm thiện biến thành thế giới Cực lạc, tâm niệm biến hiện, tâm niệm thiện ác đều 

Tập 44  871 



không có, mới gọi là tịnh niệm. Chỉ cần có những tâm niệm này, thì đều là nhiễm 

ô, đều là không thanh tịnh. Đến Tứ thánh pháp giới, đoạn hết kiến tư phiền não, 

cũng có nghĩa là hai bên thiện ác đều không có, nó không tồn tại nữa, cho nên mới 

gọi  Tứ  thánh  pháp  giới  là  tịnh  niệm,  nơi  mà  những  người  này  sống  gọi  là  Tịnh 

độ,cái lý là ở chỗ này. Vẫn còn nhiễm tịnh thì đó không phải thật sự thanh tịnh,thật 

sự thanh tịnh là gì? Là ngay cả nhiễm  tịnh cũng không còn. Bạn xem nhiễm  tịnh 

vẫn là đối lập, vẫn là nhị pháp không phải là nhất pháp, trong nhất pháp, trong nhất 

pháp không có nhiễm tịnh. Nói cách khác, tất cả những thứ đối lập đều không tồn 

tại, đó gọi là nhất chân pháp giới, đó là thật báo trang nghiêm độ, đó là Viên giáo, 

đến Thật báo trang nghiêm độ là Viên giáo. 

Đại thừa chung giáo, chung giáo là Đại thừa, Đại thừa là viên mãn, Đại thừa 

viên mãn hướng thượng nâng cao gọi là nhất thừa. Trong kinh Pháp Hoa nói:Duy 

có pháp nhất thừa, không hai cũng không ba. Hai là Đại thừa tiểu thừa, ba là Thanh 

Văn, Duyên Giác, Bồ tát, không có! Đó là giả thiết. Chỉ có pháp nhất thừa, không 

hai cũng không ba. Nhất thừa chính là Phật thừa,bạn vốn là Phật, bây giờ bạn quay 

về  tự  tánh,  là  bạn  thành  Phật,cho  nên  đây  là  điểm  cuối  cùng  của  Đại  thừa.  Điểm 

cuối cùng của Đại thừa ở đâu? Là Phật pháp giới trong Thập pháp giới. Họ chưa 

kiến tánh, vẫn như xưa dùng A Lại Da, nhưng mà họ dùng A Lại Da một cách viên 

mãn. Vì sao vậy? Vì họ tiếp thu sự chỉ dạy của Phật Bồ tát, họ y giáo tu hành. Cho 

nên về mặt hình tướng, thấy họ và Phật không khác. Vì vậy Trí Giả đại sư nói về 

“Lục Tức Phật”, gọi những người này là Tương Tư Tức Phật, rất giống, rất giống 

Phật,  nhưng  chưa  thể  gọi  là  chân  Phật.  Vì  sao  vậy?  Vì  họ  chưa  thể  chuyển  thức 

thành trí, tâm mà họ dùng vẫn là A Lại Da, thật sự thành Phật, thì A Lại Da chuyển 

biến  thành  Tứ  trí  bồ  đề,  đó  là  chân  tâm,  họ  vẫn  còn  dùng  A  Lại  Da,  nếu  như 

chuyển  bát  thức  thành  tứ  trí,  thì  đó  là  chân  Phật,  nhất  chân  pháp  giới,  gọi  đó  là 

minh tâm kiến tánh, Thiền tông gọi là minh tâm kiến tánh, trong Pháp tướng tông 

thì  gọi  là  chuyển  thức  thành  trí.  Chuyển  thức  thứ  sáu  thành  Diệu  quan  sát  trí, 

chuyển thức thứ 7 thành Bình đẳng tánh trí, chuyển A Lại Da thành Đại viên cảnh 

trí,  chuyển  Tiền  ngũ  thức  thành  Thành  sở  tác  trí,  chuyển  biến  như  thế  thì  vị  này 

chính là chân Phật. Chân Phật vẫn chưa đạt đến cứu cánh viên mãn, cho nên Thiên 

Thai đại sư gọi đó là Phần Chứng Tức Phật. Từ sơ trụ của Viên Giáo đến đẳng giác 

đều gọi là Phần Chứng Tức Phật, đẳng giác trở lên là viên mãn, gọi là cứu cánh 

viên mãn. 

87 Tập 44 

2 



Điều này trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta học được rất nhiều, 41 tầng lớp ở 

đây đều là minh tâm kiến tánh, đều là không khởi tâm, không động niệm, không 

phân biệt, không chấp trước, cho nên là chân bình đẳng. Trong chân bình đẳng vì 

sao vẫn còn có 41 cấp bậc vậy? Tập khí vô thỉ vô minh, mang theo nhiều ít không 

đồng  nhau.  Vừa  mới  chứng  được  Sơ  trụ  của  Viên  Giáo,  không  khởi  tâm,  không 

động niệm, nhưng mà tập khí không khởi tâm, không động niệm vẫn còn. Tập khí 

đó  không  sao  cả,  không  giống  như  phân  biệt  chấp  trước,  tập  khí  phân  biệt  chấp 

trước vẫn còn tạo nghiệp, tập khí không khởi tâm không động niệm nó không tạo 

nghiệp, cho nên nó không chướng ngại, đoạn tận, đoạn sạch những tập khí này, thì 

đó chính là cứu cánh viên mãn Phật. Cho nên chỉ cần buông bỏ vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước, hoặc giả chúng ta nói buông bỏ khởi tâm động niệm, đây chính là 

Viên giáo. Viên giáo không khởi tâm, không động niệm, đốn giáo cũng không khởi 

tâm, không động niệm. Đốn giáo là lập tức buông bỏ, hạng người này rất khó tìm, 

viên giáo, buông bỏ khởi tâm động niệm mới là Viên giáo. Nhưng mà viên giáo từ 

từ  từng  bước  từng bước  hướng  thượng  nâng  cao,  đó  là  Viên  giáo.  Đốn  giáo,  đốn 

giáo không đi qua tiểu, thỉ, chung, không đi qua, thật sự gọi là một bước lên trời. 

Khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni khi còn tại thế, Ngài tham học 12 năm, biết 

rằng không viên mãn, nên buông bỏ những thứ học được trong 12 năm này, nhập 

định dưới cội cây bồ đề, hốt nhiên đại ngộ, đó là đốn. Lập tức buông bỏ khởi tâm 

động  niệm,  phân  biệt  chấp  trước,  không  có  thứ  lớp,  buông  bỏ  hết,  nên  đã  thành 

Phật. 

Vào đời Đường ở Trung Quốc, Lục Tổ Huệ Năng của Thiền tông thị hiện là 

đốn giáo, Ngài không phải là viên giáo. Ngài không đi qua tiểu, thỉ, chung, ngài 

không đi qua, chỉ ở trong phương trượng của ngũ tổ Hoằng Nhẫn, canh ba nửa đêm 

vào đó thân cận với ngũ Tổ, tổ sư giảng đại ý kinh Kim Cang cho Ngài, giảng đến 

câu  “ưng  vô  sở  trụ  nhi  sanh  kỳ  tâm”,  thì  Ngài  hốt  nhiên  đại  ngộ.  Đó  là  nguyên 

nhân  gì  vậy?  Ngũ  tổ  giảng  đến  chỗ này,  thì  Ngài  buông bỏ  khời  tâm  động  niệm. 

Đây là đốn xả, xả là buông bỏ, đốn xả, không phải  Ngài bỏ từ  từ. Căn tánh của 

chúng ta ngày nay không giống như Ngài, chúng ta không phải là đốn căn, chúng ta 

là  tiệm  căn.  Chúng  ta  học  tập  trong  kinh  giáo,  công  phu  thật  sự  là  gì?  Công  phu 

thật  sự  chính  là  buông  bỏ,  mỗi  năm  buông  bỏ  một  chút,  mỗi  năm  buông  bỏ  một 

chút, mấy mươi năm từ từ buông bỏ, có được kết quả, đó gọi là tiệm tu. Chúng ta 

học  tiểu  giáo,  buông  bỏ  tiểu  giáo,  học  thỉ  giáo  lại  buông  bỏ  thỉ  giáo,  học  chung 

giáo lại buông bỏ chung giáo, như thế từ từ đi đến viên giáo. Đâu là viên giáo? Hoa 

Tập 44  873 



Nghiêm là viên giáo, Pháp Hoa là viên giáo, kinh Vô Lượng Thọ là viên giáo, từ từ 

chúng ta học thành. 

“Đại thừa thỉ giáo, vị thị nhất thiết chúng sanh giai hữu Phật tánh chi nghĩa”. 

Vẫn chưa nói đến điều này, Đại thừa mới bắt đầu chưa nói đến điều này. “Bất hứa 

định tánh xiển đề thành Phật”, cho nên nói  Nhất  Xiển Đề không thể thành Phật. 

Xiển  Đề  là  tiếng  Ấn  độ,  có  nghĩa  là  gì?  Là  không  có  thiện  căn.  Người  không  có 

thiện căn thì làm sao có thể thành Phật được. Nhưng Viên giáo thì không nghĩ như 

vậy, Viên giáo cho rằng, tất cả chúng sanh vốn là Phật. Câu này không thể nói ở 

chỗ  đó,  nói  thì  họ  hoài  nghi,  họ  không  tin,  cho  nên  chỉ  nói  rằng  người  không  có 

thiện  căn  thì  không  thể  thành  Phật.  “Vị  tận  đại  thừa  cực  tắc  chi  đàm,  cố  danh  vi 

thỉ” đây là Đại thừa thỉ giáo. 

Chung giáo, chung giáo là nói về trung đạo, giảng về diệu hữu, giảng về định 

tánh, định tánh là A La hán, Xiển Đề là chúng sanh không có thiện căn, tất cả đều 

có  thể  thành  Phật.  “Phương  tận đại  thừa  chí  cực  chi  thuyết,  cố  danh  viết  chung”. 

Những gì chúng ta học ngày nay, chúng ta học đến chỗ nào đây? Chúng ta học đến 

đại thừa chung giáo,đốn và viên chúng ta chưa có phần. 

Đốn giáo, duy thuyết chân tánh, nhất niệm bất sanh, tức danh vi Phật, bất y 

địa vị tiệm thứ nhi thuyết, cố danh vi đốn. Giống như những điều Huệ Năng đại sư 

gặt hái được, Ngài là đốn giáo, đốn xả, đốn ngộ, đốn chứng, đốn thành. Cho nên y 

vào lý mà nói, phàm phu thành Phật phải cần bao nhiêu thời gian? Một niệm. Niệm 

trước mê là phàm phu, niệm sau giác là thành Phật, giác ngộ đó là giác ngộ gì? Là 

buông bỏ khởi tâm  động niệm, phân biệt chấp trước, là  chân giác ngộ. Ngày  nay 

chúng  ta  không  giác  ngộ  được  là  vì  sao?  Là  vì  không  buông  bỏ  được  khởi  tâm 

động niệm phân biệt chấp trước. Chúng ta cũng có thể ngộ, nhưng không phải là 

đốn ngộ, là sự tích lũy việc tu học trong mấy chục năm, nghĩa là trong kinh điển 

nói  cho  chúng  ta  biết,  “nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu”.  Hàng  ngày 

không rời kinh điển Đại thừa, ngày ngày đọc tụng, học tập, chúng ta biết, sự ngộ 

của  chúng  ta  gọi  là  giải  ngộ.  Chư  vị  tổ  sư,  như  Đức  Thích  Ca,  ngài  Lục  Tổ,  các 

Ngài chứng ngộ, hiệu nghiệm của chứng ngộ, các Ngài thật sự hưởng được. Chúng 

ta giải ngộ là hiểu được, nhưng trên thực tế thì chưa làm được, không làm được thì 

sao đây? Chưa làm được thì vẫn còn chịu sự thống khổ của sanh tử luân hồi, may 

mà gặp được pháp môn đới nghiệp vãng sanh này. Nếu như chúng ta thật sự giác 

ngộ,  bản  thân  chúng  ta  nên  suy  xét  chính  mình,  chúng  ta  không  thể  đốn  xả  khởi 

tâm động niệm, phân biệt chấp trước, suy nghĩ thử xem e rằng đời này không thể 

87 Tập 44 

4 



đoạn sạch, chẳng những không đoạn được khởi tâm động niệm, mà phân biệt chấp 

trước cũng không đoạn sạch, nếu không đoạn sạch thì không ra khỏi lục đạo. Một 

đời chúng ta tu tập, quả báo ở đâu? Quả báo ở cõi nhân thiên, có thể nói kiếp sau 

chắc  chắn  không  đọa  vào  ba  đường  ác,  có  thể  được  thân  người.  Tu  hay  hơn  một 

chút, chưa đoạn hết dục, sanh về trời dục giới, nếu như dục thật mỏng thật mỏng, 

bạn về cõi trời sắc giới, bạn sanh về cõi trời. Nếu hoàn toàn khống chế được dục 

vọng, thực tế là gốc chưa đoạn, hoàn toàn có thể khống chế, thật sự không khởi tác 

dụng, sanh về cõi trời vô sắc giới, vẫn chưa ra khỏi lục đạo luân hồi. Như thế nên 

biết rằng siêu việt lục đạo luân hồi là việc làm vô cùng khó khăn, gặp được pháp 

môn Tịnh độ, đối với chúng ta mà nói đây và chuyện vui lớn, pháp môn này không 

cần đoạn hoặc,  chỉ cần hàng phục được nó là đủ rồi. Bạn  có năng lực hàng phục 

được kiến tư phiền não, nghĩa là hàng phục được chấp trước; Tôi không chấp trước 

tất  cả  pháp,  tôi  thật  sự  có  thể  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức,  thì  chắc 

chắn bạn có thể sanh về Phàm thánh đồng cư độ ở  tây phương Tịnh độ, chắc chắn 

bạn được vãng sanh. Công phu của bạn tiến lên một bước, bạn lại có năng lực hàng 

phục được trần sa phiền não, nghĩa là bạn có năng lực không phân biệt, khống chế 

được phân biệt, bạn sanh về phương tiện hữu dư độ ở thế giới tây phương Cực lạc. 

Nếu công phu của bạn cao lên một tầng nữa, bạn khống chế được khởi tâm động 

niệm, ở trong tất cả pháp của thế và xuất thế gian, thật sự không khởi tâm không 

động niệm, thì bạn sanh về Thật báo trang nghiêm độ ở thế giới tây phương Cực 

lạc. Cho nên Ngẫu Ích đại sư nói rất hay: Được vãng sanh hay không là ở chỗ có 

tín nguyện hay không, chân tín thiết nguyện thì được vãng sanh, vãng sanh về nơi 

Tứ độ tam bối cửu phẩm, đó là ở chỗ công phu niệm Phật cao thấp của bạn. Ở thế 

giới Cực lạc không cần phải lo, không cần phải suy nghĩ đến những thứ này. Thế 

giới  Cực  lạc  là  gì? Là  bình  đẳng,  nhất tức  nhất  thiết,  nhất  thiết  tức  nhất.  Mặc  dù 

sanh  về  Phàm  thánh  đồng  cư  độ  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh,cũng  bình  đẳng  với  Thật 

báo độ, điều này không thể nghĩ bàn. Như vậy nghĩa là sao? Ngày nay chúng ta ở 

phàm Thánh đồng cư độ của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, địa cầu này là Phàm thánh 

đồng cư độ của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Tứ thánh pháp giới của đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni chúng ta không thấy. Thật báo trang nghiêm độ của đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni chúng ta không thấy, đó là vì sao? Vì không giống nhau, ở trong đây như 

người thời nay nói rằng, không gian duy thứ bất đồng. Các Ngài có thể thấy chúng 

ta, chúng ta không thấy được các Ngài, nhưng mà ở thế giới tây phương Cực lạc thì 

không  như  vậy,  tuy  chúng  ta  là  Phàm  thánh  đồng  cư  độ  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh, 

không đoạn một phẩm nào của kiến tư phiền não, đạt đến thế giới tây phương Cực 

lạc, là được bổn nguyện oai thần của đức Phật A Di Đà gia trì, trí huệ thần thông 

Tập 44  875 



đạo lực của chúng ta, tương đồng với Bồ tát  A Duy Việt Trí. A Duy Việt Trí là gì? 

Sơ trụ của viên giáo trở lên, là Thật báo độ. Nói một cách khác, Bồ tát ở Thật báo 

độ nơi thế giới tây phương Cực lạc, Quan Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, đều ở 

bên đó, ngày nào cũng có thể gặp được, họ là học trò của đức Phật, quan hệ của 

chúng ta là bạn học, họ là đàn anh của chúng ta. Chúng ta học tập có bất cứ khó 

khăn  nào,  họ  đều  giúp  đỡ  chúng  ta,  cho  nên  bạn  sanh  về  thế  giới  Cực  lạc,  chắc 

chắn bạn không bị thoái chuyển. Nguyên nhân gì vậy? Rất nhiều người lo cho bạn, 

bạn muốn thoái chuyển cũng không được, đây là chỗ thù thắng không gì sánh bằng 

của thế giới Cực lạc, chúng ta chẳng thể không biết. 

Ở đoạn đốn giáo này phía sau vẫn còn, như“Tư Ích kinh vân: Đắc chư pháp 

chánh tánh giả, bất tùng nhất địa chí ư nhất địa”. Đắc chư pháp chánh tánh, vì sao 

vậy? Tất cả được lưu xuất từ tự tánh. Hơn nữa sau khi bạn có thể nghe được, là bạn 

có thể minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, giống như ngài Huệ Năng vậy. 

“Lăng Già kinh vân: Sơ địa tức Bát địa, nãi chí vô sở hữu hà thứ đẳng”. Ở 

trong đây không có thứ đệ, thật là nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất, Sơ địa tức 

Bát địa đó là ví dụ. Sơ trụ, trong kinh Hoa Nghiêm Sơ trụ tức Sơ địa, Bát trụ tức 

Bát địa, nó không có giai cấp, không có thứ đệ, đây gọi là đốn giáo. 

Sau đây là viên giáo, “thống cai tiền tứ, viên mãn cụ túc: Viên là gì? Trước 

đây nói về tiểu, thỉ, chung, đốn, đều bao hàm hết, viên mãn cụ túc. “Sở thuyết duy 

thị vô tận pháp giới, tánh hải viên dung, duyên khởi vô ngại, tương tức tương nhập, 

đế võng trùng trùng, chủ bạn giao tham vô tận, vô tận nhất vị tức nhất thiết vị, nhất 

thiết  vị  tức  nhất  vị.  Thị  cố  thập  tín  mãn  tâm,  tức  nhiếp  nhất  thiết  vị,  viên  thành 

chánh giác”,đó là viên giáo. Trong kinh điển đại thừa, Hoa Nghiêm là viên giáo, 

Pháp  Hoa  là  viên  giáo,  bộ  kinh này  cũng  là  viên giáo.  Chưa  sanh  về  thế  giới  tây 

phương Cực lạc thì không viên, vừa vãng sanh là viên rồi, đến thế giới Cực lạc, 

thật sự là nhất tức nhất thiết, nhất vị tức nhất thiết vị, nếu như chúng ta sanh về bên 

đó, địa vị khi chúng ta đi, là Phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh, là vị 

thứ như vậy.Nhưng mà đến thế giới Cực lạc, cái vị này lập tức biến thành nhất thiết 

vị, nếu chúng ta qua lại với Quan Âm và Thế Chí, qua lại thì chắc chắn là địa vị 

bằng nhau. Nếu địa vị không bằng nhau thì không thể qua lại được, như thế thì bạn 

biến  thành  đẳng  giác  rồi.  Đây  gọi  là  pháp  khó  tin,  thật  sự  không  thể  nghĩ  bàn! 

Phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm, mà có thể qua lại với Bồ tát thượng thượng 

phẩm ở Thật báo trang nghiêm độ. Bậc cổ đức cho chúng ta biết, tất cả kinh điển 

mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt 49 năm, Ngài không nói điều này, chỉ 

87 Tập 44 

6 



nói qua ở trong pháp môn Tịnh độ, tuyệt đối không phải do bản thân mình tu thành, 

là bổn nguyện oai thần gia trì của đức Phật A Di Đà. Cho nên tôi thường nói đến 

thế giới tây phương Cực lạc bạn đón nhận sự tiếp đãi, ngày nay người ta nói là cấp 

biệt, bạn đến địa vị nào? Địa vị Bồ tát A Duy Việt Trí, hưởng quyền lợi của Bồ tát 

A Duy Việt Trí, quyền lợi của Bồ tát địa, Sơ địa tức là Bát địa. Chúng ta hiểu rõ lý 

này,  biết  được  chân  tướng  sự  thật rồi, mà  bạn  còn  chấp nhận  đi  đường vòng nữa 

hay sao? Tôi tin rằng những người thật sự hiểu được rõ ràng, họ sẽ buông bỏ vạn 

duyên, buông bỏ tất cả pháp của thế và xuất thế gian, như đại sư Liên Trì vậy. Đại 

sư Liên Trì thị hiện cho chúng ta thấy, đối với pháp môn này Ngài không hiểu rõ 

ràng  minh  bạch,  Ngài  cũng  muốn  thông  tông  thông  giáo,  quảng  học  đa  văn.  Sau 

khi hiểu rõ ràng rồi, Ngài bèn nói rằng: “Tam tạng thập nhị bộ nhường cho người 

khác ngộ”, quí vị ai muốn học thì đi mà học, “tám vạn bốn ngàn hạnh để cho người 

khác hành”, quí vị thích cái nào thì cứ đi mà học. Bản thân Ngài chỉ một bộ kinh 

Di Đà, một câu niệm Phật, nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, không có tâm 

niệm  thứ  hai,  làm  cho  chúng  ta  thấy.  Không  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch,  và  sau  khi 

hiểu rõ ràng minh bạch, là hai người, chứ không phải là một người. Pháp môn này 

thành tựu rồi, chúng ta coi Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, coi những chuyện vãng sanh 

trong đại tạng kinh, là những người xưa, quan sát kỹ những người niệm Phật xung 

quanh chúng ta, đại đa số đều là 3 năm. Người ta ba năm là có thể thành công, vì 

sao chúng ta ba năm mà không thành công được? Người ngoại quốc nói tai nạn, 

chẳng phải là 2012 sao? Chúng ta còn cách 2012 còn đúng 3 năm, người giác ngộ 

nên làm thế nào đây? Nên khắc kỳ thủ chứng, tôi có được thế giới tây phương Cực 

lạc rồi, tai nạn đến cũng được, không đến cũng được, chẳng liên quan gì đến tôi. 

Nó đến thì mình về thế giới Cực lạc, nó không đến mình ở đây thêm vài năm nữa 

cũng được, ở mấy năm nữa để làm gì? Ở lại để độ chúng sanh. Vì sao vậy? Vì bản 

thân mình đã được độ rồi, mình được độ rồi, thì mới có thể độ người, bạn mới thật 

sự là vô ngại. Bản thân mình còn chưa được độ, mà muốn độ người, trong kinh nói 

rất hay, “vô hữu thị xứ”, nghĩa là không có cái lý này. Muốn độ người trước phải 

độ mình. Ngày này chúng ta biết được, độ mình không gì khác ngoài việc buông 

bỏ, buông bỏ thì được độ. Buông bỏ kiến tư phiền não, thì bạn chứng được quả A 

La Hán, buông bỏ trần sa phiền não, bạn sẽ thành Bồ tát, buông bỏ vô minh phiền 

não, bạn sẽ thành Phật, tất cả đều ở trong một niệm. Học Phật là học điều gì? Học 

buông bỏ, không được học phân biệt chấp trước, học phân biệt chấp trước thì bạn 

sẽ bị thiệt thòi lớn. Vì sao vậy? Trong tự tánh thanh tịnh không có gì hết, nó chỉ có 

trí huệ, đức năng, tướng hảo, trong tự tánh vốn sẵn có, vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước trong tự tánh vốn không có. Bạn vốn là Phật, nhưng bị những thứ này che 

Tập 44  877 



lấp,  khiến  cho  Phật  tánh  của  bạn  không  thể  hiện  tiền,  khiến  cho  trí  huệ  của  bạn 

không thể hiện tiền, đức năng không thể hiện tiền, tướng hảo không thể hiện tiền. 

Trong  tất  cả  kinh  điển  đức  Phật  đã  nói  cho  chúng  ta  biết  rõ,  ngày  nay  chúng  ta 

cũng học được, cũng hiểu rõ, điểm khiếm khuyết hiện nay chính là buông bỏ, xem 

bạn buông bỏ được bao nhiêu, nhưng đừng lo, chân thật niệm Phật cầu sanh Tịnh 

độ là được rồi. Bạn có thể buông bỏ được bao nhiêu, sau khi về đến thế giới Cực 

lạc,  địa  vị  Tứ  độ  tam  bối  cửu  phẩm  không  tương  đồng.  Chỉ  cần  phát  bồ  đề  tâm, 

nhất hướng chuyên niệm, sanh về tây  phương Tịnh độ, vãng sanh về thế giới tây 

phương Cực lạc chắc chắn tương đồng. Sanh về nơi đó phẩm vị không giống nhau, 

điều này liên quan đến việc bạn buông bỏ được bao nhiêu. Cho nên điều này không 

phải  là  cạnh  tranh  với  người  khác,  mà  là  cạnh  tranh  với  chính  mình.  Tôi  muốn 

phẩm vị cao, thì tôi phải buông bỏ nhiều một chút, tôi cũng không muốn cao như 

vậy, thì chỉ cần niệm Phật qua loa là được rồi, thâm tín thiết nguyện thì chắc chắn 

bạn được vãng sanh. 

Đoạn thứ hai dưới đây nói về nhị giáo. Nhị giáo, phán giáo trên đây tuy có 

bất đồng, nhưng nhị giáo đốn và tiệm thì các học thuyết khác đồng nhiếp. 

Trước đây có giảng qua, đời Tùy Đường phân giáo có 12 học thuyết, 12 học 

thuyết  này  trong  cuốn  Hoa  Nghiêm  Sớ  Sao  đều  có  đề  cập  đến.  Quan  trọng  nhất 

ngoài  Thiên  Thai  và  Hiền  Thủ  ra,  còn  có  một  nhị  giáo  cộng  đồng,  mỗi  vị  Tổ  sư 

phán giáo đều khẳng định đốn tiệm nhị giáo. Phật giáo Trung Quốc tự xưng là tôn 

giáo, các vị nên biết rằng, Phật giáo không phải là tôn giáo, nhưng bản thân Phật 

giáo xưng là tôn giáo, khác với ý nghĩa của tôn giáo ngày nay, Trung Quốc xưng 

tôn giáo chính là đốn tiệm nhị giáo, Thiền tông thuộc về đốn giáo, ngoài  ra đều 

thuộc về tiệm giáo. Thiền tông nói đốn ngộ, không có giai cấp, ngoài Thiền tông 

ra, bao gồm 9 tôn phái của tiểu thừa, đều thuộc về tiệm giáo, cũng có nghĩa là từng 

bước từng bước hướng thượng nâng lên, chỉ có Thiền tông không có giai cấp, họ 

khai ngộ là thành Phật. Thành Phật là giai cấp nào? Ít nhất là Sơ trụ của Viên Giáo, 

họ thật sự siêu việt lục đạo, siêu việt Thập pháp giới, điều này không phải người 

thường mà có thể làm được. 

Chúng  ta  thấy  được  hai  điển  hình,  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  đốn  giáo, 

đốn xả, lập tức buông bỏ, một lần là buông bỏ hết vọng tưởng phân biệt chấp trước. 

Người thứ hai biểu diễn cho chúng ta thấy, là Lục Tổ Huệ Năng của Thiền tông, 

Ngài cũng là đốn xả, đốn ngộ, đốn chứng. Ngày xưa năm đức Phật 30 tuổi, Huệ 

87 Tập 44 

8 



Năng đại sư 24 tuổi. Vấn đề ở chỗ có chịu buông bỏ hay không, vấn đề này không 

ở người khác, mà hoàn toàn ở mình, hơn nữa người người bình đẳng. 

Đốn,  tôi  thấy  có  viên  đốn,  và  không  viên  đốn.  Thế  nào  gọi  là  không  viên 

đốn? Nếu bạn đem kiến tư, ý tôi muốn nói là chấp trước trong kinh Hoa Nghiêm, 

buông bỏ chấp trước, bạn chứng được A La hán, đó cũng là đốn, đốn chứng A La 

Hán, nhưng mà không viên mãn, chứng Phật mới là viên mãn. Nếu bạn buông bỏ 

được phân biệt, thì bạn chứng được quả vị Bồ tát, Bồ tát ở đây là Phật Bồ tát trong 

thập pháp giới, nghĩa là hai tầng bên trên của Tứ thánh pháp giới, Phật, Bồ tát, bên 

dưới  là  Thanh  Văn,  Duyên  Giác.  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  là  buông  bỏ  kiến  tư 

phiền não, Phật Bồ tát là buông bỏ trần sa phiền não, nghĩa là không còn phân biệt, 

không  phân  biệt,  vẫn  còn  khởi  tâm  động  niệm,  sau  khi  buông  bỏ  khởi  tâm  động 

niệm,  đó  là  viên  đốn,  là  đốn  ngộ  viên  mãn.  Thập  pháp  giới  không  có,  người  này 

siêu việt thập pháp giới, người này sanh về Thật báo trang nghiêm độ của chư Phật 

Như Lai, sanh về nơi đó, đây mới gọi là viên đốn, không phải là chuyện dễ dàng 

đâu. Chúng ta ngày nay không có năng lực này, kêu chúng ta lập tức buông bỏ kiến 

tư phiền não thì ta buông không được, chúng ta làm từ từ, buông từng chút từng 

chút, xả từng chút từng chút. Cho nên đứng về mặt căn tánh mà nói, so với người 

xưa chúng ta còn cách quá xa, nhưng cũng còn may, cũng còn buông bỏ được một 

chút,  mỗi  năm  buông  một  chút,  năm  nào  cũng  buông,  tích  lũy  lại  3,50  năm,  thì 

cảnh giới cũng khá đấy. Nếu như chỉ học mà không chịu buông bỏ, nói cho quí vị 

biết, như thế là biến thành Phật học rồi. Tri thức của bạn rất phong phú, cảnh giới 

của bạn không thể nâng cao, nói về cảnh giới thì bạn vẫn dậm chân tại chỗ. Bạn có 

thể  nói  thiện  đạo,  bạn  giảng  kinh  điển  giống  như  người  xưa  hình  dung  là  ba  hoa 

chích chòe, sanh tử vẫn là sanh tử, bạn không ra khỏi lục đạo luân hồi, ở trong lục 

đạo  tùy  theo  nghiệp  lực  mà  lưu  chuyển.  Ở  đây  có  nghĩa  là  nói  được  không  làm 

được, không có trí huệ chân thật. Do đó, sau khi hiểu rõ, tu tập là điều quan trọng 

hơn tất cả, tu tập chính là buông bỏ. Không chịu buông bỏ, thì không ra khỏi được 

luân hồi lục đạo, chân tướng sự thật này chẳng thể không biết. 

Chúng ta đọc đoạn văn này: Nhị giáo, phán giáo trên đây tuy có bất đồng, 

nhưng đốn tiệm nhị giáo các học thuyết đồng nhiếp. Hai tông Thiên Thai và Hiền 

Thủ,  cũng  lấy  đốn  tiệm  mà  phân  làm  tứ  giáo  ngũ  giáo.  Ngũ  Giáo  Chương  vân: 

“Hoặc phân vị nhị, sở vị tiệm đốn, dĩ thỉ chung nhị giáo, sở hữu giải hạnh, binh tại 

ngôn thuyết, giai vị thứ đệ, nhân quả tương thừa, tùng vi chí trước, thông danh vi 

tiệm” 

Tập 44  879 



Trong tông Thiên Thai, tạng, thông, biệt, đều thuộc về tiệm giáo. Ở trong ngũ 

giáo, của tông Hiền Thủ, tiểu, thỉ, chung, có thể nói đều thuộc về tiệm giáo. 

“Ngôn  thuyết  đốn  tuyệt”,  tuyệt  ở  đây  là  đoạn  hết.  “Lý  tánh  đốn  hiển,  giải 

hạnh đốn thành, nhất niệm bất sanh tức thị Phật đẳng”, bình đẳng với Phật, đây gọi 

là đốn. Đốn là một lần, một thời là buông bỏ hết, không phải làm từ từ từng tí từng 

tí một đâu, một lần là xả bỏ hết. 

Đời nhà Tùy ở Trung Quốc, ngài Huệ Viễn đại sư, phân bổn kinh dạy rằng, ở 

đây đưa Huệ Viễn đại sư làm ví dụ, cuốn chú giải của Huệ Viễn đại sư rất lưu hành 

ở Trung Quốc. Ngày xưa tôi học kinh Hoa Nghiêm ở Đài Trung, là học cuốn chú 

giải của Ngài. Ngài Huệ Viễn đây không phải ngài Huệ Viễn đời Tấn, tên gọi hoàn 

toàn giống nhau, ở trong Phật giáo sử, gọi là Tiểu Huệ Viễn, ngài là người đời nhà 

Tùy. Các vị sau này thấy ở trong cuốn chú sớ của người xưa, thấy Tiểu Huệ Viễn 

là  chỉ  cho  Ngài.  Ngài  có  chú  giải  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  chú  giải  rất  hay,  ngài  đã 

dùng cuốn sách của Khang Tăng Khải, dịch vào đời Ngụy, là cuốn lưu thông rộng 

rãi nhất trong năm loại nguyên dịch, ngài phán bộ kinh này chính là Tịnh Ảnh Sớ. 

Tịnh Ảnh Sớ là bộ sớ do ngài Huệ Viễn đại sư viết vào đời Tùy. 

“Kim thử kinh giả, nhị tạng chi trung, Bồ tát tạng thu”, ở đây chỉ cho kinh 

Vô Lượng Thọ, trong nhị tạng nói thuộc về Bồ tát tạng. “Vị căn thục nhân đốn giáo 

pháp môn”, ngài phán Kinh Vô Lượng Thọ này thành đốn giáo, “vân hà tri đốn”, 

làm thế nào để biết được nó là đốn giáo? “Thử kinh chánh vi phàm phu trung nhân, 

yếm úy sanh tử, cầu chánh định giả, giáo lệnh phát tâm, sanh ư Tịnh độ, bất tùng 

tiểu đại, cố tri thị đốn”. Chúng ta suy nghĩ thử xem nó có thuộc về đốn giáo hay 

không? Thật sự phát tâm cầu sanh Tịnh độ, thì phải xả bỏ cái thế gian này, nếu bạn 

không buông  bỏ  thì  không  đi  được  đâu,  bạn  không  thể  mang  theo  thế  giới  Ta  bà 

này.  Cho  nên  hòa  thượng  trong  niệm  Phật  đường  là  Đường  Chủ,  dắt  dẫn  người 

niệm  Phật,  thường xuyên  nhắc  nhở  mọi  người,  thân  tâm  thế  giới  tất  cả  buông  bỏ 

hết, nhất tâm chuyên niệm cầu sanh Tịnh độ, đây là câu nói cửa miệng của Đường 

Chủ. Thời thời khắc khắc nhắc nhở mọi người, thân tâm thế giới phải buông bỏ hết, 

đốn  xả  đây,  thế  bạn  mới  được  vãng  sanh  chứ.  Người  thông  minh  nên  biết  rằng, 

những thứ mang đi được, thì mới nỗ lực nghiêm chỉnh mà làm, những thứ không 

mang được thì buông bỏ hết, không cần phải bận tâm nữa. Bạn nhìn xem cái gì có 

thể mang đi được? Niệm Phật, câu niệm Phật này mang theo được, cái tâm phát Bồ 

đề tâm này mamg theo được, còn những cái khác thì không mang theo được, không 

mang theo được thì phải xả bỏ hết, mang theo được bạn nhất hướng chuyên niệm. 

88 Tập 44 

0 



Thật sự đây không phải từ tiểu đại, nó không phải là tiệm tu, nó là đốn giáo, trong 

một đời là thành tựu được. 

“Minh  Đại  Hựu  sư  phán  tiểu  bổn  viết,  đốn  tiệm  phân  chi,  thử  thuộc  đốn 

giáo”. Đại Hựu pháp sư có chú giải cuốn kinh Di Đà, trong chú giải ngài phán pháp 

môn này, cũng khẳng định nó thuộc về đốn giáo. Tiệm giáo phải tu nhiều đời nhiều 

kiếp mới có thể thành tựu, đốn giáo thì một đời là được viên mãn. 

Chư vị tổ sư ở Trung Quốc, phân bổn kinh làm hai đại và tiểu đa số đều nói 

như vậy, nên biết rằng trong nhị giáo bổn kinh thuộc về đốn giáo. 

Trên đây y theo đốn tiệm nhị giáo mà phán. Nếu y theo ngũ giáo tiểu, thỉ, 

chung,  đốn,  viên  của  tông  Hiền  Thủ,  phán  giáo  tướng  của  bổn  kinh.  Ở  đây  dùng 

ngũ giáo của tông Hiền Thủ là tiêu chuẩn. 

Chư vị tổ sư của Tông tịnh độ từ xưa đến này, từ trong ra ngoài, vì cơ duyên 

bất đồng, mà dùng từ có khác, nhưng thực chất của nó, không ai chẳng dùng bổn 

kinh,  chẳng  những  thuộc  về  viên  đốn  giáo,  mà  còn  là  đốn  trong  đốn,  viên  trong 

viên vậy. Ở đoạn sau lão cư sỹ còn giải thích. 

Đời Thanh Bành Nhị Lâm cư sỹ, tức là Bành Tế Thanh, Bành Nhị Lâm chính 

là Bành Tế Thanh, ở trong Khởi Tín Luận phân bổn kinh là: Khỏi Tín Luận ở đây 

không phải là Đại Thừa Khởi Tín Luận, là Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận, do 

cư sỹ Bành Tế Thanh viết ra. Ở trong bài luận văn đầu tiên ông ấy phán kinh Vô 

Lượng Thọ. “kinh Vô Lượng Thọ là, Như Lai gọi là tánh của viên giáo”. Bành cư 

sỹ,  thông  tông  thông  giáo,  hiển  mật  viên  dung,  là  một  vị  tại  gia  cư  sỹ,  ông  ấy  là 

người vào thời Càn Long nhà Thanh. Xuất thân từ vọng tộc, phụ thân của ông làm 

quan rất lớn, là Binh bộ thượng thư của hoàng đế Càn Long, giống như bộ trưởng 

Bộ quốc phòng ngày nay. Cha của ông ấy, người này rất thông minh, thanh niên 19 

tuổi đi thi tiến sỹ, thi đỗ tiến sỹ, bởi vì môi trường trong gia đình tốt, nên không 

làm quan. Ông ấy thích học Phật, suốt ngày sinh hoạt cùng các vị cao tăng trong 

đạo Phật, ông ấy rất chuyên tâm học, rất thành tựu, cho nên ông ấy viết cuốn Vô 

Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận, và cuốn tiết bổn kinh Vô Lượng Thọ, không phải 

là hội tập  mà là tiết bổn, phía sau có đề  cập đến. Ông từng nói một câu, sau  này 

người ta thường dẫn chứng, ông nói: Pháp môn này là một ngày hy hữu khó gặp 

trong vô lượng kiếp. Chúng ta có nhân duyên gặp được pháp môn này, ý nghĩa rất 

gần với câu trong kệ khai kinh. Kệ khai kinh do Võ Tắc Thiên viết, “bá thiên vạn 

kiếp nan tao ngộ”, Bành Tế Thanh cư sỹ nói, một ngày hy hữu khó gặp trong vô 

lượng kiếp. Bạn gặp được pháp môn này, sau khi gặp rồi bạn phải nắm chắc lấy nó, 

Tập 44  881 



không được xem thường mà bỏ qua, như thế thì thật đáng tiếc, thật đáng tiếc, vô 

lượng  kiếp  mới  chỉ  gặp  một  lần,  câu  nói  này  khiến  cho  chúng  ta  biết  quí  trọng, 

“thân người khó được, Phật pháp khó gặp”, có thể được nghe pháp viên trong viên, 

đốn trong đốn trong Phật pháp, tìm ở đâu ra chứ? Chúng ta được nghe rồi mà lại bỏ 

qua, không thể nắm bắt được, không thể thành tựu trong một đời này, nguyên nhân 

vì sao vậy? Tuy nghe nói, nhưng hiểu không được thấu triệt, hiểu không được rõ 

ràng, sơ ý cẩu thả, không nghiêm chỉnh học tập, suốt đời này vẫn chịu sự luân hồi 

lục đạo như cũ, bạn xem có đáng tiếc không. Cho nên chư Phật Bồ tát thị hiện ở thế 


gian  này,  vì  chúng  ta  mà  hội  tập,  hoàn  thiện  bổn  kinh  này.  Lại  gặp  được  Hoàng 

Niệm  Tổ  lão  cư  sỹ,  cuối  đời  ngài  bị  bệnh  mà  vẫn  hoàn  thành  cuốn  chú  giải  này, 

thật không dễ dàng! Trong cuốn chú giải dẫn chứng kinh luận xưa và nay, luận sớ 

có 193 bộ, chứng minh rằng những điều trong kinh điển nói, những điều chư vị tổ 

sư nói, làm tăng trưởng lòng tin của chúng ta đối với pháp môn này, dụng tâm vất 

vả,  thật  sự  là  từ bi đến  cùng  tột.  Đọc kinh  không  hiểu,  chúng  ta  coi  lại  cuốn  chú 

giải này, trong cuốn chú giải này thấy được rất nhiều điều trong kinh nói, rất nhiều 

điều chư vị Tổ sư nói trong luận sớ, còn không động lòng sao? Còn không biết sự 

quí  giá  của  bộ  kinh  này  sao?  Sau  thời  mạt  pháp  9  ngàn  năm,  tất  cả  chúng  sanh 

nương  vào  đâu  để  được  độ?  Nương  vào  bộ  kinh  này  đấy.  Bộ  kinh  này  phải  lưu 

thông với số lượng lớn, lần đầu tiên tôi in cuốn chú giải này, đã in 1 vạn cuốn. Lần 

đầu  tiên  in  cuốn  hội  tập  của  Hạ  Liên  lão,  cũng  in  1  vạn  cuốn.  1  vạn  cuốn  phân 

lượng quá ít, trên quả địa cầu này có 60 ức người, cũng may nhiều năm nay, chúng 

tôi  lợi  dụng  ti  vi  vệ  tinh,  lợi  dụng  mạng  Internet,  đem  sự  học  tập  của  chúng  tôi, 

thông  qua  những  truyền  thông  hiện  đại  ngày  nay,  chia  sẻ  cùng  những  người  có 

duyên trên toàn thế giới. 

Gần đây nghe nói, thiên tai càng ngày càng nhiều, thật sự từ góc độ truyền 

thông  cho  chúng  ta  thấy,  tần  số  không  ngừng  nâng  cao,  tai  nạn  càng  ngày  càng 

nghiêm trọng. Cho nên chúng tôi tạm thời ngừng kinh Hoa Nghiêm, hy vọng dùng 

thời gian 1 năm, chúng ta ôn tập lại từ đầu cuốn chú giải của Hoàng Niệm lão. Hạ 

lão  và  Hoàng  lão  không  phải  là  người thường,  người  bình  thường  không  thể  làm 

được việc như vậy. Chúng ta làm cách nào để báo ơn đây? Y giáo phụng hành, lưu 

thông rộng rãi, đó thật sự là báo Phật ân, báo ân cho hai vị này. 

Dưới  đây dẫn chứng lời  của Đạo Ẩn pháp sư người  Nhật, cuốn Vô Lượng 

Thọ Kinh Chân Giải, cuốn chú giải này là của Đạo Ẩn pháp sư viết: “ Trực phán 

bổn kinh vi bổn nguyện nhất thừa, đốn cực đốn tốc, viên dung viên mãn chi giáo, 

88 Tập 44 

2 



bỉ thổ đại đức đa đồng thử thuyết”. Bỉ thổ là nước Nhật. Tịnh độ tông ở Nhật rất 

hưng thịnh, vào đời Tùy Đường, nước Nhật đã cử đi không biết bao nhiêu cao tăng 

đến Trung Quốc du học, họ đã thân cận Thiện Đạo đại sư, thân cận Trí Giả đại sư, 

cho  nên  hai  vị  đại  sư  này  ở  Nhật  rất  nổi  tiếng.  Trong  các  ngôi  chùa  Phật  giáo  ở 

Nhật,  đều  có  thể  thấy  được  tượng  đắp,  tượng  vẽ  đại  sư,  ở  phật  giáo  Trung  Quốc 

không thấy, nhưng ở Nhật Bản thì thấy được. Người Nhật đối với Tổ sư tôn trọng 

hơn người Trung quốc, người Trung quốc thứ nhất là kính Phật, thứ hai là kính tổ 

sư, người Nhật thứ nhất là kính Tổ sư, thứ hai là kính Phật. Có lý đấy, tổ sư gần với 

chúng ta hơn, giống như chúng ta thứ nhất là kính cha mẹ, thứ hai là kính tổ tông. 

Người Nhật truyền thừa truyền thống văn hóa Trung quốc, cho đến ngày nay vẫn 

không suy. Đây là chỗ đáng cho chúng ta tôn kính. 

“Đại Kinh Thích viết, Thiên Thai, Chân Ngôn tuy giai minh đốn giáo, nhiên 

bỉ hứa đoạn hoặc chứng lý, cố do thị tiệm giáo dã, minh vị đoạn hoặc phàm phu, 

trực xuất tam giới giả, thiên thị thử giáo.” 

Ở đây dùng Thiên Thai, Chân ngôn là Mật tông, để so sánh. Thiên Thai và 

Mật Tông tuy nhiên đều gọi là đốn giáo, nhưng họ thế nào? Họ cũng đồng ý đoạn 

hoặc  chứng  lý,  đoạn  hoặc  chứng  lý  vẫn  thuộc  về  tiệm  giáo,  tiệm  thứ,  giống  như 

chúng tôi vừa giảng. Đoạn kiến tư phiền não chứng A La hán, kế đến đoạn trần sa 

chứng Bồ tát, cuối cùng đoạn vô minh mới chứng được Phật quả. Là đốn đoạn, nó 

vẫn còn là từng cấp bậc từng cấp bậc. Kinh Vô Lượng Thọ này không như vậy, nói 

về phàm phu chưa đoạn hoặc, chưa đoạn một phẩm phiền não nào, là có thể trực 

tiếp  siêu  xuất  tam  giới,  chẳng  những  siêu  xuất  tam  giới,  mà  còn  siêu  xuất  Thập 

pháp giới, thiên thị thử giáo. Khi đem so sánh hai cái này, cho nên giáo này là đốn 

trong đốn, chứng minh sự kiến giải này là có lý do, chứ chẳng phải tùy tiện nói. 

“Hựu Nhật Khê sư vân”, tên ngài là Nhật Khê, cũng là người Nhật. “Thánh 

đạo chư giáo, lý thị viên dung, ích, lợi ích thị cách thiên, dĩ kỳ đốn cơ nan đắc dã. 

Thị dĩ giáo tuy viên đốn, vọng cơ tự thành tiệm, Tịnh độ ngôn viên đốn giả, ư viên 

mãn tốc tật lợi ích” 

Đây là đứng từ góc độ khách quan để quan sát. Thánh đạo chư giáo, ở đây 

nói đến toàn bộ Phật giáo, tất cả kinh điển mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong 

suốt 49 năm. Chư giáo là tất cả kinh, lý là viên dung, điều này là chân thật. Vì sao 

vậy?  Vì  kinh  giáo  Đại  thừa  tiểu  thừa,  đều  lưu  xuất  từ  trong  tự  tánh  của  đức  Thế 

Tôn  mà  ra,  thì  làm  gì  có  chuyện  không  viên  dung!  Nhưng  mà  lợi  ích  thì  không 

đồng, cá nhân mỗi người được lợi ích không tương đồng, đó là gì vậy? Đó là dĩ kỳ 

Tập 44  883 



đốn cơ nan đắc. Căn tánh Viên đốn quá khó, trong ức vạn người khó có được một 

người,  bậc  căn  cơ  như  Lục  Tổ  Huệ  Năng,  ba  thầy  giáo  của  tôi  đều  nói  với  tôi, 

Phương Đông Mỹ tiên sinh, Chương Gia đại sư, thầy Lý, ba người này không họp 

lại nhưng nói với tôi những lời giống nhau: Bậc căn tánh giống như Lục Tổ Huệ 

Năng, trước Lục Tổ Huệ Năng không có, chưa từng thấy. Từ khi Lục Tổ Huệ Năng 

qua đời cho đến ngày nay, cũng không thấy có, chỉ có duy nhất một người, không 

tiền tuyệt hậu, cho nên 3 vị Thầy đều nhắc nhở tôi, thầy không được học theo ngài, 

học không được đâu. Phương Đông Mỹ tiên sinh nói với tôi, đó gọi là một bước lên 

trời, lên được thì thành công, không lên được mà ngã xuống thì tan xương nát thịt. 

Cho  nên  ba  vị  thầy  đều  nhắc  nhở  tôi,  đừng  học  Đàn  Kinh,  đừng  học  ngài  Huệ 

Năng. Phương Đông Mỹ tiên sinh giới thiệu với tôi, học Phật nên hạ thủ từ Pháp 

tướng tông, từ Bách Pháp Minh Môn mà nhập môn, giống như leo cầu thang vậy, 

từng bậc từng bậc mà bước lên, thì thật sự được lợi ích. Chương Gia đại sư muốn 

tôi tu tâm thanh tịnh, học theo đức Phật Thích Ca Mâu Ni, lấy đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni làm mô phạm, nói tôi đọc Thích Ca Phương Chí, đọc Thích Ca Phổ. Học 

Phật đầu tiên nhận biết đức Phật Thích Ca Mâu Ni, ngài là một người như thế nào, 

thì sự học tập của chúng ta sẽ không bị lầm đường, sẽ không bị lạc lối. Tôi quen 

biết thầy Lý, Thầy Lý giới thiệu cho tôi pháp môn tịnh độ. Đem cuốn hội tập bổn 

kinh  Vô  Lượng  Thọ  truyền  lại  cho  tôi,  thật  là  hữu  dụng.  Cho  nên  nói  căn  tánh 

không tương đồng, chúng ta không phải dạng viên đốn căn tánh, nên cần phải nhất 

môn thâm nhập, trường thời huân tu, kiên nhẫn miệt mài. Trong sự học tập của bạn 

nếm được mùi vị, gọi là pháp vị. Chư vị tổ sư thường nói rằng: “Thế vị đâu đậm 

bằng pháp vị”. Thế vị là nói về lục đạo luân hồi, mang ra so với Phật pháp thì còn 

cách xa lắm, pháp vị thật sự đậm hơn thế vị. Pháp vị là sự hỷ duyệt được lưu xuất 

từ  trong  tự  tánh.  Khổng  Phu  Tử  đã  đạt  được,  bạn  xem  câu  đầu  tiên  trong  Luận 

Ngữ: “Học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”. Bạn có thể học được từ chỗ thánh 

nhân, đem áp dụng vào trong cuộc sống hàng ngày của chính mình, thì trong nội 

tâm của bạn sẽ sanh pháp hỷ. Duyệt ở đây, hỷ duyệt được lưu xuất ra từ trong nội 

tâm, không phải từ môi trường bên ngoài, không liên can gì tới ngoại cảnh, cho nên 

Khổng Phu Tử đã nếm được. Các vị Tổ sư trong Phật giáo nói còn nhiều hơn nữa, 

sau  khi bạn  thật  sự  khế  nhập  vào kinh  điển,  nếm  được  pháp  vị,  thường  sanh  tâm 

hoan hỷ, pháp hỷ sung mãn. Các vị chớ nên xem thường hai câu này, hai câu này 

nếu như bạn hiểu rõ, thì bạn sẽ được lợi ích lớn. Ngạn ngữ của thế gian thường nói: 

“Nhân phùng hỷ sự tinh thần sảng”. Nói cách khác, bạn phải cảm nhận được dưỡng 

sinh, người có tuổi từ trung niên trở lên đều cảm nhận được tầm quan trọng của 

88 Tập 44 

4 



việc dưỡng sinh, thân tâm khỏe mạnh rất quan trọng, đó là phước báo thật sự. Khỏe 

mạnh  từ  đâu  mà  có?  Khỏe  mạnh  từ  tâm  hoan  hỷ  mà  có.  Nếu  ngày  nào  bạn  cũng 

mặt mày nhăn nhó khổ sở, chắc chắn bị nhiều bệnh, thì lấy đâu ra tâm hoan hỷ nữa, 

cho  nên  không  khỏe  mạnh.  Mạnh  khỏe  có  từ  tâm  hoan  hỷ,  ngày  nào  cuộc  sống 

cũng vui  vẻ, thì  người  này thân tâm khỏe mạnh, không sanh bách bệnh, tuổi tác 

tăng trưởng, già mà không suy, đó là phước báo đấy. Bạn muốn có được phước báo 

lớn  này,  thì  trong  kinh  điển  Đại  thừa  có  rất  nhiều,  chỗ  nào  cũng  có,  đây  là  Phật 

pháp đối với chúng ta trực tiếp nhất, cũng là một số ít lợi ích. Bạn có được sự lợi 

ích này, thì chắc chắn thân tâm khỏe mạnh, gia đình mỹ mãn, sự nghiệp thuận lợi, 

rộng ra thì xã hội an định, thế giới hòa bình, trong Phật pháp gọi đó là tiểu lợi, chứ 

không phải là đại lợi. Đại lợi ích là giúp cho bạn thành Bồ tát, thành Phật, bạn có 

năng lực ở trong biến pháp giới hư không giới giáo hóa chúng sanh, đó là đại lợi 

ích. 

Bởi vì đốn cơ khó được, như chúng ta không thuộc về hàng đốn cơ, cho nên 

giáo tuy viên đốn, thật vậy, “viên nhân thuyết pháp, vô pháp bất viên”, viên nhân 

xem tất cả kinh điển mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt 49 năm, không 

có câu nào chẳng phải là pháp viên đốn. Cho nên chúng ta chẳng phải là hàng căn 

cơ viên đốn, xem Hoa Nghiêm, xem Pháp Hoa, xem bộ kinh này, đều biến thành 

tiệm giáo, đó là sự thật. 

“Tịnh độ ngôn viên đốn giả”, ở đây quay trở lại pháp môn mà chúng ta đang 

tu học ngày nay, “ư viên mãn tốc tật lợi ích”, ư  ở đây có nghĩa là tại. Vì sao nói 

Tịnh độ là viên đốn? Vì nó nhanh chóng khiến cho người tu học đạt được lợi ích 

viên  mãn,  vãng  sanh  về  thế  giới  tây  phương  Cực  lạc,  chính  là  được  lợi  ích  viên 

mãn, đây là sự thật, không dối gạt đâu. Phàm phu, hạ phàm, phàm phu hạ đẳng, 

không có trí huệ, người thời nay nói không có văn hóa. Gặp được pháp môn này, 

họ tin tưởng, thậm chí họ nghe không hiểu, chỉ cần họ tin tưởng, nghe thấy pháp 

môn này hay như vậy, lại dễ dàng như thế, chỉ có một câu A Di Đà Phật. Bạn xem 

có dễ dàng không, khăng khăng không bỏ cứ thế mà niệm, là có thể thành tựu, hơn 

nữa thời gian để thành tựu không lâu, 3 năm, 5 năm là thành công rồi, người này về 

thế giới tây phương Cực lạc để làm Phật, đạt được lợi ích cứu cánh viên mãn, bạn 

thấy có hay không! Bạn nghĩ xem pháp môn này, kinh điển này có thuộc về viên 

đốn hay không? Có thể nói được đấy. 

Dưới đây nói: “Cái chỉ kỳ tha thánh giáo, tuy cụ viên dung chi lý, đản chúng 

sanh căn cơ thô thiển, mạt minh kỳ chỉ, vô do nhiếp giải khởi hạnh, nhi mông pháp 

Tập 44  885 



ích, thị cố pháp tuy viên đốn, đản dĩ hành nhân cơ thiển, đốn pháp thành tiệm, viên 

pháp thành thiên”. 

Đây là chân tướng sự thật, cho nên giáo, phân tông phân giáo, đối với hàng 

căn cơ nông cạn có cái hay, còn đối với hàng căn tánh viên đốn, thì không có lợi 

ích  gì.  Điều  này  chúng  ta  chẳng  thể  không  biết,  đặc  biệt  là  những  bạn  phát  tâm 

tương lai học giảng dạy, nhất định phải hiểu rõ ràng. Bản thân chúng ta tu tập thế 

nào? Dùng phương pháp nào để dạy người, bản thân mình tu bộ kinh này là viên 

đốn đại kinh, nếu hiểu rõ bộ kinh này, thì công phu niệm Phật của bạn có thể đạt 

đến sự nhất tâm bất loạn, lý nhất tâm bất loạn.  Những kinh luận khác chưa học qua 

có thể thông đạt được không? Được! Thật sự là thông một bộ kinh thì tất cả kinh 

khác đều thông đạt, thành tựu một pháp môn, thì tám vạn bốn ngàn pháp môn đều 

thành tựu. Trong kinh Hoa Nghiêm nói: “Nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất”, 

không sai chút nào. Bạn thật sự có thể tin được, là bạn có phước đấy. 

Chúng ta học tiếp đoạn dưới đây: “Đản Tịnh tông tắc bất nhiên, nhân nhân 

năng hành giai đắc chân thật chi lợi, bất lao đoạn hoặc, trực xuất tam giới, cố thật 

vi đốn trung chi đốn viên mãn chi giáo dã”. 



Hoàng  lão  kết  luận  hay  quá!  Tịnh  độ  tông  không  giống  như  Hoa  Nghiêm, 

Thiên Thai, Tam Luận, Pháp Tướng, Mật Tông. Vì sao vậy? Những tông phái đó 

học tập thật sự phân chia ra rất nhiều tầng lớp, giống như đi học vậy, bạn phải từ 

tiểu học, trung học, đại học, nghiên cứu sở, phải tốn thời gian rất dài, mà chưa chắc 

đã có kết quả. Vì sao vậy? Vì giáo lý học nhiều, sẽ biến thành thường thức, biến 

thành tri thức, chứ không phải là trí huệ. Vì sao vậy? Vì chưa buông bỏ vọng tưởng 

phân biệt chấp trước. Cho nên bạn vẫn sống trong thế giới phiền não khổ não như 

xưa, bạn không thể giải thoát, bạn không được đại tự tại, bạn không có được sự vui 

sướng thật sự. Muốn đạt được sự lợi ích của Phật pháp thật sự, thì nhất định bạn 

phải  buông bỏ tập khí phiền  não, hồi quy  tự  tánh,  tự tánh  thuần  tịnh  thuần  thiện. 

Lão tổ tông của Trung Quốc nói rất hay: “Bổn tánh bổn thiện”. Câu đầu tiên trong 

Tam Tự Kinh nói: “Nhân chi sơ tánh bổn thiện”, phải quay về với bổn thiện mới có 

được niềm vui, mới có được pháp hỷ. Mục tiêu cuối cùng trong việc giảng dạy của 

đạo Phật, là dạy chúng ta hồi quy tự tánh, phương hướng là một, mục tiêu là một, 

nhưng  phương  pháp  thì  có  rất  nhiều,  cho  nên  có  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn. 

Chúng  ta  muốn  trong  một  đời  này  được  thành  tựu,  thì  trong  vô  lượng  pháp  môn 

này chỉ chọn một cửa, bạn không nên chọn 2 cửa, 3 cửa, hai cửa, ba cửa bạn không 

vào được đâu, một cửa thì vào được, sau khi vào được thì bạn sẽ được tất cả, cái 

88 Tập 44 

6 



bạn được là viên mãn. Đức Phật nói ra nhiều pháp môn như thế, là để cho người 

căn tánh bất đồng chọn lựa, chẳng phải kêu bạn phải học hết, bạn học hết là bạn sai 

đấy. Giống như đang học đại học vậy, chỉ có thể học một khoa thôi, 4 năm thì tốt 

nghiệp,  nếu  bạn  học  hết  tất  cả  mọi  khoa,  thì  400  năm  bạn  cũng  không  thể  tốt 

nghiệp được, bạn không thể thành tựu được, nhất môn thâm nhập, trường thời huân 

tu, là đúng rồi. Thật sự hiểu rõ Tịnh tông, ai ai cũng có thể tin, lợi ích chân thật, 

không cần đoạn hoặc, mà siêu việt được Thập pháp giới, không chỉ tam giới, siêu 

việt  Thập  pháp  giới,  cho  nên  là  viên  mãn  đại  giáo  đốn  trong  đốn,  câu  này  nói 

không sai một chút nào. Hy vọng các bạn chuyên cần nỗ lực, nhất môn thâm nhập, 

trường thời huân tu, ai ai cũng được thành tựu, hơn nữa rất mau được thành tựu. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

















HẾT TẬP 44 







Tập 45 

Giảng ngày 20 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang thứ 49, dòng thứ 3 từ dưới lên, chúng ta coi từ  đoạn giữa. 

“Hựu Viên Trung Sớ vân, viên đốn pháp môn, diệc tất tu tiên khai viên giải, 

nhi thứ tu viên hạnh, phá tam hoặc nhi phương chứng viên quả, dĩ giai bất thoái.” 

Tập 45  887 



Đến đây là một đoạn ngắn, đây là lời U Khê đại sư nói. Tiểu bổn kinh Di Đà 

chú  giải  rất  nhiều,  trong  chú  giải  chư  vị  cổ  đức  hầu  như  khẳng  định  Sớ  Sao  của 

Liên Trì đại sư, Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư, Viên Trung Sao của U Khê đại sư, 

ba bộ chú giải này rất đầy đủ, rất kỹ càng, bất luận là phương pháp hay lý luận, đều 

đáng để cho các vị học Tịnh tông học tập, đây là ba loại chú giải kinh Di Đà. 

Ở đây nói đến pháp môn viên đốn, chúng ta thấy chư vị cao tăng từ xưa đến 

nay, cũng phân kinh Vô Lượng Thọ là pháp môn viên đốn, pháp môn viên đốn chỉ 

có Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, bộ kinh này phân làm viên đốn cũng rất có lý, bởi vì nó 

là một đời viên mãn thành tựu. Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, thật sự phải là bậc thượng 

thượng căn mới có thể thọ trì được, bậc trung hạ căn thật sự không thể nào tu học 

theo được. Nhưng Tịnh tông thì khác, tam căn phổ bị, đây là thượng trung hạ tam 

căn, lợi đốn toàn thu. Chỉ cần bạn năng tín, năng hành, giải thì không có việc gì 

đáng ngại, chỉ cần năng tín năng hành. Đây là ngài Ngẫu Ích đại sư nói trong cuốn 

Yếu  Giải,  có  thể  được  vãng  sanh  hay  không,  vấn  đề  ở  chỗ  có  tín  nguyện  hay 

không, phẩm vị cao thấp là ở chỗ công phu niệm Phật của bạn cạn hay sâu, sâu cạn 

ở  đây  ý  muốn  nói  là  bạn  buông  bỏ  được  bao  nhiêu, nếu bạn  buông bỏ hết  được 

vọng tưởng phân biệt chấp trước, thì bạn vãng sanh về Thật báo độ. Chưa buông bỏ 

vọng  tưởng,  buông  bỏ  phân  biệt  chấp  trước,  thì  sanh  về  Phương  tiện  hữu  dư  độ. 

Nếu như còn đầy đủ vọng tưởng phân biệt chấp trước, thì sanh về Phàm thánh đồng 

cư độ. Nhưng thế giới Cực lạc vô cùng thù thắng, điều này ở trong sát độ của chư 

Phật mười phương không có. Dùng cách nói của các nhà khoa học ngày nay, thì sát 

độ của chư Phật mười phương đều có không gian tần số bất đồng, cho nên quả vị 

chứng  được  không  tương  đồng,  họ  không  thể  sống  cùng  một  chỗ.  Thế  giới  Tây 

phương rất đặc thù, ở nơi đó không có tần số không gian, tứ độ tam bối cửu phẩm, 

ở chung một chỗ không có sai biệt, cho nên sanh về Đồng cư độ, cũng bằng sanh 

về  Thật  báo  độ.  Như  Quan  Âm,  Thế  Chí,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  là  các  vị  Bồ  tát  ở 

Thật  báo  độ,   Phàm  thánh đồng  cư độ hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  ở  thế  giới  Cực  lạc, 

cũng thấy được các vị Bồ tát này, hàng ngày họ sống cùng Bồ tát, đây là chỗ thù 

thắng của thế giới Cực lạc so với sát độ của chư Phật mười phương. Cho nên đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni khuyên chúng ta cầu sanh Tịnh độ, thập phương chư Phật 

đều tán thán pháp môn này. Trong kinh Di Đà chúng ta thấy sáu phương Phật tán 

thán, trong kinh Vô Lượng Thọ bạn cũng thấy thập phương Phật tán thán. Trong 

Viên  Trung  Sớ  nói  mấy  câu  rất  hay,  đây  là  chỉ  cho  pháp  môn  viên  đốn  thông 

thường, còn như Hoa Nghiêm, Pháp Hoa thì tất tu tiên khai viên giác, nên có khác. 

Khai viên giác ở đây là thật sự khai ngộ, sau đó là tu hành, mới có thể tu viên hạnh, 

88 Tập 45 

8 



viên hạnh là nhất tu nhất thiết tu. Tiêu chuẩn khai viên giác ở đây cao quá, trong 

Đại thừa giáo gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, bạn mới có thể khế nhập 

pháp hội Hoa Nghiêm. Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh Hoa Nghiêm là 

ngài giảng ở trong định, người thường chúng ta thấy đức Phật ngồi nhập định dưới 

gốc cây Bồ đề. 3 nhân 7 bằng hai mươi mốt ngày, ngài đã nhập định ở đó, nhưng 

không ngờ ngài đã ở trong định giảng Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh. 

Người không có năng lực này thì không thể vào được, định ở đây không phải là 

tiểu định, không phải Tứ thiền bát định mà trong bộ kinh này thường nói tới, không 

phải định này, vì đây là tiểu định. Tứ thiền bát định chưa ra khỏi luân hồi lục đạo, 

Cửu Thứ Đệ Định mà các vị A La Hán chứng được, trong kinh Lăng Nghiêm nói 

rất rõ ràng, vị này mới có thể siêu việt được lục đạo, nhưng bất quá cũng chỉ vào 

được pháp giới Thanh Văn trong pháp giới tứ thánh thôi, cao nhất là đến pháp giới 

Duyên Giác, trên nữa còn có Bồ tát, còn có Phật, vị này không có phần. Nhất định 

phải đại triệt đại ngộ, đoạn trước nói là phá tam hoặc, nghĩa là buông bỏ hết vọng 

tưởng phân biệt chấp trước, thế mới là chứng viên quả, tu viên hạnh. “Dĩ giai bất 

thoái”, bất thoái ở đây nghĩa là có đầy đủ ba loại bất thoái: Vị bất thoái, hành bất 

thoái, niệm bất thoái. Đó là nói về đại pháp viên đốn. 

Chư vị lịch đại Tổ sư, đối với Hoa Nghiêm, Pháp Hoa thì không còn gì để 

nói,  họ  đều  công  nhận  là  pháp  môn  viên  đốn,  kinh  Lăng  Nghiêm  cũng  được  tôn 

xưng là đại pháp Viên Đốn, kinh Vô Lượng Thọ cũng được nhiều người đồng ý, vì 

sao vậy? Vì nó thật sự là đốn pháp, trong kinh Di Đà nói pháp môn này phải tu tập 

bao lâu mới được vãng sanh? Trong kinh Di Đà cho chúng ta biết: Nhược nhất nhật 

nhược nhị nhật cho đến nhược thất nhật, 7 ngày vãng sanh là phù hợp với ý nghĩa 

của chữ đốn rồi, sanh về thế giới Cực lạc chính là Bồ tát A Duy Việt Trí, đây là ý 

nghĩa của chữ viên, cho nên hai chữ viên đốn đều có đầy đủ. 

Chúng ta học tiếp đoạn dưới đây: “Kim tắc đản thuyết bỉ độ y chánh nhị báo 

dĩ chi vi khai giải sanh tín, thất nhật trì danh nhất tâm bất loạn dĩ chi vi tạo tu hành 

môn,  lâm  mạng  chung  thời  tức  đắc  vãng  sanh,  dĩ  giai  bạt  chí,  chỉ  A  Bệ  Bạt  Chí, 

nghĩa vi bất thoái. Cố tri thử kinh, vị ngũ trược ác thế chi vô thượng đề hồ”. 

Ở đây nói lên kinh Di Đà, kinh Di Đà và kinh Vô Lượng Thọ cùng một bộ, 

một là tế thuyết, một là lược thuyết, cùng một bộ. Ở đây đề cập đến là kinh Di Đà, 

giới thiệu thế giới tây phương Cực lạc y báo, chánh báo trang nghiêm. Chánh báo 

trang nghiêm: Thứ nhất là vô lượng thọ, thọ mạng vô lượng, có thật không? Chúng 

ta biết được điều này trong kinh Hoa Nghiêm, đó là sự thật, không sai chút nào, về 

mặt  lý  có  thể  nói  thông  được.  Quốc  sư  Hiền  Thủ  y  theo  giáo  nghĩa  kinh  Hoa 

Tập 45  889 



Nghiêm, chọn ra những điều cốt yếu viết thành một bài luận là Tu Hoa Nghiêm Áo 

Chỉ  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán.  Bài  luận  này  không  dài,  nhưng  nói  ra  được 

những điều tinh túy trong kinh Hoa Nghiêm. Đoạn đầu tiên nói gì? Nói về duyên 

khởi của vũ trụ, sau khi chúng tôi đọc xong, nhìn lại giới học thuật trong đời hiện 

này,  các  nhà  khoa  học,  các  nhà  triết  học,  họ  luận  thuật  về  vũ  trụ  duyên  khởi,  sự 

diễn biến của tất cả vạn pháp, sự có mặt của sinh mạng, đều không sánh được Hoàn 

Nguyên Quán. Trong Hoàn Nguyên Quán cho chúng ta biết, bản thể của vũ trụ, nó 

có định luận, không như các nhà triết học ngay nay, đối với bản thể của vũ trụ vẫn 

còn  có  vấn đề,  không  có  cách  nào  nó đầy  đủ  được.  Phật pháp nói về  duyên khởi 

của vũ trụ chính là nói đến tự tánh. Tự tánh không dễ gì lý giải được, cũng không 

có cách nào nói ra được. Nó ở đâu vậy? Nó chẳng nơi nào là không có, chẳng lúc 

nào  là  không  có,  nó  không  phải  là  tinh  thần,  cũng  không  phải  là  vật  chất,  nhưng 

tinh thần và vật chất đều do nó biến hiện ra, cho nên trong phật pháp nói, tự tánh 

năng sanh năng hiện, vũ trụ vạn vật là sở sanh sở hiện. Cho nên ở đoạn này nói, tất 

tu khai viên giải, viên là viên mãn, đối với chân tướng của vũ trụ, chúng ta thường 

nói là vũ trụ vạn hữu, trong Phật pháp nói là chân tướng của vạn pháp. Bạn thật sự 

hiểu rõ, thật sự thông đạt, trong tự tánh không hề có gì hết, nhưng bạn chẳng thể 

nói nó là không, vì sao vậy? Vì nó năng hiện, năng hiện y báo nghĩa là hiện tượng 

của vũ trụ, năng hiện chánh báo nghĩa là hiện thân người chúng ta đây. Chánh báo 

là  nói  về  bản  thân  mình  chứ  không  nói  đến  người  khác,  bản  thân  mình  là  chánh 

báo,  còn  những  người  khác,  những  người  khác  là  y  báo  của  ta,  cũng  có  nghĩa  là 

môi trường nhân sự trong cuộc sống hàng ngày của chúng ta, vậy chư Phật Bồ tát? 

Chư Phật Bồ tát cũng là y báo của ta, chánh báo là chính mình, khái niệm này nhất 

định phải hiểu rõ. Không thể nói rằng hữu tình chúng sanh đều là chánh báo, như 

thế là sai. Trong cuộc sống sinh hoạt hàng ngày của chúng ta, có môi trường hữu 

tình chúng sanh, và có môi trường vô tình chúng sanh. Cách phân chia ngày nay là 

động vật, thực vật, khoáng vật, đều là môi trường sinh hoạt của chúng ta, bao gồm 

cả hiện tượng đại tự nhiên. Ta và hiện tượng đại tự nhiên đồng thời phát sinh, phát 

sinh cách nào? Trong Đại thừa giáo đức Phật thường dạy, chúng ta cũng nghe rất 

quen tai rồi, nhưng mà ý nghĩa thật sự của nó, chúng ta thật sự không hiểu được, 

chúng ta nghe rất mơ hồ, như đúng mà lại là sai, chẳng phải là thật sự hiểu, thật sự 

hiểu  nhất  định  phải  khế  nhập,  thì  mới  thật  sự  là  hiểu.  Nếu  thật  sự  khế  nhập  vào 

cảnh  giới  này,  bạn  thấy  được,  bạn  thấy  được  chân  tướng  sự  thật  rồi,  trong  Phật 

pháp đó là người ở địa vị nào? Là Bồ tát Bát địa, vị này thấy được ở đâu? Thấy 

được ở trong định. Cho nên tu học Phật pháp, bất luận là Đại thừa Tiểu thừa, tông 

89 Tập 45 

0 



môn giáo hạ, hiển mật, đều không thể rời thiền định, rời thiền định thì không phải 

là học Phật rồi. Pháp môn niệm Phật của chúng ta ngày nay, ngày nào cũng niệm 

Phật  A  Di  Đà,  có  phải  là  tu  thiền  định  hay  không?  Phải,  chúng  ta  dùng  phương 

pháp chấp trì danh hiệu tu thiền định, rất nhiều người họ không biết. Bạn hãy nhìn 

đề  kinh  của  bộ  kinh  này,  thì  bạn  biết  được  đây  là  tu  thiền  định.  Chúng  ta  dùng 

phương pháp niệm Phật, đạt được cảnh giới gì? Đạt được sự thanh tịnh, tâm thanh 

tịnh chính là thiền định. Công phu thiền định này không cao, tương đương với A 

La Hán, có thể siêu việt lục đạo luân hồi, cao hơn một tầng nữa, là thiền định của 

Bồ tát, tâm bình đẳng, Bồ tát thành tựu tâm bình đẳng, đây đều là định. Công phu 

thiền  định  đến  một  trình  độ  nhất  định  thì  sẽ  khai  trí  huệ,  gọi  là  đại  triệt  đại  ngộ, 

minh tâm kiến tánh, là thành Phật rồi, đó là chữ giác ở cuối của đề kinh, giác ở đây 

là Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, là khai trí huệ, trí huệ trong tự tánh vốn sẵn 

có. Trong kinh Hoa Nghiêm nói rất hay, nói rất rõ ràng, đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

cho chúng ta biết: “Tất cả chúng sanh đều có đức tướng trí huệ của Như Lai”. Cho 

nên  trong  tự  tánh  có  trí  huệ  viên  mãn,  có  đức  năng  viên  mãn,  có  tướng  hảo  viên 

mãn,  chưa  có  duyên  thì  nó  không  hiện,  cảnh  giới  nó  hiện  ra  gọi  là  thường  tịch 

quang. Thường là vĩnh hằng bất biến, tịch là thanh tịnh tịch diệt, tướng là một vầng 

ánh sáng. Hiện nay chúng ta mê rồi, mê rồi nên thường tịch quang biến thành vô 

minh. Vô minh là gì? Vô minh là đen tối, cho nên các nhà khoa học hiện nay biết 

được, vũ trụ là đen tối, một màn đen. Ánh sáng từ đâu mà có? Ánh sáng từ hành 

tinh phóng quang, có được là như vậy. Trong Phật pháp nói, nếu như bạn phá được 

vô minh, bạn phá được vô minh thì bạn thấy được tự tánh, bạn thấy vũ trụ này là 

trong sáng, chứ không phải vũ trụ là đen tối, ngày nay chúng ta thấy buổi tối trời 

vẫn  tối  mà,  đó  là  vì  chúng  ta  chưa  phá  vô  minh,  một  ngày  nào  đó  phá  được  vô 

minh  rồi,  thì  bạn  thấy  hoàn  toàn  là  trong  sáng,  chứ  chẳng  phải  là  đen  tối,  đây  là 

điều đức Phật dạy chúng ta. Sự biến hóa này nói thiệt, nó đều thuộc về ý niệm. 

Trong  cuốn  Hư  Vân  Lão  Hòa  Thượng  Niên  Phổ,  chúng  ta  thấy  một  câu 

chuyện, việc ghi lại này chúng ta tin tưởng, không phải là giả, chắc chắn là thật, lão 

Hòa thượng không biết nói dối đâu. Lão hòa thượng có một lần khi tết đến, vì ngài 

ở nhà tranh, ngôi nhà tranh này cách tự viện không xa, những phẩm vật cần thiết 

cho cuộc sống, do tự viện cúng dường cho ngài. Tết đến ngài vào trong chùa lấy 

một  ít  đồ  ăn  mang  về,  chắc  vào  lúc  hoàng  hôn,  là  ngài  về  đến  nhà  tranh,  về  nhà 

tranh đi bộ cũng phải mất một khoảng thời gian. Đi được nửa đường, thì gặp 2 vị 

xuất gia trong chùa, rất quen, trên tay họ cầm đèn lồng, đèn lồng đã được thắp lên. 

Hai  bên  gặp  nhau,  gặp  rồi  thì  hai  vị  này  hỏi  lão  hòa  thượng,  nói  rằng:  Lão  hòa 

thượng à, trời tối như thế rồi, sao ngài không mang theo đèn? Lão hòa thượng nghe 

Tập 45  891 



thấy lời này, thì đột nhiên trời tối thật, ngài nói có chuyện gì vậy? Tôi không cảm 

giác là tối, vừa nghe thấy là tối thật. Ngài đã khởi lên ý niệm phân biệt, trời tối, quả 

nhiên trời sẽ tối. Khi không có ai nhắc ngài, ngài đi ra như vậy, thì ngài miên viễn 

duy trì được như vậy, cho nên ngài thấy là sáng. Cảnh giới không tương đồng, đều 

nằm trong một ý niệm của con người, cho nên tâm hòa thượng thanh tịnh, không có 

phân biệt, không có chấp trước, thì ngài là như vậy, duy trì được như vậy, có thể 

duy trì được, khi vừa khởi lên ý niệm là biến đổi rồi. Cảnh tùy tâm chuyển, điều 

này không sai một chút nào, tùy theo ý niệm mà chuyển, còn ý niệm này là gì? Ý 

niệm là A Lại Da, A Lại Da năng biến, nếu như không dùng A Lại Da thì sẽ không 

biến. Chuyển thức thành trí là khai ngộ, chuyển thức thành trí là khai ngộ, bạn sẽ 

không còn thấy đen tối nữa, mà thấy một vầng ánh sáng. Trong Đại thừa giáo nói 

“đại quang minh tạng” chính là ý này. Cho nên chúng ta biết được, ban đêm nhìn 

thấy đen tối, nghĩa là chưa phá được vô minh. Bạn phá được chấp trước, phá được 

phân biệt, chưa phá được vô minh, thì vẫn thấy bầu trời đen tối y như cũ, phá được 

vô minh thì sẽ khác. 

Y báo và chánh báo của thế giới Cực lạc, đức thứ nhất của chánh báo chính 

là vô lượng thọ, thọ mạng vô lượng. Vì sao vậy? Vì trong tâm họ không có khái 

niệm về thời gian, thời gian và không gian đều không có thật, Phàm thánh đồng cư 

độ ở thế giới Cực lạc không có thời gian không gian, không có thời gian thì không 

có  trước  sau,  không  có  không  gian  thì  không  có  cự  ly.  Không  có  cự  ly  ở  đây  ý 

muốn nói điều gì? Nói đến biến pháp giới hư không giới đều không có cự ly. Điều 

này  chúng  ta  rất  khó  hiểu,  nó  không  phải  là  thường  thức  của  chúng  ta,  thế  giới 

chúng ta ở đây có cự ly, từ Mỹ bay đến đây cũng phải mất mười mấy tiếng đồng 

hồ, nếu như không còn cự ly nữa, vừa động niệm là nước Mỹ hiện tiền, ở đâu vậy? 

Chính chỗ này nè. Thế giới tây phương Cực lạc ở đâu? Vừa khởi niệm thì nơi này 

chính là thế giới Cực lạc, Phật A Di Đà ngay trước mặt, không có thời gian không 

gian, không có trước sau, gọi đó là nhất chân. Nói một cách khác, tất cả những thứ 

đối lập đều tiêu trừ hết, khắp vũ trụ này là một thể. Cho nên trong Hoàn Nguyên 

Quán  cho  chúng  ta  thấy,  hiện  tượng vật  chất  và  tinh  thần,  đưa  ra  ví  dụ  là  một  vi 

trần, trong kinh Phật nói là một vi trần, là thứ nhỏ nhất trong vật chất, không thể 

phân liệt tiếp được nữa, nhỏ nhất. Ngày nay nói là nguyên tử cơ bản, nguyên tử cơ 

bản không biết còn có thể phân ra được nữa hay không, trong Phật pháp phân đến 

khi  không  thể  phân  được  nữa  thì  gọi  là  vi  trần.  Một  hạt  vi  trần  này  nó  có  hiện 

tượng ba động, sự ba động đó lập tức châu biến pháp giới, cho nên tốc độ của nó 

rất nhanh, nó không có cự ly, so với ánh sáng, so với điện từ thì nó mạnh hơn rất 

89 Tập 45 

2 



nhiều, ánh sáng và điện từ không thể so sánh được, nó vừa động là châu biến pháp 

giới. Trên thực tế chúng ta cần nên hiểu rõ lý này, quang ba là quang tử, hoạt động 

của quang tử có thể châu biến pháp giới chăng? Có thể, trên thực tế nó châu biến 

pháp giới. Trên phương diện chúng ta ứng dụng, vì chúng ta còn chấp trước, trong 

đầu  chúng  ta  còn  có  cự  ly,  có  tốc  độ,  có  trước  sau,  cho  nên  tạo  thành  một  loại 

huyễn giác, không thể đạt được tác dụng viên mãn, là trạng thái như vậy. Cũng như 

vậy, nếu chúng ta thật sự hiểu rõ chân tướng sự thật, như thế giới tây phương Cực 

lạc,  con  người  không  suy  già,  không  bị  bệnh,  vô  lượng  thọ,  tất  cả  động  thực  vật 

cũng là vô lượng thọ, sơn hà đại địa khoáng vật cũng là vô lượng thọ, nó không 

biến động, nó không biến hóa. Vì sao nó không biến hóa? Vì nó không phân biệt, 

không chấp trước. Trong Đại thừa kinh giáo thường nói, biến hóa là thức khởi tác 

dụng, A Lại Da khởi tác dụng, A Lại Da là vọng tâm, tự tánh là chân tâm, chân tâm 

năng  hiện  năng  sanh,  năng  hiện  năng sanh  không  biến  đổi.  Chúng  ta  không biết 

dùng chân tâm, mà là dùng vọng tâm, vọng tâm dùng A Lại da, A Lại da sẽ biến, 

thiên biến vạn hóa. Cho nên thế giới Cực lạc, nghĩa là Thật báo trang nghiêm độ 

của  tất  cả  chư  Phật,  đều  là  dùng  chân  tâm,  không  còn  dùng  vọng  tâm  nữa.  Pháp 

tướng tông nói rằng, chuyển thức A Lại Da thành Đại viên cảnh trí, chuyển thức 

Mạt na thành Bình đẳng tánh trí, bình đẳng thật sự viên mãn chứng được, chuyển 

thức thứ Sáu thành Diệu quan sát trí, chuyển Tiền ngũ thức thành Thành sở tác trí. 

Đây là sự thật, chẳng phải giả đâu, gọi là nhất chân, tất cả mọi hiện tượng đều vĩnh 

hằng bất biến. Cho nên kinh điển Đại thừa chẳng thể không học, chẳng thể không 

nghiêm chỉnh mà học, tuy chúng ta chưa chứng được, nhưng chúng ta có thể đến 

giải ngộ, học nhiều rồi, ấn tượng sâu sắc, từ từ hiểu rõ, buông bỏ chấp trước, buông 

bỏ phân biệt. Tuy chưa đạt đến viên giải, nhưng từng bước từng bước tiếp cận viên 

giải, chỉ cần chúng ta tiếp cận một chút, thì trong cuộc sống của chúng ta sẽ có sự 

thay đổi, sẽ có được sự thọ dụng. Không cần phải hoàn toàn chứng đắc, bạn giải 

được một phần thì được một phần thọ dụng, giải hai phần thì được hai phần thọ 

dụng. Chứng một phần thì được một phần thọ dụng, chứng hai phần thì được hai 

phần thọ dụng, hoàn toàn buông bỏ ba loại phiền não, đó là viên chứng, viên giải, 

viên tu, hạnh ở đây nghĩa là tu, viên tu, viên chứng. Đại thừa pháp từ đầu đến cuối 

nói  cho bạn  biết  nguyên  tắc  chính  là buông bỏ, nhưng  mà  rất  nhiều người  không 

dám buông bỏ, nói buông bỏ thì cuộc sống ngày mai của tôi sẽ thế nào, họ sẽ nghĩ 

đến ngày mai, nghĩ đến sang năm, nghĩ đến đời này, nghĩ tới đời sau, họ suy nghĩ 

rất nhiều, khiến cho họ không dám quay về tự tánh. Đức Phật nói trong tự tánh của 

mình cái gì cũng có, có đầy đủ hết, trí huệ đức tướng chẳng phải có đầy đủ sao, 

tướng là phước báo, có đầy đủ hết, hơn nữa thật sự là trong tự tánh sẵn có. Ngạn 

Tập 45  893 



ngữ  có  câu:  “Lấy  không  hết,  dùng  không  kiệt”,  điều  này  bản  thân  bạn  sẵn  có. 

Chúng ta bị mê, đánh mất nó rồi, đánh mất rồi, ngày nay những thọ dụng mà chúng 

ta có, đều do chính mình nỗ lực mà có, tu được mà có, trong bổn tánh có, chúng ta 

không dùng được, đều do tu hết. Giống như bạn vô cùng giàu có, bây giờ bạn đi 

bụi ở bên ngoài, bạn không dùng được của cải, sống ngoài đường chỉ còn cách đi 

làm thuê, làm việc tạp nhạp, làm một ngày sống một ngày, không biết gia tài của 

mình là ức vạn, không hề biết. Lục đạo chúng sanh chúng ta giống như tình trạng 

này, cho nên đức Phật cho chúng ta biết, tất cả chúng sanh vốn là Phật, tánh đức 

viên  mãn. Đức Phật  dạy  chúng ta không gì  khác ngoài  việc hướng dẫn chúng ta 

quay về tự tánh. Chúng ta mê muội quá sâu dày, mê muội quá lâu rồi. Văn minh 

khoa học ngày nay  hình như là rất tốt, nhưng chúng ta cũng bị nó làm  mê, bị  nó 

gạt, gạt ở đây nghĩa là sao? Ăn được một chút ngọt đấy, nhưng mà phải trả giá quá 

đắt, trả giá gì vậy? Sự hủy diệt quả địa cầu, phải trả cái giá này, điều này thật sự là 

không đáng. Ngày nay chúng ta cũng hiểu được phần nào, thật sự biết ơn lão Tổ 

tông của chúng ta, lão Tổ tông của chúng ta có trí huệ. Hai ngàn năm trước chúng 

ta đã có sự phát minh của khoa học, nhưng lão Tổ tông của chúng ta không đề cao, 

vì sao vậy? Vì họ có trí huệ. Nếu như văn minh khoa học không có nền tảng luân 

lý, đạo đức, nhân quả, thì chỉ có hại không có lợi. Cho nên lão Tổ tông ở Trung 

Quốc dạy người, dạy luân lý, dạy đạo đức, dạy nhân quả, thậm chí khoa học triết 

học, rất ít người đề cao, đề cao người Trung quốc xưng là thánh nhân, là đại thánh. 

Đối với các loại khoa học kỹ thuật này họ có biết không? Biết, biết mà không ghi 

chép  lại,  biết  mà  không  phát  triển,  khiến  cho  con  người  trên  thế  gian  này,  sống 

cuộc sống thừa bình, an lạc, hạnh phúc, mỹ mãn. Đó là chân trí huệ, đó là từ bi thật 

sự. 

Tôi có đọc qua một cuốn sách, cuốn sách cổ, tôi quên nó là cuốn sách gì rồi, 

ngày xưa có đọc qua, vào thời Vương Mãng, đã có người dùng phương pháp bay 

lượn để phi hành, bạn xem có sớm không, sau này người ta không truyền cái này 

nữa. Vào thời Tam Quốc, Chư Cát Lượng phát minh mục ngưu lưu mã, cơ giới hóa 

vận tải, tuy đó là hình mẫu cơ giới hóa, nhưng rất tiện lợi, nó không dùng nhân lực, 

cũng không dùng sức mạnh của động vật. Nghe nói mục ngưu lưu mã mỗi ngày có 

thể đi được 30 dặm, nó là vận tải cơ giới hóa. Chư Cát Lượng chết rồi thì hủy bỏ 

hết, không lưu lại cho đời sau. Vì sao vậy? Vì ông ấy biết được cái đó phát triển 

rộng ra thì rất phiền phức, cho nên các nhà khoa học phương tây, nếu như tiếp nhận 

qua truyền thống giáo dục của Trung quốc, thì tôi tin rằng, họ không tiết lộ bí mật 

này, khiến cho thế  gian này trường trị cửu an, có thể kéo  dài thêm vài ngàn năm 

89 Tập 45 

4 



nữa. Thực tế mà nói chúng ta đã nhiều năm huân tu trong giáo pháp Đại thừa, mới 

nhìn rõ được sự việc này. 

Thế  giới  Cực  lạc  thật  sự  từ  trong  tự  tánh  hướng  thượng  nâng  cao,  nó  là  từ 

trong ra ngoài, hoàn toàn hồi quy tự tánh, tánh đức là viên mãn. Những khoa học 

kỹ thuật ngày nay đem ra so bì với nó thì còn cách xa lắm, không thể nào so sánh 

được. Nó ứng dụng trong cuộc sống hàng ngày thì chính là lục thần thông mà trong 

Phật pháp nói, lục thông. Lục thông là gì? Lục thông là bản năng của con người, có 

thể phá vỡ tất cả chướng ngại. Trong kinh Hoa Nghiêm nói: “Lý sự vô ngại, sự sự 

vô  ngại”,  phá  vô  minh  rồi,  không  còn đen  tối  nữa,  còn  cần  đèn  làm  gì  chứ? Còn 

cần điện làm gì? Không có đen tối. Năng lực của mắt có thể nhìn thấy hư không 

pháp giới, có thể nhìn thấu tất cả chướng ngại. Nguyên nhân gì vậy? Dùng cách nói 

của khoa học cũng có thể cảm nhận được, năng lực thấy của nó, không còn bị sóng 

quang làm chướng ngại. Chúng ta biết, mắt chúng ta có thể thấy, chỉ thấy được một 

đoạn  rất  nhỏ  của  sóng  quang,  lớn  hơn  sóng  quang  này  thì  chúng  ta  không  thấy 

được, nhỏ hơn sóng quang này chúng ta cũng không thấy được. Nếu như nói năng 

lực  thấy  của  mắt  chúng  ta  không  có  chướng  ngại,  tất  cả  các  loại  sóng  quang  bạn 

đều có thể thấy được, thì vũ trụ này lập tức thay đổi, nhìn xuống địa cầu là có thể 

nhìn thấy lõi của quả địa cầu, không chướng ngại, có thể nhìn thấy mặt bên kia quả 

địa cầu. Biến pháp giới hư không giới, bạn chẳng hề có chút chướng ngại nào, khi 

nào vậy? Bồ tát Sơ trụ của Viên Giáo phục hồi được năng lực này, phục hồi năng 

lực nghe, phục hồi năng lực cảm giác, kiến văn giác tri đều phục hồi được hết, kiến 

văn giác tri là tự tánh, khi mê thì biến thành thọ tưởng hành thức, ngày nay chúng 

ta nói là hiện tượng tâm lý, là hiện tượng mê. Trong hiện tượng giác không gọi là 

thọ tưởng hành thức, mà gọi là kiến văn giác tri. Chúng ta buông bỏ thọ tưởng hành 

thức, thì kiến văn giác tri sẽ phục hồi. Kiến văn giác tri là tánh đức, vĩnh viến bất 

biến, thật sự ở thế giới Cực lạc gọi là kim cang bất hoại thân. Vì sao vậy? Vì nó 

không  dùng  A  Lại  Da,  hoàn  toàn  tương  ưng  với  tánh  đức,  đó  là  chánh  báo  trang 

nghiêm. Có cần ẩm thực hay không? Không cần. Y báo trang nghiêm, nghĩa là môi 

trường bạn sinh sống, trong y báo có một sự trang nghiêm không gì sánh bằng, là 

chư Phật Bồ tát sống cùng nhau. Trong kinh nói rằng: “Chư thượng thiện căn câu 

hội  nhất  xứ”,  thượng  thiện  ở  đây  là  bậc  đẳng  giác  trở  lên,  trên  đẳng  giác  là  viên 

mãn Phật, thật sự câu hội nhất xứ. Trong kinh Vô Lượng Thọ lại càng nói rõ ràng 

hơn, kinh Di Đà là lược thuyết, nhưng những cuốn chú giải của chư vị Tổ sư chú 

rất kỹ. Sớ Sao của Liên Trì đại sư, hoàn toàn dùng giáo nghĩa của Hoa Nghiêm để 

giải  thích  kinh  Di  Đà,  cho  nên  đã  nâng  cao  kinh  Di  Đà  lên,  nâng  cao  coi  ngang 

bằng  kinh  Hoa  Nghiêm,  khiến  cho  chúng  ta  thật  sự  nghe  mà  hiểu  biết  được,  bất 

Tập 45  895 



luận  là  sự  hay  lý  đều  giảng  rõ  ràng,  nên  chúng  ta  sanh  khởi  lòng  tin.  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni khi còn tại thế, trong suốt 49 năm giảng kinh thuyết pháp, mục 

đích thứ nhất là muốn cho con người sanh khởi lòng tin, sau khi sanh khởi lòng tin 

thì phát nguyện, ở trong giáo lý Đại thừa chấp nhận học tập, ở trong Tịnh tông thì 

nguyện này không giống với họ, nguyện sanh Phật quốc, sanh Phật quốc không gì 

khác là thay đổi môi trường tu học. Bởi vì bạn ở trong bất kỳ pháp giới nào tu học, 

nói tóm lại vọng tưởng phân biệt chấp trước bạn chưa phá được, thì bạn không ra 

khỏi thế giới Ta bà này. Khu giáo hóa của  đức Phật Thích Ca Mâu Ni thuyết, khu 

này  là  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  nếu  như  dùng  hệ  ngân  hà  để  làm  đơn  vị,  thì 

bằng 10 vạn ức hệ ngân hà, đây là khu giáo hóa của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 10 

vạn ức hệ ngân hà, bạn không ra khỏi phạm vi này đâu. Phạm vi này chính là Thập 

pháp giới, bạn không có cách nào siêu việt được, sau khi siêu việt đó chính là nhất 

chân pháp giới, sanh về Thật báo trang nghiêm độ của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

chính là Hoa tạng thế giới, đó là siêu việt. Sau khi siêu việt thì thế giới này không 

còn biên tế nữa, bậc cổ nhân Trung quốc nói: “Đại nhi vô ngoại”, không có biên tế, 

“tiểu nhi vô nội”, đều nói về tự tánh. Tự tánh nói đến vi trần, hiện tượng vật chất 

nói đến vi trần, còn nhỏ hơn nguyên tử, điện tử nữa, trong cái đó có thế giới. Thế 

giới gì vậy? Nó lớn như thế giới bên ngoài này, trong vi trần có thế giới, trong thế 

giới đó lại còn có vi trần, trong vi trần vẫn còn có thế giới, không có chỗ cùng, điều 

này khoa học không nói tới. Ai là người có thể vào trong vi trần thế giới tham học 

vậy? Bồ tát Phổ Hiền, Bồ tát Phổ Hiền ở đây không nhất định chỉ hàng Đẳng giác, 

các vị Bồ tát từ Sơ trụ trở lên tu hạnh Phổ Hiền, đều có năng lực này, bản năng của 

họ, cho nên tự tánh không thể nghĩ bàn, tác dụng của tự tánh không thể nghĩ bàn. 

Duy chứng nãi tri, bạn không chứng thì không biết được đâu, bạn chứng thì bạn sẽ 

biết được. Trong kinh điển Đại thừa thường nói, vị nào chứng được? Người thấy 

được A Lại Da, nghĩa là thấy được duyên khởi của vũ trụ, vũ trụ là duyên khởi thế 

nào? Trên thực tế duyên khởi không phải là quá khứ, cũng không phải vị lại, mà 

ngay đây, nó không có thời gian, có quá khứ, có vị lai là có thời gian rồi, nó không 

có,  ngay  đây,  là  bạn  thấy  được.  Trong  kinh  thường  nói  Bồ  tát  Bát  địa,  có  nhiều 

người  hỏi  rằng:  Bát  địa  rốt  cuộc  là  Bát  địa  của  Viên  Giáo  hay  Bát  địa  của  Biệt 

Giáo? Chúng ta đứng về mặt lý mà phán xét, thì đại khái Bát địa của Biệt Giáo là 

thấy được rồi. Sơ địa của Biệt Giáo bằng với Sơ trụ của Viên Giáo, họ đã siêu việt 

Thập  pháp  giới.  Siêu  việt  Thập  pháp  giới,  nói  cách  khác,  không  còn  vọng  tưởng 

phân biệt chấp trước nữa, là ở trong cảnh giới như vậy. Trí huệ, đức năng, tướng 

hảo của họ, so với quả vị cứu cánh không có gì khác biệt, chỉ khác biệt ở chỗ tập 

89 Tập 45 

6 



khí vô thỉ vô minh vẫn còn, nhưng mà tập khí đó không đáng ngại. Cho nên các vị 

Bồ tát ở tầng lớp này, trong cuộc sống hàng ngày họ làm gì? Không gì ngoài việc ở 

trong  biến  pháp  giới  hư  không  giới  giáo  hóa  chúng  sanh.  Thế  giới  này  quá  lớn, 

chẳng  phải  một  vị  Phật,  bạn  xem  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  phẩm  Hoa  Tạng  Thế 

Giới, phẩm Thế Giới Thành Tựu, thì bạn biết được không có biên giới, đếm không 

thể  hết.  Tất  cả  sát  độ  của  chư  Phật,  đại  đa  số  đều  có  Thập  pháp  giới,  đều  có  lục 

đạo, chúng sanh ở trong đó khởi tâm động niệm, bạn hoàn toàn có thể tiếp nhận 

được, thông tin của họ tới, bạn nhận được, bạn có cần đi giúp họ không? Đó phải 

xem duyên phận, duyên phận họ không biết, nhưng bạn biết, chư Phật Bồ tát đều 

biết được. Thế nào gọi là duyên phận? Bạn hiện thân dạy họ, họ có tiếp nhận hay 

không? Đó gọi là duyên phận, họ hoan hỷ tiếp nhận, có duyên với bạn, tự nhiên 

bạn sẽ đi. Nếu như họ không thể tiếp nhận, thì bạn không cần đi. Vì sao vậy? Vì có 

rất nhiều Bồ tát nhận được thông tin này, vô lượng vô biên đều nhận được, cho nên 

pháp giới thật sự không thể nghĩ bàn. 

Sau  khi  bạn hiểu rõ  y  báo  chánh  báo, đương  nhiên  bạn  rõ  ràng.  Giải  ở  đây 

khác  với  viên  giải  mà  đoạn  trước  nói,  tôi  tin  tưởng  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

không nói dối đâu. Ngài giới thiệu cho chúng ta, Tây phương của thế giới Ta bà, có 

một nơi như thế, đức Phật A Di Đà đang giảng dạy ở đó, chắc chắn là thật, không 

phải  giả  đâu.  Thật  sự  có  đức  Phật  A  Di  Đà,  ở  đó  chủ  trì  việc  giảng  dạy.  Không 

nghe nói thế giới Cực lạc có quốc vương, cho nên nơi đó không phải là một quốc 

gia, nó không có tổ chức của quốc gia. Vậy nó là gì? Nó là một trường học, thế giới 

Cực lạc chỉ có thầy giáo, chỉ có học sinh. Cho nên nó không xung đột với những 

tôn  giáo  khác,  những  tôn  giáo  khác  là  một  quốc  gia,  họ  có  quốc  vương,  có  thiên 

chúa, có Thượng đế, thế giới tây phương Cực lạc thì không có. Điều này chúng ta 

cần hiểu rõ ràng, nó là một trường học, một trường học vô cùng rộng lớn, đến nơi 

đó cầu học, thành tựu trí huệ cứu cánh viên mãn, cho nên từ đó sanh tín tâm. Nếu 

không giảng thấu triệt, nếu không giảng rõ ràng, thì tín tâm khó mà sanh khởi, sanh 

khởi  tín  tâm  rồi  thì  phải  phát  nguyện.  Vì  sao  muốn  sanh  về  thế  giới  Cực  lạc? 

Không gì khác là vì hồi quy tự tánh, là vì viên thành Phật đạo, viên thành Phật đạo 

là cần, vì bạn vốn là Phật mà. Vì sao phải thành Phật? Thành Phật là vì giúp cho tất 

cả chúng sanh đều thành Phật, điều này quan trọng, chỉ có thành Phật thì sự giảng 

dạy của bạn mới đạt đến cứu cánh viên mãn. Chúng sanh như thế nào bạn cũng đều 

có cách dạy họ, bạn có trí huệ, bạn có đức hạnh, bạn có thần thông, bạn có năng 

lực,  thì  bạn  mới  dạy  được  người  ta.  Cho  nên  tín,  từ  giải  mà  sanh  tín.  Ngày  nay 

trong đạo Phật chúng ta, người tin Phật không ít, họ không có giải, không có giải 

cho nên mê tín, nghe nói thế giới Cực lạc rất hay,  cuộc sống nơi đây thật sự quá 

Tập 45  897 



khổ, tôi về đó để hưởng phước vậy. Họ đến thế giới Cực lạc để làm gì vậy? Họ đến 

thế giới Cực lạc để hưởng phước, rốt cuộc cũng không thể được vãng sanh. Vãng 

sanh về thế giới Cực lạc chẳng phải là để hưởng phước, ý niệm về thế giới Cực lạc 

hưởng phước, không phù hợp với tiêu chuẩn ở bên đó, người ta sẽ không thu nhận 

bạn đâu. Ví dụ như gia đình mình nghèo cùng khốn khổ, phòng  ốc rất nhỏ, ở rất 

chật  chội,  trường  học  thì  đẹp,  rất  rộng,  mình  đi  học  là  vì  sao?  Mình  đi  học  là  vì 

được ở một môi trường tốt, như thế thì trường học đó sẽ không dám nhận bạn. Thế 

giới Cực lạc cũng như vậy, bạn đến đó để cầu học, sau khi tốt nghiệp bạn phổ độ 

chúng sanh, thì Cực lạc thế giới chào đón bạn. Bạn xem thế giới Cực lạc thật sự là 

quê hương của mình, sau khi trở về nơi đó sẽ không đi đâu nữa, ý niệm như vậy là 

sai  rồi.  Giảng  cho bạn  đến  chỗ  cứu  cánh,  thế  giới  Cực  lạc  ở  đâu  vậy?  Biến  pháp 

giới hư không giới chẳng có chỗ nào không phải là thế giới Cực lạc, đây là sự thật, 

không phải giả đâu. Trong kinh điển tiết lộ thông tin này cho chúng ta rất nhiều, 

chúng ta sơ sài coi mà không hiểu, “nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất”, nhất là 

thế giới Cực lạc, nhất thiết là sát độ của chư Phật. Nhất tức nhất thiết, biến pháp 

giới hư không giới tất cả sát độ của chư Phật, nơi nào chẳng phải là thế giới Cực 

lạc? Tất cả đều là Cực lạc. Vậy bây giờ chúng ta có cần vãng sanh về thế giới tây 

phương Cực lạc của đức Phật A Di Đà không? Cần! Vì sao vậy? Vì sau khi về thế 

giới Cực lạc rồi, bạn đến bất kỳ sát độ nào của chư Phật, cũng đều là thế giới Cực 

lạc. Bạn không đi thì không được đâu, bạn đến bất cứ nơi đâu cũng vẫn là thế giới 

Ta bà thôi. Khác hẳn, cho nên nhất định bạn phải đi, bạn không thể không đi. 

“Thất nhật trì danh, nhất tâm bất loạn” , thất ở đây không phải là đếm con số, 

bạn không thể coi là 1 ngày 2 ngày 3 ngày, không có nghĩa là như vậy, mà nó nói 

lên sự viên mãn. Trong kinh Di Đà dùng thất để nói lên sự viên mãn, thất chỉ cho 

cái gì? Chỉ cho bốn phương, trên, dưới, giữa, đây là thất. Trong kinh Hoa Nghiêm 

dùng thập nói lên sự viên mãn, thập là từ số chữ, từ 1 đến 10 là con số hoàn chỉnh, 

viên mãn, cho nên nó là biểu pháp. Chẳng phải chỉ nói 7 ngày, chúng ta phải có cái 

nhìn như thế nào đây? 7 ngày là một kỳ, bảy ngày ở đây giống như một tuần lễ, 

một kỳ. “Chung nhi phục thỉ”,  7 ngày, như chủ nhật là xếp vào ngày thứ nhất, đến 

ngày thứ 7 là kết thúc một ngày, sang ngày thứ hai lại là ngày chủ nhật, “châu nhi 

phục thỉ”, một cái thất, một cái thất. Ngày nay chúng ta làm pháp hội Tam thời hệ 

niệm, là vì giúp cho thế gian này hóa giải tai nạn, thất ở đây là gì? 100 cái thất liên 

tục không dứt, 100 cái thất nghĩa là 700 ngày, bằng hai năm. Ngày nay Liên hiệp 

quốc  tập  hợp  một  số  nhà  khoa  học  cũng  không  kiêng  kỵ,  những  tai  nạn  nghiêm 

trọng đều báo cáo công khai. Hôm qua tôi xem được thông tin này, điều này có số 

89 Tập 45 

8 



liệu  của  khoa  học,  các  nhà  khoa  học  nói,  quả  địa  cầu  này  thật  sự  có  điều  phiền 

phức, trong lòng đất có rất nhiều núi lửa đang phun trào, ngày xưa không có ai nói, 

ngày nay chúng ta biết được. Phàm nơi nào có suối nước nóng thì bên dưới đều có 

núi lửa, khi những thứ này dẫn phát, thì vô cùng phiền phức, nên đem đến tai nạn 

nghiêm trọng. Vì sao nước của suối nước nóng lại nóng như thế? Vì bên dưới có 

lửa cháy. 

Hóa giải tai nạn, chúng ta y cứ theo lý luận mà trong Phật pháp đã nói, “nhất 

thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng  sanh”,  Phật sự  hệ  niệm  là  tư  tưởng  chánh  diện,  là tâm 

thái lành mạnh, chẳng những có thể sửa đổi chính mình, mà còn thay đổi được môi 

trường. Khi học tập phải nghiêm chỉnh, tùy văn nhập quán, bản thân mình khi làm 

pháp  sự  này,  phải  thâm  nhập  cảnh  giới,  thì  hiệu  quả  sẽ  vô  cùng  thù  thắng.  Niệm 

Phật phải nhập vào thế giới Cực lạc, cho nên Đại Thế Chí Bồ tát nói: “Nhớ Phật 

niệm Phật hiện tiền tương lai chắc chắn thấy Phật”. 

Mật giáo, chúng ta gọi là Mật tông, họ nói tam mật tương ưng, chúng ta niệm 

Phật  cũng  như  vậy,  miệng  niệm  Phật  A  Di  Đà,  tâm  nghĩ  về  thế  giới  tây  phương 

Cực lạc, hoặc là nghĩ về Phật A Di Đà cũng được, đó gọi là tương ưng. Cho nên 

kinh không thuộc thì bạn không thể tưởng được, kinh điển thuộc rồi thì bạn rất dễ 

quán tưởng, luôn luôn nghĩ về thế giới tây phương Cực lạc, không nên có những 

tạp niệm khác. Chữ niệm gồm  có chữ kim và chữ tâm, văn tự của Trung quốc là 

phù hiệu của trí huệ. Bạn thật sự niệm, nếu như miệng niệm mà không có tâm, thì 

niệm Phật này không tương ưng, tâm và miệng phải tương ưng, miệng niệm Phật, 

trong  tâm  thật  sự  có  Phật.  Quan  trọng  nhất  là  bản  thân  mình  phải  tương  ưng  với 

Phật, cũng có nghĩa là bản thân mình phải làm Phật, thì sự cảm ứng đó rất lớn. Có 

người nói như thế phải chăng là quá cuồng vọng? Tôi là phàm phu nghiệp chướng 

sâu dày, sao tôi dám làm Phật chứ? Như thế thì bạn hoàn toàn sai rồi. Tội nghiệp 

có,  khi  bạn  còn  mê  thì  có,  nhưng  khi  giác  ngộ  rồi  thì  không  còn  nữa.  Trong  đại 

thừa giáo thường nói: “Tội tánh bổn không”. Vì sao có? Vì bạn có vọng niệm là có, 

bạn có ngã là có, nếu như đoạn được ngã rồi, thì tội nghiệp sẽ không còn nữa. Thực 

tế mà nói tu học Phật pháp, bước đầu tiên là phá ngã chấp, điều này rất khó phá. 

Tôi từ đâu ra? Có mặt cùng với vũ trụ, nói thật, có ta trước mới có vũ trụ, không có 

ta thì làm sao có vũ trụ? Bạn xem trong Hoàn Nguyên Quán nói, đồng thời có mặt, 

do A Lại Da thức biến hiện ra. A Lại da làm sao mà có? Từ ý niệm mà có. Tất cả ý 

niệm đều có nhân, đều có quả, duy chỉ có A Lại da là không có nhân. Bạn không 

nên nói rằng, vô thỉ vô minh, vô thỉ vô minh bất giác mà khởi lên ý niệm này, vì 

sao lại bất giác? Vì sao lại khởi niệm? Như thế thì lập tức bạn đọa lạc. Vì sao vậy? 

Tập 45  899 



Vì bạn có phân biệt, có chấp trước thì sẽ bị đọa xuống. Cho nên ý niệm đầu tiên 

không có nguyên nhân. Trong hội Lăng Nghiêm đức Phật Thích Ca Mâu Ni đưa ra 

một  ví  dụ:  “Diễn  nhược  đạt  đa,  mê  đầu  nhận  ảnh”,  đưa  ra  ví  dụ  này  rất  hay,  đó 

chính là mê. Mê có nguyên nhân không? Mê không có nguyên nhân. Vậy vì sao lại 

mê? Không có lý do, chính là một ý niệm mê, niệm đầu tiên, điều này cũng rất khó 

hiểu. Thật ra dạng ví dụ này trước mắt rất nhiều.  Vào thời chúng tôi còn làm học 

sinh, là thời kỳ chiến tranh, đánh nhau với người Nhật, tiểu học lớp năm là bắt đầu 

phải học quân huấn rồi, học huấn luyện quân sự. Khi học quân huấn, Sỹ quan huấn 

luyện do trường học đưa ra, để dạy môn quân huấn này. Diễn tập tập hợp khẩn cấp, 

vì thời đó học sinh chúng tôi đều ở trường học, thời kỳ chiến tranh đều ở trường 

học.  Sáng  sớm  thức  dậy,  tiếng  còi  thổi  lên,  tập  hợp  khẩn  cấp,  quần  áo  mặc  gọn 

gàng, khi đó còn phải đeo một cái dây da, giống như tiểu binh vậy. Tất cả đã ăn 

mặc gọn gàng rồi, con người trong lúc hốt hoảng thì tìm khắp nơi, tìm cái gì? Tìm 

mũ, hỏi các bạn khác, bạn có thấy cái mũ của tôi không? Rất căng thẳng! Có người 

nói: Chẳng phải cái mũ của bạn đang đội trên đầu đó sao? Sờ lên đầu, quả nhiên 

mũ ở trên đầu, đó chính là mê đầu nhận ảnh. Sự mê hoặc của người đó có nguyên 

nhân không? Không có nguyên nhân. Diễn nhược đạt đa, mê đầu nhận ảnh, ý nghĩa 

của nó giống như câu chuyện này vậy. Chúng ta nói đến cái gì? Nói lên hiện tượng 

căng thẳng mới phát sinh ra hiện tượng như thế, cho nên nói là không có nguyên 

nhân. 

7 ngày trì danh, ở đây nói đến nhất tâm bất loạn, do Cưu Ma La Thập đại sư 

phiên dịch, câu này rất khó khăn, nhất tâm bất loạn không dễ dàng chút nào, thật sự 

công phu. Cho nên tôi đã gặp rất nhiều người, nói với  tôi rằng: Pháp sư  à, pháp 

môn này con không thể học được. Tôi hỏi, vì sao vậy? Họ nói, nhất tâm bất loạn 

con không làm được. Đúng vậy, có được mấy người đạt được nhất tâm bất loạn? 

Nếu  như  đúng  tiêu  chuẩn  của  đoạn  này,  không  đạt  được  nhất  tâm  bất  loạn  thì 

không thể được vãng sanh, thì chẳng còn cách nào nữa. Ở trong nguyên bản chẳng 

phải  là  nhất  tâm  bất  loạn  mà  là  hệ  niệm  bất  loạn,  thì  dễ  dàng  hơn  nhiều.  Huyền 

Trang đại sư phiên dịch là trực dịch, nghĩa là hệ niệm bất loạn là do đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni giảng, chứ không phải là nhất tâm bất loạn. Cưu Ma La Thập đại sư là 

ý dịch, nghĩa là không y theo nguyên bản kinh văn, là ý nghĩa. Nhưng mà ngài nói 

cũng rất có lý, chúng ta thật sự niệm đến hệ niệm bất loạn, lâm mạng chung thời 

Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, trước khi tiếp dẫn chắc chắn ngài phóng quang chiếu 

đến bạn, phật quang chiếu đến, thì công phu của bạn tăng lên gấp đôi, là tăng lên 

tương đối. Cũng có nghĩa là giống như công phu của bạn, tăng lên gấp đôi, sự vãng 

90 Tập 45 

0 



sanh này chắc chắn trông cậy được. Cho nên khi lâm mạng chung, một niệm mười 

niệm đều được vãng sanh. Nhất tâm bất loạn là nói đến công phu, công phu là sau 

khi  vãng  sanh  về  thế  giới  tây  phương  Cực  lạc,  phẩm  vị  của  bạn  cao  thấp  không 

giống nhau, sự nhất tâm sanh Phương tiện độ, lý nhất tâm sanh Thật báo độ. Thông 

thường công phu của chúng ta thành phiến, công phu thành phiến không đến nhất 

tâm bất loạn, nhưng mà có thể hàng phục được phiền não, điều này rất quan trọng, 

có  thể  khống  chế  được  tập  khí  phiền  não  không  khởi  tác  dụng,  trong  đạo  Phật 

thường  nói  là  không  khởi  hiện  hành,  công  phu  như  vậy  là  được,  là  có  thể  được 

vãng sanh. Lâm mạng chung thời tức đắc vãng sanh, vãng sanh chắc chắn đức Phật 

đến tiếp dẫn, đây là lời phát nguyện của đức Phật, nguyện của đức Phật A Di Đà. 

Cũng  có người  hoài  nghi  nói  rằng:  “Hư  không  pháp  giới  không riêng  gì  địa cầu 

chúng ta đây, còn những thế giới khác, tất cả chúng sanh đều niệm Phật A Di Đà, 

hàng ngày người vãng sanh nhiều như vậy, đức Phật A Di Đà đi tiếp dẫn khắp nơi, 

ngài bận rộn quá, ngài làm kịp không? Có khi nào để lọt mình không?” Có sự nghi 

vấn  như  vậy,  cho  nên  sự  nghi  vấn  như  vậy  là  dư  thừa,  chúng  ta  hoàn  toàn  dùng 

phàm tình để đo lường, không hiểu rõ chân tướng sự thật, chân tướng sự thật  là 

pháp thân của Phật A Di Đà, biến pháp giới hư không giới, ở đâu cầu là ở đó có 

ứng. Ở đâu vậy? Ở ngay hiện tiền đây. Thực tế mà nói, chúng ta chưa bao giờ rời 

xa thế giới Cực lạc, cũng chưa bao giờ xa rời đức Phật A Di Đà, cho nên nhất niệm 

tương ưng nhất niệm Phật. Bạn hiểu được lý này, thì sự nghi hoặc của bạn được 

tiêu trừ, cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn, cho nên chúng ta thường đọc đến 

Hoàn  Nguyên  Quán  nói  về  khởi  tác  dụng.  Thứ  nhất  là  châu  biến  pháp  giới,  hiểu 

được  châu  biến  pháp  giới,  thì  thông  tin  của  chúng  ta  đức  Phật  biết  rất  rõ.  Niệm 

niệm đều duy trì được sự liên hệ này. 

“Xuất sanh vô tận”, đã cho chúng ta sự cảm giác an toàn, xuất sanh vô tận, 

nơi  nào có cầu thì nơi đó sẽ có ứng, Quán Thế Âm Bồ tát, thiên xứ hữu cầu thiên 

xứ ứng, bất luận là nơi nào, chúng sanh trong Thập pháp giới, chỉ cần có cầu, thì 

đều có ưng hết. 

Câu cuối cùng là nói đến tâm lượng, “hàm dung không hữu”, chính là bình 

thường ta nói, tâm bao thái hư, lượng châu sa giới. Đức Phật đối với tất cả chúng 

sanh, thanh tịnh bình đẳng giác, chắc chắn không có sự sai biệt, không có chê bai. 

Chúng sanh tạo ngũ nghịch thập ác, chỉ cần chịu quay đầu, chỉ cần chịu phát tâm 

thân cận Phật A Di Đà, thì chẳng ai là đức Phật không tiếp dẫn, sẽ không để lọt lại 

một người nào. Đức Phật không đến tiếp dẫn là do bản thân bạn có chướng ngại, 

trong  sự  chướng  ngại  này  nghiêm  trọng  nhất  là  tình  chấp,  đây  là  điều  vô  cùng 

Tập 45  901 



phiền  phức.  Cho  nên  trong  cuộc  sống  hàng  ngày  nên  xem  nhẹ  cái  này,  khi  lâm 

chung chúng ta mới không có chướng ngại. Nhất là vào thời kỳ hiện nay đặc biệt 

rất nhiều tai nạn, tuy gặp phải tai nạn nhưng vẫn được vãng sanh, chỉ cần buông bỏ 

tất cả,  không hề có tơ hào lưu luyến nào, thì bạn rất dễ dàng ra đi, không nên bận 

lòng với một việc gì, bạn buông bỏ tất cả thì tâm bạn sẽ rất tự tại. Sanh về thế giới 

Cực lạc, địa vị của người này chính là Bồ tát A Duy Việt Trí, trong dấu ngoặc đơn 

ở chỗ này nói là A Bệ Bạt Trí, trong kinh Di Đà dùng bốn chữ này, trong kinh Vô 

Lượng Thọ nói là A Duy Việt Trí, đây là âm dịch từ tiếng Phạn, là một câu nói, 

cũng là một câu nói, có nghĩa là bất thoái, đó là ba loại bất thoái. Thông thường nói 

vị bất thoái là Tiểu thừa Tu Đà Hoàn chứng được, hành bất thoái là Bồ tát chứng 

được, niệm bất thoái là Pháp thân Bồ tát chứng được, ba loại bất thoái này đều đầy 

đủ, mới gọi là A Duy Việt Trí. Trước đây chúng tôi đã giảng qua rất nhiều lần, địa 

vị  này  không phải dễ  dàng  mà  có  thể  đạt  được,  nếu nương  vào bản  thân  mình tu 

tập, thì vô cùng khó khăn. Bởi vì Bồ tát A Bệ Bạt Trí siêu việt Thập pháp giới, họ 

trú ở Nhất chân pháp giới, trú ở Thật báo trang nghiêm độ của đức Phật A Di Đà, 

cho nên điều này không dễ dàng đạt được. Nhưng mà thế giới tây phương Cực lạc 

thì không như vậy, Phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh cũng là Bồ tát A 

Duy Việt Trí, tuy họ không chứng được, nhưng trí huệ, thần thông, đạo lực của họ 

ngang  hàng  với  Bồ  tát  A  Duy  Việt  Trí.  Như  vậy  có  nghĩa  là  sao?  Đây  là  bổn 

nguyện oai thần của đức Phật A Di Đà gia trì, cũng có nghĩa là hưởng phước của 

đức Phật A Di Đà, sự tiếp đón bạn cũng như các vị Bồ tát vậy, đó là đức Phật A Di 

Đà  cho  bạn,  chứ  chẳng  phải  bản  thân  bạn  đạt  được.  Đức  Phật  A  Di  Đà  thường 

xuyên  giúp  đỡ bạn,  chờ  cho  đến  khi  bạn  thật  sự  chứng  được,  bạn  ở  thế  giới  tây 

phương  Cực  lạc  tu  tập  thật  sự  chứng  được.  Phải  mất  bao  lâu  mới  thật  sự  chứng 

được đây? Chúng ta nói về Phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh, trong 

cuốn Quán Vô Lượng Thọ Kinh nói rất rõ ràng, 12 kiếp thì bạn thật sự chứng được, 

trước 12 kiếp đó  là đức Phật A Di Đà giúp bạn. Sự tiếp đãi đặc biệt này, ở trong 

thế giới của đức Phật khác không có, chỉ có đức Phật A Di Đà là từ bi như thế, cho 

bạn sự tiếp đãi tốt như vậy. Biết được tình trạng này rồi thì bạn chẳng thể không 

phát tâm, nếu bạn không phát tâm thì phiền phức lắm đấy, mình muốn nương vào 

sức mạnh của chính mình, siêu việt lục đạo, siêu việt Thập pháp giới, thì khó khăn 

lắm! 

“Cố tri thử kinh, vi ngũ trược ác thế chi vô thượng đề hồ”. Đề hồ là ví dụ, là 

thức  uống  của  cõi  trời,  thức  uống  ngon  nhất  của  cõi  trời  là  đề  hồ,  trước  đó  thêm 

vào chữ vô thượng, đây là đến chỗ cuối cùng. Dùng câu này để ví dụ cho pháp môn 

90 Tập 45 

2 



này, pháp môn Tịnh độ, đặc biệt là ở cõi đời ác trược, trược là nhiễm ô, ác là thập 

ác, trược ác nghiêm trọng. Chính là xã hội của chúng ta ngày nay, có thể nói tất cả 

mọi  người,  đều  nhận  biết  sâu  sắc  đến  quả  địa  cầu,  môi  trường  mà  chúng  ta  sống 

đây, đã bị nhiễm ô nghiêm trọng rồi. Sự ô nhiễm này có liên quan mật thiết đến 

khoa  học  kỹ  thuật,  nhất  là  mấy  năm  gần  đây,  thuốc  trừ  sâu  và  phân  bón  làm  ô 

nhiễm mặt đất, ô nhiễm nguồn nước. Cho nên đồ ăn thức uống của chúng ta ngày 

nay, thật sự giống như trong kinh nói, “uống đắng ăn độc”. Ngày xưa chúng tôi đọc 

câu kinh này, cảm thấy không có ý nghĩa gì hết, ngày nay đọc câu kinh này, thấy 

rằng nó miêu tả cuộc sống hiện thực của chúng ta. Ngày xưa trong loài động vật, 

động vật mang mầm bệnh độc nhiều hơn, nên khi ăn thịt rất dễ bị lây nhiễm, ngày 

nay thực vật cũng không ngoại lệ, ngay cả lúa gạo cũng có vấn đề. 

Ở Đài Loan chúng tôi, những người nông đân ở Đài Loan, gạo của họ ăn, là 

được  cấy  ở  một  khu  vực,  không  mang  đi  bán,  vì  sao  vậy?  Vì  chỗ  đó  không  có 

thuốc trừ sâu, không có phân bón, họ cấy để bán cho người khác thì thuốc sâu và 

phân bón rất nhiều, cho nên gạo thấy rất đẹp, nhưng trên thực tế thì không có dinh 

dưỡng. Rau cỏ cũng như vậy, cũng có thuốc sâu rau, điều này ngày xưa chúng ta 

không bao giờ nghĩ đến! 

Mấy  năm  trước  tôi ở  Sơn  Đông  Khánh  Vân,  có  đi  tham  quan  một  nơi nuôi 

vịt, là một nơi nuôi vịt với qui mô rất lớn. Tôi đến tham quan thấy những con vịt 

nhỏ rất dễ thương, người phụ trách trong đó bắt một con để lên tay tôi, nó bằng bàn 

tay  của  tôi  vậy.  Người  đó  hỏi  tôi:  Pháp  sư,  ngài  đoán  xem  con  vịt  nhỏ  này  sinh 

được mấy ngày rồi? Tôi đoán ít nhất là khoảng 10 ngày, ít nhất là phải một tuần lễ, 

thì mới lớn như vậy được. Vị này nói với tôi, nó mới sinh hôm qua. Tôi giật mình, 

tôi  nói,  con  vịt  này  lớn  rồi,  quí  vị  mang  đi  bán,  đại  khái  khoảng  mấy  ngày?  Hai 

tuần lễ. Một phần ba vịt tại Bắc Kinh là do họ cung cấp, còn có thể ăn được không? 

Ăn toàn các chất hóa học, để cho nó mau lớn. Nhớ đến ở nông thôn của chúng tôi 

ngày xưa, nuôi vịt lớn có thể làm thịt được ít nhất là nửa năm, bình thường là nửa 

năm, bây giờ chỉ cần hai ba tuần là lớn rồi, còn dám ăn thịt chăng? Cho nên tôi nói 

cho quí vị rõ, chẳng những thứ này không ăn được, mà trứng vịt cũng không thể ăn 

được, thật đáng sợ! Sau này còn nghe nói, họ nuôi heo, nuôi bò đều như vậy cả, họ 

đều cho ăn những thức ăn gia súc không bình thường này, cho nên ăn rồi, thì bệnh 

kỳ lạ gì cũng xuất hiện, thật đáng sợ! Cho nên sự ăn uống của chúng ta ngày nay 

không  thể  yên  tâm,  chỉ  có  một  phương  pháp,  điều  này  trong  Phật  pháp  nói,  tâm 

thanh tịnh không bị bệnh độc lây nhiễm, tâm từ bi có thể hóa giải được độc. Chúng 

ta chỉ còn biết dùng phương pháp này thôi, cố gắng tránh, cố gắng tu dưỡng tâm từ 

Tập 45  903 



bi tâm thanh tịnh của chính mình, dùng câu nói trong y học, thì đó chính là nâng 

cao năng lực miễn dịch của chúng ta, năng lực miễn dịch này chính là tâm thanh 

tịnh và tâm từ bi. 

Dùng vô  thượng  đề  hồ  để  hình dung,  ở  thế  giới  này  tu  tập  pháp  môn  này, 

tương đồng với cách nói của bậc cổ nhân ở Nhật Bản. Dưới đây nói, “khả kiến sao 

ý”, là ý nghĩa trong Viên Trung Sao. “Diệc dữ thượng dẫn nhật đức chi thuyết vẫn 

đồng”, nghĩa là các vị cổ đức ở Nhật bản, pháp mà họ nói tương đồng. “Thả sở vị 

vô thượng đề hồ”. câu này dùng rất hay, “tự nhiên ưng thị khế lý khế cơ, tối cực 

viên đốn chi thánh giáo dã”, vô thượng đề hồ bao hàm ý nghĩa này. Sống vào thời 

đại chúng ta, bộ kinh này, pháp môn này khế lý, lý mà chư Phật đã chứng được, 

khế  cơ,  bất  cứ  người  nào  chỉ  cần  năng  tín,  năng  giải,  năng  phát  nguyện,  lão  thật 

niệm  Phật,  thì  chẳng  có  ai  là  không  thành  tựu,  cho  nên  đây  là  thánh  giáo  tối  cực 

viên đốn. 

“Thị dĩ nhật Ngốc Sao vân”, đây là một bộ chú giải kinh Vô Lượng Thọ của 

Nhật, tên của cuốn chú giải này là Ngốc Sao. “Tựu đốn giáo hữu nhị giáo nhị siêu”, 

nói đốn giáo có nhị giáo nhị siêu. 

Nhị  giáo.  Thứ  nhất  là  “nan  hành  thánh  đạo  chi  thật  giáo,  sở  vị  Phật  tâm, 

Chân Ngôn, Pháp Hoa, Hoa Nghiêm đẳng thánh giáo dã”, đưa ra mấy ví dụ này, 

đây là chân thật không giả dối đâu, là nhất thừa giáo, đây là khó. 

Thứ  hai,  “dị  hành  Tịnh  độ  bổn  nguyện  chi  giáo,  Đại  Vô  Lượng  Thọ  kinh 

đẳng dã”,  đây nói nhị giáo. 

Nhị siêu là thụ siêu và hoành siêu. “Chân Giải thích vân”, đây cũng là cuốn 

chú  giải  của  pháp sư  người  Nhật.  “Do tự  lực  tu đoạn  cố  danh  thọ  siêu”,  nghĩa  là 

hoàn toàn nương vào sức mạnh của chính mình, đoạn kiến tư phiền não, đoạn trần 

sa phiền não, phá vô thỉ vô minh. Điều này trong Đại thừa giáo thường nói, trong 

kinh Hoa Nghiêm, danh từ thì không giống nhau, nhưng ý nghĩa tương đồng, trong 

kinh Hoa Nghiêm nói, vọng tưởng phân biệt chấp trước. Vọng tưởng chính là vô 

minh phiền não, phân biệt chính là trần sa phiền não, chấp trước chính là kiến tư 

phiền não, ý nghĩa của nó hoàn toàn tương đồng, nhất định phải là chính bản thân 

mình đoạn tận nó. Chúng ta nói là buông bỏ, thật sự buông bỏ, việc buông bỏ nói 

thì rất dễ, nhưng trên thực tế thì vô cùng khó khăn. Khó cũng phải làm, chẳng thể 

là không làm, buông bỏ từ từ, con đường chúng ta đi đây không phải là đốn siêu, 

chúng ta là tiệm tiến, tiến dần từng bước. Một mặt thì buông, một mặt thì học, cái 

90 Tập 45 

4 



này có rất nhiều điều lợi, bạn buông bỏ một ít, bạn quay lại coi bộ kinh này, bạn sẽ 

thấy sâu hơn  một lớp. Mỗi năm buông một ít,  mỗi năm  đọc bộ kinh này, sẽ phát 

hiện  ra  những  ý  nghĩa  mới,  trong  kinh  có  vô  lượng  nghĩa.  Chẳng  phải  chúng  ta 

không  thấy  được  kinh  văn  này,  chúng  ta  thấy  đó,  nhưng  bản  thân  chúng  ta  bị 

nghiệp  chướng  làm  chướng  ngại,  không  thấy  được  ý  nghĩa  của  kinh,  thấy  được 

thiển  ý,  nhưng  không  thấy  được  thâm  ý.  Đến  khi  nào  bạn  mới  có  thể  nhìn  thấu 

được bộ kinh này? Vô thỉ vô minh cũng buông xuống, vô thỉ vô minh không dễ 

hiểu,  tôi  nói  hai  câu,  quí  vị nghe  rồi sẽ  thấy  dễ  hiểu,  gọi là  khởi  tâm  động  niệm. 

Buông bỏ vô thỉ vô minh, chính là không khởi tâm, không động niệm, đó chính là 

buông bỏ vô thỉ vô minh. Khởi tâm động niệm đã không có, thì lấy đâu ra phân biệt 

chấp trước! Phân biệt là do khởi tâm động niệm mà có, chấp trước là từ phân biệt 

mà có. Cho nên buông bỏ chấp trước là A La Hán, buông bỏ phân biệt là Bồ tát, 

buông bỏ khởi tâm  động niệm, đó là thành Phật, là hồi quy tự tánh. Phải tu thôi, 

không tu là không được đâu, bản thân mình phải nghiêm chỉnh nỗ lực mà tu, chắc 

chắn có lợi ích. Học không nên chấp trước điều gì, như thế là tốt rồi, tiến lên nữa, 

chẳng những không chấp trước mà phân biệt cũng không có. Khởi tâm động niệm 

thật sự rất khó, đó không phải chuyện giả dối đâu, chúng ta dự định trong một đời 

này, không thể được đâu, không thể làm được. Làm được thì đó chính là tự lực siêu 

việt  Thập  pháp  giới.  Nếu  như  không  có  năng  lực  này,  thì  chúng  ta  tìm  đến  pháp 

môn Tịnh độ. 

“Tịnh độ bổn nguyện, chân thật do tha lực cố, siêu việt thành Phật chi pháp 

dã, cố danh hoành siêu”. Chúng ta tìm đến pháp môn này, tìm đến pháp môn Tịnh 

độ nghiêm chỉnh tu tập, thì được bổn nguyện oai thần của đức Phật A Di Đà gia hộ. 

Thế nào gọi là hoành siêu? Tiếp dẫn vãng sanh chính là hoành siêu. 

“Hoành  siêu  chi  đốn,  trì  danh  đốn  trung  chi  đốn  dã”,  câu  nói  này  cũng  là 

chân thật, không giả dối đâu. Pháp môn niệm Phật có rất nhiều, quy nạp lại thành 

bốn loại: Là trì danh, quán tưởng, quán tượng và thật tướng. Trì danh nghĩa là chấp 

trì danh hiệu, dùng một câu danh hiệu A Di Đà Phật, thay thế cho vọng tưởng phân 

biệt chấp trước của chúng ta từ nhiều đời nhiều kiếp, bởi vì chúng ta không niệm 

Phật thì sẽ suy nghĩ lung tung, bất luận là niệm cái gì cũng không thể ra khỏi luân 

hồi lục đạo. Nói thiệt, niệm kinh Hoa Nghiêm cũng không thể ra khỏi luân hồi lục 

đạo, niệm tất cả những bộ kinh này có lợi ích là không đọa vào ba đường ác, đời 

sau được phước báo nhân thiên, nhưng không ra khỏi lục đạo. Niệm Phật A Di Đà 

có thể ra khỏi lục đạo luân hồi, điều này chúng ta cần nên biết. Vì sao niệm những 

bộ kinh khác lại không ra khỏi được lục đạo luân hồi? Vì tập khí phiền não của bạn 

Tập 45  905 



chưa đoạn, nguyên nhân là ở chỗ này, không có cách nào đoạn được tập khí phiền 

não, niệm Phật A Di Đà có thể đoạn được tập khí phiền não. Nói cách khác, nhất 

định phải niệm Phật, không niệm Phật bạn sẽ loạn tưởng, loạn tưởng chính là tâm 

luân hồi tạo nghiệp luân hồi. Cho nên bản thân mình cần nên phản tỉnh một chút, 

một ngày 24 tiếng đồng hồ, có  mấy giờ  mình niệm Phật,  không niệm Phật là tạo 

nghiệp luân hồi, đem hai cái này ra so sánh thì bạn sẽ biết được, tương lai mình ở 

trong  luân  hồi  lục  đạo,  hay  là  ở  nơi  thế  giới  Cực  lạc.  Thời  gian  mình  niệm  Phật 

nhất định phải nhiều hơn thời gian mình vọng tưởng, điều này rất quan trọng, cho 

nên niệm Phật ba năm, công phu thành phiến là được vãng sanh, biết được giờ đi, 

Phật đến tiếp dẫn, đó là gì? Đó là do niệm danh hiệu Phật không gián đoạn, mỗi 

ngày ít nhất là mười mấy tiếng đồng hồ, trong tâm họ là danh hiệu Phật, ngoài giờ 

ngủ nghỉ không thể khống chế ra, tất cả thời gian còn lại là niệm Phật. 

Đế Nhàn hòa thượng, dạy đệ tử ngài là thợ vá xoong nồi, câu chuyện này rất 

nhiều người biết đến, Tán Hư pháp sư ngày xưa ở HongKong thường đề cập đến 

câu  chuyện  này  để  khuyến  khích  mọi  người,  câu  chuyện  này  ở  trong  cuốn  Phật 

Thất Khai Thị. Người này là bạn chơi lúc nhỏ của ngài, là người cùng thôn, lúc nhỏ 

chơi với nhau, lớn lên rồi không hề đi học, người rất khờ, rất chân thật, học được 

cách vá xoong nồi, chỉ có tài như vậy, sống với nghề này, rất vất vả. Hoàn cảnh của 

gia đình Đế Nhàn pháp sư thì tốt hơn, lúc nhỏ có đi học, học qua tư thục, lớn lên 

học buôn bán, sau này thì xuất gia, xuất gia rồi, ngài cũng rất giỏi, rất chuyên cần, 

cũng giảng kinh  thuyết  pháp, làm tri  khách  ở chùa Quán  Tông. Lúc đó ngài vẫn 

chưa nổi tiếng, người bạn đó tìm đến ngài, thấy cuộc sống của ngài không tệ, nên 

cũng muốn xuất gia học với ngài. Ngài nói, không được đâu, anh đã 40 tuổi rồi, 

học kinh giáo anh không biết, học giảng kinh thì anh không biết chữ, sau khi anh 

xuất gia rồi, thì anh đi đâu chứ? Phân tích cho anh này nghe, nhưng anh này lỳ ra 

nhất  định  đòi  xuất  gia,  không  đồng  ý  trở  về  nữa.  Đế  Nhàn  đại  sư  không  làm  gì 

được, dù sao cũng là bạn chơi lúc nhỏ mà. Ngài nói, tôi ra một điều kiện, tôi đưa ra 

điều kiện nếu anh bằng lòng, thì tôi xuất gia cho anh. Anh ta nói, được, bất cứ thầy 

dạy  tôi  điều  gì  tôi  cũng  bằng  lòng  hết.  Như  thế  nên  xuất  gia  cho  anh  ta,  sau  khi 

xuất gia rồi, ngài nói, anh đừng ở trong chùa, ở trong chùa người ta sẽ xem thường 

anh, anh không biết làm gì hết. Ở miệt quê, ngài tìm được một ngôi chùa cũ, không 

có người ở, kêu anh ta ở đó, chỉ dạy anh ta một câu : Nam mô A Di Đà Phật. Ngài 

nói,  ta  dạy  cho  anh  pháp  này,  anh  niệm  đi,  niệm  mệt  rồi  thì  anh  nghỉ  ngơi,  nghỉ 

khỏe rồi thì anh niệm tiếp. Thật sự không hề có áp lực gì hết, anh ta đã làm theo 

như vậy. Lão hòa thượng nói, đến cuối cùng chắc chắn có lợi. Anh ta rất thật, anh 

90 Tập 45 

6 



ta cũng không hỏi có lợi ích gì, tóm lại hàng ngày chỉ niệm có 6 chữ ấy mà, niệm 

mệt thì nghỉ ngơi, nghỉ khỏe thì niệm tiếp, niệm 3 năm như vậy. Khi đó ở gần ngôi 

chùa cũ này có một bà lão, cũng là người niệm Phật, cũng là đệ tử quy y với pháp 

sư Đế Nhàn, lão pháp sư giao cho bà lo cho cuộc sống của anh thợ vá nồi này, lo 

cho anh ta ngày hai bữa, bữa sáng để anh ta tự lo, bữa trưa, bữa tối lo cho anh ta, 

để anh ta chuyên tâm niệm Phật. Anh ta thật tu, niệm ba năm trời, anh ta không ra 

ngoài,  giống  như  người  nhập  thất  vậy.  Một  hôm  đi  vào  trong  thành,  thăm  người 

thân, bạn bè, nhưng trên thực tế là anh ta đến từ dã, anh ta sắp vãng sanh, chính anh 

ta biết được, đến thăm người bạn cũ này. Đến tối trở về  nói với bà lão nấu cơm, 

cám ơn bà, ngày mai bà đừng nấu cơm cho tôi nữa. Bà cụ nghe rồi cảm thấy kỳ lạ, 

sư phụ không cho mình nấu cơm, chắc hôm nay vào trong thành, bạn bè mời thầy 

ấy ăn rồi, và bà cũng không truy cứu nữa. Qua ngày thứ hai, gần trưa, bà lão vào 

trong chùa xem thử, xem sư phụ có nhà hay không. Vào trong chùa kêu không có 

ai trả lời, thấy sư phụ đứng ở trong điện Phật, nhìn kỹ thấy thầy chết rồi, bà lão quá 

sợ hãi, bà chưa bao giờ thấy ai đứng chết cả. Bà thông báo cho các bạn học Phật ở 

gần  đó  biết,  mọi  người  xúm  lại  xem,  đúng  vậy,  lập  tức  báo  cho  Đế  Nhàn  hòa 

thượng  biết,  sư  phụ  mất  rồi,  đứng  mà  vãng  sanh.  Vào  thời  đó  đi  bộ,  không  có 

phương tiện giao thông, đi về phải mất 3 ngày. Đế Nhàn hòa thượng đến thấy như 

vậy,  tán  thán  nói  rằng,  anh  không  uổng  phí  việc  xuất  gia,  các  vị  pháp  sư  giảng 

kinh, các vị phương trượng trụ trì ở danh sơn cũng không bằng anh. 3 năm, đứng 

mà vãng sanh, bạn xem, anh ta đứng 3 ngày, chờ Đế Nhàn pháp sư đến lo hậu sự 

cho anh ta. 

Phương pháp này hay vô cùng! Anh ta thật sự được lợi ích, biết được giờ đi, 

không  bị  bệnh,  đứng  vãng  sanh.  Lão  hòa  thượng  thường  đưa  ra  câu  chuyện  này 

khuyến khích mọi người. Bạn xem không khó mà, thật sự tu, thật sự buông bỏ, anh 

ta  không  có  gì  hết.  Cho  nên  câu  chuyện  hay  như  vậy  đó,  lão  hòa  thượng  thường 

nói,  tham  thiền,  học  mật,  ngài  không  thấy  có  sự  thành  tựu,  nhưng  mà  niệm  Phật 

vãng sanh, đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, không bị bệnh, biết được giờ đi, đời 

ngài đã thấy được mấy chục người rồi. Điều này không phải giả đâu,cho nên thật 

sự là đốn trung chi đốn. 

Ngoài ra ba kiểu niệm Phật kia đều không tiện lợi bằng trì danh niệm Phật. 

Quán tưởng, người thời nay tâm ý rối loạn, không quán được. Trong 16 quán, thứ 

nhất  là  quán  mặt  trời,  mặt  trời  xuống  núi,  bóng  xế  lơ  lửng,  nhìn  mặt  trời  đỏ  rực 

xuống núi, mở mắt ra thấy hiện tượng này, nhắm mắt lại hiện tượng này còn trước 

mặt, gọi là quán thành. Bất luận là vào lúc nào, ở đâu, bóng xế lơ lửng đều ở trước 

Tập 45  907 



mặt mới gọi là quán thành, không đơn giản đâu, niệm Phật vẫn tiện lợi hơn. Cho 

nên quán tưởng khó, quán tượng cũng khó. Đặt pho tượng Phật ở trước mặt, hàng 

ngày  nhìn  tượng,  nhưng  khi  bạn  không  nhìn  thì  bị  gián  đoạn,  công  phu  bị  gián 

đoạn. Thật tướng quá khó, thật tướng là minh tâm kiến tánh, sau khi bạn niệm đến 

lý nhất tâm bất loạn, thì đó là thật tướng niệm Phật. Cho nên chư vị Tổ sư nói trì 

danh là đốn trung chi đốn, là lời nói chân thật đó. 

Trên  đây  chư  vị  cổ  đức  bao  hàm  lời  của  ngài  Thiện  Đạo đại  sư, phân bổn 

kinh này là đốn cực đốn tốc, là giáo pháp viên dung viên mãn. Như cuốn Chân Giải 

gọi  bổn  kinh  này  là  chuyên  trung  chi  chuyên,  đốn  trung  chi  đốn,  chân  trung  chi 

chân, viên trung chi viên, tuyệt đối là pháp bất nhị, nhất thừa chân như chi đạo. 

Những lời tán thán này đều là sự thật, đều là những lời chân thật, không có 

chút tơ hào nào nói quá. Thật sự như trong kinh Kim Cang nói, Như Lai là như ngữ 

giả,  những  điều  ngài  nói  hoàn  toàn  là  chân  tướng  sự  thật,  không  hề  nói  quá  một 

điều gì, chúng ta có thể thâm tín bất nghi, lòng tin và sự chuyên tâm giống như anh 

thợ  vá  nồi,  thì  chẳng  có  ai  là  không  thành  tựu.  Anh  thợ  vá  nồi  có  thể  thành  tựu 

được, nếu chúng ta không thành tựu thì sẽ không bằng anh ta, đó là một người nhà 

quê, ngày nay chúng ta nói người không có tri thức, không có trí huệ, không có văn 

hóa, nương vào sự chân thật mà thành công. Đúng là chân thật, nghe lời, thật tu, 

sáu chữ của Lưu Tố Vân, anh thợ vá nồi cũng 6 chữ mà thành công. Hết giờ rồi, 

hôm nay chúng ta học đến đây. 













HẾT TẬP 45 





Tập 46 

Giảng ngày 21 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 





90 Tập 46 

8 





Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang thứ 50, dòng thứ 6 từ dưới lên. 

“Di Đà Yếu Giải  vân, Thích  Ca nhất đại  thời giáo, duy Hoa Nghiêm  minh 

nhất sanh viên mãn, nhi nhất sanh viên mãn chi nhân, tắc mạt hậu Phổ Hiền Hạnh 

Nguyện Phẩm trung, thập đại nguyện vương đạo quy an dưỡng, thử dĩ thử khuyến 

tấn Hoa Tạng hải chúng” . 

Chúng ta đọc đến đoạn này, đây là lời dạy của Ngẫu Ích đại sư. Nhất đại thời 

giáo là chỉ cho tất cả kinh mà đức Phật nói trong suốt 49 năm. Khi đức Phật còn tại 

thế,  30  tuổi  ngài  khai  ngộ,  sau  khi  khai  ngộ  rồi  ngài  bắt  đầu  thuyết  giáo,  79  tuổi 

ngài  viên  tịch,  cho  nên  giảng  kinh  hơn  300  hội,  thuyết  pháp  49  năm.  Hội  ở  đây 

giống như ngày nay chúng ta chia lớp vậy, một đời ngài dạy hơn 300 lớp, thời gian 

dài ngắn không đồng nhau, nội dung giảng dạy sâu cạn cũng không tương đồng. Có 

khi một bài mà giảng mấy năm, cũng có khi một bài một ngày là giảng xong, tình 

trạng  này  rất  nhiều,  chúng  ta  có  thể  tưởng  tượng  được,  khi  còn  tại  thế  đức  Phật 

thuyết  pháp  không  có  một  chế  độ  nhất  định.  Quần  chúng  ở  tứ  phương  có  trường 

hợp cá biệt đến thỉnh giáo, trường hợp đoàn thể đến thỉnh giáo, đức Phật rất từ bi, 

không từ chối người nào, ngài đều khiến cho họ cảm thấy thỏa mãn rồi mới ra về, 

cho nên đúng là hữu giáo vô loại. Những điều ngài dạy cũng không có định pháp, 

đức Phật không có định pháp để nói. Người đến thỉnh giáo với ngài có nghi hoặc 

điều gì, có vấn đề gì, có kỳ vọng gì, đức Phật đều có thể giúp cho họ giải quyết hết, 

đây  là  tình  hình  đức  Phật  giảng  dạy  vào  thời  đó.  Cũng  có  một  bộ  phận  gọi  là 

thường tùy chúng, điều này trong kinh thường đề cập đến, 1255 vị, đây là những 

người thường theo đức Phật, đều theo ngài mười mấy năm. Đối với những người 

này, sự giảng dạy có thứ đệ, có sâu cạn, cho nên sau này chư vị tổ sư phán giáo, 

phân sự thuyết pháp của đức Phật Thích Ca Mâu Ni làm 5 thời kỳ, trước đây chúng 

tôi  có  giảng  qua.  Thời  A  Hàm,  thời  Phương  Đẳng,  thời  Bát  Nhã,  thời  Pháp  Hoa, 

giống như ngày nay chúng ta nói, tiểu học, trung học, đại học, nghiên cứu sở. Đối 

với thường tùy, giúp cho họ từng bước tiến lên. Đoàn thể này cũng không phải là 

nhỏ, thường thường là mấy ngàn người, ở đây chúng ta có thể tưởng tượng ra được. 

Trong kinh nói đức Phật dùng một âm mà thuyết pháp, chúng sanh mọi loài đều 

hiểu được. Đây là diệu âm, chúng ta khó mà tưởng tượng được, ngày nay chúng ta 

mượn  công  cụ  khoa  học,  dùng  micro để  nói, ngày  xưa  không  có những  công  cụ 

này. Đức Phật đăng tòa thuyết pháp, thính chúng có đến 2,3 ngàn người, mọi người 

đều nghe được rõ ràng, tất cả đều không hoài nghi, cảnh giới này chúng ta rất khó 

Tập 46  909 



tưởng  tượng.  Đức  Phật  có  năng  lực  này  hay  không?  Chúng  ta  tin  là  có.  Thính 

chúng ngày đó không giống như người bây giờ, tuy có bậc hạ hạ căn, chúng ta có 

thể  lý  giải  được,  bậc  hạ  hạ  căn  thời  đó,  đại  khái  còn  giỏi  hơn  nhiều  so  với  bậc 

thượng thượng căn ngày nay. Vì sao vậy? Vì tâm người ta thanh tịnh, người thời 

nay  tâm  trạng  bồng  bột,  không  có  định  công  đó,  người  thời  xưa  trung  hậu  lão 

thành,  ít  vọng  niệm,  tâm  thanh  tịnh,  cho  nên  việc  thuyết  thính  đó  sự  cảm  ứng 

không thể nghĩ bàn. Đó là nhất đại thời giáo. 

49  năm  thuyết  pháp,  chỉ  có  kinh  Hoa  Nghiêm,  trong  tất  cả  kinh  chỉ  có  bộ 

kinh này, là giảng đến nhất sanh viên mãn. Nhất sanh nghĩa là từ khi chúng ta sơ 

học Phật, viên mãn là thành Phật. Chúng ta mới bước vào đạo Phật, giống như đi 

học vậy, chúng ta vào tiểu học, cho đến lớp tiến sỹ, nhận được học vị tiến sỹ, đây 

gọi là nhất sanh viên mãn. Đức Phật nói  những bộ kinh khác, đều không nói đến 

viên mãn như vậy, có khi nói đến quả vị A La Hán là ngừng, giống như mở trường 

tiểu  học,  tốt  nghiệp  tiểu  học  rồi,  chỉ  nói  đến  tiểu  học.  Kế  đến  vào  trung  học,  tốt 

nghiệp trung học rồi, cũng chỉ nói đến trung học, tốt nghiệp đại học, cũng chỉ nói 

đến đại học, không nói đến nghiên cứu sở. Chỉ có Hoa Nghiêm là thật sự cứu cánh 

viên mãn, từ lớp 1 tiểu học nói đến lớp tiến sỹ, chỉ có bộ kinh này là giảng đến viên 

mãn. 

Cái nhân nhất sanh viên mãn, viên mãn  ở đây nghĩa là thành Phật, nghĩa là 

chứng được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, chứng được quả Phật. Nhân chơn 

chánh  là  cuối  cùng,  trong  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  nói:  “Thập  đại  nguyện 

vương đạo quy Cực lạc”. An dưỡng nghĩa là thế giới Cực lạc, điều này chúng ta 

thấy được trong kinh Hoa Nghiêm, phẩm Nhập Pháp Giới, phẩm kinh này rất hiếm 

có, có duyên với người Trung Quốc, toàn bộ truyền vào Trung Quốc. Chư vị Tổ sư 

đã dịch sang Trung văn, tổng cộng 40 quyển, đây gọi là Tứ thập Hoa Nghiêm trong 

bộ  kinh  Hoa  Nghiêm.  Trong  Tứ  thập  Hoa  Nghiêm  có  một  phẩm  tên  là  Phổ  Hiền 

Hạnh Nguyện Phẩm, hoàn chỉnh không thiếu, trong đây nói về Thiện Tài Đồng Tử 

ngũ thập tam tham, đã thành tựu như thế nào, rất đáng để cho chúng ta học tập. 

Ngày xưa khi tôi mới học Phật, Phương Đông Mỹ tiên sinh nói với tôi, thầy 

đặc biệt tôn sùng kinh Hoa Nghiêm, thầy nói tất cả sách triết học trên toàn thế giới, 

thì bộ kinh Hoa Nghiêm là cuốn triết học khái luận hay nhất. Trong bộ sách này có 

đạo lý viên mãn, có phương pháp chính xác, phía sau còn có biểu diễn, điều này 

thật không dễ. Thiện Tài Đồng Tử và 53 vị thiện tri thức, đem lý luận và phương 

pháp trong kinh Hoa Nghiêm, hoàn toàn thực hiện hết, nghĩa là áp dụng vào trong 

91 Tập 46 

0 



cuộc sống, áp dụng vào trong công việc, áp dụng vào trong cách đối nhân xử thế, 

đã làm cho chúng ta thấy. Thầy ấy nói trong sách triết học trên khắp thế giới chưa 

bao  giờ  thấy  như  vậy.  Thầy  ấy  rất  tôn  sùng,  hơn  nữa  còn  hạ  thủ  công  phu  trong 

kinh Hoa Nghiêm rất sâu dày. Cho nên lúc cuối đời, khi nghỉ hưu ở trường đại học 

Đài Loan, trường đại học Phụ Nhân, đây là trường học giáo hội, mời thầy, giảng 

triết học Hoa Nghiêm ở lớp tiến sỹ. Vì sao vậy? Duy nhất Thập đại nguyện vương 

đạo quy Cực lạc, mới thật sự là tam căn phổ bị, lợi đốn toàn thu. Nếu như không có 

cái này, thì đúng là bậc thượng thượng căn có phần, bậc trung hạ căn thì không có 

phần. Khi có chiêu này rồi, thì bậc hạ hạ căn cũng nhất sanh thành Phật, nhất sanh 

viên mãn, cho nên điều này không thể nghĩ bàn. Vào thời kỳ mạt pháp, chúng ta 

nên hoằng dương bộ kinh nào đây, mới khế hợp với căn cơ của thời đại này. Thời 

đại mạt pháp này, trong kinh điển Đại thừa đức Phật có đề cập đến, thời kỳ mạt 

pháp, đại thừa khế cơ, chúng ta suy nghĩ kỹ xem, chưa chắc con người trên thế gian 

hiện này đều là căn tánh đại thừa. Nếu như nói như vậy thì thật sự có vấn đề, chẳng 

phải căn tánh đại thừa, nhưng họ có thể tiếp nhận Đại thừa, mà không thể tiếp nhận 

Tiểu thừa, đó là do tầng lớp tri thức ngày nay mở rộng. Tri thức trong Tiểu thừa rất 

nhỏ,  nó  có  sự  bó  buộc,  có  sự  bảo  thủ,  người  thời  nay  không  chấp  nhận  dạng  tư 

tưởng này. Ngày nay người ta tiếp nhận sự phóng khoáng, dân chủ, tự do, phóng 

khoáng,  Đại  thừa  là  như  vậy  đó.  Cho  nên  Đại  thừa  rất  khế  hợp  với  căn  cơ  của 

người thời nay, nó phóng khoáng, tự do, không bó buộc, nói về lý sự vô ngại, sự sự 

vô ngại, người thời nay thích nghe. Nếu bạn lập ra nhiều quy củ, kêu họ phải tuân 

thủ, thì họ không chịu nổi. Bạn xem 3000 năm trước đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

người Trung quốc ghi chép lại, các vị như Hư Vân lão hòa thượng, đều dùng những 

điều người Trung quốc nghi chép. Người Trung quốc ghi chép từ sau khi đức Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  diệt  độ  cho  đến  năm  nay,  là  3037  năm,  khác  với  người  ngoại 

quốc  nói.  Người  ngoại  quốc  nói  là  hai  ngàn  năm  trăm  mấy  chục  năm,  hơn  kém 

nhau  600  năm,  sự  khác  biệt  rất  lớn.  Rốt  cuộc  tin  tưởng  cái  nào  đây?  Điều  này 

chúng ta không cần phải quan tâm đến. Phật pháp không coi trọng những hình thức 

này, Phật pháp coi trọng nội chứng, cho nên người Ấn độ không coi trọng lịch sử, 

nói đến niên đại bản thân họ cũng không rõ ràng, họ coi trọng thiền định, coi trọng 

trí huệ, coi trọng khế nhập cảnh giới, còn những việc phân biệt chấp trước này họ 

không  coi  trọng.  Nói  đến  điều  này,  vào  thời  buổi  hiện  nay,  học  tập  kinh  Hoa 

Nghiêm  là  chính  xác.  Cho  nên  kinh  Hoa  Nghiêm,  chúng  tôi  cũng  đã  giảng  thời 

gian tương đối dài rồi, đã giảng hơn 4000 tiếng đồng hồ, tuy chỉ mới giảng được 

một phần năm, nhưng thính chúng đều rất hoan hỷ, rất khó được. Điều này nói lên 

trong kinh đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói không sai, Đại thừa khế hợp với căn tánh 

Tập 46  911 



của  người thời  nay,  họ thích  nghe,  nhưng  chưa  chắc  họ  đã  thực  hành được,  chưa 

chắc  đã  khế  nhập,  nhưng  mà  họ  thích,  họ  không  bài  xích,  điều  này  chúng  ta  cần 

nên biết. 

Vừa khế cơ, vừa khiến cho người thời nay thật sự được lợi ích, một đời có 

thể thành tựu, cho quí vị biết, không gì bằng kinh Vô Lượng Thọ. Cho nên bậc Cổ 

đức bình luận những kinh điển này, mọi người công nhận Hoa Nghiêm là số một, 

kinh Hoa Nghiêm và kinh Vô Lượng Thọ đem so với nhau, thì kinh Vô Lượng Thọ 

là  số  một,  số  một  trong  số  một.  Vì  sao  vậy,  vì  Hoa  Nghiêm  nhất  sanh  viên mãn, 

kinh Vô Lượng Thọ, Thập đại nguyện vương đạo quy an dưỡng, nghĩa là quy về 

kinh Vô Lượng Thọ, cái này rất có ý nghĩa. 

“Thả dĩ thử khuyến tấn Hoa Tạng hải chúng”. Câu này nói là ngài Văn Thù 

và ngài Phổ Hiền, hai vị đại Bồ tát Văn Thù, Phổ Hiền đây, chẳng những bản thân 

mình  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  độ,  mà  còn  khuyên  Hoa  Nghiêm  hải  hội,  41  vị 

Pháp thân đại sỹ. 41 vị này chẳng phải là 41 người, mà là 41 cấp bậc, gồm Thập 

trụ, Thập hạnh, Thập hồi hướng, Thập địa, Đẳng giác, tất cả các vị pháp thân Bồ tát 

đây, đều theo Văn Thù và Phổ Hiền, về thế giới Cực lạc, tham vấn đức Phật A Di 

Đà, và học tập với đức Phật A Di Đà. Cảnh giới này đồ sộ biết dường nào, cử động 

này, tôi tin rằng sẽ ảnh hưởng đến biến pháp giới hư không giới, tất cả chúng sanh 

trong Thập pháp giới, họ thấy được, họ nghe được, đối với thế giới tây phương Cực 

lạc, tự nhiên sẽ sanh khởi tín tâm và nguyện tâm kiên cố, đều biết rằng học Phật 

nên cầu sanh về thế giới Cực lạc. Ngài Văn Thù và Phổ Hiền biểu diễn cho chúng 

ta thấy, đây là chuyện lớn, chứ không phải chuyện nhỏ đâu. Nhưng mà xã hội của 

chúng ta ngày nay, có rất nhiều người không hiểu rõ Phật giáo, mà sinh ra sự ngộ 

nhận  nghiêm  trọng,  sự  ngộ  nhận  này  ảnh  hưởng  không  lớn  đối  với  việc  hoằng 

truyền  Phật  pháp.  Ảnh  hưởng  lớn  nhất  là  gì?  Lớn  nhất  là  bản  thân  họ  đời  này, 

không có ý tiếp cận Phật pháp, bỏ lỡ mất cơ hội viên mãn đời này, đây mới gọi là 

đại sự! Việc hoằng truyền Phật pháp không có thời gian, nó không hề gì. Chúng 

sanh khi nào được độ đức Phật đều biết hết, có rất nhiều người, đời này bị luống 

qua, thật là đáng tiếc. Phật giáo ở xã hội ngày nay, những tình trạng này, tôi thường 

nói ngày nay có 6 hình thức bất đồng, chúng ta nên biết rõ, nhận thức rõ, có người 

hỏi chúng ta, chúng ta có thể giảng nói rõ ràng. 

Sáu hình thức, hình  thức thứ nhất là Phật giáo của đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni. Phật giáo của đức Phật Thích Ca Mâu Ni là gì? Là giáo dục, nghĩa là sự giáo 

dục  của  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Khi  đức  Phật  còn  tại  thế,  cũng  giống  như 

91 Tập 46 

2 



Khổng Tử ở Trung quốc vậy. Địa vị gì? Làm nghề thầy giáo, ngài không làm việc 

khác,  từ  sáng  đến  tối  đều  là  dạy  học,  người  Trung  quốc  tôn  xưng  ngài  là  Thánh 

nhân, đó là bậc Đại thánh danh xứng với thật. Ngài chẳng phải chỉ đơn độc là ngôn 

giáo mà còn thân giáo nữa, những gì ngài biết được thì hoàn toàn ngài làm được. 

Ngài biết là kiến tánh, minh tâm kiến tánh, đem tánh đức của tự tánh, trong cuộc 

sống hàng ngày hoàn toàn lưu xuất ra. Người Trung quốc chúng ta nói là đạo đức, 

không hề làm trái ngược lại với  tánh đức, làm cho chúng ta thấy, thật sự buông bỏ 

được! Cuộc sống đơn giản là vui sướng hơn bất cứ điều gì. Điều kiện cuộc sống vật 

chất một đời, chỉ có 3 y 1 bát, toàn bộ tài sản của ngài chỉ có bấy nhiêu đó. 3 y 1 

bình bát, 3 tấm y và 1 cái bát, ăn cơm thì đi khất thực, nhật trung nhất thực, mỗi 

ngày chỉ ăn một bữa, thọ hạ nhất túc, buổi tối nghỉ ngơi ở đâu? Ngồi thiền dưới gốc 

cây,  ngài  có  đạo  tràng,  khắp  nơi  đều  là  đạo  tràng,  ngài  không  hề  kiến  lập  một 

phòng ốc nào, không có. Đạo tràng ở đâu? Ngoài trời, ở trong rừng, dưới gốc cây, 

bên hồ nước, đến chỗ nào ngài ngồi xuống, học sinh vây xung quanh, ngài giảng 

kinh thuyết pháp cho đại chúng, đó là dạy học, vui không gì bằng. Không ở  một 

chỗ nhất định, mỗi ngày đều ở một nơi khác nhau, giống như dân tộc du mục vậy. 

Chúng ta dùng tâm cảm nhận một chút xem, thân thể của những vị này gọi là thân 

kim cang bất hoại. Vì sao vậy? Vì ngủ nghỉ ở ngoài trời, họ chịu đựng được, bão 

táp mưa sa nắng cháy, họ chịu đựng được, họ không bị bệnh, chúng ta ngày nay có 

thể sống cuộc sống như vậy chăng? Chắc chắn không được.Chúng ta ngồi dưới gốc 

cây  một đêm thôi, thì ngày hôm sau nằm trong phòng bệnh rồi. Nói lên chúng ta 

còn kém họ rất xa, chúng ta muốn theo họ, nghĩ đến điều kiện của bản thân mình 

không  đủ  thì  chẳng  có  cách  nào.  Chúng  ta  ăn  ngày  ba  bữa  chưa  đủ  còn  phải  ăn 

thêm điểm tâm, các ngài ăn một bữa, hơn nữa họ ăn rất ít. Cách sống đó chúng ta 

có thể chịu đựng được không? Các ngài làm cho chúng ta thấy đó. Đức Phật dạy 

chúng ta buông bỏ, buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, ngài thật sự buông 

bỏ, ngài không buồn sầu, không vướng mắc, ngoài cái thân này ra thì chẳng có gì 

hết, trí huệ sung mãn, thân tâm an trú trong định. Thiền định này không phải thiền 

định khi ngồi thiền, thế là bạn sai rồi, bạn không hiểu rõ ý nghĩa của thiền định. 

Thiền  định  là  đi  đứng  nằm  ngồi  đều  ở  trong  định,  thế  nào  gọi    là  ở  trong  định? 

Nghĩa là không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, đó 

là  thiền  định.  Cho  nên  sự  thiền  định  này  rất  có  lợi,  giảng  kinh  trong  thiền  định, 

thuyết pháp trong thiền định, sinh hoạt trong thiền định. Ngày nay chúng ta có một 

quan niệm sai lầm, cho rằng thiền định là ngồi thiền, ngồi ở đó mới là thiền định, 

không ngồi thì không phải là thiền định, không phải như vậy. Thiền định thật sự, 

thì đi cũng thiền định, đứng cũng thiền định, ngồi cũng thiền định, nằm ở đó ngủ 

Tập 46  913 



cũng là thiền định, đi đứng nằm ngồi đều ở trong định, không có một vọng niệm 

nào hết. Nếu bạn không hỏi, thì ngài không có ý niệm nào hết, bạn hỏi thì tùy theo 

câu hỏi mà trả lời, khởi lên tác dụng, khi không hỏi, thì vô tri, bát nhã vô tri, khi 

không hỏi thì ngài vô tri, bạn hỏi ngài thì vô sở bất tri, khi khởi tác dụng thì vô sở 

bất tri. Trong kinh Bát Nhã nói: Bát nhã vô tri, vô sở bất tri, vô tri là định. Chắc 

chắn  không  có  phân  biệt,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  đó  là  Phật  pháp. 

Chúng ta không có Bát nhã trí huệ, niệm niệm sanh phiền não, vì sao vậy? Là vì 

chúng ta có tri, bạn có tri nghĩa là bạn có phân biệt, bạn có chấp trước, bạn có vọng 

tưởng,  có  tri  thì  bạn  hữu  sở  bất  tri,  những  thứ  bạn  chưa  học  thì  bạn  hoàn  toàn 

không biết. Vô tri thì vô sở bất tri, những thứ chưa học qua cũng biết được, không 

có cái gì là chẳng biết. Vì sao vậy? Vì tất cả pháp đều từ tự tánh biến hiện ra, bạn 

thấy tánh rồi thì làm gì có chuyện không biết, tất cả pháp không rời tự tánh. Vì sao 

chúng ta có nhiều vấn đề như thế? Là vì chúng ta mê thất tự tánh. Chúng ta thưa 

hỏi vấn đề, đức Phật nương tự tánh trả lời, nương tự tánh trả lời chắc chắn không 

có sai lầm, ngôn từ thiện xảo, chắc chắn bạn nghe hiểu. Đó là điều trước đây chúng 

ta học qua, cứu cánh phương tiện, toàn là tánh đức, chúng ta học điều gì cũng cần 

phải biết. Cho nên đức Phật Thích Ca Mâu Ni, địa vị của ngài là gì? Ngài không 

phải  là  tôn  giáo,  cũng  không  phải  là  thần,  cũng  chẳng  phải  là  tiên,  ngài  là  con 

người. Danh từ Phật là danh xưng của học vị, Trung quốc thời xưa danh xưng học 

vị có 3 giai cấp, cao nhất là thánh nhân, thứ hai là hiền nhân, thứ ba là quân tử. Ở 

Trung quốc thời xưa người có học, là có cách xưng hô không đồng đẳng cấp. 

Ở Ấn độ cũng như vậy, học vị cao nhất gọi là Phật, ý nghĩa của chữ Phật, 

dịch  sang  tiếng  Trung  quốc  gọi  là  Giác  Giả,  nghĩa  là  bậc  giác  ngộ,  người  Trung 

quốc thì gọi là bậc  thánh nhân. Học vị thứ hai gọi là Bồ tát, Huyền  Trang đại sư 

dịch từ Bồ tát thành Giác Hữu Tình. Tình, tình chính là A Lại Da, A Lại Da là gốc 

của tình, chưa đoạn gốc cho nên vẫn còn hữu tình, căn chưa đoạn nhưng là bậc giác 

ngộ. Giác ngộ nên ngài có thể khống chế tình cảm, đó là học vị thứ hai, Bồ tát. Học 

vị thứ ba là A La hán, A La hán gọi là bậc vô học. Nếu từ chữ mà dịch nghĩa là vô 

học,  họ  tốt  nghiệp  rồi,  họ  tốt  nghiệp  trường  nào?  Họ  tốt  nghiệp  tiểu  học,  không 

phải  là  đại  học,  tốt  nghiệp  tiểu  học.  Bồ  tát  là  đại  học,  A  la  hán  là  tiểu  học,  tốt 

nghiệp tiểu học, ở trong Tiểu thừa gọi là vô học. Những môn học của Tiểu thừa họ 

đều đã học xong, gọi là chánh giác. Vì sao gọi là chánh giác? Vì họ không chấp 

trước, đối với pháp của thế và xuất thế gian họ không chấp trước, không chấp trước 

thì luân hồi lục đạo không còn nữa. Lục đạo luân hồi từ đâu mà có? Từ chấp trước 

mà có, có chấp trước là có lục đạo luân hồi, không chấp trước thì lục đạo luân hồi 

91 Tập 46 

4 



không  còn  nữa,  cho  nên  nó  là  giả  chứ  không  phải  là  thật.  Trong  kinh  Kim  Cang 

nói, phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng, bạn không nên chấp nó là thật, chấp nó 

là thật bạn sẽ bị thiệt thòi đấy, bạn ở trong mê thì không thể ra được. Cho nên Phật, 

Bồ tát,  A la hán, là danh xưng cho ba  học vị, giống như trong đại học ngày  nay, 

tiến sỹ, thạc sỹ, học sỹ, danh xưng của học vị, chúng ta cần nên biết. Nếu bạn xem 

Phật Bồ tát là thần tiên, thì bạn hoàn toàn  sai lầm, đó gọi là  mê tín, đối với Phật 

giáo  thật  sự  không  thông  được.  Nhưng  người  xem  Phật,  Bồ  tát,  A  la  hán  là  thần 

tiên thì rất nhiều, đó là gì vậy? Phật giáo biến thành tôn giáo rồi, nó không phải là 

tôn giáo, mà biến thành tôn giáo, những người Phật tử đời sau như chúng ta, có lỗi 

với đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Bạn thật sự hiểu được đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

suốt  đời  ngài  làm  công  việc  gì?  Dùng  cách  nói  ngày  nay,  là  giáo  dục  xã  hội  đa 

nguyên văn hóa, người thời nay xưng là, nhà giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa, 

người thời nay xưng hô như vậy đó. Ngài có địa vị gì? Ngài làm công việc nghĩa 

vụ đối với sự giáo dục ở xã hội đa nguyên văn hoá này, ngài là một giáo viên, một 

giáo viên rất giỏi, ngài không nhận học phí, ngài làm công quả. Khổng Lão phu tử 

không phải là làm công quả, Khổng lão phu tử thu học phí, không thu nhiều, một ít 

thôi, nhưng vẫn thu, đức Phật Thích Ca Mâu Ni không thu, không nhận một đồng 

nào,  đó  là  nghĩa  vụ.  Chúng  ta  học  Phật  nhất  định  phải  nhận  biết  thầy  giáo,  nếu 

không nhận biết, chúng ta học tập sẽ có khúc mắc, điều này khi tôi mới học Phật, 

Chương Gia đại sư dạy tôi. Vào thời đó khi tôi mới tiếp xúc, Phương Đông Mỹ tiên 

sinh  giới  thiệu  đó  là  học  thuật,  Thầy  Phương  cũng rất  giỏi,  cũng  không  xem  đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni là thần tiên. Thầy Phương giới thiệu với tôi nói rằng, Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni, là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới này, thầy đã giới 

thiệu với tôi như thế. Thầy nói triết học trong kinh Phật, là cao phong nhất trong tất 

cả các triết học trên toàn thế giới, học Phật là sự hưởng thụ cao nhất của đời người, 

tôi đã vào với đạo Phật như vậy. Sau này có duyên gặp được Chương Gia đại sư, 

câu hỏi thứ nhất tôi đưa ra khi tôi gặp ngài, tôi thỉnh giáo với ngài: Con biết Phật 

pháp thù thắng, Phật pháp là đại học vấn, có cách nào khiến chúng con có thể mau 

chóng khế nhập? Tôi đã đưa ra vấn đề như thế để thưa hỏi. Lần đầu tiên khi gặp vị 

xuất gia, trước đó tôi không qua lại với người xuất gia, lần đầu tiên gặp mặt tôi đưa 

ra vấn đề này để thỉnh giáo. Tôi thưa hỏi ở phòng khách của ngài, khi đó hình như 

có 5 người ngồi  trong phòng khách. Ngài nhìn tôi, tôi  cũng nhìn ngài, chúng tôi 

nhìn  nhau  hơn  nửa  giờ  đồng  hồ,  bầu  không  khí  trong  phòng  khách  nhỏ  này  rất 

nghiêm túc, nhưng cũng rất nhu hòa, sau nửa giờ đồng hồ, ngài mới nói một câu, 

có! Tôi chờ đợi nửa giờ đồng hồ, chờ được một chữ, “có”, tinh thần phấn chấn lên, 

có. Tiếp tục chú ý nghe, ngài lại chẳng nói gì, đại khái 6,7 phút sau đó, ngài nói với 

Tập 46  915 



tôi  6  chữ,  ngài  nói  chuyện  rất  chậm,  nói  từng  chữ  từng  chữ:  “  Nhìn  được  thấu, 

buông  xuống được”. Tôi nói chuyện đây là rất nhanh đấy,  ngài nói chậm hơn tôi 

nhiều, nói từng chữ, từng chữ, nói 6 chữ. Tôi nghe rồi tưởng hiểu mà không hiểu, 

hình  như  hiểu được ý của ngài, tốc độ của chúng tôi  nhanh, còn trẻ mà. Kế đến 

thưa hỏi ngài vấn đề thứ hai, bắt đầu hạ thủ công phu từ đâu? Đại sư nói với tôi 

rằng, hạ thủ công phu từ bố thí. Ngày đầu tiên ở chỗ ngài hai tiếng đồng hồ, hầu 

như chỉ ở trong sự im lặng, nhưng mà từ trường ở đó rất tốt. Sau này ngài hẹn, mỗi 

tuần vào ngày chủ nhật dành cho tôi  hai giờ đồng hồ, giới thiệu cho tôi hai cuốn 

sách,  kêu  tôi  tự  tìm  đọc,  đọc  cuốn  Thích  Ca  Phổ,  và  Thích  Ca  Phương  Chí.  Ông 

muốn  học  Phật,  thì  đầu  tiên  phải  nhận  biết  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Sau  khi 

chúng tôi đọc xong rồi mới biết được, đức Phật Thích Ca Mâu Ni thật sự suốt đời 

làm công việc giáo dục, suốt đời dạy học, thật sự không liên quan gì đến tôn giáo 

hết.  Nhưng  mà  Phật  giáo  trong  xã  hội  ngày  nay,  hình  thái  thứ  hai  xuất  hiện  đó 

chính là tôn giáo, nó vốn không phải là tôn giáo, mà biến thành tôn giáo, những đệ 

tử  đời  sau  như  chúng  ta  có  lỗi  với  thầy  giáo,  làm  sao  lại  biến  nó  thành  tôn  giáo 

vậy?  Phật  giáo  biến  thành  tôn  giáo,  lịch  sử  không  dài.  Phật  giáo  khi  truyền  vào 

Trung quốc không phải là tôn giáo, nhưng mà trong Phật giáo giảng về tôn giáo. 

Tôn  giáo  đó  và  tôn  giáo  ngày  nay,  hoàn  toàn  khác,  hoàn  toàn  không  tương  can. 

Đạo  Phật  giảng  tôn  giáo  là  giảng  về  tông  môn  giáo  hạ,  khi  ngài  giảng  dạy  ngài 

dùng  hai  phương  pháp  hoàn  toàn  khác  nhau.  Thiền  tông  thật  sự  là  tiếp  dẫn  bậc 

thượng thượng căn, trung hạ căn không có phần, đây gọi là tông môn. Tông môn là 

gì?  Thật  sự  là  tham  thiền,  dùng  phương  pháp  này,  hoàn  toàn  dùng  thiền  để  dụng 

công,  sau  khi  khai  ngộ  mới  tiếp  xúc  với  kinh  điển,  kinh điển  nghĩa  là  giáo,  chưa 

khai ngộ thì không xem kinh điển. Đây là một phương pháp rất đặc biệt, không có 

căn tánh này, nghĩa là bậc căn tánh thượng trung hạ, thì từ giáo hạ, nhập môn từ 

kinh điển. Kinh điển có sâu có cạn, cho nên Tổ sư phân giáo, đem tất cả kinh điển 

mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong 49 năm chỉnh lý lại, phân biệt rõ ràng ý 

nghĩa sâu cạn ở trong đó. Loại nào dạy sơ học, loại nào dạy bậc trung học, loại nào 

là  học  tập  sau  cùng.  Giống  như  sắp  đặt  chương  trình  học,  chương  trình  của  tiểu 

học,  chương  trình  của  trung  học,  chương  trình  của  đại  học,  chương  trình  của 

nghiên cứu sở, việc này do các vị Tổ sư ở Trung quốc làm. Như tông Thiên Thai, 

tông  Hiền  Thủ,  họ  đã  phân  ra  rất  rõ  ràng.  Khi  đức  Phật  còn  tại  thế,  ngài  không 

phân ra như vậy, bởi vì đức Phật giảng dạy, không giống như trường học chính quy 

ngày nay, phân ra trình độ đẳng cấp, không phải như vậy. Mọi người từ khắp nơi 

đến, trình độ không đều nhau, cho nên khi ngài giảng dạy, ai hỏi điều gì thì ngài 

91 Tập 46 

6 



giảng điều đó, hỏi sâu thì ngài giảng sâu, hỏi cạn thì ngài giảng cạn, hầu như ngày 

nào cũng có tình trạng như vậy. Vào thời đó quốc gia không đồng, quần tộc không 

đồng, tôn giáo tín ngưỡng không đồng, người đến thỉnh giáo với ngài, học tập với 

ngài đều có hết, cho nên cần phải hiểu rõ tình huống. 

Vào thời Tùy Đường, Trung quốc kiến lập chế độ tòng lâm, đó chính là kiến 

lập trường học chính quy, đây là đạo tràng trong nhà Phật. Tòng lâm giống như đại 

học ngày nay vậy, tổ chức trong đó cũng rất giống như trường học ngày nay, chủ 

tịch của tòng lâm cũng gọi là phương trượng, cũng gọi là trụ trì, đó là hiệu trưởng, 

dưới ngài có ba vị chấp sự. Thứ nhất là thủ tọa coi sóc việc dạy học, Hòa thượng 

thủ tọa tương đương với giáo vụ trưởng của trường học, Duy na tương đương với 

huấn  đạo  trưởng,  lo  việc  huấn  đạo,  Giám  viện  tương  đương  với  tổng  vụ  trưởng, 

danh xưng  có khác  nhau, nhưng hoàn toàn  tương  đồng  với  việc  phân  công chức 

trách của đại học ngày nay. Cho nên đã nâng sự giáo dục của đức Phật trở thành 

chính quy, đó là đặc sắc của Phật giáo Trung quốc. Phương Đông Mỹ tiên sinh rất 

chú  trọng  sự  việc  này,  muốn  phục  hưng  Phật  giáo,  nhất  định  phải  phục  hồi  vai 

trong  tòng  lâm  như  ngày  xưa,  cũng  có  nghĩa  là  phải  kiến  lập  đại  học  Phật  giáo, 

Phật giáo mới có thể phục hưng được,  Phật giáo là giáo dục, điều này nhất định 

phải nhận biết rõ ràng. Nội dung giảng dạy bao gồm rất lớn, đúng là biến pháp giới 

hư  không  giới,  tần  số  không  gian  bất  đồng.  Nhưng  đều  nói  đến,  giảng  về  Thập 

pháp giới, giảng về vô lượng vô biên pháp giới, giảng quá khứ, giảng vị lai. Tánh 

tướng lý sự nhân quả trong hư không pháp giới, đều giảng đến hết, bao gồm hết, 

đúng  là  đại  học  vấn.  Cho  nên  sau  khi  truyền  đến  Trung  quốc,  số  kinh  điển  này 

không ngừng truyền vào Trung quốc, các vị cao tăng ở Trung quốc, và những vị từ 

Ấn độ đến Trung quốc truyền giáo, đế vương của Trung quốc, giới học thuật của 

Trung quốc chào đón! Quốc gia kiến lập nơi phiên dịch, thời đó dịch kinh quốc gia 

mang tiền đến ủng hộ, đế vương dẫn đầu hộ trì, thích thú quên cả mệt mỏi. Từ triều 

đại nhà Hán cho đến triều đại nhà Tống, hơn tám trăm năm, phiên dịch ra số Đại 

tạng  kinh  ngày  nay.  Phật  giáo  biến  thành  tôn  giáo,  tôi  nghĩ  khoảng  sau  thời  Càn 

Long, thời đại Càn Long vẫn là học thuật, mỗi ngôi chùa, am, đường, đều là trường 

học.  Dùng  cách  nói  ngày  nay  gọi  là  gì?  Trường  chuyên,  thông  thường  một  đạo 

tràng là học một bộ kinh hoặc là một bộ luận, bạn muốn học kinh này, thì bạn có 

thể đến chỗ họ để báo danh, bạn đến tham dự, bạn đến học với họ. 

Thật sự biến chất, phế trừ việc giảng dạy, tôi nghĩ là Từ Hy Thái hậu, trên tay 

bà đã thật sự biến thành tôn giáo, thời gian không dài, cùng lắm là hơn hai trăm 

Tập 46  917 



năm, chưa đến ba trăm năm, biến thành tôn giáo. Bởi vì Từ Hy Thái hậu, bà ấy tin 

tôn giáo, bà ấy tin quỷ thần. 

Tiền Thanh, chúng ta coi lịch sử triều đại nhà Thanh, từ khai quốc đến Hàm 

Phong.  Hàm  Phong  là  chồng  của  Từ  Hy,  trong  triều  đình,  nghĩa  là  trong  hoàng 

cung, thường mời học giả của ba nhà Nho- Thích- Đạo, đến giảng dạy trong cung 

đình.  Hoàng  đế  dẫn  theo  quí  phi,  văn  võ  đại  thần,  ngày  nào  cũng  học,  học  rất 

chuyên cần, những bài giảng đó đều có tài liệu giảng dạy, những tài liệu này đến 

nay vẫn còn bảo tồn trong tứ khố toàn thư. Đôi khi tôi cũng thích mở ra xem, coi 

trong  cung  đình  họ  giảng  những  gì.  Tứ  Thư  giảng  thế  nào?  Ngũ  Kinh  giảng  thế 

nào? Trong Tứ Khố Toàn Thư vẫn còn bảo tồn. Chế độ này bị Từ Hy phế trừ, sau 

khi Hàm Phong chết, con trai kế thừa vương vị, con trai là Đồng Trị, nghĩa là con 

trai của Từ Hy Thái hậu. Tuổi còn nhỏ, không hiểu việc, cho nên trên thực tế thì Từ 

Hy năm quyền, Từ Hy phế trừ chế độ này, sau khi phế trừ, bà ta cũng có những thứ 

bà  ấy  thích,  bà  ấy  thích  xin  quẻ,  cho  nên  trong  cung  đình,  những  chuyện  đại  sự 

không thỉnh giáo với các chuyên gia, mà thỉnh giáo với các vị thần tiên trong bàn 

quẻ, cuối cùng khiến mất nước. 

Sự  việc  này  Chương  Gia  đại  sư  nói  cho  tôi  biết,  bởi  vì  Chương  Gia  nhiều 

đời, đều là quốc sư của đế vương triều đại nhà Thanh, cho nên ngài nói cho tôi biết 

về vấn đề xin quẻ, Từ Hy Thái hậu tin điều này. Chương Gia đại sư nói với tôi, xin 

quẻ trong đó có thần tiên Bồ tát đến giáng lâm, ngài nói đó đều là giả chứ chẳng 

phải là chân thật. Những linh quỷ này mạo xưng chư Phật Bồ tát, mạo xưng thần 

tiên, nhưng mà cũng là làm việc tốt. Đối với những việc nhỏ, thì họ thật sự có thần 

thông, họ nói cũng rất linh, không linh thì chẳng có ai tin. Đối với những việc lớn 

thì nó nói bậy, bạn bị mắc lừa, bạn cũng không thể tìm được nó, cho nên ngài nói 

với tôi, việc xin quẻ là có thật. Nếu như bạn mời họ, đến để nói chuyện cho vui thì 

không có sao hết, bạn chớ nên bàn luận việc chánh sự với họ, nói về việc chánh sự, 

đôi khi vì giữ thể diện, không biết mà cho là biết, thì họ sẽ nói bậy, nên khi bạn bị 

mắc lừa bị thiệt thòi thì bạn không tìm thấy họ đâu. Cho nên đây là những thường 

thức mà  chúng ta cần nên biết. Đôi khi những linh mưu này, ngày nay rất nhiều, 

nhiều  hơn  ngày  xưa  rất  nhiều,  truyền  những  thông  tin  này,  chúng  ta  nhận  được 

thông tin này, phải dùng trí huệ để phán đoán sự chính xác của nó. Họ bảo chúng ta 

dùng phương pháp nào để xử lý, điều này không được tùy tiện nhận lời, phải dùng 

phương pháp trong kinh Phật nói để xử lý, thì không có vấn đề gì, thì chắc chắn 

bạn không phạm lỗi lầm. Ví dụ như những linh mưu này, tôi biết, họ đến nói với 

91 Tập 46 

8 



tôi, bây giờ tai nạn rất nhiều, linh mưu tìm đến Quán Âm Bồ tát, tôi nói, Quán Âm 

Bồ tát nói thế nào? Họ đi hỏi Quán Âm Bồ tát, tai nạn có thật hay không? Họ nói, 

Quán Âm Bồ tát nói là có thật. Có cách nào hóa giải không? Ngài nói, có. Phương 

pháp  gì?  Giảng  kinh  thuyết  pháp.  Tôi  nói,  nếu  như  vậy  thì  được,  điều  này  tương 

ưng với kinh Phật, có thể tiếp nhận. Vì sao vậy? Vì sao giảng kinh thuyết pháp mà 

có thể hóa giải được tai nạn? Tai nạn là do con người hiện nay sống trên quả địa 

cầu này, có ý niệm bất thiện, có tâm hành bất thiện, chiêu cảm nên, chiêu cảm mà 

có. Đây là nguyên nhân thật sự của tai nạn. Giảng kinh thuyết pháp có thể giúp cho 

con  người  khai  ngộ,  giúp  cho  con  người  giác  ngộ.  Sau  khi  giác  ngộ  rồi,  có  thể 

buông bỏ những quan niệm sai lầm, buông bỏ những hành vi sai lầm. Y theo sự chỉ 

dạy truyền thống của lão Tổ tông Trung quốc, Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ  Duy, 

Bát Đức, tư tưởng của chúng ta không đi ngược với truyền thống này, hành vi của 

chúng ta không trái ngược, thì tai nạn của thế gian này tự nhiên được hóa giải. Có 

lý đấy! Nếu như nó dùng những phương pháp khác thì không thể tin tưởng được, 

cầu nguyện cũng là một phương pháp, cấp thời thì được, bởi vì tâm cầu nguyện đó 

rất kiền thành, buông bỏ hết tạp niệm để cầu nguyện, thật sự có thể làm giảm bớt 

tai nạn xuống, nhưng không thể kéo dài được lâu, đó là trị ngọn mà không trị gốc, 

trị gốc là giáo dục. Cho nên cầu nguyện có tác dụng gì không? Có tác dụng, thật sự 

có tác dụng. Nhưng nếu bạn muốn vĩnh viễn duy trì, thì nhất định phải học tập kinh 

giáo, luân lý, đạo đức, nhân quả, cổ kim trong ngoài đều không thể tách rời, đây là 

tánh đức, từ tự tánh lưu xuất ra. Hiểu được đạo lý này, hiểu được nguyên lý này, thì 

bạn mới nắm bắt được. Tai nạn của bản thân, là bệnh khổ! Đó là tai nạn của bản 

thân chúng ta. Tai nạn của hoàn cảnh bên ngoài là cộng nghiệp, chúng ta hiểu được 

những nguyên tắc nguyên lý này, thì tâm của bạn sẽ định, bạn sẽ không bị hoảng, 

bạn cũng không bị loạn. Tai nạn tuy hiện tiền nhưng chỉ cần bạn có định, thì bạn có 

thể xử lý một cách khéo léo. Chỉ sợ bạn không biết khi tai nạn đến, tâm bạn hoảng 

loạn, thì phiền phức lắm. Như thế thì cho dù là chư Phật Bồ tát cũng không thể cứu 


được  bạn,  chỉ  cần  tâm  bạn  định,  thần  chí  rõ  ràng  không  hề  loạn,  thì  có  thể  giải 

quyết được vấn đề. Định sanh huệ, có trí huệ hiện tiền thì vấn đề tự nhiên được hóa 

giải. Giải quyết một vấn đề có rất nhiều phương diện, chứ chẳng phải chỉ có một 

phương  pháp.  Cho  nên  nói  nhân  thời,  nhân  người,  nhân  địa,  không  giống  nhau, 

thiên biến vạn hóa, giống như thiện xảo phương tiện mà trước đây nói vậy. Bậc cổ 

nhân giảng kinh Vô Lượng Thọ là cứu cánh phương tiện, chúng ta phải thật sự hiểu 

rõ câu này, bất cứ vấn đề gì cũng có thể ở trong Kinh Vô Lượng Thọ mà tìm thấy 

đáp án, đó là sự thật không sai chút nào. Cho nên lần này chúng ta lại tìm về bộ 

Tập 46  919 



kinh này, ôn tập lại một lần nữa, dụng ý chính, là ứng phó với những vấn đề tai nạn 

hiện nay, chúng ta ôn tập lại bộ kinh này một lần nữa. 

Sơ học Phật, tôi tin có rất nhiều người, đều gặp phải sự việc này, người khác 

thỉnh giáo với bạn, đức Phật giảng điều gì vậy? Tôi từng hỏi qua một vị đạo hữu, 

nhiều năm về trước, đại khái khoảng hai ba chục năm về trước rồi. Khi đó chúng 

tôi ở thư viện Cảnh Mỹ Đài Bắc, một lần khi tết đến, các bạn học cũ đến thư viện 

để chúc tết. Một vị giáo thọ ở trường đại học Phụ Nhân nói với tôi rằng, thầy nói 

học kỳ này, nghĩa là học kỳ kế tiếp, ở trong trường lợi dụng hoạt động ngoại khóa, 

thầy giảng cho học trò một bài, Phổ Hiền Bồ tát Hạnh Nguyện Phẩm, thật khó có. 

Ở Đài Loan sinh viên đại học học Phật rất thịnh hành. Tôi nói, hay lắm. Đột nhiên 

tôi nghĩ ra một vấn đề, tôi nói: Em có một vấn để muốn hỏi thầy, mong thầy trả lời 

em.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  khi  còn  tại  thế,  ngài  giảng  kinh  thuyết  pháp  49 

năm,  ngài  đã  giảng  gì?  Xin  thầy  dùng  một  câu  trả  lời  cho  em,  không  được  nói 

nhiều, chỉ một câu thôi. 49 năm ngài giảng gì? Thầy ấy suy nghĩ 5,6 phút, không có 

cách nào trả lời được. Thầy ấy quay lại hỏi tôi, tôi nói trong kinh Bát Nhã nói một 

câu, 4 chữ, “chư pháp thật tướng”. Tôi nói dùng câu này có được hay không? Thầy 

ấy suy nghĩ một chút nói, được, được. Chư pháp thật tướng nếu dùng cách nói của 

ngày nay nghĩa là, chân tướng của vũ trụ nhân sinh. Người xưa dùng văn tự đơn 

giản, có 4 chữ, chư pháp thật tướng, đúng vậy! Đó là gì? Đối với phần tử tri thức 

có thể nói như vậy, họ hiểu được, đối với Phật pháp họ đã nhập môn rồi, những thứ 

này  không  phải  là  mê  tín.  Nếu  đối  với  hàng  sơ  học,  họ  chưa  tiếp  xúc  qua  Phật 

pháp, dạng này thường gặp, rốt cuộc đức Phật đã nói gì? Thì ngài phải giải thích tỉ 

mỉ hơn  một chút cho họ nghe. Trong kinh có, đức Phật thật sự là từ bi, ngài  dạy 

chúng  ta  làm  thế  nào  để  đối  phó  với  những  người  có  nghi  vấn  như  vậy.  Ở  trong 

kinh có “lục sự minh kinh ý”, nghĩa là có sáu việc, ở chỗ pháp số trong tam tạng 

có, nội dung này đều do đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói. 

Kinh vân: “Phật hữu tam đạt chi trí”, lai là vị lai, kim là hiện tại, “vãng cổ” 

nghĩa  là  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai,  “mị  bất  thông  yên”,  chẳng  có  điều  gì  là  ngài 

không biết. Có thật không? Đúng vậy, bạn coi kiến tánh mà, tất cả pháp đều từ tự 

tánh sở sanh sở hiện, bạn kiến tánh rồi, thì có lý nào lại không biết, bạn còn có điều 

không biết, nghĩa là bạn chưa kiến tánh. Lục Tổ Huệ Năng đại sư kiến tánh, ngài 

chưa từng học kinh giáo, chưa từng học qua pháp thế gian, bất luận sự việc gì bạn 

thỉnh giáo với ngài, ngài đều giảng giải cho bạn một cách thông suốt, ngài thật sự 

không học qua. Cho nên nếu bạn thật sự muốn trí huệ hiện tiền, vô sở bất tri, vô sở 

92 Tập 46 

0 



bất năng, trong pháp Đại thừa dạy minh tâm kiến tánh, ngài đã làm được, không hề 

giả dối. Người thế gian cho là không thể, trong sự tưởng tượng của chúng ta đương 

nhiên cũng không thể. 

Khi  chúng  tôi  cầu  học  ở  Đài  Trung,  thầy  Lý  từng  nói  với  chúng  tôi,  muốn 

hoằng pháp lợi sanh, nhất định phải thông pháp của thế và xuất thế gian, bạn có thể 

thông  được  không?  Pháp  thế  gian  không  nói  nhiều,  chúng  ta  chỉ  nói  đến  bậc  cổ 

nhân vậy, bậc cổ nhân Trung quốc viết ra một bộ Tứ Khố Toàn Thư, bạn có thông 

đạt được không? Đại tạng kinh trong đạo Phật bạn thông đạt được không? Đừng 

nói là nghiên cứu Tứ Khố Toàn Thư, hàng ngày bạn đọc nó, mỗi ngày đọc 10 tiếng 

đồng hồ, từ lúc ra đời là đã biết đọc, đọc cho đến khi bạn 100 tuổi cũng chưa đọc 

hết,  làm  sao  bạn  có  thể  thông  đạt?  Huống  là  tri  thức  của  thế  gian  ngày  càng  đổi 

mới, bạn không thể thông đạt được, tam tạng 12 bộ kinh trong đạo Phật cũng như 

vậy. Bạn không thông cũng không được, bạn không thông thì không thể giảng dạy, 

làm sao đây? Thầy giáo dạy chúng ta một phương pháp đặc biệt thông đạt, thầy đã 

dạy  cho  tôi  bốn  chữ:  Chí  thành  cảm  thông,  thầy  nói  chúng  ta  muốn  thông,  mà 

nương vào nghiên cứu học tập thì chắc chắn không thể làm được. Thế thì sao? Cảm 

ứng,  cảm  thông.  Dùng  cái  gì  để  cầu  cảm  ứng?  Dùng  tâm  thành,  dùng  tâm  chân 

thành, tâm chân thành đến chỗ cuối cùng thì gọi là chí thành, dùng phương pháp 

này, cảm ứng với chư Phật bồ tát, cảm ứng với tự tánh. Thành tắc linh, tinh thành 

sở chí, kim thạch vi khai. 

Biểu hiện của thành, thứ nhất là tánh đức, thành tín, không hề có chút tơ hào 

nghi hoặc nào, thanh tịnh tín tâm thì có thể cảm thông, thầy giáo dạy chúng tôi, lúc 

chúng  tôi  giảng kinh,  đương nhiên  là  tham  khảo  những  cuốn  chú  giải  của  bậc  cổ 

nhân, chú giải của bậc cổ nhân cũng rất sâu, coi đến chỗ không hiểu được, phải làm 

sao đây? Thầy giáo dạy cho chúng tôi một cách rất hay, coi đến chỗ không hiểu thì 

đừng coi nữa, đi lạy Phật, lạy 3,4 trăm lạy, tự nhiên sẽ thông, đó là việc khi chúng 

tôi còn làm học sinh học tập giảng kinh thường làm, rất linh. Bạn đừng nghĩ đến nó 

nữa,  bàn  càng  nghĩ  nó  càng  không  thông.  Vì  sao  vậy?  Vì  bạn  suy  nghĩ  là  dùng 

vọng tưởng phân biệt chấp trước, cái đó không có cách nào giải thích ý nghĩa của 

kinh được, chỉ có cách buông bỏ tất cả vọng niệm, nhất tâm lạy Phật, ở trong đây 

định huệ sẽ khởi tác dụng. Phương pháp này không phải do thầy Lý phát minh ra, 

mà  là  do  Tổ  sư  truyền  lại,  ở  trong  Phật  giáo  đời  đời  kiếp  kiến  chư  vị  Tổ  sư,  đã 

truyền  lại  phương  pháp  này,  rất  hữu  dụng.  Cho  nên  tâm  càng  thanh  tịnh,  thì  bạn 

xem kinh càng hiểu rõ, càng có thể thấy được ý nghĩa của nó, cần tâm thanh tịnh, 

cần tâm bình đẳng. Giác, nghĩa là đại triệt đại ngộ chúng ta chưa làm được, nhưng 

Tập 46  921 



thanh tịnh bình đẳng, tuy chưa đạt được viên mãn, nhưng ta nỗ lực làm, càng thanh 

tịnh càng tốt, càng bình đẳng càng tốt, thanh tịnh bình đẳng phải mỗi năm mỗi tiến 

bộ. Nhiễm ô cần buông bỏ, kiêu mạn cần buông bỏ. Sự chướng ngại lớn nhất cho 

việc  bình  đẳng  là  kiêu  mạn,  tập  khí  kiêu  mạn  đôi  khi  chính  bản  thân  mình  còn 

không biết, nhưng mà người khác có thể cảm nhận được, thái độ kiêu mạn, ngôn 

ngữ kiêu mạn đều thành chướng ngại. Cho nên phải học cách khiêm hạ, lạy  Phật 

chính là học khiêm hạ, chúng ta đối với Phật ngũ thể đầu địa, đối với mỗi chúng 

sanh cũng đều ngũ thể đầu địa, đoạn tận tập khí kiêu mạn của bạn từ vô thỉ kiếp, 

bạn  không  làm  như  vậy,  thì  không  thể  đoạn  được.  Cho  nên  sự  khiêm  hạ  đối  với 

chính bản thân mình có rất nhiều lợi ích. 

Dưới  đây  nói:  “Phật  kinh  chúng  đa,  dĩ  hư  không  vi  lượng”,  nhiều  hơn  Tứ 

Khố Toàn Thư rất nhiều. “Phật trí hoằng thâm, dĩ vô tạo vi nguyên”, câu này rất 

quan trọng, trí huệ của Phật nghĩa là trí huệ của tự tánh. Vì sao trí huệ tự tánh của 

Phật có thể hiển lộ? Vì sao trí huệ tự tánh của chúng ta không hiển lộ ra? Bạn xem 

chính là ở câu này: “Dĩ vô tạo vi nguyên”, chúng ta có tạo tác, có tâm tạo tác thì 

không  thanh  tịnh,  đức  Phật  không  có  tạo  tác.  Nói  cho  các  vị  biết,  đức  Phật  miên 

viễn không khởi tâm, không động niệm, khởi tâm động niệm đã không có, thì lấy 

đâu ra phân biệt chấp trước? Cho nên tâm Phật là gì? Vĩnh viễn là thanh tịnh bình 

đẳng giác. Khi không khởi tác dụng là thanh tịnh bình đẳng giác, khi khởi tác dụng 

cũng vẫn là thanh tịnh bình đẳng giác. Không hề có một chút tơ hào nhiễm ô nào, 

tuyệt đối không có ý niệm tự tư tự lợi, tuyệt đối không có ý niệm thị phi nhân ngã, 

điều này chúng ta cần nên học, chúng ta nên hạ thủ công phu ở chỗ này. 

Đầu tiên chúng ta nên học chư Phật Bồ tát, khẳng định tất cả chúng sanh vốn 

là Phật, thì tâm tôn kính của chúng ta đối với mọi người sẽ sanh khởi, họ là Phật, 

nhưng vì sao họ lại ra nông nỗi này? Vì họ mê, bây giờ họ là một vị Phật mê hoặc 

điên đảo. Mê hoặc điên đảo là giả, là pháp sanh diệt, sẽ có ngày họ giác ngộ, họ 

hiểu rõ, tất cả tập khí phiền não đều buông bỏ hết, thì bản lai diện mục của họ sẽ 

hiện tiền, bản lai diện mục là một vị Phật. Nếu như chúng ta không có thời gian dài 

như vậy, huân tu Phật pháp, thì chúng ta cũng mê hoặc. Bậc Cổ nhân nói ra hai câu 

này, “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, trong đây có đạo lý lớn, bậc trung 

hạ căn  cơ như chúng ta đây, thì hai câu này có lợi ích lớn, cho nên mỗi ngày tôi 

nhất định phải đọc kinh. Vì sao vậy? không có gì vui bằng, sự hưởng thụ thật sự. 

Thầy  Phương  nói,  học  Phật  là  sự  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời  người.  Cảm  nhận 

được từ đâu đây? Từ việc đọc kinh, cùng mọi người học tập với nhau, cùng học với 

92 Tập 46 

2 



nhau, ngày xưa mỗi ngày tôi học 4 tiếng đồng hồ, bây giờ lớn tuổi rồi, giảm đi một 

nửa, còn 2 tiếng đồng hồ, trên thực tế không có mệt. Tôi thật sự học hai tiếng đồng 

hồ phải không? Nói thiệt với quí vị, mỗi ngày chắc chắn là 8 giờ đồng hồ. Tiếp xúc 

với bất cứ ai, thân đang biểu pháp, mở miệng nói ra đều là kinh giáo, cho nên tôi 

cảm nhận được đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 49 năm, ngài mở miệng ra là kinh, là 

giảng kinh, đối với một người như vậy, đối với đoàn thể cũng như vậy. Khi không 

nói pháp, nhất cử nhất động của ngài đều là biểu pháp. Thân thể đang nói, không 

nhất định là ngôn ngữ, thân thể cũng nói được, thân khẩu ý tam nghiệp đều đang 

nói  pháp,  thì  làm  sao  mà  ngài  không  vui  được,  làm  sao  mà  ngài  mệt  mỏi  được. 

Ngạn  ngữ  Trung  quốc  có  câu:  “Nhân  phùng  hỷ  sự  tinh  thần  sảng”,  việc  này  là 

chuyện vui. Bi ai thương tâm thì sẽ mệt mỏi, trong sự vui sướng thì làm gì có mệt 

mỏi?  Làm  gì  có  lý  đó!  Cho  nên  bạn  biết  được,  câu  không  mệt  không  ghét  là  sự 

thật, không phải giả đâu, mệt mỏi là giả. Ba câu trước trong Luận Ngữ, trong đó có 

một câu: “Hữu bằng tự viễn phương lai, bất diệc duyệt hồ”, bằng là gì? Là là người 

chí đồng đạo hợp, từ nơi xa xôi đến, bạn nghĩ xem có vui không? Làm sao mà họ 

có mệt mỏi, nói chuyện ba ngày ba đêm cũng không thấy mệt mỏi, đó là sự thật, 

không  phải  giả  đâu.  Nếu  không  phải  là  chí  đồng  đạo  hợp,  cái  gọi  là  nói  chuyện 

không hợp thì không nói được, thì sẽ mệt mỏi. Cho nên phải học chư Phật Bồ tát, 

khẳng định tất cả chúng sanh vốn là Phật. Lão Tổ tông của Trung quốc cho chúng 

ta biết, nhân tánh bổn thiện, “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, chúng ta dùng thái độ 

này  nhìn  người  khác,  thì  cả  vũ  trụ  này  đều  là  người  thiện,  không  có  người  ác. 

Người ác là gì? Là họ gặp phải ác duyên nên học theo thói hư, đó là tạm thời thôi, 

họ sẽ quay đầu, bởi vì tự tánh của họ là bổn thiện. Cho nên đối với những người 

làm  ác,  bạn  sẽ  không  trách  họ,  bạn  thấy  họ  làm  ác,  cũng  gật  đầu  mỉm  cười,  làm 

cũng hay đấy, làm việc xấu. Làm việc xấu là gì? Họ có báo, họ có ác báo, ở trong 

ác báo, ở trong sự thọ báo, họ sẽ tỉnh ngộ. Nghĩa là tâm lành hiển hiện, họ sẽ tỉnh 

ngộ, trình độ tỉnh ngộ sâu thì vĩnh viễn họ không làm việc xấu nữa, giác ngộ tạm 

thời cũng là khó rồi. Cái gọi là tâm lành hiển hiện, thì nghiệp của người này được 

tiêu rất nhiều, nếu có cơ hội gặp được ác duyên nữa, thì họ lại tạo nghiệp, đó là vì 

họ không ngộ thấu triệt, họ phục hồi tạo nghiệp. 

Nói  tóm  lại,  tạo  nghiệp  thọ  báo,  thọ  báo  lại  tạo  nghiệp.  Ở  trong  đây  số  lần 

nhiều rồi, họ cảm thấy rất phiền, họ cảm thấy đúng thật là khổ, thì có thể triệt để 

quay đầu. Cho nên giáo dục quan trọng hơn bất cứ thứ gì, không thể bỏ qua. Phải 

khẳng định  tất  cả  hữu  tình  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh, Phật  tánh nghĩa  là  giác, 

đặc biệt nhấn mạnh sự giác này. Vô tình chúng sanh đều có pháp tánh, pháp tánh 

và Phật tánh là một tánh. Chúng ta nói vô tình là thực vật, khoáng vật, trong tánh 

Tập 46  923 



nhất định có kiến văn giác tri, ngày nay chúng ta chứng thực, thực vật có kiến văn 

giác tri, khoáng vật có kiến văn giác tri. Kiến văn giác tri là đức năng trong tự tánh, 

bất sanh bất diệt. Mê rồi thì kiến văn giác tri biến thành thọ tưởng hành thức, biến 

thành A Lại da, A Lại da có thọ tưởng hành thức. Sau khi giác ngộ, thọ tưởng hành 

thức biến thành kiến văn giác tri, thọ tưởng hành thức tạo nghiệp, kiến văn giác tri 

không tạo nghiệp. Không giống nhau! Khẳng định tất cả pháp, pháp ở đây chính là 

trong  kinh  đức  Phật  nói,  hiện  tượng  chúng  duyên  hòa  hợp  mà  sanh  khởi,  hiện 

tượng  vật  chất,  hiện  tượng  tinh  thần,  hiện  tượng  tự  nhiên.  Ở  trong  đây  mê  rồi, 

nghĩa là ở trong lục đạo, thì chắc chắn có thọ tưởng hành thức. Tiến sỹ Giang Bổn 

người Nhật làm thực nghiệm nước, nước có thọ tưởng hành thức. Tôi nghe nói ở 

Đài Loan còn có một số bạn nhỏ làm thực nghiệm, dùng trái cây, dùng thực vật, 

dùng  cơm,  dùng  bánh  bao  để  làm  thực  nghiệm,  cũng  phát  hiện  ra  trong  sự  thực 

nghiệm này, đã hiển thị rất rõ ràng, trong chúng có thọ tưởng hành thức. Nó hiểu 

được ý của con người, nó biết được bạn thích nó, biết được bạn ghét nó, nó có cảm 

thọ. Cho nên chúng ta khẳng định, bản năng của tự tánh là kiến văn giác tri, đức 

hạnh của tự tánh là nhân từ bác ái, nhân từ bác ái là tánh đức, trong tự tánh vốn sẵn 

có, cho nên tôn giáo nào cũng nói về ái. Ái ở đây không phải là tình cảm, mà là trí 

huệ. Ái của tình cảm là giả, chẳng phải chân, bởi vì nó sẽ thay đổi, ái của trí huệ là 

vĩnh hằng bất biến. Thật sự hiểu rõ ràng minh bạch rồi, chắc chắn bạn sẽ sanh tâm 

cảm ơn tất cả chúng sanh. Bổn lai hòa mục, đó là sự thật, không phải giả đâu. Vũ 

trụ là một bầu hòa khí, nếu bạn không hòa, bạn sẽ bị bệnh, là bạn có vấn đề rồi. Cơ 

thể của chúng ta, thân tâm là một bầu hòa khí, thì con người mạnh khỏe sống lâu, 

nếu như không hòa, thì sẽ có vấn đề. Hòa duyệt, bạn xem người đó hoan hỷ, tướng 

hỷ  duyệt.  Bạn  nhìn  biểu  hiện  trên  khuôn  mặt  của  người  đó,  là  một  người  ưu  tư 

phiền não, chắc chắn họ bị bệnh. Bạn thấy người kia vui mừng hớn hở, rất hoạt bát, 

giống như một đứa trẻ vậy, thì làm gì họ bị bệnh, gọi là thuần dương chi thể. Thuần 

dương chi thể này, làm thế nào để duy trì đến già mà không suy? Công phu. Sống 

đến 100 tuổi rồi mà vẫn như một đứa trẻ vậy, ngây thơ lãng mạng như thế, hoạt bát 

tự  tại  như  thế,  đây  chính  là  lợi  ích  của  Phật  pháp,  là  lợi  ích  của  văn  hóa  truyền 

thống.  Bạn  thật  sự  học,  thì  thật  sự  được  như  vậy,  thân  tâm  khinh  an,  không  có 

phiền não, không có ưu tư. Vấn đề phức tạp nào đến trước mặt, dùng trí huệ giải 

quyết. Nên nhớ, không phải dùng tri thức, mà là dùng trí huệ. Cho nên vĩnh viễn là 

cảm  ơn  tất  cả,  cảm  ơn  tất  cả  con  người.  Người  tốt  với  tôi  tôi  cảm  ơn  họ,  người 

không tốt với tôi tôi cũng vẫn cảm ơn họ. Vì sao vậy? Vì họ thành tựu cho tôi, nếu 

không có những cảnh giới này, thì tôi đến đâu để học tập? Cảm ơn tất cả động thực 

92 Tập 46 

4 



vật, cảm ơn sơn hà đại địa. Cho nên hàng ngày chúng ta lạy Phật, lạy cuối cùng là 

lạy  ai  vậy?  Lạy  thập  phương  sát  độ  vi  trần  thế  giới,  đó  là  cảm  ơn  đại  địa,  thập 

phương sát độ vi trần thế giới, đó là vô lượng vô biên, toàn là tự tánh biến hiện ra. 

Nhất định phải biết, bổn lai hòa mục, cho nên tinh cầu trong thái không vận hành 

hòa mục, nó không đụng chạm nhau, nó tuần hoàn ở một quỹ đạo nhất định, không 

hề sai chạy một chút nào. Nhưng bạn nên biết rằng, nếu như tâm con người loạn, 

suy nghĩ lung tung, thì tinh cầu có thể ra khỏi quỹ đạo. Nếu như tinh cầu ở trong 

tình trạng như vậy, chúng ta giúp nó bằng cách nào đây? Phục hồi lại chánh niệm, 

chúng ta đẩy làn sóng này cho nó, thì có thể ảnh hưởng đến nó. Làn sóng thuần 

chánh, làn sóng thuần tịnh, sẽ giúp nó, tu sửa lại quỹ đạo cho nó. Thứ này chẳng 

phải là huyền học đâu, trong Phật pháp thật sự có lý luận, có đạo lý nguyên tắc, hòa 

mục tương xử, bình đẳng đối đãi. Quan trọng nhất là nhân sự hoàn cảnh, làm thế 

nào  để  sống  tốt  với  người?  Người  ta  không  tốt  với  mình,  mình  có  thể  dùng hòa 

mục đối với họ, dùng tâm bình đẳng đối với họ, như thế mới có thể cải thiện được. 

Họ đối với mình không tốt, mình đối với họ càng không tốt, đối lập, thì bạn vĩnh 

viễn là đối lập, ở trong đây sẽ sinh ra mâu thuẫn, sẽ sinh ra xung đột. Xung đột cao 

lên, thì là đấu tranh, đấu tranh lên cao nữa, thì ngày nay là chiến tranh. Chiến tranh 

ngày nay, vũ khí hạt nhân, có ghê gớm không? Hòa bình từ đâu mà có? Hòa bình 

từ  nội  tâm  của  chính  mình  giác  ngộ,  thì  sẽ  có  hòa  bình,  không  giác  thì  hòa  bình 

vĩnh viễn không đến. Cho nên đối với người cần nên hỗ tương bao dung, hỗ tương 

tôn kính, hỗ tương tin tưởng, hỗ tương quan hoài, hỗ tương lo lắng, hỗ tương hợp 

tác.  Bậc  cổ  nhân  ở Trung  quốc  nói đốn  luân  tận phận,  mới  có  thể  làm  được  viên 

mãn, như thế mới giống một con người chứ, con người phải như vậy. Nếu như mấy 

điều này mà không làm được, thì không giống một con người, hoặc là không giống 

một  con  người  bình  thường.  Phật  Bồ  tát  là  một  người  bình  thường,  người  Trung 

quốc nói: Thánh hiền, quân tử là người bình thường. Những người bình thường này 

là bậc mô phạm của chúng ta, chúng ta nên nghiêm chỉnh nỗ lực. 

Cho nên vô tạo vi nguyên, câu này nói rất hay, không có tạo tác, không có 

tạo tác, vô tạo ở đây, rất gần với Vô vi mà Đạo Giáo của Trung quốc nói, vô vi nhi 

vô sở bất vi. Đạo Phật thì nói, “tác nhi vô tác, vô tác nhi tác”, là ý này. Cống hiến 

cho  xã  hội,  cống  hiến  cho  đại  chúng,  nhất  định  không  kể  công,  trong  tâm  thản 

nhiên như không, làm rồi mà cũng như chưa làm vậy, vĩnh viễn bảo trì Thanh tịnh 

Bình đẳng Giác, không bị môi trường bên ngoài ảnh hưởng. Trí huệ của đức Phật 

có được là làm như vậy. 

Tập 46  925 



“Kinh trung sở diễn, bất khả tư nghì”, những điều trong kinh nói không thể 

nghĩ bàn, “hoặc hữu phản phúc, nan liễu nan minh”. Điều này chúng ta thường gặp 

phải, “thô dĩ lục sự khả tri kỳ ý”, những lời này đều do đức Phật nói, vì đối tượng 

đức Phật nói kinh không giống nhau. Ngày nay bạn nhìn thấy chưa chắc đã phải là 

đối với căn cơ của bạn, đối với căn cơ của bạn, bạn rất dễ hiểu, không phải đối với 

căn cơ của bạn, bạn không dễ dàng lý giải được. Nhưng khi đức Phật còn tại thế, 

ngài nói cho chúng ta biết sáu việc, đối với người bình thường mà nói, thì đều có 

thể lý giải được, rốt cuộc đức Phật đã nói gì? 

Thứ nhất là chánh đạo, nghĩa là kinh điển đức Phật nói, chỉ ý thâm áo, vô tác 

vô vi, vô hành vô đắc, tự nhiên đạo hợp, gọi là chánh đạo. Nói cách khác, chánh 

đạo  nghĩa  là  hoàn  toàn  tùy  thuận  tự  tánh,  chắc  chắn  không  trái  ngược  lại  với  tự 

tánh.  Chánh  đạo  của  Phật  pháp  là  gì?  Chính  là  thập  thiện  nghiệp  đạo,  khởi  tâm 

động niệm, ngôn ngữ tạo tác, chắc chắn tương ưng với thập thiện, rất tự nhiên, đây 

là chánh đạo, nếu trái ngược lại, là đi sai đường rồi, bạn đã đi vào con đường tà 

đạo. Thập thiện là tánh đức, thập ác là hoàn toàn trái ngược lại với tánh đức, thế là 

mê rồi. Ở trong đây hai câu quan trọng nhất là, vô tác vô vi, tác mà vô tác, vi mà vô 

vi, hành mà vô hành, đắc mà vô đắc. Một đời đức Phật Thích Ca Mâu Ni, ngài đã 

thị hiện như vậy cho chúng ta thấy. Bạn xem cuộc sống hàng ngày của ngài trong 

suốt  49  năm,  công  việc  của  ngài  là  giảng  dạy,  có  phải  như  vậy  không?  Cho  nên 

ngài có thể ở trong cuộc sống hàng ngày, trong việc giảng dạy, trong việc ứng phó, 

ngài  đều  có  thể  làm  được  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt, 

không  chấp  trước.  Nhưng  mà  khi  ngài  tiếp  chúng,  nét  mặt  luôn  mỉm  cười.  Năm 

đức của Khổng Phu Tử là ôn, lương, cung, kiệm, nhượng. Chúng ta thấy được ở 

trên  người  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  đối  với  người  cung  kính,  khiêm  hạ,  lễ 

nhường, bạn quan sát kỹ, bạn sẽ thấy được hết, đây gọi là chánh đạo. 

Thứ hai là thiện quyền. Thiện là thiện xảo, quyền là biến hóa, nó không phải 

là  một  pháp,  tùy  cơ  mà  biến  đổi,  vô  cùng  hoạt  bát.  Nghĩa  là  đức  Phật  nói  kinh, 

thiện quyền biến hóa, không có phương sở, hoặc xuất hoặc xứ, đều thuận cơ nghi, 

tùy loại khai diễn, khiến người ngộ giải, tất đắc chứng nhập, gọi là thiện quyền. Ở 

trong đây có một câu khó hiểu là hoặc xuất hoặc xứ, đây là lời nói của người xưa, 

nếu  dùng  cách  nói  ngày  nay  thì  bạn  sẽ  dễ  hiểu  thôi,  chúng  ta  nói  hoặc  tiến  hoặc 

thoái, thì mọi người dễ hiểu. Xuất nghĩa là tiến, xứ nghĩa là thoái. Thật sự gọi là 

tùy cơ, không có phương pháp nhất định, không có định pháp để nói, hoàn toàn tùy 

thuận  chúng  sanh.  Cho  nên  đức  Thế  Tôn  từng  dạy  rằng,  trong  suốt  49  năm  ngài 

92 Tập 46 

6 



không nói một lời nào hết. Câu này là thật đó không phải giả đâu, nghĩa là không 

nói một câu nào theo ý của riêng mình, đều là người khác. Bạn hỏi điều gì thì trả 

lời bạn điều đó, cho nên ngài nói suốt cuộc đời ngài không nói qua một câu Phật 

pháp  nào,  đều  do  người  khác  hỏi,  không  có  phương  sở,  thiện  quyền  không  có 

phương sở. Đều thuận cơ nghi, nghĩa là hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. 

Tùy loại mà khai diễn, khai là khai thị, nghĩa là nói với họ. Diễn là biểu diễn, đức 

Phật đã làm  cho họ thấy,  mục đích là  giúp cho người ngộ giải, khai ngộ, sau khi 

khai ngộ họ mới có thể chứng nhập. Khai diễn ở đây, với khai thị trong kinh Đại 

thừa, ý nghĩa giống nhau. Biểu diễn ở đây chẳng phải là mô phạm sao? Thị là mô 

phạm,  làm  cho  mình  thấy,  diễn  cũng  có  nghĩa  là  như vậy,  diễn  và  thị  có  ý nghĩa 

giống  nhau.  Cho  nên  đây  là  thiện  quyền,  trước  đây  chúng  ta  có  học,  cứu  cánh 

phương tiện có nghĩa là thiện quyền. 

Thứ ba là chí giáo: Ở đây càng nói chúng ta càng dễ hiểu. Nghĩa là Như Lai 

nói kinh, vì chúng sanh mà chỉ ra tội phước, khiến cho họ biết được, làm nhân gì 

thì  được  quả đó.  Không  có  chuyện  làm  thiện  bị  tội,  làm  ác  được  phước,  hiểu  rõ 

việc này, chí vi dễ hiểu, là chí giáo, chí là nói đến chỗ cuối cùng. Ở trong điều này 

nói về nhân quả, nhân quả là sự thật, tuyệt đối không giả đâu. Bạn làm thiện chắc 

chắn có thiện báo, bạn tạo ác chắc chắn có ác báo. Bản thân mình cần nên hiểu tự 

cầu đa phước.  Quá  khứ không biết nên tạo nhiều ác nghiệp, có thể tha thứ được, 

ngày nay biết rồi, quyết tâm sửa đổi, toàn tâm toàn lực tu thiện tích đức, thì tiền đồ 

của chúng ta càng ngày càng sáng ngời, càng ngày càng hạnh phúc. Sáng ngời và 

hạnh  phúc  chẳng  phải  do  người  khác  cho  chúng  ta  đâu,  là  do  bản  thân  bạn  tạo 

nhân,  thì bản  thân bạn  chắc  chắn  được  quả  báo  tốt.  Xã  hội  ngày  nay  ra  nông  nỗi 

này  là  nguyên  nhân  gì  vậy?  Là  do  mọi  người  không  hiểu  được  nghiệp  nhân  quả 

báo,  cho  rằng  mình  rất  thông  minh,  lương  tâm  bị  che  khuất,  có  thể  chiếm  đoạt 

những  thứ  của  người  khác,  tưởng  rằng  đó  là  tài  năng  của  mình,  sai  rồi!  Bạn  có 

năng lực cướp đoạt đồ của người khác, thế lực của người khác không mạnh như 

bạn, không thắng được bạn, bạn đoạt được rồi, bạn có thể hưởng thụ được không? 

Số của bạn không có phước báo đó, thì sau khi chiếm đoạt được tự nhiên tai nạn sẽ 

đến, bạn vẫn không đạt được, đây là sự thật, không phải giả đâu. 

Gần đây tôi đọc một cuốn sách, Khải Tát Đại đế của đế quốc cổ La Mã, phái 

binh đoàn xâm lược Trung Quốc, mười mấy vạn binh, sau khi đến Trung Quốc đều 

chết hết. Những vong hồn này gặp được Bồ tát, Bồ tát đã cứu họ, thật đáng thương! 

Hàng ngày chịu lạnh chịu đói, không tìm được một nơi để ở, Bồ tát mùng 1 ngày 

rằm, đã cho họ một ít đồ ăn, nói với họ, Trung Quốc không phải là của quí vị, quí 

Tập 46  927 



vị đến đây làm gì? Tôi đọc đến câu này, tôi rất cảm động, chẳng phải của bạn thì 

bạn không lấy được! Khi bạn  muốn chiếm đoạt, bạn phải trả giá rất đau khổ,  mà 

vẫn không đạt được, bạn xem mười mấy vạn người chết ở Trung Quốc, có bi thảm 

không!  Khiến  tôi  nhớ  đến  người  Nhật  xâm  lược  Trung  Quốc,  muốn  chiếm  lãnh 

Trung  Quốc,  Trung  quốc  không  phải  là  của  họ,  đánh  8  năm  trời,  cuối  cùng cũng 

đầu  hàng.  Cá  nhân  con  người  cũng  như  vậy,  chúng  ta  chiếm  đoạt  đồ  của  người 

khác,  trộm  đồ  của  người  khác,  số  có,  số  của  bạn  không  có,  thì  trộm  cũng  trộm 

không được, chiếm cũng chiếm không được. Bạn lấy được đồ rồi, thì tai họa cũng 

ập đến, tai nạn cũng ập đến. Vì sao có người cướp, trộm mà họ không bị tai nạn? 

Trong nhân quả nói rằng, chẳng phải không có quả báo, mà là thời chưa đến, đến 

thời rồi thì tất cả thọ báo hết. Vì sao chưa đến thời? Bởi vì trong đời quá  khứ bạn 

tu quả báo rất lớn, phước đó đang che chở cho bạn, Nhưng mà cái phước đó bạn 

mau chóng hưởng tận, sau khi hưởng tận thì quả báo lập tức hiện tiền, đạo lý nhất 

định mà, hà tất phải làm cái việc ngốc đó! Bạn vì sự sinh tồn, người ta cũng vì sự 

sinh  tồn,  vì  sự  sinh  tồn  của  mình  mà  không  để  cho  người  khác  sinh  tồn,  đó  là 

không có đạo lý, như vậy sẽ bị quả báo tốt sao? Trời đất không dung. Người ta là 

một quốc gia nhỏ bé, không có cách nào chống cự lại bạn, bạn to khỏe, thì ông trời 

đến trừng trị bạn, đó là trời đất không dung, bạn có thể trốn chạy được sao? Ngày 

nay người ta không nói đến những vấn đề này, trong xã hội không còn nghe thấy 

nữa,  khi  tôi  còn  trẻ  tôi  thường  nghe  thấy,  trong  xã  hội  còn  có  người  nói  đến,  60 

năm về trước rồi. Xã hội ngày nay không nghe được âm thanh này nữa, cho nên 

thật sự gọi là vô pháp vô thiên, vấn đề này rất trầm trọng. Cho nên nhất định phải 

tin nhân quả, bạn gieo nhân tốt, chắc chắn có quả báo tốt. 

Thứ  tư là  hướng dẫn,  nghĩa  là  Như  Lai  nói  kinh  vì  những người  ngu si  mê 

muội khó bề khai hóa, dạy hạng người này rất khó khăn. Cho nên hiện đời có thể 

gặt được nhân duyên quả báo vân vân, khuyên dụ hướng dẫn, khiến cho họ hoan hỷ 

tin theo mà  sanh chánh tín, đó là hướng dẫn. Đây là phương pháp đức Phật thường 

dùng,  rất  hiệu  quả.  Bạn  đối  với  người bần  cùng,  đối  với  người  ngu  si,  bạn  giảng 

những  đạo  lý  rất  sâu  thì  họ  không  hiểu  được.  Bạn  kêu  họ  đến  học  kinh,  ngày  ba 

bữa cơm tôi còn ăn chưa no, thì lấy đâu ra thì giờ để học những thứ này, học những 

thứ này có thể ăn được không? Lúc tôi mới học Phật, các bạn đến từ Mỹ đều hiểu 

được, khi tôi còn trẻ, có một chút trí huệ, không có phước báo, cho nên cuộc sống 

vô cùng vất vả, hơn nữa lại đoản mệnh. Bản thân tôi hiểu rất rõ, thọ mạng của tôi là 

45 tuổi, cho nên tôi học Phật, định thọ mạng đến 45 tuổi là vãng sanh, cho nên có 

thể buông bỏ, thầy giáo kêu tôi buông bỏ, tôi có thể buông bỏ được, biết được thọ 

92 Tập 46 

8 



mạng  không  dài.  Vì  sao  cuộc  sống  lại  vất  vả  như  vậy?  Vì  đời  trước  không  tu 

phước.  Thầy  bói  nói,  kho tiền  của  bạn  trống  không, đúng  vậy.  Cho  nên  Chương 

Gia đại sư rất giỏi, ngài đã nhìn thấu hết, ngài dạy tôi tu bố thí, tu tài bố thí, tu pháp 

bố thí, tu vô úy bố thí. Tôi thưa với ngài rằng, tôi nói, mỗi tháng tiền lương của con 

rất  ít,  con  không  có  tiền  để  bố  thí.  Ngài  hỏi  tôi,  có  một  cắc  không?  Một  cắc  thì 

được. Một đồng có được không? Một đồng thì hơi miễn cưỡng. Thầy cứ từ một cắc 

một đồng đó mà bố thí. Tôi rất nghe lời! Sau này đúng là càng bố thí càng nhiều. 

Bạn xem những năm gần đây, mỗi năm tôi bố thí, hầu như gần một ngàn vạn dolas. 

Tiền từ đâu mà có? Tôi không biết, vốn là không nghĩ đến, chứng minh trong kinh 

đức Phật nói, tiền tài từ đâu mà có? Từ bố thí mà có, càng xả càng nhiều. Trí huệ từ 

đâu mà có? Từ pháp bố thí mà có. Mạnh khỏe trường thọ từ đâu mà có? Từ bố thí 

vô úy mà có. Bạn chỉ cần thật sự tu ba loại bố thí này, những điều bạn cầu như tiền 

tài, trí huệ, mạnh khỏe trường thọ đều được. Bản thân tôi đây làm mô phạm, năm 

45 tuổi tôi bị bệnh, nằm hơn một tháng, sau khi khỏi rồi thì không còn bị bệnh nữa, 

làm gì vậy? Chính là làm ba việc này. Ba việc này làm có hiệu quả nên tôi nghiêm 

chỉnh làm, tôi vĩnh viễn không buông bỏ, không nên nghĩ đến bản thân, bản thân 

mình chuyện gì cũng có người lo cho, bạn xem có tự tại không, không cần phải lo 

lắng một tí nào, dùng hết sức mình đi bố thí, có vui không, có tự tại không! 

Thứ năm là phước đức, nghĩa là đức Phật nói kinh vì khiến cho chúng sanh, 

tu hạnh bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí huệ vân vân, điều phục 

chư căn, không hề phóng dật, thì được phước báo nhân thiên, trường lạc vô cùng, 

đây  là  phước  đức,  điều  này  mỗi  con  người  chúng  ta  đều  muốn  làm.  Tôi  theo 

Chương Gia đại sư 3 năm, điều này Chương Gia đại sư thường nói với tôi, chỉ cần 

thật  sự  tu,  thì  thật  sự  tích  lũy  phước  đức.  Phước  đức  này  chẳng  những  có  thể  độ 

được chính mình, mà còn có thể độ chúng sanh, có thể độ những tai nạn của thế 

gian này. Chỉ là những vị lãnh đạo trong các quốc gia này, tôi có duyên gặp gỡ họ, 

họ không thể tiếp nhận lời khuyên của tôi, nếu như họ có thể tiếp nhận lời khuyên 

của tôi, thì sẽ hóa giải được rất nhiều vấn đề. Đây là sự thật, không giả đâu. 

Cuối cùng là cấm giới, nghĩa là khuyên chúng ta trì giới. Nghĩa là đức Phật 

nói  kinh,  chế  các  giới  cấm,  khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh,  thu  nhiếp  thân  khẩu  ý, 

thanh tịnh không phạm, thì có thể siêu thoát ba đường khổ, đây là cấm giới. Đây là 

nâng cao lên, nghĩa là từ phước báo, bạn xem hướng dẫn, phước đức đến giới cấm, 

đó là từng bước từng bước hướng thượng mà nâng lên. Có thể trì giới, có thể niệm 

Phật, thì có thể siêu thoát lục đạo luân hồi, chắc chắn ở trong Tịnh độ tông, tu trì 

danh niệm Phật, cầu sanh tịnh độ. Cho nên người niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, đối 

Tập 46  929 



với giới luật phải coi trọng. Giới luật không cần nhiều, Ngũ giới Thập thiện nhất 

định bạn phải làm được. Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni nhập niết bàn, ngài đã để 

lại cho hàng đệ tử đời sau hai câu, hai câu này vô cùng quan trọng, một đời ngài đã 

làm cho chúng ta thấy. Ngài A Nan hỏi đức Phật: Khi ngài còn tại thế chúng con 

đều  nương  theo ngài,  ngài  nhập  niết  bàn  rồi  chúng  con  lấy  ai  để  làm  thầy?  Đức 

Phật không chỉ định người nào, đức Phật chỉ nói: “Lấy giới làm thầy, lấy khổ làm 

thầy”, có thể trì giới, có thể chịu khổ, thì bạn có thể thành tựu. Một đời đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni ba y một bình bát, ngày ăn một bữa, tối ngủ dưới gốc cây. Khi 

đức Phật nhập niết bàn là ở ngoài rừng, chứ không phải ở trong nhà. Biểu diễn ở 

đây là gì? Biểu diễn là lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy. Người thế gian thấy 

cuộc sống vật chất của đức Phật Thích Ca Mâu Ni rất khổ, kỳ thật ngài vui sướng 

không gì bằng, bạn xem khi ngài tiếp mọi người, khuôn mặt luôn mỉm cười. Chưa 

bao giờ bạn thấy có một ngày nào đức Phật Thích Ca Mâu Ni, với vẻ mặt lạnh lùng 

không  vui  cả,  không  có,  chưa  bao  giờ  có,  trong  tâm  ngài  là  hòa  khí,  là  hoan  hỷ. 

Trong mắt của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thì tất cả chúng sanh đều là Phật, ngày 

nào cũng sống với Phật, thì làm sao ngài không vui được! Đức Phật nhìn thế giới, 

trong kinh Hoa Nghiêm nói, “tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”, chẳng những 

hữu tình chúng sanh là Phật, mà vô tình chúng sanh cũng không ngoại lệ, cũng là 

Phật.  bạn  nghĩ xem  tâm  như  thế  có  rộng  lớn không,  tâm  tình  này  nhẹ  nhàng  biết 

bao. Học Phật là học từ đây, có một oan gia, có một đối thủ là sai rồi, chẳng phải là 

oan gia đó, oan gia đó là Phật, đó là bổn thiện. Sai ở chỗ nào? Bản thân mình sai, 

bên ngoài không sai, bạn ra bên ngoài tìm không thấy một người sai, đều là nội tâm 

của mình. Chúng ta lấy tập khí phiền não xem bên ngoài, thì bên ngoài đều là phiền 

não. Chúng ta dùng ý niệm ác để nhìn người ta, thì người ta đều là người ác, bạn 

dùng Phật nhãn nhìn chúng sanh, thì tất cả chúng sanh đều là Phật. Điều này chúng 

ta cần nên học tập. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 















HẾT TẬP 46 





93 Tập 46 

0 













Tập 47 

Giảng ngày 22 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các vị pháp sư, các vị đồng học,  mời ngồi. Mời xem Đại Thừa Vô  Lượng 

Thọ  Kinh  Giải,  trang  thứ  50,  dòng  thứ  5  từ  dưới  lên,  bắt  đầu  từ  câu  cuối  cùng, 

chúng ta đọc kinh văn. 

“Ta hu, phàm phu liệt đăng bổ xứ, kỳ xướng cực đàm, bất khả trắc độ, Hoa 

Nghiêm sở bẩm, khước tại thử kinh, nhi thiên hạ cổ kim, tín tiên nghi đa, từ phồn 

nghĩa thực, dư duy hữu phẫu tâm lịch huyết nhi dĩ” 

Mấy câu này là ngài Ngẫu Ích đại sư nói. Phật giáo suy, có thể nói bắt đầu từ 

cuối nhà Minh, là đã có hiện tượng suy thoái, may mắn có hai vị đại sư là Liên Trì 

và  Ngẫu  Ích  xuất  hiện,  các  ngài  đã  phục  hưng  lại  Phật  giáo,  đến  đầu  nhà  Thanh 

mới  có  sự  hưng  thịnh  như vậy.  Ở  đây  đại  sư  nói  hai  câu  rất  quan  trọng,  xưa nay 

trong thiên hạ, người tín tâm thì ít, người hoài nghi thì nhiều, đây là nguyên nhân 

gì vậy? Người thật sự tu học ít, người có thể giảng giải Phật pháp một cách rõ ràng 

minh bạch không có, tướng suy từ đây mà có. Tướng suy ngày nay, có thể nói đã 

suy  đến  chỗ  cùng,  ngày  xưa  tuy  nói  rằng  không  có  người  giảng,  nhưng  vẫn  có 

người  giảng,  vẫn  có  người  tu,  không  có  nhiều  bằng  đời  Tùy  Đường.  Đời  Tùy 

Đường là thời đại vàng son của Phật giáo Trung quốc, so ra mạnh hơn thời chúng 

ta ngày nay rất nhiều. Ngày nay người tu rất ít thấy, chắc là có, nhưng chỉ ở trong 

núi không  chịu  ra, người giảng  lại  càng  ít,  khiến  cho  mọi  người  trong xã  hội  đối 

Tập 47  931 



với Phật giáo sanh ra sự nghi hoặc rất lớn. Khi chúng tôi còn trẻ cũng không ngoại 

lệ, cũng bị sự truyền nhiễm này, thường cho rằng Phật pháp là tôn giáo, tôn giáo 

đều là mê tín. Sự hiểu lầm này đã ảnh hưởng rất lớn đối với chúng ta, không muốn 

tiếp xúc với nó, đây là sự thật. Khi đó nếu như tôi không học triết học với Phương 

Đông Mỹ tiên sinh, thì tôi sẽ không có duyên với Phật, vĩnh viễn đoạn tuyệt mất. 

Tôi học triết học với thầy Phương, thầy đã dạy cho tôi một bộ triết học khái luận, 

nhân  duyên  rất  thù  thắng,  bài  cuối  cùng  lại  là  triết  học  kinh  Phật.  Khi  đó  tôi  vô 

cùng ngạc nhiên, Phật giáo là đa thần giáo, đa thần giáo trong tôn giáo, thuộc về 

tôn giáo thấp, tôn giáo cao cấp chỉ có một chân thần. Phật giáo cái gì cũng lạy, cho 

nên nó thuộc về đa thần giáo, phiếm thần giáo, hầu như không có người khai hóa, 

là tộc quần lạc hậu, mới tín phụng những thứ này. Tôi nói với thầy Phương: Phật 

giáo làm gì có triết học? Thầy nói, anh còn trẻ, anh không biết được đâu. Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, là một nhà triết học vĩ đại nhất trên thế gian này, triết học trong 

kinh Phật là triết học cao phong nhất trên toàn thế giới, học Phật là sự hưởng thụ 

cao nhất của đời người, nhân duyên tôi tiếp xúc với Phật giáo từ đây mà có. Tôi tin 

tưởng  thầy  giáo,  cuối  đời  của  thầy,  ít  nhất  là  có  25  năm,  những  tiết  dạy  trong 

trường đều là kinh Phật, thầy ấy dạy ở trường đại học Đài Loan, mở một tiết học 

lớn, Phật Học Ngụy Tấn, Phật Học Tùy Đường, Phật Học Đại Thừa. Sau khi nghỉ 

hữu ở đại học Đài Loan, Đại Học Phụ Nhân là trường học giáo hội, mời thầy giảng 

dạy  ở  lớp  tiến  sỹ,  thầy  ấy  giảng  triết  học  Hoa  Nghiêm.  Khi  đó  tôi  tính,  cuối  đời 

khoảng 79 tuổi ngài đi, 25 năm cuối đời, ở trong trường học đều giảng kinh Phật. 

Thầy  mất sớm quá, nếu như ở lại thêm 5 năm nữa, thì thầy đối với Phật học Đài 

loan, đối với Phật học trên toàn thế giới, có sự ảnh hưởng rất lớn, đây đúng là một 

đời đại sư. Phật học rốt cuộc là giảng những gì? Chúng tôi dùng một câu để nói, 

đức Phật Thích Ca Mâu Ni 49 năm giảng kinh thuyết pháp, ngài đã giảng gì? Ngài 

giảng về chân tướng của nhân sinh vũ trụ, giảng thấu triệt, giảng rõ ràng. Lời của 

thầy Phương nói không hề khuếch trương một tí nào, chúng tôi đã cùng nhau học 

59 năm, từ khi thầy Phương dạy tôi đến nay là 59 năm. Trong 59 năm này, chúng 

tôi đối với môn học thuật này khăng khăng không bỏ, chứng minh được nó thật sự 

là triết học cao đẳng. Chẳng những là triết học cao đẳng, mà còn là khoa học cao 

đẳng. Ngày nay những vấn đề triết  học và khoa học không giải  quyết  được, đều 

nằm trong kinh Phật. Rất tiếc, giới học thuật xem đây là tôn giáo, xem đây là mê 

tín, không tiếp xúc với nó, đây là sự tổn thất rất lớn. Trên thế giới những vị vĩ đại, 

nhà triết học, nhà khoa học rất thông minh, nếu như có thể tiếp xúc Phật pháp, thì 

đối với sự nghiên cứu học thuật của họ, sẽ nâng cao lên rất nhiều. Sự tồn tại của âm 

93 Tập 47 

2 



hưởng  này,  khiến  cho  mọi  người  sanh  lòng hoài  nghi  không  dám  tiếp  xúc, dùng 

Phật  pháp  mà  nói,  đây  là  không  có  phước,  họ  không  có  phước  báo,  chúng  sanh 

không có phước báo. Hôm qua giảng đến đoạn kinh  này, vì  có nhiều bạn từ nơi 

khác đến, học Phật được bao nhiêu  năm rồi, thường gặp phải  những vấn đề như 

vậy, những vấn đề này là những vấn đề rất phổ biến, nhưng mà rất quan trọng. Cho 

nên chúng tôi thêm vào một đoạn, lục sự minh kinh ý. Đây là do đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni nói, cũng là giúp cho chúng ta giải quyết những vấn đề hiện tại, giảng về 

sáu  việc,  sáu  việc  này,  có  thể  giải  đáp  đại  ý  kinh  điển  mà  đức  Phật  đã  nói.  Kinh 

Phật đã nói những gì? Đây là nói rất kỹ, không phải một câu, một câu đó chính là 

chân tướng của vũ trụ nhân sinh. 

Trong  sáu  câu  này,  câu  thứ  nhất  là  Chánh  đạo,  Chánh  đạo  chính  là  nói  về 

chân tướng của vũ trụ nhân sinh. Phật pháp phân nó ra làm sáu chữ rất đơn giản, để 

nói về sự việc này. Sáu chữ này, chữ thứ nhất là tánh, thứ hai là tướng, tánh tướng. 

Tánh  trong  triết  học  nói  là  bổn  thể,  vũ  trụ  từ đâu  mà  có? Vạn  vật  từ  đâu  mà  có? 

Phải có nguồn gốc chứ, nguồn gốc đó chính là tánh, trong Phật pháp nói là tự tánh, 

pháp tánh, chính là ý này.  Tướng là hiện tượng, hiện tượng vật  chất, hiện tượng 

tinh thần, hiện tượng tự nhiên, bao gồm hết trong đó, là tánh tướng, đây là một đôi. 

Đôi thứ hai là sự lý. Lý là đạo lý, đạo lý gì phát sinh ra những sự việc này. Sự, trăm 

công  ngàn  việc,  vô  lượng  vô  biên.  Sự  không  tách  rời  lý,  lý  không  tách  rời  sự. 

Giống như ngày nay, trong số các bạn học này, rất nhiều vị sức khỏe không tốt, rất 

nhiều bệnh vặt, đây là sự. Vì sao bạn bị bệnh, đó là lý, khi hiểu rõ lý rồi, thì bệnh 

rất dễ chữa. Ngày nay quả địa cầu này có vấn đề, có nhiều tai nạn, đây là sự. Vì sao 

quả địa cầu này lại có nhiều tai nạn như thế? Đó là lý, hiểu được rõ lý rồi, thì quả 

địa cầu này muốn phục hồi lại bình thường cũng không phải là chuyện khó. Cho 

nên  các  nhà  khoa  học  báo  cáo,  mấy  ngày  trước  chúng  tôi  coi  được  thông  tin  của 

Liên hợp quốc, đều không kiêng kỵ gì, đều đã nêu ra những vấn đề nghiêm trọng 

này, nêu ra sự, nhưng họ không nói về lý rõ ràng. Nếu như nói về lý rõ ràng, thì về 

sự chúng ta sẽ có phương pháp đối phó. Có thể hóa giải tai nạn được chăng? Được. 

Bệnh tật có thể chữa khỏi được không? Được, chắc chắn được. 

Đôi thứ ba chính là nhân quả. Có nhân chắc chắn có quả, có quả chắc chắn 

có nhân, đây là nói tổng quát. Ngay hôm qua chúng ta học đến chánh đạo, đây là 

nói về tánh tướng. Thiện quyền là nói về sự lý, chí giáo là nói về nhân quả. Ba điều 

sau là nói về việc hướng dẫn chúng sanh cách nào, để họ có thể tiếp nhận sự giáo 

dục của đức Phật, có hướng dẫn, sau đó nói về phước đức cho họ. Phước đức của 

con người, không phân biệt quốc gia, không phân biệt chủng tộc, không phân biệt 

Tập 47  933 



tôn giáo. Bạn hỏi người kia, anh có muốn phát tài không? Ai ai cũng muốn, điều 

này không phân bất cứ giai cấp nào, họ đều muốn giàu có. Có muốn thông minh trí 

huệ không? Có muốn mạnh khỏe sống lâu chăng? Ba thứ này chắc chắn mọi người 

đều muốn. Đức Phật dạy bạn, làm cách nào để bạn có thể đạt được, giàu có, thông 

minh, mạnh khỏe sống lâu. Ở đây ngài dạy chúng sanh học tập Lục độ Ba la mật. 

Lục độ Ba la mật có thể giúp cho bạn đạt được những điều này, ở trong đây nói về 

Bố thí, Trì giới, Tinh tấn, Thiền định, Bát nhã. Bạn thật sự tu được sáu điều này, thì 

chắc chắn bạn đạt được phước báo viên mãn. Cuối cùng là nói về giới luật, nói về 

cấm giới, điều này rất quan trọng. Điều này nghĩa là gì? Là cuộc sống của cá nhân 

bạn có quy luật, người Trung quốc nói, gia hữu gia quy quốc hữu quốc pháp. Gia 

quy  của  người  Trung  Quốc  chính  là  Đệ  tử  quy.  Nhưng  mà  nên  biết  rằng,  người 

Trung quốc nói gia là đại gia đình, đại gia đình kéo dài đến năm Dân Quốc thứ hai 

mấy, trước chiến tranh vẫn còn không ít đại gia đình, sau 8 năm chiến tranh, thì đại 

gia đình không còn nữa. Thông thường đại gia đình có 5,6 đời không ra ở riêng, 

sống cùng nhau. Ở trong vùng nông thôn Trung quốc, bạn sẽ rất dễ thấy, thôn này 

là thôn Vương, thôn kia là thôn Trương, đó là một gia đình. Một thôn là một gia 

đình, nhân khẩu ít thì đại khái cũng có khoảng hai trăm người. Thông thường một 

gia đình có khoảng 300 người, nhà người ở đông đúc thì có 6,7 trăm người, nếu 

như không có quy củ thì  chẳng phải  là loạn sao. Cho nên gia quy vô cùng quan 

trọng, trong gia đình có gia đạo, có gia quy, có gia học, có gia nghiệp, nó là một 

đoàn thể của xã hội, là cơ sở tổ chức của quốc gia. Cho nên người Trung quốc nói, 

tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. Một gia đình trị tốt rồi, thì quốc thái dân an, những 

đứa trẻ trong nhà họ dạy rất khéo. Hiểu lý giữ pháp, mọi người là người tốt, mọi 

việc  là  việc  hay.  Cho  nên  tôi  thường  nói,  Trung  quốc  ngày  xưa,  trong  mọi  hãng 

mọi công việc,  công việc nào, được mọi người ngưỡng mộ nhất, hướng đến nhất? 

Chính là học và làm quan. Bạn xem làm quan, trong xã hội có địa vị rất cao, cũng 

có sự thu nhập rất tốt, nhàn rỗi, không có việc làm, không có vụ án để giải quyết. 

Một tháng mà có 1,2 vụ án là ghê gớm lắm. Vì sao vậy? Vì lão bá tánh đều tốt, con 

người không làm việc xấu, gia đình khéo dạy, mọi người tuân thủ Đệ tử quy, thì 

đều là người tốt. Chúng ta thấy bậc cổ nhân, tập bộ trong Tứ Khố Toàn Thư, những 

tác phẩm văn học này, phần lớn đều do người làm quan viết ra, họ không có việc gì 

làm, hàng ngày ở nhà đọc sách, viết văn, làm thơ. Không như ngày này, ngày nay 

làm quan là vất vả nhất, đúng thật là điên đảo. Vì sao vậy? Vì ngày nay nhà không 

còn, không có người dạy, trên thực tế thì vẫn còn có người dạy. Ai dạy vậy? Ti vi 

dạy, Internet dạy. Dạy điều gì? Dạy bạo lực sắc tình, dạy sát đạo dâm vọng, xã hội 

93 Tập 47 

4 



loạn hết rồi, cho nên người làm quan rất vất vả. Đó chính là nói đến sự quan trọng 

của việc giáo dục, quan trọng hơn tất cả. Cho nên đức Phật nói cấm giới, chính là 

quy củ, quy phạm trong cuộc sống, mọi người ai cũng tuân thủ, thì thế giới này hòa 

bình,  xã  hội này  an  định,  an  cư  lạc  nghiệp,  mới  thật  sự là  hạnh phúc  mỹ  mãn.  Ở 

đây nói  rất  cụ thể, nghĩa là bạn tu phước cách nào? Bạn tích  đức cách nào. Đạo 

Phật  tu phước tích đức, chính là sáu đề mục tu hành của Bồ tát. Tu những đề mục 

này cách nào đây? Ngày nay chúng ta ở đây có thể học một chút, trong kinh Phật 

có lục sự thành tựu, sáu việc để thành tựu Bồ tát, là sáu đề mục tu học, điều này rất 

quan trọng. 

Đoạn văn này ở trong Trang Nghiêm Luận. Luận vân: “ Bồ tát vị thành tựu 

lục độ cố quyết định ứng hành lục sự dã”. Bạn muốn thành tựu lục độ, nghĩa là sáu 

đề mục tu học của Bồ tát, bạn muốn học được sáu đề mục này, thì nhất định bạn 

phải làm sáu việc này. 

Việc thứ nhất là cúng dường, “cúng dường giả, vị nhân thành tựu đàn độ, cố 

hưng cúng dường, nhược bất trường thời cúng dường Tam bảo, tắc đàn độ bất đắc 

viên mãn dã”. Đàn là đàn na, là tiếng Ấn độ, dịch thành tiếng Trung quốc thì có 

nghĩa là bố thí, đây chính là mục thứ nhất Bố thí Ba la mật. Bố thí, nhưng ở đây 

không nói là bố thí, mà nói là cúng dường, trong việc bố thí dùng tâm cung kính 

chân thành nhất để làm, thì gọi là cúng dường. Bồ tát Phổ Hiền dạy chúng ta quảng 

tu cúng dường, cho nên trong Đại thừa giáo thường nói, Bồ tát không tu hạnh Phổ 

Hiền, thì chắc chắn không thể thành tựu viên mãn Phật đạo. Thành tựu viên mãn 

Phật  đạo,  quan  trọng  nhất  là  phải  tu  Phổ  Hiền  thập  nguyện.  Điều  thứ  nhất  trong 

thập  nguyện  là  lễ  kính,  thứ  hai  là  tán  thán,  điều  này  phải  học.  Con  người  và  con 

người  qua  lại  với  nhau,  lễ  phép  rất  quan  trọng,  cúi  mình  thấp  xuống  90  độ,  thì 

người nào cũng hoan hỷ. Khiêm hạ, tôn trọng người khác, tán thán người khác, thì 

duyên của bạn với mọi người sẽ tốt, bắt đầu làm từ đây, Đệ tử quy cũng dạy người 

ta học tập như thế. Kế tiếp là gì? Kế tiếp là cúng dường, người Trung quốc chúng 

ta từ xưa đến nay hiểu được. Từ triều Hán, Phật giáo từ triều Hán truyền lại, sau 

khi truyền đến đế vương Trung quốc đã tiếp nhận, chẳng những tiếp nhận, mà còn 

nghiêm chỉnh đẩy mạnh, nghĩa là đẩy mạnh sự giáo dục của đức Phật, nên biết rằng 

nó  không  phải  là  tôn  giáo.  Phật  giáo  biến  thành  tôn  giáo,  vào  khoảng  sau  Gia 

Khánh, vì thời Càn Long phật giáo vẫn chưa là tôn giáo, vẫn là giáo dục. Thật sự 

biến thành tôn giáo, là vào thời Từ Hy Thái hậu, khi bà chấp chánh, phế trừ sự dạy 

học  trong  cung  đình,  bà  ấy  thật  sự  mê  tín,  làm  việc  xin  xăm  bói  quẻ,  qua  lại  với 

quỷ  thần,  đây  là  sở  thích  của  bà  ấy.  Trên  làm  dưới  làm  theo,  cho  nên  Phật  giáo 

Tập 47  935 



không thể chấn hưng trở lại, cho nên lịch sử này không lâu, nhất định phải nhận rõ 

bộ  mặt  thật  của  Phật  giáo.  Nho  Thích  Đạo  đều  là  học  thuật,  lễ  kính,  tán  thán,  kế 

đến  là  cúng  dường.  Người  Trung  quốc  nói,  lễ  nhiều  người  không  trách.  Cúng 

dường ở trong cuộc sống hàng ngày, sự qua lại giữa con người với con người, đây 

chính là tặng lễ vật, cho nên phải biết rằng, tặng lễ vật thuộc về cúng dường, thuộc 

về tài bố thí. Tình cảm giữa con người với con người được kiến lập từ đây, lão Tổ 

tông của Trung quốc dạy chúng ta như thế. Khi Phật giáo truyền vào Trung quốc, 

đức Phật cũng dạy chúng ta như thế, hơn nữa nền tảng dạy học của Phật giáo, và 

nền tảng văn hóa truyền thống của Trung quốc hoàn toàn tương đồng. Nền tảng là 

gì? Là “hiếu dưỡng phụ mẫu”. Bạn xem tịnh nghiệp tam phúc, là nói học Phật, có 

ba  môn  bắt  buộc  phải  học,  ba  điều.  Tông  phái  trong  đạo  Phật  rất  nhiều,  ở  Trung 

quốc  có  10  tông,  phái  biệt  thì  càng  nhiều  hơn.  Pháp  môn  nghĩa  là  phương  pháp, 

môn kinh, tám vạn bốn ngàn, đều phải tuân thủ nguyên tắc này, nguyên tắc này là 

căn bản của căn bản, hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, cội rễ! Cho nên khi 

đạo Phật truyền vào Trung quốc, người Trung quốc lập tức tiếp nhận, là vì nó đứng 

cùng nền tảng với văn hóa Trung quốc, trên cùng một lý, thật là hiếm thấy. 

Kế đến là “từ tâm  bất sát”, đại từ đại bi, tuyệt đối không làm tổn hại tất cả 

chúng sanh, “tu thập thiện nghiệp”, từ căn bản này mà kiến lập, hoàn toàn tương 

đồng với truyền thống văn hóa Trung quốc. Thời xưa năm 70, tiến sỹ Thang Ân Tỷ 

nói  rất  hay,  ông  tán  thán  người  Trung  quốc  có  trí  huệ,  tấm  lòng  rộng  lớn,  có  thể 

tiếp nhận các nền văn hóa khác nhau. Phật giáo từ Ấn độ truyền đến, không giống 

với nền văn hóa Trung quốc, nhưng mà khi truyền vào Trung quốc, người Trung 

quốc nhiệt liệt hoan nghênh nó, học tập nó. Phật pháp đã làm nền văn hóa truyền 

thống Trung quốc phong phú, những lời này nói rất có lý. Cho nên ngày nay chúng 

ta đề xướng đa nguyên văn hóa, phải đoàn kết, phải hợp tác, phải hỗ tương học tập. 

Sự việc này chúng tôi đã làm mười mấy năm, bắt đầu làm từ năm 1999, ngày nay 

cách nghĩ, cách làm, và kinh nghiệm của chúng tôi, từ từ đi đến giai đoạn thành 

thục. Cho nên học viện của chúng tôi, từ cuối năm nay bắt đầu chính thức học tập, 

điển tích, kinh điển của các tôn giáo. Nghiêm chỉnh học tập, mục đích gì? Là làm 

phong phú nội dung kinh giáo của chúng ta, rút tỉa những tinh hoa trong kinh điển 

của các tôn giáo, để bồi bổ thêm cho chính mình, nâng cao cảnh giới của bản thân, 

không thể kiến thức hẹp hòi. Mỗi một đạo đều có cái hay của nó, đều có chỗ tuyệt 

vời của nó, chúng ta cố gắng hấp thu, thành tựu đức hạnh của  chính mình, thành 

tựu  trí  huệ  của  chính  mình.  Đây  là  lý  do  chúng  tôi  học  đa  nguyên  văn  hóa  trong 

kinh điển của các tôn giáo. 

93 Tập 47 

6 



Dưới đây có một câu, chúng ta phải nhìn thoáng, không được chấp vào lời 

nói, “nhược bất trường thời cúng dường Tam bảo”, là câu này. Trường thời thì dễ 

hiểu, nhưng Tam bảo là gì? Tam bảo là Phật, Pháp, Tăng. Nếu như bạn không hiểu, 

thì bạn sẽ nói đây là mê tín. Ý nghĩa thật sự của Tam bảo là gì? Phật là giác ngộ. 

Nghĩa  là  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói,  thanh  tịnh  bình đẳng  giác,  Phật  là  giác, 

Pháp là bình đẳng, Tăng là thanh tịnh. Giác Chánh Tịnh. Nếu chúng ta hiểu được 

trường thời cúng dường Giác Chánh Tịnh, đối với bậc giác ngộ chúng ta phải cúng 

dường họ. Dùng cái gì để cúng dường? Y giáo tu hành để cúng dường, không phải 

lấy tiền tài, không phải lấy vàng bạc. Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, 

ngài  đã  làm  gương  cho  chúng  ta  thấy,  một  đời  ngài  giảng  dạy,  30  tuổi  là  tu  tập 

thành tựu. Người Trung quốc nói tam thập nhi lập, đức Phật Thích Ca Mâu Ni tam 

thập nhi lập, Khổng Tử cũng tam thập nhi lập, thập ngũ hữu chí ư học, tam thập nhi 

lập. Năm đức Phật Thích Ca Mâu Ni 19 tuổi, ngài từ bỏ gia đình ra đi tham học, 

học 12 năm khai trí huệ, cũng là tam thập nhi lập. Nhưng đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni, sau khi thành tựu học thuật và đức hạnh, ngài bắt đầu công việc giảng dạy, một 

đời vui với công việc đó không mệt mỏi, cuộc sống đơn giản. Ngày nay chúng ta 

nói sống cuộc sống khổ hạnh tăng, tài sản của ngài là 3 y 1 bình bát, ba tấm y một 

cái  bát, đây  chính là tài sản  của ngài.  Ngày  ăn  một  bữa,  ngủ dưới  gốc cây,  ngài 

không cần gì hết, cúng dường ngài cách nào đây? Ngài dạy bạn, bạn nghiêm chỉnh 

học tập, chịu áp dùng, là ngài vui mừng nhất. Thầy giáo dạy học trò, một đời dạy 

học, dùng người thời nay mà nói, thì ngài là một nhà giáo dục, địa vị của ngài là 

một  vị  thầy  giáo,  không  liên  quan  gì  đến  tôn  giáo,  không dính  dáng gì  tới.  Ngày 

nay biến thành tôn giáo, những học sinh đời sau như chúng ta, có lỗi với đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, học thuật hay như vậy, sao lại để nó biến thành tôn giáo? Bản 

thân nó không thay đổi, những người bất hiếu như chúng ta đây, những đệ tử đệ tôn 

này đã biến nó thành tôn giáo, đức Phật Thích Ca Mâu Ni biết, ngày nào ngài cũng 

chảy  nước  mắt,  bản  thân  chúng  ta  cần  nên  phản  tỉnh  lại.  Những  điều  ngài  dạy 

chúng ta ở đâu? Ở trong kinh điển, đạo lý trong kinh điển. Giảng cho chúng ta biết 

quy luật tự nhiên, tư tưởng, ngôn hành của chúng ta, làm thế nào để tùy thuận với 

quy  luật  của  đại  tự  nhiên.  Quy  luật  của  đại  tự  nhiên  gọi  là  đạo,  tùy  thuận  đại  tự 

nhiên gọi là đức, trái ngược với đại tự nhiên thì tai nạn sẽ đến. Ngày nay con người 

không tin tưởng Thánh hiền, không tin tưởng tôn giáo, mà tin tưởng khoa học kỹ 

thuật, khoa học kỹ thuật phá hoại sự thăng bằng của sinh thái tự nhiên, tạo nên địa 

cầu  ngày  nay  có  rất  nhiều  tai  nạn.  Ngay  cả  các  nhà  khoa  học  cận  đại  cũng  thừa 

nhận, tai nạn từ đâu mà có? Con người gây nên. Rõ ràng nhất là ngày nay nhiệt độ 

của địa cầu càng nóng lên, đây là hiện tượng rất đáng sợ. Khí hậu có sự thay đổi 

Tập 47  937 



nghiêm  trọng,  sự  thay  đổi  này  mang  đến  hậu  quả  không  thể  tưởng  tượng  được. 

Năm nay ở Trung quốc mùa đông ấm, phải nói là năm ngoái, lúa mạch thu hoạch 

giảm  xuống 40%.  Vùng  Đông  Bắc  Trung quốc  là  nơi  sản  xuất  lúa  mạch  lớn  trên 

thế giới, lương thực giảm sản rất nhiều, sau này con người ăn cái gì đây? Cho nên 

sau nguy cơ tài chính, các nhà khoa học cảnh cáo cho chúng ta biết là có nguy cơ 

lương thực, điều này  mới  thật  sự là đáng sợ. Rất  nhiều tai nạn, đều không tránh 

khỏi sự liên quan do con người gây nên. Đạo của Thánh hiền không gì khác, ngoài 

việc dạy chúng ta tuân thủ quy tắc của đại tự nhiên, không nên phá hoại nó. 

Chúng  ta  học  Phật  nhiều  năm  rồi,  ăn  chay  được,  ăn  chay  đối  với  sức  khỏe 

của con người rất có lợi. Nhưng ngày nay thức ăn chay cũng có vấn đề, gạo và rau 

sử  dụng  thuốc  sâu,  phân  bón,  phá  hoại  sinh  thái  tự  nhiên,  nhìn  thấy  rất  đẹp  mắt, 

nhưng dinh dưỡng thì không thể đem so với ngày xưa. Trái cây thật sự nhìn rất đẹp 

mắt, lớn hơn ngày xưa nhiều, ăn thì chẳng có mùi vị gì, ăn vào bụng không có dinh 

dưỡng,  có  khi  còn  mang  mầm  bệnh  đến  cho  bạn,  bạn  nghĩ  xem  có  phiền  phức 

không? Ở trong thịt vấn đề còn nghiêm trọng hơn. Cho nên trên thế giới ngày nay, 

những  căn  bệnh  kỳ  quái  đều  xuất  hiện,  lão  Tổ  tông  nói  với  chúng  ta  bệnh  tùng 

khẩu nhập, đại đa số bệnh tật từ đâu mà có? Từ ẩm thực mà có, đây là khoa học 

mang đến cho chúng ta, mang đến cho chúng ta như trong kinh nói, “uống đắng ăn 

độc”, coi trọng nhìn không coi trọng ăn, những đạo lý này cần nên biết. 

Cho nên ở đây nói cúng dường Tam bảo, là dùng tâm chân thành của chúng 

ta cúng dường, tâm thanh tịnh cúng dường, lấy y giáo phụng hành để cúng dường, 

như vậy là đúng. Mục đích tu học Phật pháp, thứ nhất là thân tâm khỏe mạnh, thứ 

hai là gia đình hạnh phúc sự nghiệp thuận lợi. Nếu như không đạt được những điều 

lợi ích này thì bạn học làm gì? Nếu như học mà không dùng được, thì đâu cần phải 

lãng phí thời gian, lãng phí tinh thần làm gì? Học nó có lợi. Thật sự trong kinh Phật 

không có một câu giả dối, bạn đều có thể đạt được hết, tề gia, trị quốc, bình thiên 

hạ, lý luận, đạo đức, phương pháp đều có cả. Hóa giải tất cả tai nạn, đều có phương 

pháp tuyệt diệu của nó. Cho nên Bố thí Ba la mật cần nên biết, không phải ở trên 

hình thức, mọi người nghe được điều này thì nghĩ đến mặt hình thức, sai rồi, hình 

thức qua nhỏ bé. trong kinh Phật cúng dường Phật, dùng gì để cúng dường? Một 

đóa hoa, hương hoa cúng dường, không kêu bạn cúng dường tiền, cúng dường tiền 

thì bạn hoàn toàn hiểu lầm ý nghĩa của nó rồi. Đức Phật một đời tay không đụng 

đến tiền, thì sao bạn có thể cúng dường tiền cho ngài chứ? Bạn xem từ giới Sa Di, 

chỉ có 10 điều giới, trong đó có một điều, không được đụng đến những thứ tiền tài 

93 Tập 47 

8 



vàng bạc, đầu tiên  phải buông bỏ những thứ này, thì tâm của bạn  mới thanh tịnh 

được. Nếu như không buông bỏ được những thứ này, thì tâm của bạn làm sao thanh 

tịnh  được,  điều  này  cần  nên  biết.  Khi  đức  Phật  còn  tại  thế  bạn  cúng  dường ngài, 

ngài đi khất thực, bạn cúng dường ngài một chút đồ ăn, không phải là một chén, 

trong nhà bạn có nhiều đồ ăn, cúng dường cho ngài, một muỗng thức ăn, bởi vì một 

cái bát không phải ngài khất thực một nhà, đi khất thực mấy nhà để chung một cái 

bát.  Thông  thường thì khoảng 7  nhà,  khất  thực được  một  bát  cơm,  không phải  là 

một nhà. Chế độ đó hay, thật sự kêu bạn triệt để buông bỏ, không có một chút tham 

tâm nào hết. 

Thứ hai là học giới, học giới nghĩa là thủ pháp, học quy củ, là nhân thành tựu 

giới độ, cho nên học trì giới, nếu không trường thời trì giới, thì giới độ không thể 

được viên mãn. Giới là gì? Là quy phạm trong cuộc sống, nếu như bạn không học, 

cuộc sống cá nhân bạn không có quy luật, thì bạn không thể được quả báo trường 

thọ sống lâu. Bạn tiếp xúc với đại chúng không có quy củ, thì đoàn thể này sẽ hỗn 

loạn, nó không giống một đoàn thể. Ngày nay chúng ta thấy đạo Phật trên khắp thế 

giới, đã nhiều năm rồi tôi cũng đi rất nhiều nơi, tiếp xúc với đệ tử Phật ở khắp nơi. 

Người tại gia học Phật bỏ qua Thập thiện nghiệp đạo, người xuất gia không học Sa 

Di  luật  nghi,  thì  Phật  pháp  sẽ  diệt.  Điều  này  cần  nên  biết,  giới  là  hạnh,  rất  quan 

trọng, bạn học những lý luận này, học những lý luận trong kinh giáo này, bạn phải 

áp  dụng  vào  trong  cuộc  sống,  bạn  đem  ra  thực  hành  nó,  đó  chính  là  giới.  Bạn 

không  làm  được  thì  coi  như  là  chưa  học,  cho  nên  không  có  giới  thì  Phật  cũng 

không  còn  nữa.  Đạo  Nho  truyền  thống  của  Trung  quốc,  nếu  như  không  có  lễ  thì 

Nho cũng không còn. Ngày nay thật sự lễ trong đạo Nho không còn nữa, Giới của 

đạo Phật cũng không có. Ngày nay Phật biến thành gì rồi? Ngày nay gọi là Phật 

học, coi nó là một loại học thuật để nghiên cứu, bạn không đạt được lợi ích thật sự 

của Phật pháp. Lợi ích thật sự là nâng cao cảnh giới của bạn, nâng cao đức hạnh 

của bạn, nâng cao trí huệ của bạn, ba việc này bạn đã không làm được. Như mấy 

năm trước đây, tôi ở trong đại học Kiếm Kiều, đại học Luân Đôn, vì các bạn học hệ 

hán học, diễn giảng cho họ hai lần, ba trường học ở Luân Đôn, bao gồm Newton. 

Hệ hán học ở Âu châu là học phủ nổi tiếng nhất. Học sinh ở trong đó, lớp tiến sỹ, 

lớp  thạc  sỹ,  tôi  rất  thán  phục,  thán  phục  họ  nói  tiếng  Bắc  Kinh  rất  hay,  tôi  còn 

không bằng học đấy, có thể xem cổ văn của Trung quốc, bởi vì sách cổ đều là cổ 

văn, chẳng thể không thán phục họ, họ học rất thành đạt. Tôi đến thăm quan, đến 

phỏng  vấn  và  nói  chuyện  với  họ.  Tôi  nói  quí  vị  có  thể  dùng,  điển  tích  của  Nho 

Thích Đạo để viết luận văn, học vị tiến sỹ có thể đạt được, sau này cũng có thể làm 

một vị giáo thọ nổi tiếng, cũng là một nhà hán học Âu châu. Tôi nói chắc chắn quí 

Tập 47  939 



vị không thể như tôi, tự tại, vui vẻ, và hạnh phúc. Nguyên nhân vì sao? Vì những 

điều tôi học và quí vị học tương phản với nhau. Viết Phật học, Đạo học, Nho học 

lên trên bảng, họ đọc từ bên này sang bên kia, Nho học, Đạo học, Phật học. Tôi nói 

tôi trái ngược lại với quí vị, tôi đọc từ bên kia lại, người Trung quốc từ phải sang 

trái, người Trung quốc đọc là học Nho, học Phật, học Đạo, thì không giống nhau 

rồi. Học Nho phải học được giống như Khổng Tử, Mạnh Tử vậy, học Phật phải học 

được giống như đức Phật Thích Ca Mâu Ni, học Đạo cũng phải đạt được như Lão 

Tử Trang Tử vậy, bạn thật sự học được rồi. Cho nên ngày nay người học Phật, học 

Đạo, học Nho không có, nhưng người nghiên cứu về Đạo học, Nho học, Phật học 

lại rất nhiều, biến nó thành học thuật, nó biến chất mất rồi. Hình tướng thì vẫn như 

vậy,  nhưng  mùi  vị  thì  hoàn  toàn  khác,  cũng  giống  như  nông  sản  phẩm  ngày  nay 

vậy, hoàn toàn dùng thuốc sâu phân bón, biến chất mất rồi. Vẫn là lúa nước, vẫn là 

lúa mạch, nhưng mùi vị thì khác, không có dinh dưỡng. Bạn muốn có sự thành tựu 

như Cổ thánh tiên hiền, chắc chắn bạn làm không được, cho nên một đời bạn, vẫn 

sống trong thế giới phiền não và thống khổ. Điều này là tôi nói với họ, lão Tổ tông 

ở Trung quốc, xứng đáng với con cháu đời sau, con cháu đời sau thì có lỗi với lão 

Tổ tông, gọi là đại bất hiếu! Để lại đồ tốt như thế mà không nhận biết. Những món 

đồ quí giá này, thật sự có thể giúp cho bạn trong một đời, đạt được đại phước huệ. 

Cho nên gần đây, cũng có khoảng mười mấy năm rồi, chúng tôi tích cực đề xướng 

giới  học,  chúng  tôi  biết,  vì  sao  không  thể  áp  dụng  Sa  Di  luật  nghi,  không  thể  áp 

dụng Thập thiện nghiệp. Hai điều này là nền tảng của Phật pháp, vì sao người xưa 

có thể làm được? Vì sao người thời nay chúng ta không làm được? Chúng ta suy 

nghĩ, chúng ta tư duy, chúng ta nghiên cứu thử xem, người xưa nền tảng rất sâu! 

Sự giáo dục luân lý đạo đức do cha mẹ dạy, gọi là giáo dục từ gốc. Giáo dục từ gốc 

vào thời điểm nào? Trước 3 tuổi, từ khi ra đời cho đến năm 3 tuổi là 1000 ngày, 

1000 ngày này gọi là giáo dục từ gốc. Dạy điều gì vậy? Chính là dạy Đệ tử quy, 

không phải là giảng, đó là em bé, không phải là giảng cho nó nghe, mà làm cho nó 

thấy. Cho nên Đệ Tử Quy dạy cách nào? Cha mẹ thực hành Đệ tử quy trong cuộc 

sống hàng ngày, đứa trẻ vừa ra đời, mở mắt ra là nó biết nhìn rồi, lỗ tai nó đã biết 

nghe, nó bắt đầu biết bắt chước, biết học tập theo rồi. Cho nên cha mẹ ở trước mặt 

đứa trẻ, ngôn ngữ hành đồng đều phải hợp lễ. Vì sao vậy? Vì  đứa trẻ học theo, học 

3 năm thì nền tảng kiên cố rồi. Ngạn ngữ Trung quốc có câu: “ 3 tuổi thấy 80”, ba 

tuổi  trồng  nền  tảng  sâu  dày,  thì  80  tuổi  cũng  không  thay  đổi.  Giáo  dục  như  thế 

ngày nay không còn nữa, nếu như có, thì nó cũng trồng nền tảng sâu dày, khi đứa 

bé vừa mở mắt ra là nó xem ti vi. Ti vi diễn những gì? Cha mẹ không còn dạy nữa, 

94 Tập 47 

0 



cha mẹ ở trước mặt đứa trẻ, đôi khi còn có thái độ không tốt, đều được đứa trẻ học 

hết, cho nên nói đứa trẻ khó dạy. Vì sao khó dạy? Vì do bạn dạy nó như vậy mà. 

Cha mẹ cảm nhận được đứa trẻ khó dạy, trong trường học thầy giáo thấy học trò 

khó dạy, đây là vấn đề lớn trong xã hội ngày nay, cho nên khó, vô cùng khó! Nhân 

chi sơ tánh bổn thiện, tánh tương cận tập tương viễn. Tập tánh chính là tập quán, 

bổn  tánh  là  thiện,  tập  quán  là  bất  thiện,  học  hư  hết,  thì  xã  hội  này  làm  sao  mà 

không  hỗn  loạn  được?  Cho  nên  chúng  tôi  tích  cực  đề  xướng  Đệ  tử  quy,  lúc  nhỏ 

không học qua bây giờ mau chóng đến học bù. Nhất định phải hạ thủ từ đệ tử quy, 

phải xây dựng nền tảng từ trong Cảm ứng Thiên, sau đó Thập Thiện Nghiệp Đạo, 

Sa  Di  Luật  Nghi,  thì  bạn  rất  dễ  dàng  làm  được,  đó  gọi  là  nền  tảng  của  nền  tảng. 

Nền tảng thứ nhất là Đệ Tử Quy, nền tảng thứ hai là Cảm ứng Thiên, nền tảng thứ 

ba Là Thập Thiện Nghiệp Đạo. Ba nền tảng của Nho Thích Đạo, nó có thứ tự trước 

sau.  Không  có  hai  điều  trước,  thì  Thập  thiện nghiệp  đạo không thực  hành  được, 

không thực hành Thập thiện nghiệp đạo, thì Sa di luật nghi không hành được. Ngày 

nay chúng ta học bù, học bù còn hơn không học. Nếu bạn thật sự phát tâm, thật sự 

sám hối, đoạn ác tu thiện, thì vẫn còn kịp, vẫn còn cứu được. Nếu như không biết 

sám hối, tất cả vẫn tùy thuận theo tập khí phiền não, thì tiêu rồi, tuy một đời nghiên 

cứu về Phật học, giảng giải thao thao bất tuyệt, mà không đạt được lợi ích thật sự, 

cho  nên  giới  luật  quan  trong  hơn  bất  cứ  thứ  gì  hết.  Trong  phật  pháp  nói  tín  giải 

hành  chứng,  học  tập  kinh  giáo  là  tín  giải,  lý  giải,  hiểu  rõ,  sau  khi  hiểu  rõ  rồi  thì 

phải làm, phải hành, không hành sao được. Y theo lý luận này, y theo phương pháp 

này mà tu tập. Tu là tu sửa, hành là hành vi. Bậc Thánh nhân đưa ra cho chúng ta 

tiêu  chuẩn,  đặt  ở  trước  mặt  chúng  ta,  tiêu  chuẩn  này  không  phải  do  họ  chế  định, 

điều này nhất định bạn phải biết, tiêu chuẩn này là pháp tánh, là tự tánh tự nhiên 

lưu xuất ra, chứ chẳng phải do người nào chế tạo phát minh ra. Nói cách khác, đó 

là quy luật của đại tự nhiên, cổ thánh tiên hiền đã phát hiện ra, tuân thủ quy luật 

của đại tự nhiên, cuộc sống của bạn mới đạt được hạnh phúc mỹ mãn, bạn không 

thể  làm  trái  ngược  với  đại  tự  nhiên.  Nhưng  ngày  nay  đại  tự  nhiên  cũng  loạn  rồi, 

loạn  hết  tất  cả,  tai  họa  này  lớn  lắm  đó.  Từ  xưa  tới  nay  Trung  quốc  lấy  nông  lập 

nước, nông canh, nông canh trồng cấy thu hoặc trông vào thời tiết. Mỗi tháng có 

hai tiết khí, 24 tiết khí, khi nào gieo giống, khi nào thu hoặch, không bỏ lỡ nhân 

duyên thời tiết. Tôi ở trong khu vườn này, có  một cây nở hoa giống như hoa sen 

vậy, hoa nở trên cây, rất nhiều, rất đẹp. Cây này vốn không phải nở hoa vào thời 

điểm này, nhưng năm này lại nở vào lúc này, chúng tôi cảm thấy rất kỳ lạ, chính là 

khí hậu biến hóa, khí hậu không bình thường. 24 tiết khí loạn mất rồi, đây không 

phải  là  hiện  tượng  tốt,  khiến  cho  quy  luật  trong  cuộc  sống  của  chúng  ta  cũng  bị 

Tập 47  941 



loạn, không biết đối phó cách nào. Ở trong thời đại này, ai dạy chúng ta đây? Rốt 

cuộc  nguyên  nhân  gì  phát  sinh  vậy?  Đây  nói  về  lý  sự  nhân  quả,  chúng  ta  dùng 

phương pháp nào để đối phó? Đây là vấn đề lớn, cũng là việc lớn, chứ không phải 

việc nhỏ đâu. Bản thân chúng ta không giữ quy củ, thì quy củ của đại tự nhiên cũng 

loạn mất, đáng để chúng ta cảnh giác. Chúng ta cần nên làm thế nào? Những quy 

củ xưa, những điều hay, chúng ta phải tìm lại, thân thể lực hành. Bậc cổ đức cho 

chúng ta biết, trong 100 người có 1 người giác ngộ, một người quay đầu, thì xã hội 

này, môi trường này còn có thể cứu được. 1% con người quay đầu, thì có thể giúp 

cho xã hội này, giúp cho quả địa  cầu  này, khiến nó trở lại bình thường. Cho nên 

việc cầu nguyện trong tôn giáo là có lý, đó không phải là mê tín. Có nhiều người ý 

chí  tập  trung,  suy  nghĩ  một  sự  việc,  có  rất  nhiều  người  đến  hỏi  tôi,  có  hiệu  quả 

không? Có hiệu quả, nhưng đó là trị ngọn không trị gốc. 

Giang Bổn Thắng tiến sỹ người Nhật làm thực nghiệm, tìm 150 người, cầu 

nguyện ở eo biển chỗ hồ Tỳ Bà, mời một vị Hòa thượng hơn 90 tuổi, thời gian cầu 

nguyện là một tiếng đồng hồ. Kêu mọi người buông bỏ hết tất cả vọng niệm, chỉ 

suy nghĩ một việc, nước trong hồ đó rất dơ bẩn, hơn 20 năm rồi, mùi rất khó ngửi, 

mọi người phát ra một ý niệm, nước hồ trong sạch rồi, tâm thì nghĩ, miệng thì đọc. 

Đọc một tiếng đồng hồ, 150 người, trải qua 3 ngày, nước hồ thật sự trong sạch, mùi 

hôi thật sự không còn nữa. Truyền thông của Nhật bản đều đưa tín, họ cảm thấy rất 

kinh ngạc, duy trì được bao lâu? Nửa năm! Sau nửa năm nó trở lại trạng thái như 

xưa. Cho nên chúng tôi nói vơi tiến sỹ Giang Bổn, tốt nhất quí vị cứ hai tháng đến 

đó cầu nguyện một lần, thì nước ở đó sẽ duy trì được thời gian dài. Đó là trị ngọn 

không  trị  gốc!  Làm  thế  nào  để  trị  gốc?  Chúng  ta  trở  về  với  tâm  thanh  tịnh.  Đức 

Phật nói cho chúng ta biết, cần tu giới định huệ, diệt trừ tham sân si, đó là trị gốc. 

Những người sinh sống bên bờ hồ này, đều có thể đoạn ác tu thiện, đều có thể tích 

lũy công đức, sự nhiễm ô và dơ bẩn ở môi trường bên ngoài, tự nhiên không còn 

nữa.  Cho  nên  Phật  pháp  cho  chúng  ta  biết,  “tâm  tịnh  tắc  quốc  độ  tịnh”,  nếu  như 

mọi người sống ở nơi này tâm đều thanh tịnh, thì nơi này sẽ không có sự nhiễm ô, 

tự nhiên sẽ không nhiễm ô, đó là trị gốc. Hiểu được lý này rồi, thì gốc ngọn cùng 

trị, chắc chắn có hiệu quả. Trị gốc nhưng vẫn phải tu đức, vẫn phải hạ thủ công phu 

từ Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, những điều này đều làm được 

rồi, thì sơn hà đại địa nơi đây, tuyệt đối không có tai họa xuất hiện. Cúng dường và 

học giới là đều nói về căn bản, gọi là pháp căn bản. 

94 Tập 47 

2 



Thứ  ba  là  Từ  bi,  nghĩa  là  tu  tập  tâm  từ  bi,  ngày  nay  chúng  ta  nói  là  tình 

thương. “Vị nhân thành tựu nhẫn độ”, Nhẫn nhục Ba la mật, cho nên tu tập tâm đại 

bi,  nhiêu  ích  chúng  sanh.  Nếu  không  trường  thời  nhẫn  chịu  và  không  nhiêu  ích 

chúng sanh, thì nhẫn độ không thể đạt được viên mãn. Nhẫn nghĩa là tâm nhẫn nại, 

trong tâm nhẫn nại là tình thương. Tâm đại bi dùng ngôn từ ngày nay chính là tình 

thương, tình thương đầu tiên là phải thương chính mình, không thương chính mình 

thì  sẽ  không  biết  thương  người  khác.  Thật  sự  thương  chính  mình,  là  tánh  đức 

thương chính mình. Lão Tổ tông cho chúng ta biết, “nhân chi sơ tánh bổn thiện”, 

chúng ta phải khẳng định bản thân mình bổn tánh bổn thiện. Chúng ta bắt đầu tình 

thương từ đâu? Thương bổn thiện của chính mình, trong bổn thiện chắc chắn không 

có một niệm ác, tánh đức viên mãn, bạn cần nên phát tâm này, ở trong Phật pháp 

gọi là Tâm bồ đề. Chúng tôi vì muốn cho mọi người dễ dàng cảm nhận được, dễ 

dàng hiểu rõ được, chúng tôi dùng 10 chữ để hiển thị nó. Thứ nhất là chân thành, 

tâm chân thành là bổn thể của chân tâm, tự thọ dụng của tâm chân thành là hưởng 

thụ, là tâm thanh tịnh, là tâm bình đẳng, là tâm chánh giác, tự thọ dụng. Tâm của 

chúng ta an trú trong sự thanh tịnh bình đẳng giác, đại từ đại bi đối với tất cả chúng 

sanh bên ngoài, thông thường nói là bác ái. Trong Đệ tử quy nói: “Phàm là người, 

đều nên thương”, ý nghĩa này là Tiểu thừa, trong Đệ tử quy có Đại thừa không? 

Có! Có hai câu là Đại thừa, “phiếm ái chúng, nhi thân nhân”, hai câu này là Đại 

thừa. Phiếm ái, chính là đại ái, là bác ái. Chúng là gì? Đạo Phật nói chúng, là hiện 

tượng chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi, gọi là chúng sanh. Phạm vi chúng sanh 

rất lớn, con người là chúng sanh, động vật cũng là chúng sanh, chúng duyên hòa 

hợp  mà  sanh  khởi,  thực  vật  cũng  là  chúng  sanh,  khoáng  vật  cũng  là  chúng  sanh, 

hiện  tượng  tự  nhiên  cũng  là  chúng  sanh.  Nói  cách  khác,  tình  thương  này,  chẳng 

những thương nhân loại, mà thương hoa cỏ cây cối, thương sơn hà đại địa, thương 

hư không pháp giới, bạn xem tình thương đó có lớn không? Bạn thương được thì 

bạn sẽ không làm tổn hại chúng, nếu bạn làm tổn hại chúng là bạn không thương 

chúng.  Tu  tập  môn học  này,  thì  nhất  định  bạn phải  có  tâm  kiên  nhẫn,  đặc  biệt  là 

hữu tình chúng sanh, họ mê hoặc điên đảo, họ đang tạo nghiệp tội, bạn có thể nhẫn 

chịu, đối với họ bạn không sanh tâm sân hận. Bạn đứng một bên quan sát, hết sức 

cẩn thận, dùng phương tiện thiện xảo cách nào, giúp cho họ giác ngộ, giúp cho họ 

quay đầu. Cho nên tuy họ làm tổn hại bạn, làm tổn hại bản thân chúng ta, quyết 

định không oán hận, không oán hận thì chắc chắn không có báo thù. Vì sao vậy? Vì 

chúng  ta  nhận  biết  rõ  ràng,  khắp  cả  vũ  trụ  và  bản  thân  chúng  ta  là  một  thể  sanh 

mạng cộng đồng. Họ phạm sai lầm, làm sao bạn có thể oán hận họ được? Vì sao họ 

phạm  sai  lầm?  Vì  họ  không  được  học  qua,  họ  không  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật, 

Tập 47  943 



chân tướng sự thật là một thể sanh mạng cộng đồng. Trong chân tướng sự thật, con 

người và chúng sanh chắc chắn không có tham sân si mạn, vì mê thất tự tánh mới 

sanh ra những quan niệm sai lầm này,  sau khi giác ngộ thì những thứ này không 

còn nữa. Chúng sanh và Phật chỉ khác ở chỗ mê ngộ mà thôi, người mê thì có oán 

hận, người giác ngộ thì làm sao có oán hận được, làm gì có lý như thế? Tâm của 

bậc giác ngộ là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giác ngộ. Cho nên tôi đến Úc 

Châu, đại diện cho trường học Úc Châu, không ít lần đi tham dự hội nghị hòa bình 

của  Liên hiệp quốc, xung đột hóa giải cách nào? Làm thế  nào  để  thực  hiện  được 

hòa bình, không có gì khác ngoài tình thương. Tình thương bản thân mình vốn sẵn 

có, có thể tìm lại nó và chăm sóc nuôi dưỡng nó, mở rộng tình thương. Thật sự làm 

được“ phiếm ái chúng, nhi thân nhân”, thì không còn xung đột nữa, xã hội sẽ an 

định thế giới sẽ hòa bình, đạo lý  này rất nhiều người đã đánh mất. 

Chúng tôi có cơ hội, phát biểu bài tham luận ở Liên Hiệp quốc, các bạn tham 

dự hội nghị nghe rồi đều rất vui vẻ, thật sự họ chưa bao giờ được nghe, chưa bao 

giờ nghĩ đến,  đây mới là phương pháp hóa giải xung đột hay, nhưng mà họ không 

tin. Họ nói, pháp sư à, đây là lý luận, không làm được đâu, những lời này tôi nghe 

rồi thật sự cảm thấy rất khó xử, họ nói đây là người xưa nói, là lý tưởng, chứ không 

phải  là  sự  thật.  Thế  nên  bắt  buộc  chúng  ta  phải  làm  gương,  làm  mẫu  mực  mới 

được, họ thấy rồi, họ sẽ tin. Cho nên Tổ tông của chúng ta có đức, tam bảo gia hộ. 

Ở quê hương của chúng tôi, thôn Thang Trì, huyện Lô Giang tỉnh An Vi, tôi làm 

thí nghiệm ở đó, đã làm thành công. Thời gian rất ngắn là thành công rồi, chính là 

dạy  Để  tử  quy,  chúng  tôi  sử  dụng  một  phương  pháp,  khiến  cho  người  dân  trong 

thôn nhỏ này, có 4 vạn 8 ngàn, lớn bé già trẻ, các hãng các việc đều cùng nhau học, 

không cùng nhau học thì không thể có được hiệu quả. Bạn nói kêu những người trẻ 

làm, họ thấy những người lớn không làm, họ sẽ nói bạn lường gạt họ. Bạn nói  ở 

trong trường học dạy học sinh làm, thầy giáo không làm, thì học sinh sẽ không tin, 

thế thì sẽ không có hiệu quả. Cách dạy học này của Trung quốc, bị đoạn mất ít nhất 

là bốn đời rồi. Sau khi Mãn Thanh mất nước, chúng ta đã bỏ qua, Mãn Thanh mất 

nước  khoảng  20  năm,  phong  khí  này  vẫn  còn  duy  trì,  kiểu  dạy  học  này  ở  nông 

thôn, tôi sống ở vùng nông thôn, ở nông thôn rất phổ biến. Nhưng sau hai lần đại 

chiến, người Nhật đầu hàng, chúng tôi trở về lại quê hương thì không còn thấy nữa, 

thật sự không còn nữa, cho nên tôi tính ít nhất cũng bị đoạn mất bốn đời rồi. Bây 

giờ muốn phục hồi lại chắc chắn có sự khó khăn, cho nên tôi yêu cầu các thầy cô 

giáo,  quí  vị  phải  làm  được  trước,  quí  vị  không  làm  được,  thì  không  thể  dạy  cho 

người khác. Chúng tôi đã tiếp nhận được 37 thầy cô giáo, thầy cô giáo rất hợp tác, 

94 Tập 47 

4 



họ thật sự đã làm được. Làm được, chúng tôi dạy cách nào đây? Chúng tôi xuống 

làng vào nhà, làm cho quí vị thấy, người già nhìn thấy cảm động, con của tôi giống 

quí vị như thế này thì hay biết mấy, hiếu thảo quá. Phận làm con thấy rồi cũng cảm 

động, cảm thấy bất hiếu với cha mẹ, có lỗi với cha mẹ. Thời gian rất ngắn, phong 

khí ở thôn nhỏ này, thay đổi 180 độ, chúng tôi nhìn thấy rất cảm động. Đầu tiên tôi 

dự định phải mất hai đến ba năm, mới có thể thấy được hiệu quả, không ngờ mới 

3,4 tháng, mà hiệu quả đã rõ ràng như vậy, khi đó tôi đã nhớ ra và giới thiệu với 

Liên  Hợp  quốc,  quả  thật  là  Tổ  tông  che  chở,  sau  hai tháng,  tổng  bộ  tổ  chức  giáo 

khoa văn của Liên Hợp quốc ở Paris đến tìm tôi, thế là tốt rồi, tìm tôi thì dễ giải 

quyết rồi. Chúng tôi mở một chương trình hoạt động lớn ở Paris, có đại biểu của 

192  quốc  gia  đến  tham  dự,  làm  được  vô  cùng  thành  công.  Liên  Hợp  quốc  cho 

chúng  tôi  một  phòng  triển  lãm,  chúng  tôi  lấy  sự  dạy  học  ở  Thang  Trì,  thành  quả 

của 4 tháng đem triển lãm ở đó, nhận được hiệu quả rất lớn, nói lên rằng những thứ 

truyền thống cổ xưa của Trung quốc, ngày nay rất hữu dụng. Sau đại hội đại biểu 

của 192 nước, đều muốn đến Thang Trì khảo sát, học tập. Nhân duyên này quá thù 

thắng! Tuy có một số nhân duyên sai biệt, nên họ không đến đó được, nhưng mà 

bản thân họ, tự động dùng phương pháp đi tham quan du lịch, hình như có hơn hai 

mươi đại biểu đi tham quan, họ đến đó xem rồi vô cùng cảm động, hiện nay chánh 

phủ tiếp nhận rồi. Ngày nay ở Trung quốc, tôi nghe nói quốc gia chính thức, liệt Đệ 

tử quy vào trong môn học của tiểu học và trung học, việc rất hay! Tìm lại  những 

thứ của lão Tổ tông, thì tiền đồ của đất nước chúng ta sẽ vô lượng. Cho nên khi bắt 

đầu hạ thủ từ điều này, phải tu tâm từ bi, phải tìm lại tình thương, phải tìm lại tâm 

kiên nhẫn. 

Dưới đây là cần thiện. “Cần thiện giả, vị nhân thành tựu tấn độ”, tấn độ ở đây 

là tinh tấn, người xưa nói, mỗi ngày một mới, mỗi ngày mỗi tiến bộ,  đạo Phật nói 

là tinh tấn. Cho nên khuyên tu các điều thiện, nếu tâm phóng dật, không tu thiện, 

thì tấn độ không thể được viên mãn. Tinh tấn Ba la mật phải làm đến chỗ viên mãn, 

nhất định phải tu thiện. Phải biết đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, tự nhiên bản thân 

mình  chứng  được  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Chứng  được  thanh  tịnh  bình  đẳng 

giác, thì người đó được gọi là Phật, điều này các vị cần nên biết. Trong đạo Phật, 

Phật, Bồ tát, La hán, là danh xưng của học vị trong Phật giáo, giống như trong đại 

học của chúng ta ngày nay, ba học vị tiến sỹ, thạc sỹ, học sỹ. Làm cách nào để đạt 

được  3  học  vị  này?  Trong  đề  kinh  có  nói,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác.  Tâm  bạn 

thanh tịnh, đoạn hết kiến tư phiền não, đạt được học vị thứ nhất là A La hán, tâm 

của A La Hán thanh tịnh. Hướng lên học tâm bình đẳng, đạt được tâm bình đẳng 

thì gọi là Bồ tát. Cuối cùng là giác, nghĩa là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, 

Tập 47  945 



đó là học vị cao nhất gọi là Phật. Cho nên ba học vị này, mỗi người tu tập đều có 

thể đạt được, đầu tiên đạt được cái thứ nhất, kế đến đạt được cái thứ hai, cuối cùng 

là cái thứ ba bạn đều đạt được hết. Điều này đại đa số người tu học chúng ta, đã sử 

dụng phương pháp này. Bậc thượng thượng căn, một lần là họ đạt được rồi, những 

người như vậy rất ít, có hay không? Có. 

Ở Ấn độ đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện cho chúng ta thấy, ngài một lần 

là đạt được, dưới cội cây Bồ đề, khi sao mai vừa mọc, ngài đại triệt đại ngộ, một 

lần là ngài đạt được. Ở Trung quốc, quí vị đều biết được, Thiền tông Lục Tổ Huệ 

Năng đại sư, năm ngài 24 tuổi, cũng là một lần đạt được, nghĩa là thanh tịnh bình 

đẳng giác, ngài một niệm mà thành tựu, thật sự buông bỏ. Trong kinh cho chúng ta 

biết, buông bỏ sự chấp trước đối với tất cả pháp của thế và xuất thế gian, thì tâm 

của bạn sẽ thanh tịnh. Buông bỏ sự phân biệt đối với tất cả pháp, thì bạn đạt được 

tâm bình đẳng, không còn mê hoặc đối với pháp thế và xuất thế, tất cả đều hiểu rõ, 

thì đạt được chánh giác, chánh giác ở đây là Vô thượng Chánh giác, tên đầy đủ của 

nó là Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, bạn đạt được. Cho nên từng bước từng 

bước tiến lên, bản thân mình tiến lên để đạt được cảnh giới cao nhất, thì bắt buộc 

bạn phải tinh tấn, bạn không tinh tấn, thì bạn không thể đạt được. Tinh tấn nghĩa là 

nỗ  lực  nghiêm  chỉnh  đoạn  ác  tu  thiện. Bản  thân  mình  làm  như  vậy,  cũng khuyến 

khích mọi người trong xã hội, làm mô phạm cho mọi người trong xã hội. 

Thứ  năm  là  ly  huyên.  “Ly  huyên  giả,  vị  nhân  thành  tựu  thiền  định,  cố  ly 

huyên náo, nhược tại tụ lạc đấu tranh tạp loạn, tắc thiền định bất đắc viên mãn”. 

Đây là trong quá trình học tập, thiền định là một then chốt tu tập trong đạo Phật, 

tám vạn bốn ngàn pháp môn đều là học thiền định. Bởi vì Phật pháp là nhân giới 

được định, nhân định khai huệ, nó là đầu mối thật sự của việc tu tập. Bạn không 

được định thì bạn không thể khai ngộ, bạn được định, tâm định là thanh tịnh, cho 

nên  được  định  là  chứng  A  la  hán.  Tiểu  thừa  A  La  hán  có  8 đẳng  cấp,  tứ quả  tứ 

hướng, có tám đẳng cấp, đẳng cấp cao nhất gọi là A la hán, thông thường 7 cấp 

trước cũng có thể gọi là A La hán. Từng cấp bậc từng cấp bậc hướng thượng vươn 

lên, từ từ phục hồi đến tâm thanh tịnh. Tâm địa thanh tịnh rồi, vẫn còn một chướng 

ngại chính là tâm phân biệt, phân biệt cũng là chướng ngại, chướng ngại bạn khai 

trí huệ. Phân biệt khó đoạn hơn chấp trước, đoạn phân biệt rồi trí huệ mới khai, sau 

khi trí huệ khai rồi thì vĩnh viễn không còn thoái chuyển nữa. Định công phu có khi 

sẽ thoái, có tiến có thoái, trí huệ khai rồi thì sẽ không còn thoái chuyển nữa, trí huệ 

không  thoái  chuyển,  định  công  phu  cũng  không  thoái  chuyển.  Giới  đức  của  bạn, 

94 Tập 47 

6 



đức hạnh của bạn cũng không thoái chuyển, đó mới thật sự là thành tựu viên mãn. 

Cho nên vấn đề tu tập nhất định phải có môi trường tốt, môi trường thanh tịnh thì 

bạn dễ dàng nhiếp tâm. 

Ngày xưa, tiêu chuẩn của môi trường thanh tịnh, là không nghe thấy tiếng bò 

kêu. Ở nông thôn, tiếng  bò kêu rất lớn, môi trường người này sống, không nghe 

thấy tiếng bò kêu, lấy cái đó làm tiêu chuẩn. Ngày nay tìm môi trường thanh tịnh 

như thế không dễ dàng. Vì sao vậy? Vì ngày nay tiếng ồn rất nhiều, tiếng xe cộ là 

tiếng ồn,  tiếng  máy  bay  là  tiếng ồn,  tìm  được  một  nơi  không  nghe  thấy  tiếng  ồn, 

thật không dễ dàng, cho nên môi trường đó tu tập mới tốt, xa rời những sự nhiễm ô 

này. Ngày nay thứ nhiễm ô nghiêm trọng nhất là gì? Ti vi,  Internet, truyền thông, 

chương báo tạp chí đều là nhiễm ô, bạn không có cách nào cấm chỉ nó, nhưng bản 

thân chúng ta có quyền không tiếp nhận nó. Cho nên khoa học kỹ nghệ cao chúng 

ta cũng ứng dụng nó, tất cả mọi sự nhiễm ô không tiếp nhận. Trong học viện của 

chúng tôi có ti vi, bạn xem phía trước kia có gắn chảo, người Trung quốc gọi là cái 

nồi lớn, rất lớn, quí vị có thể nhìn thấy, chúng tôi chỉ mở kênh Hoa Tạng dạy học, 

chỉ  mở  một  tiết  mục  này,  còn  những  thứ  khác  không  mở.  Bạn  mở  ti  vi  ra  là  tiết 

mục này, sẽ không tạo thành sự nhiễm ô.  Rất nhiều đạo tràng của chúng tôi, thông 

thường ti vi chúng tôi dùng để mở đầu đĩa, dùng đĩa để dạy học, không bắt được 

tiết mục trong ti vi. Đây chính là ý nghĩa của từ ly huyên. Báo chương tạp chí, nhân 

duyên  chúng tôi  đoạn  tuyệt  nó,  cũng  có  mấy  chục  năm  rồi,  có  4,5  chục  năm  rồi 

không đọc báo. Những tin tức quan trọng, có một số học trò tải từ trên mạng xuống 

cho tôi. Cho nên những tin tức quan trọng chúng ta cũng cần nên biết, và còn có 

một số phật tử đã cung cấp cho chúng tôi, điều này rất quan  trọng. Nếu muốn thật 

sự thành tựu được học vấn, thành tựu được đức hạnh, thì nhất định phải tuân thủ 

theo  lời  dạy  của  lão  Tổ  tông,  có  trong  Tam  Tự  Kinh:  “Giáo  chi  đạo,  quý  dĩ 

chuyên”. Học viện của chúng tôi ở đây 10 năm rồi, sang năm chúng tôi sẽ cử hành 

kỷ niệm 10 năm thành lập, có gì đáng để chúc mừng đây? 10 năm quí vị có thành 

tựu hay không? Trong lễ ký học ký của Trung quốc có nói: Thất niên tiểu thành, 

cửu niên đại thành. Chúng ta có thành tựu gì? Nếu như sang năm lễ kỷ niệm này, 

người xuất gia chúng ta, Đệ tử quy, Cảm ứng thiên, Thập thiện nghiệp, Sa di luật 

nghi chúng ta không làm được, thì lễ kỷ niệm sang năm không nên làm nữa. Vì sao 

vậy? Mắc cỡ quá, không thành tựu. Nếu như sang năm vào lúc này, 4 đề mục này 

quí  vị  đều  làm  được,  coi  như  có  thành  tựu,  đáng  để  chúc  mừng,  Nếu  như  không 

làm được, thì không cần phải hao người tốn của, không cần làm những việc cho 

đẹp mắt, vì nó không có ý nghĩa. Nói thật, gieo trồng nền tảng này, ở trên dãy núi 

này,  khi  kiến  lập  học  viện  chúng  tôi  đã  nói  với  mọi  người,  hy  vọng  mọi  người 

Tập 47  947 



trong hai  năm có được nền tảng vững chắc, sau đó nhất  môn thâm nhập, trường 

thời huân tu. Quí vị mỗi người học một bộ kinh, một bộ kinh học 7,8 năm, thì bạn 

là chuyên gia đấy, ở trên thế giới này bạn là học giả nổi tiếng. Không thể đọc qua 

rất nhiều, đọc qua nhiều thì thời gian của bạn, tinh thần của bạn sẽ bị phân tán, đây 

là hạng hạng thông, hạng hạng tung, không có được cái gì hết, thế là bạn sai rồi. 

Cho nên việc học không thể có tâm tham, không thể có tâm danh lợi xen lẫn trong 

đó, không thể mơ mộng viễn vông, chân thật bắt đầu từ tiểu bộ kinh, rất dễ học, y 

theo  quy  củ  mà  học.  Thầy  Lý  cho  chúng  tôi  cuốn,  Nghiên  Cứu  Giảng  Dạy  Nội 

Điển, đó là nguyên tắc hướng dẫn, bạn y theo phương pháp trong đó mà học tập, 

không  có  người  nào  mà  học  chẳng  thành.  Ngày  xưa  khi  chúng  tôi  ở  Singapore, 

năm  1999,  đến  năm  2002,  chúng  tôi  mới  chánh  thức  di  dân  sang  Úc  Châu.  Ở 

Singapore 3 năm, chúng tôi làm thí nghiệm, mở lớp giảng huấn ngắn ngày, một kỳ 

là 3 tháng. Chúng tôi không nói 3 điều cơ bản, chúng tôi chỉ nói về phương pháp 

nghiên cứu kinh giáo, chỉ dạy một môn này, giúp cho học sinh lên bục giảng giảng 

kinh, cũng giảng rất hay, chính là dùng phương pháp của thầy Lý. 3 tháng chuyên 

học một môn, họ đều giảng rất hay. Ngày nay ở trong nước khắp nơi giảng kinh, 

học sinh nói với tôi rằng, những điều học được trong 3 tháng  ở Singapore, nhiều 

hơn 3 năm học ở Phật học viện ngày xưa. Vì 3 năm họ học quá nhiều quá phức tạp, 

3 tháng ở đây chuyên học một môn, tinh thần và thời gian của họ tập trung lại. Hơn 

nữa môn học này bắt họ phải lên diễn giảng, nếu họ không học nghiêm chỉnh, họ sẽ 

không diễn giảng được, cho nên chúng tôi không cần phải đốc thúc, tự mình đốc 

thúc chính mình, toàn tâm toàn lực hạ thủ công phu trong một bộ kinh, mỗi người 

đều học được rất giỏi. 

Quí vị sống ở nơi đây  10 năm rồi, quí vị mang thành tích gì đưa cho Phật Bồ 

tát  xem  đây?  Đưa  cho  chư  vị  Tổ  sư  xem?  Đưa  cho  các  bạn  đồng  tham  đạo  hữu 

xem? Đưa cho các Phật tử thuần thành của chúng ta xem? Họ đã hộ trì đạo tràng 

cho  chúng  ta,  khiến  cho  chúng  ta  ở  đây  an  cư  lạc  nghiệp,  phải  hồi  hướng  chứ, 

không hồi hướng chẳng phải họ uổng công cúng dường sao? Bạn còn xứng đáng 

với người ta không? Cho nên chúng tôi hy vọng các bạn nghiêm chỉnh nỗ lực trong 

nửa  năm  này,  đến  sang  năm  kỷ  niệm  10  năm  thành  lập,  nhớ  lời  chúng  tôi  dặn, 

không học được 4 thứ này, thì kỷ niệm 10 năm cứ âm thầm mà qua, không nên đề 

cập đến bất cứ điều gì. 

Cuối  cùng  là  nhạo  pháp,  chữ  này  đọc  là  nhạo,  chứ  không  đọc  là  lạc,  nhạo 

nghĩa là yêu thích, lạc là khoái lạc, chữ này ở đây đọc là nhạo. 

94 Tập 47 

8 



Nhạo pháp giả, vị nhân thành tựu trí độ, cố ái nhạo Phật pháp, nhược bất biến 

lịch thập phương, thừa sự chư Phật, thính pháp vô yếm, như hải nhập lưu, vô thời 

doanh dật, tắc trí độ bất đắc viên mãn. 

Đây  là  hiếu  học,  nhạo  pháp  là  hiếu học,  hiếu  học  không  mệt  mỏi  bạn  mới 

thành  tựu  trí  huệ.  Vì  sao  không  yêu  thích  Phật  pháp?  Học  nhiều  năm  như  thế, 

nhưng bạn không học được gì. Người xưa có nói một câu: “Thế pháp mùi vị không 

đậm bằng Phật pháp”, đây là nói về mùi vị. Những sự khoái lạc của thế gian không 

thể  sánh  bằng  Phật  pháp,  pháp  vị  của  phật  pháp  rất  đậm.  Khổng  Phu  Tử  đã  nếm 

được,  thứ  ông  ấy  nếm  được  không  phải  là  Phật  pháp,  là  pháp  Thánh  hiền  của 

truyền thống Trung Quốc, “học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ”. Học tập thánh 

hiền, đem áp dụng những thứ học được vào trong cuộc sống hàng ngày, thật khoái 

lạc! Sự khoái lạc đó không phải đến từ bên ngoài, mà từ trong nội tâm lưu xuất ra, 

niềm vui Phật pháp được lưu xuất ra từ trong nội tâm, thù thắng hơn pháp của cổ 

thánh  tiên  hiền  ở  Trung  quốc,  đây  là  sự  thật  không  phải  giả  đâu.  Nói  cách  khác, 

ngày nay đối với Phật pháp bạn không có tâm trạng yêu thích này, bạn học nhiều 

năm như  thế, nhưng  không hề nếm được pháp vị. Như ăn đồ ăn vậy, ăn nguyên 

nuốt chửng, không biết mùi vị gì hết, chỉ có tình huống này, nên đối với điều này 

bạn mới không thể sanh khởi tâm yêu thích. Nếu như thật sự cảm nhận được vị của 

phật  pháp,  bạn  sẽ  thấy  vui  không  mệt  mỏi,  thật  sự  có  được  niềm  vui!  Các  bạn 

không nếm được mùi vị, vì sao bạn không nếm được? Vì bạn không thực hành, bạn 

không thực hành được những điều mình đã học, nếu bạn thực hành được, thì bạn sẽ 

nếm  được  pháp  vị,  bắt  đầu  làm  từ  đâu  đây?  Cho  các  bạn  biết,  bắt  đầu  từ  Đệ  Tử 

Quy, từ Cảm ứng Thiên, từ Thập Thiện Nghiệp. Thập thiện nghiệp đạo được kiến 

lập trên nền tảng Đệ Tử Quy và Cảm ứng Thiên, giống như xây nhà lầu vậy, tầng 

thứ nhất là Đệ Tử Quy, tầng thứ hai là Cảm ứng Thiên, tầng thứ ba là Thập Thiện 

Nghiệp Đạo, tầng thứ tư là Sa Di Luật Nghi. Không có tầng thứ nhất thì lấy đâu ra 

tầng thứ hai? Không có tầng thứ nhất, thứ hai, thì đương nhiên không có tầng thứ 3 

thứ 4, bạn mới biết được Đệ Tử Quy, rất quan trọng đối với vấn đề học Phật. Bạn 

không  thể  thực  hành  được  hai  việc  này,  thì  bạn  đã  uổng  công  học  Phật.  bạn  học 

được điều gì? Giống như đại học Kiếm Kiều vậy, bạn học là Phật học. Phật học là 

gì? Là biến Phật pháp thành một dạng tri thức, không phải trí huệ, là tri thức. Phật 

pháp đối với đức hạnh của bạn, đối với cảnh giới của bạn không hề liên quan. Nói 

cách khác, dùng Phật pháp mà nói, bạn học suốt đời thì cũng vẫn là cái thấy biết 

của phàm phu. Tâm bạn dùng, khởi tâm động niệm là tâm luân hồi, tâm luân hồi 

tạo nghiệp luân hồi, làm sao bạn có thể thành tựu được? Điều này quá quan trọng! 

Tập 47  949 



Quí vị à, nếu 4 nền tảng này vững chắc, bộ kinh Vô Lượng Thọ này, nếu bạn 

có thể nhất môn thâm nhập, suốt đời không thay đổi, khăng khăng không bỏ, thì sự 

thành  tựu  của  bạn  chư  Phật  đều  tán  thán,  bạn  thật  sự  thành  tựu.  Thông  được  bộ 

kinh này, thì nói cho quí vị biết, tất cả kinh đều thông hết. Học tập Phật pháp có bí 

quyết, phật pháp thông rồi thì tất cả pháp của thế gian cũng thông hết, những điều 

liên quan đến khoa học triết học bạn đều hiểu rõ. Sự học vấn này, ai ai cũng có thể 

học, ai ai cũng có thể tu được, vấn đề ở chỗ bạn có chịu thực hành hay không? 

Ở đây nói cũng rất vất vả, vì sao vậy? Vì người này muốn đi tham học, đó là 

việc rất vất vả. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni biểu diễn cho chúng ta thấy, 19 tuổi là 

ngài đi tham học, khi đó ở Ấn độ tôn giáo và học thuật, đều nổi tiếng nhất trên thế 

giới. Phổ biến nhất là họ coi trọng giới luật, coi trọng thiền định, ngay cả giới học 

thuật cũng coi trọng. Trong kinh nói Tứ thiền bát định, đó không phải là của Phật 

giáo, là của Bà La Môn giáo, Bà La Môn giáo có mặt sớm hơn Phật giáo ít nhất là 

8 ngàn năm. Người Ấn độ không coi  trọng lịch sử, đời  đời  tương truyền, truyền 

miệng, Bà la môn giáo có rất sớm, chúng tôi cũng có tiếp xúc với họ rất nhiều, họ 

nói với tôi, sơ tổ của họ cách bây giờ, ít nhất là 1 vạn 3,4 ngàn năm rồi. Điều này 

có  thể  tin  được,  Trung  quốc  chúng  ta  cũng  không  thua  kém  gì  họ,  cổ  thánh  tiên 

hiền ở Trung quốc, thật sự không khác gì chư Phật bồ tát, truyền lại cho chúng ta 

những trí huệ và đức hạnh chân thật này. Bởi vì ngày xưa không có văn tự, văn tự 

do hoàng đế phát minh,  tính đến hoàng đế Phục Hy khoảng 1000 năm, cho nên 

người  Trung  quốc  nói  là  5000  năm  văn  hóa,  5000  năm  là  có  lịch  sử,  có  khảo 

chứng, có thể chứng minh được. Nếu như thời cận đại các nhà khảo cổ phát hiện 

ra, không chỉ là như vậy, hướng thượng nâng cao lên còn quá nhiều. Hoàng đế phát 

minh văn tự, có văn tự ghi chép, lịch sử 5000 năm, trước kia không có văn tự là 

truyền thuyết. Thành tựu lớn nhất trong đời Khổng phu tử là Tập Đại Thành, bản 

thân ngài không sáng tạo, không phát minh, “thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu cổ”, đối 

với truyện cổ thánh tiên hiền ngài tin tưởng, ngài thích, thích là yêu thích. Một đời 

ngài học được, tu được, dạy được, truyền được, đều là của cổ thánh tiên hiền, cho 

nên gọi là Tập Đại Thành. Đem truyền thuyết của cổ nhân, ngày xưa gọi là truyền 

thuyết, viết thành văn tự lưu truyền lại cho hậu thế. Thái độ tu học này rất chính 

xác, chúng ta cần nên học tập theo, không nên mơ mộng viễn vông, không nên cho 

mình là đúng, đề cao bản thân mình là sai lầm. Người có đức hạnh, người có học 

vấn  ngày  xưa  của  Trung  quốc,  tôn  sùng  cổ  nhân,  tôn  trọng  bậc  cổ  nhân,  đây  là 

chính xác. Cho nên đây là lần thứ 11 tôi giảng bộ kinh này, tôi đã chọn cuốn chú 

giải của Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ, tôn sùng vị này, chúng ta học tập ngài, hà tất 

95 Tập 47 

0 



phải quảng cáo chính mình? Đây chính là chúng ta thực hành lời dạy của Phu tử, 

“thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu cổ”. Rất may mắn có cuốn chú giải của Hoàng lão cư 

sỹ, bạn xem ngài dẫn dụ kinh luận, kinh là của đức Phật nói, luận là của chư vị tổ 

sư nói, tổng cộng có 193 loại, chúng ta học tập như vậy, cũng có nghĩa là học 193 

loại kinh luận. Điều này rất hay, không nên khoe khoang chính mình, những điều 

hay đẹp dành cho người xưa, dành cho người khác, bản thân chúng ta được lợi ích 

chân thật. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 48 

Giảng ngày 23 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang thứ năm mươi, dòng thứ năm từ dưới lên, bắt đầu từ câu cuối 

cùng. 

 “Ta hu, phàm phu liệt đăng bổ xứ, kỳ xướng cực đàm, bất khả trắc độ, Hoa 

 Nghiêm sở bẩm, khước tại thử kinh, nhi thiên hạ cổ kim, tín tiên nghi đa, từ phồn 

 nghĩa thực, dư duy hữu phẫu tâm lịch huyết nhi dĩ” 

Mấy câu này là của ngài Ngẫu Ích nói, Ngẫu Ích đại sư nói trong cuốn Di Đà 

Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư nói: Ta hu là câu cảm thán. Pháp môn Tịnh Độ tán tụng, 

bác địa phàm phu, nếu được như lý như pháp mà tu tập pháp môn này, thì đều có 

thể một đời chứng được Bồ Tát bổ xứ, bổ xứ là Đẳng Giác. Nói cách khác, nghĩa là 

một đời viên mãn thành Phật, sự việc này thật sự là kỳ xướng cực đàm. Xướng là 

đề xướng, đặc biệt đề xướng không gì bằng. Vì sao vậy? Vì đây là việc không thể, 

đàm  kinh  thuyết  giáo,  đó  cũng  là  nói  đến  chỗ  cứu  cánh,  nghĩa  là  không  thể  đo 

lường, chẳng những phàm phu không có cách nào đo lường được, mà Bồ Tát Ma 

Ha Tát, họ cũng không thể đo lường được, nghĩa là không có cách nào tưởng tượng 

Tập 48  951 



được. Làm sao lại có chuyện này xảy ra! Có thể xảy ra hay không? Đứng về mặt lý 

luận mà nói là có thể. Bởi vì phàm thánh chỉ khác nhau ở một niệm, một niệm mà 

giác,  thì  phàm  phu  thành  Phật,  một  niệm  mà  mê,  thì  đó  chính  là  làm  phàm  phu 

trong  lục  đạo,  mê  ngộ  thật  sự  ở  ngay  trong  một  niệm.  Một  niệm  này  chúng  ta 

không hiểu được, nói một niệm, chúng ta rất mập mờ, biết thế nào gọi là một niệm. 

Một niệm này ở trong giáo lý Đại thừa, gọi là vô thỉ vô minh, một niệm bất giác là 

biến thành phàm phu. Một niệm này đức Thế Tôn nói trong kinh Nhân Vương, một 

đàn chỉ có sáu mươi sát na, một sát na có chín trăm sanh diệt, mỗi sanh diệt gọi là 

một niệm. Thời gian này quá ngắn, chúng ta không thể tưởng tượng được, chúng ta 

khởi một ý niệm, không chỉ là một khảy móng tay. Chúng ta học đến đoạn đức Thế 

Tôn đối thoại với Bồ Tát Di Lặc, đoạn này nói ở trong kinh Bồ Tát Xứ Thai. 

Đức Phật hỏi ngài Di Lặc: “Tâm hữu sở niệm”, nghĩa là nói trong tâm phàm 

phu khởi lên một ý niệm, ý niệm này rất thô, tâm hữu sở niệm, trong ý niệm này, 

mấy niệm, mấy tướng, mấy thức, đức Phật đã hỏi một câu như vậy. Tâm phàm phu 

khởi  lên  một  ý  niệm,  một  ý  niệm  này  có  bao  nhiêu  niệm  vi  tế?  Có  bao  nhiêu 

tướng? Có bao nhiêu thức? Tướng là tướng phần của A Lại Da, tướng cảnh giới. 

Thức là kiến phần của A Lại Da, thọ tưởng hành thức. 

Bồ Tát Di Lặc trả lời, trên thực tế là nói cho chúng ta nghe, đức Thế Tôn hỏi 

thay  cho  chúng  ta,  chúng  ta  không  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật,  danh  từ  trong 

kinh Phật gọi là thật tướng của các pháp, chúng ta không hiểu được. Bồ Tát Di Lặc 

nói cho chúng ta biết, Ngài cũng dùng một khảy móng tay, một khảy móng tay có 

ba hai ức bá thiên niệm, đơn vị là bá thiên, bá thiên là mười vạn. Ba hai ức nhân 

với mười vạn, là ba trăm hai mươi triệu, dùng cách nói của Trung Quốc là ba trăm 

hai mươi triệu, một khảy móng tay, nhiều hơn so với kinh Nhân Vương nói. Chúng 

ta  biết  trong  kinh  Nhân  Vương,  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  phương  tiện  nói  như 

vậy, một khảy móng tay có ba trăm hai mươi triệu ý niệm. Một giây chúng ta có 

thể khảy được bao nhiêu lần? Đại khái có thể khảy được bốn lần, tôi tin có người 

nhanh hơn  tôi  nhiều, tốc độ nhanh thì có thể khảy được  năm lần. Nếu như khảy 

năm lần là một nghìn sáu trăm triệu, chúng ta nói giây. Ngày nay khoa học dùng 

giây làm đơn vị, một giây có một nghìn sáu trăm triệu, gọi là một niệm, đó gọi là 

vô  thỉ  vô  minh.  Một  niệm  này,  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói  niệm  niệm  thành  hình.  Hình 

chính  là  hiện  tượng  vật  chất,  nghĩa  là  tướng  mà  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói, 

“hình giai hữu thức”, ở trong mỗi hiện tượng vật chất đều có thức. Thức là gì? Là 

thọ tưởng hành thức, nghĩa là hiện tượng tâm lý, hình là hiện tượng vật chất. Hiện 

95 Tập 48 

2 



tượng vật chất và hiện tượng tinh thần, cùng lúc xuất hiện. Hiện tượng vật chất là 

tướng phần của A Lại  Da, thọ tưởng hành thức là kiến phần của A Lại  Da.  Một 

niệm bất giác, ngày nay khoa học gọi là năng lượng, trong Phật Pháp thì gọi đó là 

nghiệp tướng của A Lại  Da. Nghiệp tướng chính là một  niệm bất giác,  một  niệm 

bất giác là chấn động, là ba động, là ba động vô cùng vi tế. Ba động này đồng thời 

xuất  hiện  với  vật  chất  và  tinh  thần,  đều  hoàn  thành  ở  trong  một  niệm.  Cũng  có 

nghĩa là chúng ta dùng cách tính của Bồ Tát Di Lặc, là một giây có một nghìn sáu 

trăm  triệu,  một  giây  có  một  nghìn  sáu  trăm  triệu  hoàn  thành.  Đây  là  nói  về  sự 

duyên  khởi  của  vũ  trụ,  duyên  khởi  của  vạn  pháp,  duyên  khởi  về  sinh  mạng,  của 

chính chúng ta, là đồng thời, không có trước sau. Các nhà khoa học thời cần đại đã 

phát  hiện ra  vấn  đề  này,  đã  chứng  minh  một  đoạn  trong  kinh đức  Phật  nói,  là  sự 

thật, không phải giả đâu. Một niệm này không có nguyên nhân, bạn muốn tìm vì 

sao có niệm này? Một niệm này khi nào thì khởi dậy? Bạn nghĩ thử xem, bạn đã bị 

hạ  xuống  từ  vọng  tưởng,  hạ  xuống  phân  biệt,  hạ  xuống  chấp  trước,  thì  sự  phiền 

phức của bạn lớn đấy.  Ý niệm vừa khởi trong đó không có phân biệt chấp trước, 

cảnh giới nó hiện ra là gì? Là Thật Báo Trang Nghiêm Độ của chư Phật Như Lai, là 

Nhất Chân pháp giới. Nếu như vừa có phân biệt vì sao nó động? Khởi lên ý niệm 

này là phân biệt, thì Nhất Chân pháp giới không còn nữa, mà biến thành Tứ Thánh 

pháp giới. Tứ Thánh pháp giới là Phương Tiện Hữu Dư Độ. Nếu như lại còn chấp 

trước, vì sao lại có ý niệm này? Phiền phức của bạn sẽ đến ngay, bạn đã rơi vào 

trong  luân  hồi  lục  đạo,  càng  tụt  xuống  càng  sâu.  Cho  nên  đức  Phật  dạy  chúng  ta 

nguyên tắc tu học, không cần hỏi lý do. Vì sao vậy? Vì nó là giả, nó không có thật, 

bạn muốn tìm nó, nó đã không còn tồn tại nữa, bạn còn tìm nó để làm gì? Ý niệm 

này  một  giây  có  một  nghìn  sáu  trăm  triệu,  làm  sao  bạn  có  thể  nắm  bắt  nó  được, 

những dụng cụ tinh vi nhất của khoa học cũng không thể bắt được nó. Nó khởi tác 

dụng rất lớn, bởi vì nó từ trong tự tánh mà biến hiện ra, hoàn toàn xưng tánh. Quốc 

sư Hiền Thủ, trong cuốn Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán nói cho chúng ta biết: Một 

niệm này, một giây có một nghìn sáu trăm triệu ý niệm này, nó chu biến pháp giới, 

một  niệm  chu  biến  pháp  giới.  Tốc  độ  của  ánh  sáng,  chúng  ta  đều  biết  rằng  nó 

nhanh  nhất,  từ  mặt  trời  đến  địa  cầu  có  hơn  tám  phút.  Một  ý  niệm  vi  tế  này  của 

chúng ta chu biến pháp giới, làm sao ánh sáng có thể so sánh được! Đại sư đưa ra 

ví dụ là một vi trần. Một vi trần là gì? Nghĩa là hiện tượng vật chất mà một niệm 

hiện ra, là cảnh giới tướng của A Lại Da, trong tam tế tướng thì cảnh giới tướng là 

vật chất, đó gọi là một vi trần. Trong Đại thừa giáo nói một vi trần là nói về cái đó, 

nhục nhẫn không thể thấy được. 

Tập 48  953 



Một vi trần này có ba hiện tượng, hiện tượng thứ nhất là chu biến pháp giới. 

Ngày nay chúng ta biết được vật chất có hiện tượng ba động, nó là do ba động hiện 

ra. Tần số ba động chậm, thì biến thành vật chất, khoáng vật, nhanh hơn một chút 

thì biến thành động thực vật, nhanh hơn tí nữa, thì biến thành sóng quang và điện 

từ của chúng ta ngày nay, tần số khác nhau. Cho nên các nhà khoa học thời cận đại 

phát  hiện  ra  hiện  tượng  này  nói  rằng:  Thế  giới  này  vốn  không  có  hiện  tượng  vật 

chất, chỉ là hiện tượng ba động mà thôi. Bạn cho nó là vật chất, thì đó chỉ là huyễn 

giác, nó không tồn tại. Đó là lượng tử lực học ngày nay, giải thích về hiện tượng 

của đại tự nhiên. Càng ngày càng tương ưng với những điều trong kinh đức Phật 

nói. Cho nên nói cho quí vị hiểu, dạng ba động này, nó không có thời gian, nó cũng 

chẳng có không gian. Thời gian và không gian nó là giả, không có thật. Điều này 

khoa học ngày nay cũng biết, không có không gian thì không có cự ly. Cho nên khi 

ba động này vừa phát sinh, bèn biến pháp giới hư không giới, chẳng có không gian! 

Không có thời gian, không có quá khứ, hiện tại, mà ở ngay đây. Nếu như chúng ta 

tham thấu đạo lý này, thì tác dụng rất lớn. Đối với bản thân mà nói, là thân Kim 

Cang  Bất  Hoại  như  trong  kinh  đức  Phật  đã  nói.  Bạn  có  thể  thành  tựu  được  hay 

không? Được! Bạn hiểu rõ được lý này thì bạn sẽ làm được, bạn sẽ chứng được 

thân Kim Cang Bất Hoại. Bạn hiểu được lý này, thì bạn có thể làm thay đổi được 

thế giới này. Môi trường chúng ta đang sống, quả địa cầu này có nhiều tai họa như 

thế, bạn có năng lực hóa giải được hết những tai họa này. Khiến cho quả địa cầu 

này phục hồi lại trạng thái khỏe mạnh, có năng lực, chẳng phải không có năng lực, 

đây là sự thật, không dối gạt đâu. Chỉ cần tất cả thuận theo tự tánh, thuận theo tánh 

đức, thì không có gì là chẳng mạnh khỏe, trái ngược với tánh đức, thì tai họa sẽ ập 

đến. Tai họa của cá nhân là tật bệnh, tai họa của môi trường, là những tai họa tự 

nhiên mà ngày nay nói. Trên thực tế tai họa tuyệt đối không phải do môi trường tự 

nhiên, mà do chúng ta trái ngược với tánh đức, những ý niệm, những hành vi này 

tạo thành. Cho nên hiểu được lý này, chúng ta sửa đổi ý niệm lại cho đúng đắn, trở 

về tự tánh, thì tất cả đều biến thành bình thường. Thân tâm bình thường, nghĩa là 

khỏe mạnh, môi trường sinh sống bình thường, nghĩa là phong điều vũ thuận. Môi 

trường  mà  chúng  ta  sống,  giống  như  thế  giới  Cực  Lạc,  giống  như  thế  giới  Hoa 

Tạng vậy, thật sự không hai không khác. 

Tóm lại tâm quyết định tất cả mọi sự biến hóa, ba loại công năng trong hiện 

tượng, loại thứ hai gọi là xuất sanh vô tận. Vì sao lại xuất sanh vô tận? Do tâm! Sự 

hoạt động trong tâm là không cùng tận, nó trực tiếp ảnh hưởng đến sự hoạt động 

95 Tập 48 

4 



của thân tâm bạn, ảnh hưởng đến sự hoạt động của môi trường bên ngoài, lớn đến 

hư không pháp giới, tất cả sự hoạt động của tinh cầu, tinh hệ. 

Thứ  ba  là  hàm  dung  không  hữu,  cũng  chính  là  trong  Đại  thừa  giáo  thường 

đọc, tâm bao thái hư, lượng châu sa giới. Bạn vốn là như vậy, tâm lượng vốn lớn 

như vậy, đây là tánh đức, đây là điều lão Tổ tông ở Trung quốc nói: Nhân tánh bổn 

thiện. Vì sao lại bất thiện? Vì mê thất tự tánh nên mới thành ra như vậy. Cho nên 

hiểu được lý này, thì phàm phu chứng được Vị bổ xứ, cũng chẳng có gì lạ, đây là 

hiện  tượng  bình  thường.  Chúng  ta  thấy  trong  kinh  điển,  năm  đức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni ba mươi tuổi, Ngài tọa thiền dưới cội cây Bồ Đề, khi sao mai vừa mọc, 

Ngài hốt nhiên đại ngộ, đó chính là phàm phu thành Phật, đó là Ngài thị hiện cho 

chúng ta thấy. 

Vào  đời  Đường  ở  Trung  Quốc,  thiền  tông  Lục  Tổ  Huệ  Năng  đại  sư,  Ngài 

cũng biểu diễn cho chúng ta thấy chiêu này. Năm đó Huệ Năng đại sư hai bốn tuổi, 

còn  trẻ  hơn  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nữa.  Nửa  đêm  trong  phương  trượng  của 

Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn, Ngũ Tổ đã giảng đại ý kinh Kim Cang cho Ngài, chắc chắn 

không có quyển kinh, bởi vì Lục Tổ Huệ Năng không biết chữ. Giảng đại ý kinh 

Kim Cang, giảng đến câu “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, Ngài đã hốt nhiên đại 

ngộ, phàm phu thành Phật rồi. Ngộ rồi chính là Bồ Tát bổ xứ, đại triệt đại ngộ. Vì 

sao vậy? Vì đã buông bỏ hết vọng tưởng phân biệt chấp trước. Trong Đại thừa giáo 

đức Phật thường nói với chúng ta, chỉ cần bạn buông bỏ được vọng tưởng phân biệt 

chấp trước, thì bạn sẽ thành Phật. Cho nên thành Phật cần tốn bao nhiêu thời gian? 

Một  niệm!  Chính  là  ngay  đây.  Bạn  không  thành  Phật  là  vì  bạn  không  buông  bỏ 

được. 

Suốt đời tôi biết ơn Chương Gia đại sư, lần đầu tiên gặp tôi đã thỉnh giáo với 

Ngài, Ngài đã truyền lại cho tôi phương pháp, không giữ lại điều gì. Tôi thỉnh giáo 

với Ngài rằng: Phương Đông Mỹ tiên sinh giới thiệu cho con Phật Pháp, nói cho 

con biết Phật Pháp là triết học. Thầy ấy gọi kinh Phật là triết học, là triết học cao 

phong  nhất  trên  thế  gian  này.  Con  xin  thỉnh  giáo  với  đại  sư,  trong  đạo  Phật  có 

phương pháp nào, khiến cho con có thể nhanh chóng khế nhập được? Ngài đã nói 

với tôi: “Nhìn được thấu, buông xuống được”, chính là 6 chữ này. Nhìn được thấu 

nghĩa là sao? Nghĩa là hiểu rõ, đối với thật tướng của các pháp hiểu rõ, đây gọi là 

nhìn thấu. Buông bỏ là bạn chứng được, buông bỏ điều gì? Buông bỏ vọng tưởng 

phân  biệt  chấp  trước.  Vọng  tưởng  chính  là  ý  niệm,  nghĩa  là  một  niệm  bất  giác, 

chúng ta nói là khởi tâm động niệm. Dạng khởi tâm động niệm này, chẳng phải bạn 

cố tâm, bạn không cố tâm, vô ý, vô tâm vô ý, nó đột nhiên khởi niệm, nhưng sự 

Tập 48  955 



khởi  niệm  này,  khởi  niệm  là  hư  vọng,  chân  tâm  bất  động.  Khi  Huệ  Năng  đại  sư 

kiến tánh, Ngài nói lên hình dạng của chân tâm, câu thứ tư ngài nói: “Đâu ngờ tự 

tánh vốn không lay động”, chưa từng bị động. Cho nên động, ý niệm động đó gọi 

là vọng động. Vô thỉ là gì? Là không có chỗ bắt đầu, bạn muốn tìm chỗ bắt đầu của 

nó  là  sai  rồi,  không  có  chỗ  bắt  đầu,  không  có  chỗ  bắt  đầu  cho  nên  chẳng  có  chỗ 

cuối cùng, là giả chẳng phải thật, thật là có thỉ có chung. Vô thỉ vô chung điều này 

chẳng phải là giả hay sao? Đức Phật đã nói một cách rõ ràng minh bạch, vì sao bạn 

không hiểu?  Là  giả  chẳng  phải  thật  đâu.  Thật  là  vĩnh  hằng  bất  biến,  Ngài  đã  tìm 

được chân rồi, buông bỏ giả thì chân thật hiện tiền. Chân là gì? Là thanh tịnh, “đâu 

ngờ  tự  tánh  vốn  tự  thanh  tịnh”,  chưa  bao  giờ  bị  nhiễm  ô.  Trong  kinh  Vô  Lượng 

Thọ nói là thanh tịnh, “đâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”, không có sanh diệt. 

Câu thứ ba Ngài nói rất hay: “Đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Nó tuy không có gì 

hết, hình dáng là gì? Hình dáng trong kinh dùng một câu để hình dung về nó, gọi là 

Thường Tịch Quang. Tịch là thanh tịnh tịch diệt, Quang là quang minh biến chiếu, 

Thường là vĩnh hằng bất biến, là như vậy. Một ngày nào đó nếu chúng ta kiến tánh, 

thì bạn sẽ không còn thấy bóng tối nữa. Bóng tối là gì? Bóng tối là vô minh. Bất 

luận là ở đâu, ban ngày bạn ở trong hầm, thì trong hầm cũng sáng . Vì sao vậy? Vì 

thể của tất cả pháp  là tự tánh, tướng là huyễn tướng, tánh là chân tánh. Ban đêm 

nhìn lên bầu trời cũng thấy sáng, đó là người minh tâm kiến tánh. Nếu như chúng 

ta ở trong hầm mà thấy bóng tối, ban đêm nhìn lên bầu trời thấy tối đen, thì đó là 

vô  minh.  Nên  nhớ  rằng,  chưa  phá  được  vô  minh,  phá  được  vô  minh  rồi  thì  hiện 

tượng này không còn nữa, đại quang minh tạng sẽ hiện tiền. Giống như đức Thế 

Tôn, giống như Huệ Năng đại sư vậy, là bậc thượng thượng căn. Có biết chữ hay 

không, có học hay không chẳng liên quan gì đến việc này. Học nhiều thì biến thành 

sở  tri  chướng,  cho  nên  Huệ  Năng  đại  sư  không  biết  chữ,  là  Ngài  không  có  sở  tri 

chướng, buông bỏ phiền não chướng thì sở tri chướng không còn nữa. Từ đó cho 

thấy, người thế gian chúng ta thường tán thán là hiếu học, cầu tri. Họ cầu điều gì? 

Họ cầu tăng trưởng sở tri chướng mà thôi. Như vậy có phải kêu chúng ta đừng học 

nữa hay, đừng cầu tri nữa chăng? Không đúng. Mục đích tu tập cuối cùng của đạo 

Phật, chính là khai mở trí huệ. Các vị nên biết rằng, khai trí huệ chứ không phải là 

tri  thức.  Tri  thức  là  sở  tri  chướng,  còn  trí  huệ  thì  không  phải,  trí  huệ  vốn  sẵn  có 

trong tự tánh. Trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật dạy: Tất cả chúng sanh đều có đức 

tướng trí huệ của Như Lai. Đó là gì? Là ở trong tự tánh. Như Lai chính là tự tánh, 

trong tự tánh có trí huệ, có đức năng, có tướng hảo, nghĩa là vốn tự đầy đủ. Ẩn mà 

không hiện, bạn chẳng thể nói nó không có. Câu thứ tư cũng nói về tự tánh, đây là 

95 Tập 48 

6 



tánh đức, “vốn không lay động”, đây là nói về tự tánh bổn định, tự tánh chưa từng 

bao giờ lay động. Câu cuối cùng đó chính là một niệm bất giác, một niệm bất giác 

này năng sanh vạn pháp, vũ trụ xuất hiện, vạn vật xuất hiện, tôi xuất hiện. Sự việc 

này các nhà khoa học, triết học đều nói không rõ ràng, nhưng đạo Phật đã nói rõ 

ràng  minh  bạch  như  thế.  Cho  nên  thầy  Phương  nói:  Triết  học  trong  kinh  Phật  là 

triết học cao phong nhất trên thế giới. Chúng tôi học gần một giáp rồi, sang năm là 

sáu mươi năm, nghĩa là một giáp. Trong sáu mươi năm này chúng tôi chứng thực, 

chẳng những kinh Phật là triết học cao cấp, mà còn là khoa học cao cấp. Bạn xem 

khoa học  đối với hiện  tượng  của  vũ  trụ  vạn  hữu, ngày  nào  cũng nghiên  cứu,  nếu 

đem so với kinh Phật thì còn cách rất xa. Ngày nay thấy càng ngày càng tiếp cận 

rồi, họ đã phát hiện ra ta tế tướng của A Lại Da, điều này không dễ dàng! Sự phát 

hiện của họ, trong Phật Pháp nói là giải ngộ, chứ chẳng phải là chứng ngộ, giải ngộ 

thì không đạt được lợi ích chân thật. Vì sao vậy? Vì tập khí phiền não chưa đoạn. 

Sự  chứng  ngộ  trong  Phật  Pháp,  là  phải  buông  bỏ  được  hết  vọng  tưởng  phân  biệt 

chấp trước, thì bạn sẽ chứng được, đó là chứng ngộ, bạn đạt được lợi ích. Các nhà 

khoa học không buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, công cụ tinh vi, số học 


cao  thâm,  trong  đây  hiểu  rõ  được,  đó  là  giải  ngộ.  Chúng  ta  không  có  năng  lực, 

trong một niệm buông bỏ được hết ba loại phiền não này, chúng ta không có năng 

lực này, nên làm không được. Đây gọi là gì? Đây gọi là đốn tu đốn chứng, đại pháp 

viên đốn. Chúng ta làm không được, đức Phật có pháp phương tiện, dạy chúng ta 

buông bỏ từng giai đoạn một. Đầu tiên buông bỏ chấp trước, không còn chấp trước 

đối với tất cả pháp của thế và xuất thế gian, bạn thật sự buông bỏ được chấp trước. 

Chấp trước là kiến tư phiền não, thật sự buông bỏ thì lục đạo sẽ không còn. Vì sao 

vậy?  Vì  lục  đạo  do  kiến  tư  phiền  não  biến  hiện  ra.  Trong  kinh  Kim  Cang  nói: 

“Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh”, lục đạo là cảnh mộng. Cảnh 

mộng này phát sinh như thế nào? Là từ chấp trước mà phát sinh, là từ kiến tư phiền 

não mà phát sinh, sau khi buông bỏ kiến tư phiền nào thì lục đạo sẽ  không còn, 

bạn sẽ chứng được quả vị A La Hán. Mục đích tu tập cuối cùng của đạo Phật là, A 

Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề,  dịch  thành  tiếng  Trung  Quốc  có  nghĩa  là  Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, bạn đã chứng được chánh giác, chánh giác là A 

La  Hán.  Tiếp  tục  buông  bỏ  tâm  phân  biệt,  phân  biệt  chính  là  trần  sa  phiền  não, 

không còn phân biệt nữa. Vì sao không còn phân biệt nữa? Nó là giả, bạn phân biệt 

nó làm gì? Nó không có thật, nếu là thật còn có thể nói được, đằng này là giả mà, là 

mộng  huyễn  bào  ảnh,  như  lộ  như  điện.  Bạn  buông  bỏ  nó,  thì  bạn  chứng  được 

Chánh Đẳng Chánh Giác, nghĩa là quả vị Bồ Tát. Kế đến buông bỏ khởi tâm động 

niệm,  lục  căn  trong  cảnh  giới  lục  trần,  không  còn  khởi  tâm  động  niệm,  thì  bạn 

Tập 48  957 



chứng được Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Ở đây miễn cưỡng chọn cho bạn 

một danh từ gọi là Phật. Bạn đừng cho là thật sự có Phật, thật sự có Phật thì bạn lại 

khởi lên tâm phân biệt chấp trước rồi, bạn lại bị đọa lạc vào trong lục đạo, đó là giả 

đấy! Danh khả danh phi thường danh, đạo khả đạo phi thường đạo. Có thể nói ra 

được, thì tất cả đều chẳng phải là chân điều này nhất định phải hiểu. Cho nên đức 

Phật nói một câu cứu cánh, quí vị cần nên thể hội. Đức Phật nói, không có pháp để 

Ngài nói, chẳng những không có định pháp để nói, thực tế mà nói là không có pháp 

để nói. Đây là lời chân thật! Nếu như có pháp để nói thì hoàn toàn trái ngược lại 

với tự tánh rồi. Đạt đến chỗ thật sự không có pháp để nói, thì bạn có thể khế nhập 

được cảnh giới, đó là hồi quy tự tánh. Cho nên đứng về lý mà nói, phàm phu chứng 

ngôi Vị bổ xứ là có lý, chứ chẳng phải là không có lý. Chỉ là cái lý này quá sâu, sự 

việc này quá huyền diệu. Chúng ta có thể làm được, nhưng mà chúng ta hoài nghi, 

tập  khí  phiền  não  quá  nặng,  chướng  ngại  của  chúng  ta  quá  nhiều,  chướng  ngại 

không trừ bỏ thì đương nhiên có hoài nghi rồi. Chỉ cần có nghi, chỉ cần có xem tạp, 

thì công phu của bạn sẽ bị phá hoại, không còn thuần nữa. Cho nên pháp môn niệm 

Phật này, pháp môn này thù thắng không gì bằng, tám vạn bốn ngàn pháp môn, chư 

Phật Bồ Tát đều tán thán pháp môn này là số một, nó phương tiện cứu cánh, trực 

tiếp  tương  ưng  với  tự  tánh.  Cho  nên  một  niệm  tương  ưng  một  niệm  Phật,  niệm 

niệm tương ưng niệm niệm Phật. Nhưng bạn cần nên hiểu rõ chân tướng sự thật, ở 

trong Hội Lăng Nghiêm ngài Đại Thế Chí Bồ Tát đã nói rất rõ ràng: “Đô nhiếp lục 

căn, tịnh niệm tương tục”, niệm Phật như thế mới có thể thành Phật. Đô nhiếp lục 

căn có nghĩa là gì? Nghĩa là buông bỏ. Sau khi buông bỏ thì tịnh niệm hiện tiền, 

không hoài nghi, không xen tạp. Chúng ta có thể làm được, nhất tâm nhất ý, tất cả 

thời,  tất  cả  xứ,  ngoài  câu  niệm  Phật  ra  trong  tâm  không  nghĩ  gì  hết,  đây  gọi  là 

người  niệm Phật, gọi  là tịnh niệm tương tục. Niệm bao lâu thì  mới có thể thành 

công? Từ lý luận vừa nói thì là  một niệm. Trong kinh Di Đà nói hoặc  một ngày, 

một ngày quá dài, một niệm thôi, cho nên nói, một niệm tương ưng một niệm Phật, 

niệm  niệm  tương  ưng  niệm  niệm  Phật.  Nhất  định  chúng  ta  cần  phải  niệm  niệm 

tương ưng, trừ bỏ hết tập khí phiền não, bạn sẽ viên mãn hồi quy tự tánh. Hồi quy 

tự tánh, vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, vô lượng tướng hảo hoàn toàn hiện 

tiền. Bây giờ nó ở đâu? Nó ở trong Thập pháp giới, ở trong lục đạo. Vì sao nó hiện 

tiền? Vì nó cùng với chúng sanh cảm ứng đạo giao. Hiện cái này để làm gì? Không 

phải là lợi ích cho chính mình, tự mình còn có lợi ích riêng, thì vọng tưởng phiền 

não của bạn lại sanh khởi rồi. Hiện tiền là để hóa độ chúng sanh, giúp cho chúng 

sanh giác ngộ, giúp cho chúng sanh quay đầu, làm công việc này, không có riêng 

95 Tập 48 

8 



mình,  chúng  sanh  chính  là  mình.  Thật  sự  mình  người  không  khác,  sanh  Phật  bất 

nhị, chúng sanh và Phật không hai. Vũ trụ này là một thể, thì tâm phân biệt của bạn 

thật sự sẽ đoạn trừ, tâm phân biệt đoạn rồi thì đương nhiên chấp trước không còn 

nữa. Đây là nói về mối quan hệ giữa phàm phu và Bồ Tát bổ xứ, chúng ta hiểu rõ 

rồi  thì  sẽ  không  còn  hoài  nghi  nữa.  Biết  được  nên  dùng  tâm  trạng  nào  để  niệm 

Phật. 

“Hoa Nghiêm sở bẩm, khước tại thử kinh”. Hoa Nghiêm phụng mệnh, giáo 

lý, giáo nghĩa, giáo hành, giáo pháp, đều nằm trong bộ kinh Vô Lượng Thọ này. 

Hoa Nghiêm quá lớn, phân lượng quá nhiều, đây chính là sự rút tỉa ngắn gọn của 

kinh  Hoa  Nghiêm.  Tinh  hoa  của  kinh Hoa  Nghiêm,  với  Hoa  Nghiêm,  bất  luận  là 

đứng về mặt giáo lý hay hành quả, hoàn toàn tương đồng, tuyệt đối không khác. 

Bạn  xem  bộ  kinh  này  hay  biết  bao,  quan  trọng  biết  bao!  Ngày  xưa  chúng  ta  học 

kinh Hoa Nghiêm cũng học không ít thời gian, chúng ta học đến phẩm Thập Trụ, 

đại  khái  khoảng một  phần năm bộ kinh  rồi, đã dùng hơn bốn ngàn giờ đồng hồ. 

Hiện  tại  chúng  ta  để  kinh  Hoa  Nghiêm  qua  một  bên,  chúng  tôi  cũng  hy  vọng  có 

đầu có cuối, chỉ là tạm thời để qua một bên thôi. Chúng tôi định ngưng một năm, 

thời gian trong một năm này, chúng ta cố gắng học tập cái tinh hoa của kinh Hoa 

Nghiêm, kinh Vô Lượng Thọ là tinh hoa của kinh Hoa Nghiêm. Vì sao vậy? Cấp 

cứu, hiện nay tai họa quá nhiều, thật sự thông đạt thì có thể hóa giải được tai họa, 

thật sự thông đạt thì có thể làm tiêu trừ tất cả tật bệnh của thân tâm, có nhiều điều 

lợi ích như vậy. Tai họa nhiều như thế, chúng ta dùng phương pháp nào để giúp họ 

đây? Ở trong pháp Đại thừa, chư Phật Bồ tát chỉ nói  một  câu, hóa giải tất cả tai 

họa, là giảng kinh thuyết pháp. Quí vị nghĩ thử xem có lý hay không? Có lý, giải 

quyết  từ  ngồn  gốc.  Tật  bệnh  của  thân  thể,  sống  trên  quả  địa  cầu  này  có  tai  biến. 

Nguyên nhân gì vậy? Đều do chúng ta làm trái ngược lại với tự tánh, và có những 

tư tưởng hành vi sai lầm mà chiêu cảm ra. Giảng kinh thuyết giáo, khiến chúng ta 

giác ngộ, hiểu rõ. Chúng ta buông bỏ những tư tưởng hành vi sai lầm, làm những 

điều tương ưng với tự tánh, tìm lại những tư tưởng hành vi chính xác, thì vấn đề 

lập  tức  được  hóa  giải,  đây  không  phải  là  mê  tín.  Lão  Tổ  tông  của  chúng  ta  biết, 

ngàn vạn năm tương truyền lại: “Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”. Việc lớn 

nhất trên thế gian này là gì? Là dạy học chứ không phải điều gì khác. Bậc đại thánh 

đại hiền họ không ra làm quan, họ không làm những công việc khác, một đời họ 

cống hiến cho việc dạy học. Nhìn Khổng Mạnh ở Trung Quốc, Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni ở Ấn Độ, bạn lại nhìn các vị lãnh tụ của các tôn giáo trong những dân tộc 

khác, chẳng có người nào không suốt đời dạy học. Nội dung dạy học, nòng cốt dạy 

học, đều là tánh đức. Người Trung Quốc đem nó phân loại ra thành , luân lý, đạo 

Tập 48  959 



đức, nhân quả, nâng lên cao nữa chính là khoa học và triết học. Chúng ta hiểu rõ lý 

này rồi, cần nên làm bậc mẫu mực, bậc mẫu mực chính là chân tu. Cư sỹ Lưu Tố 

Vân nói sáu chữ, đây là chư Phật Bồ Tát nói: Thật thà, nghe lời, chân tu. Một đời 

cô ấy chính là sáu chữ này, cho nên cô ấy đã làm bậc mẫu mực hay nhất cho mọi 

người  xem,  làm  mẫu  mực  là  thân  giáo.  Học  Phật  mà  còn  bị  thân  bệnh,  thì  mọi 

người trong xã hội này nhìn thấy sẽ không sanh khởi tín tâm, học Phật mà thành ra 

như  vậy  thì  thôi  đi,  đừng  học  nữa.  Phải  được  như  thế  nào  đây?  Thân  tâm  khỏe 

mạnh,  không  có  phiền  não,  không  có  ưu  tư,  không  có  tập  khí,  thường  sanh  tâm 

hoan hỷ. Di Lặc Bồ Tát biểu diễn cho chúng ta thấy, luôn luôn hòa khí, luôn luôn 

hoan hỷ, đó là tướng học Phật đấy, nơi sinh sống không có tai họa, sẽ không có tai 

họa.  Ở  Trung  Quốc  người già  thường nói:  “Phước  nhân  cư  phước  địa,  phước  địa 

phước nhân cư”. Học Phật là người có phước báo nhất, nơi họ ở, phong thủy của 

nơi này tự nhiên biến thành tốt, phong thủy chuyển đổi theo tâm con người. Người 

không có phước báo, sống ở một nơi phong thủy rất tốt, nhưng họ sống ở đó ba 

năm, thì phong thủy hoàn toàn trở nên xấu. Ngược lại nơi phong thủy rất xấu, rất 

kém, nếu là người có phước ở đó thì chỉ cần ba năm thôi, thì phong thủy nơi này sẽ 

trở nên tốt. Tâm con người có thể thay đổi được đại tự nhiên, có thể thay đổi được 

môi trường. Cách nói này ở Trung Quốc ít nhất cũng có năm nghìn năm rồi, người 

Trung  Quốc  có  năm  nghìn  năm  kinh  nghiệm,  có  năm  nghìn  năm  hiệu  quả.  Ngày 

nay con người ta không tin, không tin nên tai họa xuất hiện. Chuyển biến thật sự 

chỉ  ở  trong  một  niệm,  làm  sao  bạn  biết  được  là  chuyển  biến?  Là  sự  dạy  dỗ  của 

thánh hiền, sự dạy dỗ của chư Phật Bồ Tát, nên học tập nhiều, thì bạn sẽ hiểu. Học 

được rồi, thì tự bản thân sẽ chuyển, thật sự làm được có hiệu quả, người khác nhìn 

thấy  thì  họ  sẽ  tin,  chẳng  phải  là  mê  tín,  chẳng  phải  là  lạc  hậu.  Cho  nên  đầu  tiên 

chúng  ta  cần  kiến  lập,  niềm  tin  đối  với  Cổ  thánh  tiên  hiền,  giống  như  Khổng  Tử 

vậy. Một đời Khổng Tử, tôi cho rằng cái hay nhất của Ngài là, nghĩa là có hai câu 

nói về Ngài: “Thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu cổ”, tâm trạng như thế hay vô cùng. 

Thuật nhi bất tác, nghĩa là nói về một đời Ngài, không sáng tạo, không phát minh, 

người này chân thật. Tín nhi hiếu cổ, là tin tưởng lời dạy của Cổ thánh tiên hiền, 

không  hề  có  hoài  nghi,  thích  học  tập  với  bậc  cổ  nhân.  Ngày  nay  người  ta  nghe 

được hai câu này, cho rằng hai câu này là cặn bã, hai câu này là lạc hậu. Người nào 

cũng như vậy, thì xã hội này còn tiến bộ được hay không? Người nói như vậy rất 

nhiều. Trên thực tế đối với hai câu này họ hoàn toàn không lý giải được, họ nghĩ 

sai rồi. Người học Phật chúng ta nghe được rất hoan hỷ, có thể khẳng định. Vì sao 

vậy? Vì sao phải tín nhi hiếu cổ? Những điều cổ nhân chứng được là viên mãn, bạn 

96 Tập 48 

0 



có thể hơn họ chăng? Không có chuyện đó. Nó là tròn, tròn như trái cầu, bạn nhú 

lên một tí thì quả cầu không tròn nữa, bạn phá hoại nó rồi, nó không thể thêm một 

chút, và cũng không thể bớt  một  chút, họ đã chứng được viên  mãn như thế, bạn 

không có cách nào đâu. Cho nên “kim Phật  như  cổ Phật chi  tái lai”, những điều 

kim  Phật  và  cổ  Phật  chứng  được  đều  như  nhau,  không  tăng  không  giảm,  chứng 

được tự tánh viên mãn. Thế nên những điều kim Phật nói chẳng phải là cổ Phật nói 

sao? Những điều cổ Phật nói chính là những điều kim Phật nói, không hề sai khác. 

Kim Phật khiêm hạ, tất cả đều là của cổ Phật nói. Kỳ thật cổ Phật chứng được viên 

mãn, kim Phật cũng chứng được viên mãn. Kim Phật không nhận là mình nói mà 

nói là cổ Phật nói. Đó là gì vậy? Đó là khuyên dạy chúng ta, phàm phu chúng ta 

không hiểu đạo lý, ngạo mạn, ganh tị, chướng ngại, từ đó mà tạo tội nghiệp. Các 

Ngài biểu pháp cho chúng ta, để dạy dỗ chúng ta, bạn không thể nhiều hơn cổ Phật 

một tí nào, không thể. 

Phu Tử nói lên câu  này, đại sư Thanh Lương cũng nói lên câu này. Ở trong 

đề kinh của Tứ Thập Hoa Nghiêm, chúng tôi đã thấy. Ngài nói rằng: Tất cả pháp 

mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt bốn mươi chín năm, đều là những 

điều cổ Phật nói, đức Thế Tôn không hề thêm một chữ nào vào trong kinh điển của 

cổ Phật. Còn nghiêm khắc hơn Khổng Phu Tử nữa, đã nói rất rõ ràng. Có phải như 

vậy không? Thiệt đó, không dối gạt chút nào. Mỗi người đều chứng được cứu cánh 

viên mãn, không đạt được minh tâm kiến tánh, thì không đạt được cảnh giới này, 

đến chỗ minh tâm kiến tánh thì sẽ biết được. Khiêm hạ là tánh đức, sẵn có trong tự 

tánh, ngạo mạn, không có trong tự tánh, ngạo mạn là phiền não, bản thân của phiền 

não  chính  là  chướng  ngại.  Chướng  ngại  là  gì?  Là  chướng  ngại  tự  tánh  của  bạn, 

chướng ngại sự tu tập của bạn, chướng ngại sự thành tựu của bạn, thứ này chẳng 

thể không buông bỏ. Phàm phu thật đáng thương, thời gian ở lục đạo quá dài, vô 

lượng kiếp rồi lặn hụp trong tam đồ lục đạo, nuôi dưỡng thành những tập khí phiền 

não này, tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, tham sân si mạn. Đáng 

thương! Chư Phật Bồ Tát thấy nên nói rằng, người thật đáng thương, đây là sự thật, 

không phải giả đâu. Có duyên là điều rất khó, thân người khó được, gặp được Phật 

Pháp, một đời tu tập vì sao không được thành tựu? Chủ yếu là do tập khí phiền não 

quá sâu dày, nói đơn giản một chút là không buông bỏ được tâm tự tư tự lợi, không 

buông bỏ được danh văn lợi dưỡng, không buông bỏ được tâm tật đố chướng ngại. 

Tuy được thân người, học được Phật Pháp, nhưng vẫn tạo nghiệp, tâm không sửa 

đổi, y theo tâm luân hồi, tâm luân hồi là tạo nghiệp luân hồi, học Phật  cũng tạo 

nghiệp luân hồi. Cho nên trong kinh có câu: “Bất khả dĩ thiểu thiện căn phước đức 

nhân duyên”, trong kinh  Di Đà nói, mà được sanh về nước Phật. Không tu Tịnh 

Tập 48  961 



Độ, bất luận là tu tập pháp môn nào, nếu như không có thiện căn phước đức nhân 

duyên, thì không thể thành tựu được, chỉ có thể ở trong Phật pháp được một điều 

lợi ích, nghĩa là trồng chủng tử Phật trong A Lại Da, bạn chỉ được lợi ích này. Bạn 

vẫn ở đó tạo nghiệp, đã tạo nghiệp rồi thì chắc chắn ở trong luân hồi thọ quả báo. 

Nghiệp  bạn  tạo,  là  thiện  nghiệp  ít  và  ác  nghiệp  nhiều.  Vì  sao  vậy?  Vì  trong năm 

mươi mốt tâm sở, thì thiện tâm sở chỉ có mười một, bất thiện tâm sở có hai mươi 

sáu, ở trong đó tập khí phiền não cực nặng. 

Xã  hội  hiện  nay,  sự  cám  dỗ  của  ngũ  dục  lục  trần,  mặt  trái  thắng  mặt  phải, 

chúng ta sống trong môi trường này, bạn có thể không tạo nghiệp được chăng? Tuy 

bạn có lòng tốt phát tâm tu tập, tu mấy chục năm, nhưng không thấy tiến bộ. Hiện 

tượng này là bình thường, bạn hiểu rõ chân tướng sự thật rồi thì bàn sẽ không trách 

móc, là bình thường. Người thật sự có thành tựu, đó là thiện căn phước đức nhân 

duyên thù thắng không gì sánh bằng. Quan trọng nhất vẫn là thiện căn phước đức, 

thiện căn là năng tín năng giải, là chân thật. Phước đức là gì? Phước đức là thật tu, 

sau khi giải rồi thì thật tu. Người này có phước, bất luận môi trường bất thiện thế 

nào, họ đều có thể thành tựu. Ở xã hội ngày nay, có thể nói người này là đại thiện 

căn đại phước đức. Không học Phật bất luận là họ tạo nghiệp như thế nào, tạo tội 

nghiệp nặng thế nào, trong kinh Phật nói ngũ nghịch thập ác cũng không sao, chỉ 

cần quay đầu thì nghiệp chướng tự nhiên tiêu trừ, phước huệ tự nhiên sẽ hiện tiền. 

Thế  Thân  Bồ  Tát  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy,  chẳng  phải  sao?  Thế  Thân  Bồ  tát 

thông  minh  tuyệt  đỉnh,  sau  này  học  Tiểu  thừa  pháp,  phỉ  báng  Đại  thừa,  Ngài  rất 

thông minh, tạo năm trăm bộ luận phê phán Đại thừa. Sau này  anh trai Ngài dạy 

Ngài, Vô Trước Bồ Tát khai đạo Ngài, Ngài hiểu được rồi, sau khi hiểu được Ngài 

sám hối. Ngài định ở trước tượng Phật cắt đứt lưỡi mình, Ngài nói, lưỡi của Ngài 

hư quá, ngày xưa phê bình Đại thừa, phỉ báng Đại thừa. Anh của Ngài nói rằng, 

thầy quay đầu là được rồi, cần gì phải cắt lưỡi? Thầy vẫn dùng cái lưỡi này để tán 

thán Đại thừa thì hay biết bao! Ngài nghe rồi thấy rất có lý, đem những tác phẩm 

hủy báng Đại thừa ngày xưa đốt hết. Tán thán Đại thừa, Ngài cũng tạo năm trăm bộ 

luận, gọi Ngài là Thiên Bộ Luận Sư. Năm trăm bộ tán thán Tiểu thừa, năm trăm bộ 

tán thán Đại thừa, không bao giờ hủy báng nữa. Tu tập chứng được Bồ Tát Sơ Địa, 

tuy chưa đạt đến bổ xứ. Nếu như muốn vãng sanh về thế giới Tây phương Cực Lạc, 

thì cũng bằng bổ xứ. Môi trường ở thế giới tây phương Cực Lạc vô cùng đặc sắc, 

không thể nghĩ bàn, đều được bổn nguyện gia trì của đức Phật A Di Đà. Cho nên 

sanh về thế giới Tây phương Cực Lạc đều làm Bồ Tát A Duy Việt Trí. Cho nên bộ 

kinh này bằng với kinh Hoa Nghiêm, kinh Hoa Nghiêm là bộ kinh nói rõ về kinh 

96 Tập 48 

2 



Vô Lượng Thọ, cuốn kinh này là tinh hoa của kinh Hoa Nghiêm. Người xưa gọi là 

Trung  Bổn  Hoa  Nghiêm,  còn  cuốn  Phật  Thuyết  A  Di  Đà  Kinh,  là  Tiểu  Bổn  Hoa 

Nghiêm, tiểu bổn dễ thọ trì, cho nên có thể dùng nó tụng công phu chiều, văn tự 

nhiều ít khác nhau, nhưng nghĩa lý thì không khác, cho nên công phu chiều chúng 

ta  tụng  kinh  Di  Đà.  Tịnh  Tông  Học  Hội  thành  lập,  tôi  đã  soạn  ra  một  cuốn  nhật 

tụng, công phu khuya chúng tôi không đọc kinh Di Đà, mà đọc phẩm thứ sáu trong 

bộ  kinh  này,  bốn  mươi  tám  nguyện  của  đức  Phật  A  Di  Đà.  Kinh  tụng  buổi  tối 

chúng tôi cũng chọn bộ kinh này, từ phẩm ba mươi hai đến phẩm ba mươi bảy, trì 

giới niệm Phật. Phẩm thứ ba mươi hai đến phẩm ba mươi bảy, đức Phật nói rõ cho 

chúng ta biết về Thập Thiện Thập Ác. Bộ phận này là nói về nền tảng cơ bản của 

giới  luật,  cần  nên  thọ  trì.  Ở  vào  thời  đại  ngày  nay,  vấn  đề  tu  học  của  Tịnh  tông 

chúng ta là nương vào kinh Vô Lượng Thọ, chắc chắn chính xác. Đức Phật có nói 

trong  kinh  Pháp  Diệt  Tận,  trong  tương  lai  vào  thời  kỳ  mạt  pháp  còn  chín  nghìn 

năm. Y theo sự ghi chép của bậc cổ nhân Trung Quốc, người ta đều có căn cứ chứ 

chẳng phải là nói càn đâu. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ đến nay, là ba nghìn 

không  trăm  ba  mươi  bảy  năm.  Cách  nói  của người  ngoại  quốc  là  hai  nghìn  năm 

trăm năm mấy năm, khác với sự ghi chép của người Trung Quốc có đến sáu trăm 

năm.  Chánh  pháp  một  nghìn  năm,  tượng  pháp  một  nghìn  năm,  mạt  pháp  mười 

nghìn năm. Vận pháp của đức Phật là mười hai nghìn năm. Năm nay là ba nghìn 

không trăm ba mươi bảy năm, là bắt đầu bước sang ngàn năm thứ hai của thời mạt 

pháp. Thời mạt pháp đã qua một nghìn năm rồi, bắt đầu bước sang nghìn năm thứ 

hai,  thời  gian  rất  dài.  Người  ngoại  quốc  nói  thế  giới  tận  thế,  trong  Phật  Pháp  thì 

không nói như vậy. Vận pháp của đức Phật còn dài như thế, ở trong thời gian dài 

này, thật sự tu tập, có thể khai trí huệ, có thể được độ, thì chỉ có bộ kinh này. Vì 

sao  vậy?  Vì  tám  vạn  bốn  nghìn  pháp  môn,  đều  cần  tự  mình  đoạn  phiền  não,  đều 

phải tự mình đạt được tam muội mới có thể khai ngộ, thế thì rất khó! Chúng tôi nói 

thấp nhất, năm loại kiến hoặc, bạn có thể đoạn được không? Năm thứ này đoạn rồi 

mới chứng được quả Tu Đà Hoàn của Tiểu thừa, trong Đại thừa kinh Hoa Nghiêm, 

Bồ  Tát  Thập  Tín  vị,  bạn  chứng  được  Sơ  Tín  vị.  Khá  lắm,  chuyển  phàm  thành 

thánh,  không  gọi  bạn  là  phàm  phu  nữa,  mà  gọi  bạn  là  thánh  nhân,  tiểu  thánh,  vị 

thánh nhỏ. Thập Tín vị nghĩa là tiểu học của Đại thừa, Sơ Tín vị là lớp một, bạn 

mới    vào  lớp  một  của  Đại  thừa  Thập  Tín.  Điều  kiện  gì?  Đoạn  được  thân  kiến, 

không  phải  là  thân  tướng,  là  thân  kiến.  Phần  cuối  của  kinh  Kim  Cang  nói:  Ngã 

kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến, đoạn tận điều này là Sơ Tín vị. Phần 

đầu kinh Kim Cang nói, ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng. 

Bốn  tướng  này  là  sơ  quả  hướng,  vẫn  chưa  chứng  được  quả  vị,  phá  kiến  hoặc  rồi 

Tập 48  963 



mới thật sự chứng được sơ quả của Tiểu thừa. Bạn xem có khó không! Năm loại 

kiến hoặc này, thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến. Biên kiến 

ngày nay chúng ta nói là đối lập, tương đối, là nguồn gốc của phiền não. Thân kiến 

là nguồn gốc của phiền não, tự tư tự lợi cũng từ đây mà có. Biên kiến là gốc của 

phiền  não,  có  cái  này  thì  phiền  phức  rồi,  phiền  não  bèn  khởi  lên.  Kiến  thủ  kiến, 

giới thủ kiến hợp lại, người Trung Quốc gọi là thành kiến. Người nào đó thành kiến 

rất sâu, nghĩa là chấp trước nghiêm trọng, sự tạo tác của họ chính là lục đạo luân 

hồi. Chúng ta có cách nào để đoạn trừ nó không? Thật sự không có cách nào, nếu 

bạn hiểu rõ rồi, suy nghĩ thông rồi, thật sự không có năng lực, tu hành chứng quả 

siêu  việt  tam  giới.  Bạn  tu  tập  pháp  môn  này,  trong  suốt  cuộc  đời  bạn  pháp  môn 

này, không đoạn một phẩm phiền não nào hết, thì cũng có thể chứng được bổ xứ. 

Pháp môn này quá thù thắng, thù thắng không gì sánh bằng. 

“Nhi thiên hạ cổ kim, tín tiên nghi đa”, quá ít người tin được. Tín ở đây chỉ 

cho  ai  vậy?  Chỉ  cho  người  học  Phật,  người  học  Phật  tin  được  quá  ít,  người  hoài 

nghi  thì  quá  nhiều.  Vậy  người  nào  tin  đây?  Người  không  học  Phật,  bạn  xem  các 

ông bà già, nói với họ là họ tin liền. Họ chân thật niệm Phật, rốt cuộc họ được vãng 

sanh, điềm lành hy hữu, họ không hoài nghi. Trái lại người hàng ngày thật sự hạ 

thủ công phu trong giáo lại hoài nghi, họ không tin, không dễ dàng, quá khó! Rất 

nhiều lần chúng tôi nói chuyện với các bạn học, tôi tin tưởng pháp môn Tịnh độ vô 

cùng khó khăn. Quí vị đều biết tôi học triết học với Phương Đông Mỹ tiên sinh, 

trước tiên coi kinh Phật là triết học để nghiên cứu. Học mười mấy năm cảm thấy là 

không đúng, sự tư duy và kiến giải của chúng tôi có vấn đề. Kinh Phật là triết học, 

và siêu việt hơn triết học, không thể hoàn toàn dùng thái độ học triết học để xem 

kinh Phật. Phải y theo Tín, Giải, Hành, Chứng mà trong kinh đức Phật đã nói, như 

thế mới thật sự tiếp nhận được. Hoàn toàn tin tưởng đối với Tịnh độ, là lần đầu tiên 

giảng kinh Hoa Nghiêm. Năm Dân Quốc thứ sáu mươi, tôi bắt đầu giảng kinh Hoa 

Nghiêm ở Đài Loan, cũng giảng mười mấy năm, Bát Thập Hoa Nghiêm giảng một 

nửa,  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm  cũng  giảng  một  nửa.  Từ  từ  từ  từ,  hiểu  rõ  ràng  minh 

bạch những lý sự này rồi, một ngày nọ đột nhiên nhớ đến, Ngài Văn Thù và Phổ 

Hiền  học  pháp  môn  gì  vậy?  Pháp  môn  tu  chính  của  Thiện  Tài  Đồng  Tử  là  gì? 

Những  thứ  này  vẫn  chưa  giảng  đến,  còn  ở  phía  sau,  mở  đến  đoạn  cuối  của  kinh 

Hoa  Nghiêm,  quyển  thứ  bốn  mươi,  thấy  trong quyển  thứ  ba  mươi  chín,  Văn  Thù 

Phổ Hiền đều phát nguyện cầu sanh Tịnh độ. Chúng tôi đọc đến đoạn kinh này cảm 

thấy vô cùng kinh ngạc. Ngài Văn Thù là thầy của bảy đức Phật, nghĩa là trong số 

học  trò  của  Ngài  có  bảy  người  thành Phật  rồi,  Ngài  không  phải  là  người  thường, 

96 Tập 48 

4 



đều phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, mà còn khuyên bốn mươi mốt vị Pháp Thân 

đại sỹ trong hội Hoa Tạng, kết bạn tập thể về thế giới Cực Lạc lễ bái đức Phật A Di 

Đà, học tập với đức Phật A Di Đà. Kế đến thấy Thiện Tài Đồng Tử, Thiện Tài là 

môn sanh đắc ý của ngài Văn Thù, đương nhiên Thiện Tài truyền pháp của thầy 

mình. Xem rồi, thấy quả nhiên không tồi, trong hội Văn Thù, Thiện Tài được căn 

bản trí, cũng có nghĩa là chứng được địa vị Sơ địa của Biệt Giáo, Sơ trụ của Viên 

Giáo, chứng được quả vị này, siêu việt thập pháp giới. Bồ Tát dạy Thiện Tài Đồng 

Tử đi tham học, tham học là gì? Là thành tựu hậu đắc trí, thì trí huệ mới viên mãn. 

Căn bản trí là bát nhã vô tri, đoạn này được thành tựu ở chỗ Văn Thù Bồ Tát. Năm 

mươi ba tham thành tựu là hậu đắc trí, là vô sở bất tri. Bát nhã vô tri, vô sở bất tri, 

đây gọi là trí huệ viên mãn. Chúng ta nhìn kỹ Thiện Tài tham vấn vị thiện tri thức 

đầu tiên, trong Tứ Thập Hoa Nghiêm gọi là Kiết Tường Vân tỳ kheo, vị này tu tập 

pháp môn gì? Tu Ban Châu Tam Muội, chuyên niệm Phật A Di Đà, cầu sanh Tịnh 

Độ,  thuyết  pháp  cho  Thiện  tài  đồng  tử,  giảng  về  hai  mươi  mốt  pháp  môn  niệm 

Phật. Hai mươi mốt pháp môn này nói rộng ra, là tất cả pháp mà đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni nói trong suốt bốn mươi chín năm. Mở rộng ra nữa, là tất cả pháp mà mười 

phương ba đời tất cả chư Phật đã nói. Cuối cùng xem tham vấn thứ năm mươi ba, 

Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vương  đạo quy Cực Lạc, tôi tin rằng Tịnh Độ từ 

đây mà có. Tôi hiểu rồi, mới biết rằng pháp môn này thù thắng không gì sánh bằng, 

ngày xưa hoài nghi không tin, giờ mới biết pháp môn này thù thắng, pháp môn này 

hay!  Thầy  Lý  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ  ở  Đài  Trung,  khi  đó  cuốn  chú  giải  của 

Hoàng  Lão  vẫn  chưa  viết  xong,  cũng  có  thể  vẫn  chưa  động  bút.  Ngày  xưa,  thầy 

giảng bộ kinh này ở Đài Trung, thầy tự viết chú giải đơn giản, ghi chú ở lề cuốn 

sách, chúng tôi đem in ra và lưu thông, ở trong học viện đều có thể nhìn thấy. Lão 

cư sỹ Mai Quang Hi viết bài tựa rất dài, Cư sỹ Mai lão là thầy của thầy Lý, kinh 

giáo của  lão cư sỹ Lý Bỉnh Nam, là học với thầy Mai Quang Hi. Cho nên thầy Lý 

thấy thầy giáo mình viết bài tựa vô cùng gần gũi, thầy đã đưa cuốn ghi chú ở lề này 

cho tôi, tôi thấy rồi vô cùng hoan hỷ. Khi đó là muốn giảng bộ kinh này, thầy giáo 

nói  với  tôi:  Thời  tiết  nhân  duyên  chưa  thành  thục,  bây  giờ  thầy  chưa  thể  giảng 

được, thầy mà giảng thì sẽ gặp rất nhiều khó khăn, sức mạnh của thầy chưa chịu 

đựng được đâu. Khi đó bổn kinh  tôi đã in hai  nghìn cuốn, để chuẩn bị giảng bộ 

kinh  này,  rốt  cuộc  là  ngưng  lại.  Đến  khi  thầy  giáo  vãng  sanh  rồi,  tôi  lại  tìm  thấy 

cuốn này ở Mỹ, chúng tôi đã cho in mười nghìn cuốn này, chú giải của thầy giáo, 

bởi vì có rất nhiều người không thấy. Ở Đài Trung rất nhiều bạn chưa từng thấy, 

sau khi in ra rồi mọi người đọc được rất hoan hỷ. Rất nhiều bạn đến tìm tôi, mong 

tôi khai giảng, cho nên lần đầu tiên tôi giảng cuốn này, là giảng ở Mỹ. Hình như 

Tập 48  965 



lần thứ hai hay lần thứ ba gì đó, tôi giảng ở Singapore, sau này ở Đài Loan cũng 

giảng được hai lần, tổng cộng giảng qua mười lần, đây là lần thứ mười một. Lần 

này chúng tôi đặc biệt, giảng cuốn chú giải của lão cư sỹ Hoàng Niệm Tổ, cho nên 

tựa đề là Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa. Vì sao lại giảng như vậy? Hy vọng 

các bạn học Tịnh Tông, học đức Phật Thích Ca Mâu Ni, học Khổng Tử, “thuật nhi 

bất tác, tín nhi hiếu cổ”. Tôn trọng người xưa, công đức hồi hướng đến người xưa. 

Hạ lão hội tập không dễ dàng, chú giải của Niệm công cũng rất khó khăn, hội rất 

hay, chú rất hay. Hai vị này là Bồ Tát tái lai chứ chẳng phải phàm nhân đâu. Chúng 

tôi vì muốn khiến cho người học Tịnh Tông trên toàn thế giới, đối với chú giải của 

bộ kinh này, sanh khởi tín tâm, đoạn nghi sanh tín. Cho nên chúng tôi chọn giảng 

cuốn  chú  giải  này,  cũng  là  để  báo  đáp  ơn  tri  ngộ  của  lão  cư  sỹ  Hoàng  Niệm  Tổ. 

Năm xưa chúng tôi gặp nhau vô lượng hoan hỷ, vào thời đó giảng bộ kinh này, chỉ 

có tôi và thầy, thầy giảng ở trong nước, tôi giảng ở hải ngoại. Sự tu học và giáo hóa 

của  thầy,  đều  là  bậc  mẫu  mực  của  chúng  ta,  chúng  ta  đem  so  với  thầy  thì  quả  là 

thua kém rất xa. Tôi gặp thầy khi tôi giảng bộ kinh này ở Mỹ, thầy đã tặng cho tôi 

cuốn chú giải này, thầy đến Mỹ chỉ mang theo một bộ, hơn nữa là in dầu. Sau khi 

tôi  đọc rồi  thì  tôi  điện cho thầy, tôi  hỏi  thầy có bản quyền hay không? Nếu như 

không có bản quyền thì tôi muốn mang đi in ra, nếu có bản quyền thì thôi không 

nói nữa, thầy nói với tôi không có bản quyền. Nghe nói tôi muốn in, thầy lại phó 

chúc, kêu tôi viết đề kinh cho thầy, viết bài tựa cho thầy. Khi thầy còn tại thế, mỗi 

năm chúng tôi có thể đến Bắc Kinh một hai lần, nghĩa là đi thăm thầy. Sau khi thầy 

mất rồi, chúng tôi muốn thỉnh giáo nữa cũng chẳng có ai. Cho nên ngày nay  đọc 

cuốn chú giải này của thầy, cảm niệm rất sâu sắc. Hội tập của Hạ lão, chú giải của 

Niệm lão, thật sự có thể cứu được, chúng sanh trong chín nghìn năm mạt pháp của 

đức Thế Tôn, công đức này thù thắng không gì bằng! Chúng ta có trách nhiệm tán 

dương, không nên khắp nơi đề cao chính mình, đó là sai lầm, điều này nói lên tập 

khí cống cao ngã mạn vẫn chưa đoạn. Cho nên chúng tôi chọn giảng bộ kinh này, 

nuôi dưỡng tâm khiêm nhường của chính mình, hóa giải tâm ngạo mạn của chính 

mình,  tôn  trọng  người  khác,  tôn  trọng  thánh  giáo.  Hy  vọng  mọi  người  trong  một 

đời này, có duyên gặp được đều được thành tựu. 

“Từ phồn nghĩa thực”, câu này là đối với những điều kinh Hoa Nghiêm nói, 

phân lượng của kinh Hoa Nghiêm quá lớn. Nghĩa này không phải là thực, thực thì 

không  dễ  gì  nhìn  thấy,  là  vì  trình  độ  của  chúng  ta  quá  kém.  Nhất  là  thời  kỳ  mạt 

pháp,  tập  khí  phiền  não  quá  nặng,  không  có  trí  huệ,  cũng  có  nghĩa  là  đọc  không 

hiểu, văn tự đã khó rồi, nghĩa lý lại còn khó hiểu hơn. Cho nên, Ngẫu Ích đại sư 

96 Tập 48 

6 



Ngài  chỉ  biết  tự  mình  tận  tâm  dốc  sức  mà  thôi.  Đây  là  miêu  tả  nỗi  khổ  tâm  của 

Ngài, cả ngày lẫn đêm chú giải những cuốn đại kinh này, kinh luận này, để lại làm 

tư liệu học tập cho người đời sau. Ngẫu Ích Đại Sư Toàn Tập, điều hiếm thấy trong 

toàn tập là Yếu Giải. 

Chúng ta tiếp tục coi đoạn dưới đây: “Yếu Giải phục vân, cố đương lai kinh 

pháp diệt tận, đặc lưu thử kinh”, kinh ở đây chính là kinh Vô Lượng Thọ. “Trụ thế 

bách  niên,  quảng  độ  hàm  thức”.  Hàm  thức  nghĩa  là  hữu  tình  chúng  sanh,  đây  là 

Yếu Giải, dẫn chứng trong kinh Vô Lượng Thọ có câu này, trong kinh Pháp Diệt 

Tận cũng có câu này. Nên bạn biết rằng, hiệu quả của bộ kinh này không gì sánh 

bằng, tất cả kinh không thể so sánh được, đây là sự thật không phải giả đâu. “A già 

đà dược, vạn bệnh tổng trì”, chúng ta không thể xem hai câu này là ví dụ, mà là lời 

dạy chân thật, thật sự chúng ta dùng lý luận và phương pháp của bộ kinh này, có 

thể chữa được bách bệnh. Bệnh của thân thể chúng ta, nghĩa là bệnh sinh lý, bệnh 

tâm lý đều chữa được hết. Nói với các bạn rằng, căn bệnh của xã hội ngày nay, căn 

bệnh của địa cầu, tai họa nhiều như thế, nhưng bộ kinh này đều có thể chữa được 

hết, không giả tí nào, tôi không hề có một chút hoài nghi nào. Cho nên chúng tôi 

ngưng giảng kinh Hoa Nghiêm một năm, để học tập bộ kinh này. Chủ yếu là nhìn 

thấy thời nay, quả địa cầu tai biến quá nhiều, chúng ta hiểu rõ, những điều chư Phật 

Bồ Tát nói, những điều cổ thánh tiên hiền nói: “Tướng do tâm sanh, cảnh tùy tâm 

chuyển”. Nói cách khác, sự khỏe mạnh của thân tâm chúng ta và quả địa cầu, môi 

trường chúng ta sinh sống, cùng với sự khởi tâm động niệm và hành vi của chúng 

ta có sự liên quan mật thiết. Tâm hành của chúng ta bất thiện, cho nên mới sinh ra 

bệnh tật. Nếu như thân tâm chúng ta khỏe mạnh, ý niệm thuần tịnh thuần thiện, thì 

tất cả tai nạn đều được tiêu trừ, trở lại với trạng thái tự nhiên. Trạng thái tự nhiên 

nghĩa là trạng thái mạnh khỏe, trạng thái tốt đẹp, đây là pháp môn bất nhị để tiêu 

trừ tất cả mọi tai họa. Đối với sự việc này , người tin được rất ít, người hoài nghi 

lại nhiều, bắt buộc chúng ta phải làm bậc mẫu mực cho mọi người xem, thì người 

ta mới tin. 

“Tuyệt  đãi  viên  dung”,  là  tuyệt  đối  viên  dung,  không  thể  nghĩ  bàn.  “Hoa 

Nghiêm  áo  tạng,  Pháp  Hoa  bí  túy,  nhất  thiết  chư  Phật  chi  tâm  yếu,    Bồ  Tát  vạn 

hạnh chi ty nam, giai bất xuất ư thử hỷ”. 

Ngẫu Ích đại sư tán thán đối với kinh Vô Lượng Thọ, tán thán đến chỗ không 

còn gì hơn nữa, tán thán đến chỗ cuối cùng. Ngẫu Ích đại sư là người như thế nào? 

Phía  sau  còn  có  một  đoạn,  hôm  nay  không  kịp  giờ,  ngày  mai  sẽ  giảng  đến.  Ấn 

Quang đại sư tán thán Ngẫu Ích đại sư, cũng là tán thán bộ Yếu Giải này, ý muốn 

Tập 48  967 



nói rằng, cho dù cổ Phật tái lai, viết bộ chú giải cho kinh Di Đà, thì cũng không thể 

hay hơn cuốn này. 

Chúng ta biết Ấn Quang đại sư là Bồ Tát Đại Thế Chí tái lai. Đại Thế Chí Bồ 

Tát mà có thể tán thán Yếu Giải như thế, tán thán Ngẫu Ích đại sư. Vậy Ngẫu Ích 

đại sư là người như thế nào? Nếu như ngài không phải là Phật A Di Đà tái lai, thì 

chắc  chắn  là  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  tái  lai.  Ngẫu  Ích  đại  sư  một  đời  không  để  lộ 

thân thế của mình. 

Áo tạng của Hoa Nghiêm, tạng ở đây có nghĩa là dung chứa, sâu kín, nghĩa 

lý tinh thâm sâu xa. Bí tủy của kinh Pháp Hoa, là tinh túy, là tinh hoa. Tất cả tâm 

yếu của chư Phật, là kim chỉ nam của Bồ Tát vạn hạnh, ty nam nghĩa là tiêu chuẩn. 

Người thời nay nói là chỉ tiêu, đều ở chỗ này, bạn có thể không học sao? Nếu bạn 

không học bộ kinh này, nói thiệt, bất luận tu tập pháp môn nào, phiền não của bạn 

không  thể  đoạn,  thì  bạn  không  thể  ra  khỏi  luân  hồi,  tu  hay  cách  mấy  thì  cũng  ở 

trong lục đạo được phước báo của nhân thiên thôi. Dục vọng của bạn không đoạn 

được,  không  có  phần  ở  sắc  giới  thiên,  càng  không  có  phần  ở  vô  sắc  giới  thiên, 

không gian hoạt động của bạn là ở dục giới thiên. Tiêu chuẩn của dục giới thiên là 

thượng phẩm Thập Thiện. Bản thân chúng ta suy nghĩ thử xem, Thập Thiện nghiệp 

đạo,  chúng  ta  có  thể  đạt  được  bao  nhiêu  điểm?  Thượng  phẩm  Thập  Thiện  phải 

được  chín  mươi  điểm  trở  lên,  bạn  mới  có  thể  sanh  về  dục  giới  thiên.  Nếu  như 

không được chín mươi điểm, thì đời sau bạn hưởng được phước báo của cõi người, 

đây  là  chân  tướng sự  thật,  chẳng thể không  biết.  Bản  thân  chúng  ta  suy  nghĩ  kỹ 

xem,  siêu  việt  luân  hồi  lục  đạo  quá  khó  khăn.  Chúng  ta  hiểu  được  kiến  tư  phiền 

não, thật sự không dễ đoạn. 

“Dục quảng thán thuật, cùng kiếp mạt tận”. Chúng ta muốn tán thán bộ kinh 

Vô  Lượng  Thọ  này  rộng  khắp,  tán  thán  một  kiếp  bạn  cũng  không  tán  thán  hết. 

Chẳng những là người thường, mà chư Phật Bồ Tát có tán thán cũng tán thán bất 

tận. Đức Thế Tôn nói rất hay, pháp môn này, “chỉ có Phật và Phật mới biết được”. 

Những lời này chúng ta hiểu được rồi, trong lòng chúng ta nên nghĩ rằng, pháp mà 

chư Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian này, thân thể tướng hảo quang minh, ba mươi 

hai tướng tốt tám mươi vẻ đẹp, cơ thể khỏe mạnh, thân Kim Cang Bất Hoại. Làm 

cách nào để chứng minh đây? Một đời đức Thế Tôn, cuộc sống của Ngài ba y một 

bình bát, ngày ăn một bữa, tối ngủ dưới gốc cây. Khi Ngài nhập Niết Bàn không 

phải ở trong phòng, mà ở trong rừng. Điều này nói lên rằng, họ không sợ bão táp 

mưa sa nắng cháy, bạn nghĩ xem sức khỏe có tốt không! Nếu như chúng ta nghỉ 

96 Tập 48 

8 



ngơi ngoài trời, ở một hai đêm, thì sức khỏe của bạn sẽ không ổn, chắc chắn phải 

vào  nhà  thương  rồi,  làm  sao  bạn  có  thể  so  sánh  với  các  Ngài  được!  Đây  là  công 

phu tu tập, hiển thị ra cho bạn thấy. Ngày nay chúng ta đi ra bên ngoài, tướng mạo 

không đẹp, sức khỏe không tốt, thì làm sao người  ta coi  trọng bạn được? Người 

học  Phật  mà  như  vậy,  thì  không  nên  học  Phật  nữa.  Cho  nên  lợi  ích  đầu  tiên  của 

việc học Phật, chính là thân tâm khỏe mạnh, pháp hỷ sung mãn, đi đến đâu cũng 

mỉm cười, giống như Bồ Tát Di Lặc vậy, đây mới là tướng học Phật chứ. Người ta 

thấy nét mặt của bạn mỗi ngày là ưu tư, âu sầu, họ còn có thể học Phật được sao? 

Học Phật có được lợi ích gì chứ? Không thấy có lợi ích, mà chỉ thấy khuân mặt khó 

coi của bạn, thì người ta sẽ sợ chạy mất. Cho nên nhiều năm rồi tôi thường khuyên 

bảo mọi người, học Phật cái đầu tiên, đạt được lợi ích đầu tiên, là tướng mạo trở 

nên đẹp, cơ thể tuy có bệnh, bệnh không cần chữa, mà tự nhiên hết bệnh. Vì sao 

vậy? Vì thay đổi từ trong ý niệm. Chỗ nào có đau, thì chắc chắn bản thân mình chỗ 

đó có trục trặc, sự trục trặc này quy về chỗ cuối cùng chính là ý niệm, tư tưởng 

ngôn hành của chúng ta làm trái ngược lại với tánh đức. Thay đổi lại tâm của mình, 

thì bệnh của thân thể tự nhiên sẽ được phục hồi, đạo lý này chẳng thể không hiểu, 

chẳng thể không biết. Cho nên học Phật nếu không hiểu giáo lý, thì bạn sẽ rất khó 

khăn, bạn học cách nào đây? Quan trọng nhất trong Phật Pháp, đức Phật dạy chúng 

ta bốn giai đoạn, Tín, Giải, Hành, Chứng. Đương nhiên điều thứ nhất là bạn phải 

tin,  bạn  không  tin  thì  bạn  sẽ  không  chịu  học.  Tin  cũng  không  phải  là  chuyện  dễ 

dàng, phải có nhân duyên, người bạn thật sự kính ngưỡng, đến khuyên bạn, thì bạn 

mới  tin,  người  thường  khuyên  bạn,  bạn  không  chấp  nhận  đâu.  Sau  khi  tin  rồi  thì 

nhất định phải lý giải, thì mới có nền tảng, bạn phải thâm nhập kinh tạng. Tôi học 

Phật, thầy giáo nói với tôi, Phương Đông Mỹ tiên sinh nói với tôi, triết học của đạo 

Phật không ở trong tự viện, ở đâu vậy? Ở trong kinh tạng, sự chỉ dẫn này vô cùng 

quan  trọng,  nếu  như  thầy  ấy  không  nói  rõ  cho  tôi  trước,  tôi  vào  trong  chùa  thấy 

người  xuất  gia, không giống trong kinh đức Phật  nói, thì  tôi  sẽ  không tin, tôi sẽ 

hoài nghi. Cho nên thầy giáo nói, không ở trong tự viện, thầy ấy nói với tôi, tự viện 

ngày xưa, người xuất gia thật sự có đạo đức, thật sự có học vấn, thầy của vua, đó là 

sự  thật.  Ngày  nay  họ  không  học  nữa,  họ  không  học  cũng  chẳng  sao,  còn  ở  trong 

kinh điển, cho nên chúng ta học Phật học ở đâu đây? Lúc này tìm đến kinh điển, 

cho nên từ khi thầy giáo giới thiệu với tôi đến nay là năm mươi chín năm, không có 

ngày nào rời xa kinh điển, càng đọc càng hoan hỷ, càng đọc càng khỏe mạnh. Thật 

sự vấn đề gì, đều có thể tìm thấy lý luận trong kinh điển, tìm thấy phương pháp giải 

quyết, thật sự không thể nghĩ bàn. Tôi quen biết Chương Gia đại sư, Chương Gia 

đại sư khuyên tôi xuất gia, kêu tôi học đức Phật Thích Ca Mâu Ni, sự hướng dẫn 

Tập 48  969 



này cũng vô cùng quan trọng. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni một đời dạy học, không 

làm việc khác, dạy học mới thật sự là cứu khổ cứu nạn. Vì sao vậy? Vì phá mê khai 

ngộ, ly khổ đắc lạc. Khổ từ đâu mà có? Khổ từ mê mà có, vui từ đâu mà có? Vui từ 

giác ngộ mà có. Cho nên phá mê là giúp cho người ta ly khổ, giác ngộ là giúp cho 

người ta đắc lạc. Một đời đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã làm công việc này, không 

làm việc thứ hai nào khác. Cho nên thầy giáo bảo tôi đọc bộ sách đầu tiên, chính là 

Thích Ca Phổ, Thích Ca Phương Chí, trong đại tạng kinh có hai quyển sách này, 

hai  quyển  sách  này  do  người  đời  Đường  viết,  chính  là  truyện  ký  của  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni. Bạn học Phật, trước bạn phải biết đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

bạn hiểu rõ Ngài rồi, thì bạn mới không học sai, bạn không nhận biết Ngài, không 

hiểu rõ Ngài, thì bạn học gì chứ? Câu nói này rất có lý, cho nên quí vị thấy tôi niệm 

niệm không quên thầy giáo, thầy giáo quá từ bi, chỉ dẫn con đường này, khiến cho 

chúng tôi đời này, được lợi ích không gì sánh bằng, chẳng thể không biết ơn thầy, 

niệm niệm không quên thầy. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 49 

Giảng ngày 24 tháng 05 năm 2010 

Tại Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 







Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang thứ năm mươi mốt, hàng thứ nhất, bắt đầu từ câu cuối cùng. 

 “Phu Pháp Hoa giả, nãi Thiên Thai tông sùng vi thuần viên độc diệu giả dã. 

 Hoa Nghiêm nãi Hiền Thủ tông tôn vi Biệt Giáo nhất thừa, sự sự vô ngại, toàn viên 

 chi giáo dã. Kim Ngẫu Ích đại sư chỉ xuất, Thiên Thai chi thuần viên, Hiền Thủ chi 

 toàn viên. Kỳ mật tủy dữ áo tạng, giai bất xuất thử đại kinh chi ngoại”.  Chúng ta 

xem đến đoạn này. 

97 Tập 49 

0 



Đoạn trước Niệm lão dẫn chứng Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư. Đức Thế Tôn 

ở sau thời mạt pháp, kinh điển của đạo Phật trên thế gian này đều mất hết, không 

tìm lại được nữa. Cuối cùng đặc biệt lưu lại bộ kinh này, chính là kinh Vô Lượng 

Thọ trụ lại thế gian một trăm năm. Kinh điển của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đến 

cuối cùng chỉ còn lại bộ kinh này. Bây giờ chúng ta biết được kinh Vô Lượng Thọ, 

tổng  cộng  có  chín  bản  khác  nhau,  trong  tương  lại  lưu  lại  thế  gian  là  bản  nào? 

Chúng tôi có thể khẳng định rằng, là cuốn hội tập của Hạ Liên Cư lão cư sỹ. Vì sao 

vậy? Chúng tôi mở chín bản ra xem, thấy kinh văn trong cuốn này rất thông suốt, 

đọc rất dễ, ai thấy cũng thích, chắc chắn sau này người đọc tụng rất nhiều, người 

học tập rất nhiều, người lưu truyền cũng rất nhiều. Pháp duyên của bộ kinh này thù 

thắng không gì sánh bằng, tôi đã giảng qua rất nhiều lần, đây là lần thứ mười một. 

Bất luận là giảng ở đâu, thính chúng bao giờ cũng đông hơn giảng những bộ kinh 

khác,  từ  thâm  sâu  cảm  nhận  được  pháp  duyên  này  không  thể  nghĩ  bàn.  Cho  nên 

chúng tôi biết được, bộ kinh này sẽ lưu truyền đến đời sau chin nghìn năm. Quảng 

độ chúng sanh, vì bộ kinh này người niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, không biết được 

là bao nhiêu. 

Đại Sư lại tán thán nói: Hoa Nghiêm áo tạng, Pháp Hoa bí tủy, là tất cả tâm 

yếu của chư Phật, là kim chỉ nam của Bồ Tát vạn hạnh, đều không rời bộ kinh này, 

đều ở trong bộ kinh này. Bây giờ chúng ta xem tiếp Pháp Hoa, Thiên Thai tông tôn 

sùng  là  tất  cả  kinh giáo  mà  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  trong suốt  bốn mươi 

chín năm, thuần viên độc diệu. Người xưa phân nói thành Nhất Thừa Giáo, cao hơn 

Đại Thừa một bậc. Nhất Thừa Giáo người xưa công nhận ba bộ kinh là: Kinh Hoa 

Nghiêm,  kinh  Pháp  Hoa,  kinh  Phạm  Võng.  Rất  tiếc  là  kinh  Phạm  Võng  không 

truyền vào Trung Quốc, truyền vào Trung Quốc chỉ có một phẩm, Bồ Tát Tâm Địa 

Giới Phẩm, toàn bộ quyển kinh không truyền đến. Hoa Nghiêm nghĩa là tông Hiền 

Thủ tôn sùng là Biệt Giáo nhất thừa, Biệt là đặc biệt. Những điều trong bộ kinh này 

nói, trong những bộ kinh khác Đức Phật chưa từng nói, đây là nhất thừa. Điều gì 

đức Phật chưa từng nói qua? Là sự sự vô ngại, lý sự vô ngại thì có, trong những 

kinh khác có nói, nhưng sự sự vô ngại thì không có, cho nên đây là điều duy nhất 

có trong kinh Hoa Nghiêm, gọi là Biệt Giáo Nhất Thừa, “toàn viên chi giáo”. 

 “Kim Ngẫu Ích đại sư chỉ xuất, Thiên Thai chi thuần viên, Hiền Thủ chi toàn 

 viên. Kỳ mật tủy dữ áo tạng, giai bất xuất thử đại kinh chi ngoại”.  Ở đây đưa kinh 

Vô Lượng Thọ lên rồi, cho thấy bộ kinh này đúng là toàn viên, lại là tinh túy của 

kinh Pháp Hoa, cũng là thuần viên. Nói cách khác, bộ kinh này là viên trong viên, 

cách nhìn này, cùng với sự phân giáo của chư vị Tổ Sư Nhật bản, là dị khẩu đồng 

Tập 49  971 



thanh. Điều này ở đoạn trước chúng ta có thấy, Niệm lão dẫn chứng chư vị Tổ Sư 

của Nhật Bản ngày xưa, họ cũng có cách nhìn này. Đúng như tông môn gọi là, lỗ 

mũi thông khí vậy, cách nhìn của họ hoàn toàn giống nhau. 

Pháp  sư  Ấn  Quang  của  Tịnh  Tông  thời  cần  đại,  tán  thán  cuốn  Yếu  Giải. 

Đoạn văn này ngài hoàn toàn dẫn chứng, Ấn Quang đại sư, tán thán Di Đà Kinh 

Yếu Giải: Lý sự mỗi cái đến chỗ cùng. Lý là nói về lý luận, sự là nói về sự tướng, 

đều giảng đến chỗ rốt ráo, văn của cuốn Yếu Giải không nhiều, nhưng giảng rất 

thấu  triệt.  Người  xưa  giảng  bộ  kinh  này,  chú  bộ  kinh  này,  những  điều  không  nói 

đến, thì Ngẫu Ích đại sư nói đến, là bộ chú giải đầu tiên từ khi Đức Phật nói bộ 

kinh này. Đây là lời tán thán của Ấn Quang đại sư đối với cuốn Di Đà Yếu Giải, 

“diệu cực xác cực”. Diệu là vi diệu, là huyền diệu, xác là chính xác, không hề có 

một chút sai lầm. Những điều chú giải thật sự là bổn nghĩa của đức Phật. Cho dù 

Cổ Phật xuất thế, để chú giải lại bộ kinh này, thì cũng không thể hay hơn cuốn này. 

Tán thán như thế, là tán thán đến đỉnh điểm, không có gì cao hơn điều này nữa. 

Chúng  ta  nên  biết  rằng,  tiểu  bổn  kinh  Di  Đà  và  bộ  kinh  này  thuộc  về  một  loại, 

thuộc về cùng một bộ. Đối với kinh Di Đà mà tán thán như vậy, thì cũng có nghĩa 

là tán thán kinh Vô Lượng Thọ. Bộ kinh này ở trong Phật Pháp, nó có địa vị thế 

nào,  là  chúng  ta  biết  được  rồi.  Cho  thấy  cuốn  Yếu  Giải  phân  bộ  kinh  này,  giống 

như đích thân Đức Phật phân vậy. Phán giáo của Ngẫu Ích đại sư, như đức Phật A 

Di Đà, như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đích thân phân giáo vậy. Những lời này 

đều  là  giúp  cho  chúng  ta  kiến  lập  niềm  tin,  nếu  như  chúng  ta  thật  sự  tin  tưởng, 

không hề hoài nghi chút nào, thì thiện căn phước đức của người này không thể đo 

lường được. Năng tín, năng giải đó là thiện căn viên mãn, sự việc này, với chuyện 

có học qua không, có biết chữ hay không, nói cho các vị biết, không hề liên quan. 

Học  nhiều  lại  sanh  tâm  hoài  nghi,  những  ông  bà  già  ở  thôn  quê  không  có  học, 

không biết chữ, họ nghe rồi tin ngay, họ không hoài nghi, chịu niệm Phật, nguyện 

vãng sanh họ đều thành tựu được, họ đều về thế giới Cực Lạc để làm Phật. Trên thế 

gian  này  có  rất  nhiều  học  giả  chuyên gia,  họ  còn  hoài  nghi,  đối  với  thế  giới Cực 

Lạc  có  rất  nhiều  nghi  vấn,  vẫn  gieo  nhân  lục  đạo  luân  hồi  như  cũ.  Chúng  ta  suy 

nghĩ thử xem, ai là người có trí huệ, ai là người có phước báo? Chẳng phải đã rõ 

ràng rồi sao? Chúng ta thấy rõ ràng rồi, nhất định phải quay trở lại suy nghĩ chính 

bản  thân  mình  xem,  mình  có  thiện  căn  phước  đức  hay  không?  Duyên  thì  gặp  rồi 

đấy, nhưng có thiện căn phước đức hay không? Thiện căn là năng tín, năng giải, 

chân  tín,  chân  giải,  phước  đức  là  thật  tu.  Người  có  đại  phước  đức,  chắc  chắn  là 

người buông bỏ thân tâm thế giới, đó thật là phước đức. Chúng ta ngày nay chẳng 

97 Tập 49 

2 



thể nói là không tin, chẳng thể nói là không giải, chẳng thể nói là không có nguyện, 

vì sao công phu không đắc lực? Trong tín nguyện giải hành của chúng ta có nghi 

vấn,  có  xen  tạp.  Vì  sao  lại  xen  tạp?  Vì  thế  duyên  không  buông  bỏ  được,  đối  với 

danh văn lợi dưỡng của thế gian này, đối với ngũ dục lục trần vẫn còn tham luyến, 

quan  trọng  nhất  trong  tham  luyến  không  gì  bằng  tình  chấp.  Có  thể  siêu  việt  tình 

chấp,  thì  thật  sự  là  đại  thiện  căn,  đại  phước  đức.  Vì  sao  vậy?  Vì  người  này  chắc 

chắn  thành  tựu,  hơn  nữa  sự  thành  tựu  này  chắn  hẳn  cao  hơn  người  thường.  Tình 

chấp  sâu  dày  không  chịu  buông  bỏ,  tuy  được  vãng  sanh  cũng  chỉ  ở  Phàm  Thánh 

Đồng Cư độ, điều này chúng ta cần nên hiểu rõ ràng. Chúng ta hy vọng bản thân 

mình sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc phẩm vị cao, hay chấp nhận hạ phẩm 

hạ sanh là vừa lòng rồi? Chúng ta cần nên nhận biết rõ ràng, tình chấp quá nặng, e 

rằng đến khi đó không được vãnh sanh đấy. Phải buông bỏ, khi nào thì buông bỏ? 

Bây giờ cần phải buông bỏ, đừng nói rằng bây giờ mình còn trẻ, chờ mình già rồi 

hãy buông bỏ, chờ đến khi mình gần chết rồi buông bỏ, e rằng đến khi đó không 

kịp  nữa  đâu,  đến  khi  đó  ngay  bản  thân  mình  không  làm  chủ  được,  ngay  bây  giờ 

phải tập thành thói quen. 

Ấn Quang đại sư dạy chúng ta thường nghĩ đến chữ chết, ngày nào cũng nhìn 

chữ này, ngày nào cũng nghĩ đến chữ này, một hơi thở ra không hít vào nữa, thật 

sự chết rồi. Nhất định phải biết rằng, thời gian chúng ta sống ở thế gian này không 

dài, đời sau phải làm sao đây? Nhất định phải nhận biết sanh tử một cách rõ ràng, 

thân này có sanh tử, nhưng linh tánh bất sanh bất diệt. Khi mê thì gọi là linh hồn, 

khi ngộ thì gọi là linh tánh. Linh hồn biến thành linh tánh gọi là biến dịch sanh tử, 

người học Phật biết có hai loại sanh tử, là phần đoạn sanh tử và biến dịch sanh tử. 

Sanh tử của thân xác chúng ta đây gọi là phần đoạn sanh tử. Linh hồn chuyển lên 

cao hơn gọi là biến dịch sanh tử. Tự tánh không có hiện tượng sanh tử, thật sự nó 

bất sanh bất diệt, là linh hồn chuyển mê thành ngộ, nó giác ngộ. Giác ngộ rồi thì 

gọi là linh tánh, chứ không gọi là linh hồn nữa. Chưa giác ngộ thì linh hồn không 

ra khỏi lục đạo luân hồi, sau khi giác ngộ rồi thì nó siêu việt. Vì sao vậy? Vì lục 

đạo luân hồi là giả, nó không có thật, không còn lưu luyến lục đạo thì là siêu việt. 

Chẳng phải họ không có năng lực siêu việt, mà chỗ họ lưu luyến thì không muốn 

siêu việt, đây là mê. Cho nên giác ngộ là siêu việt, chúng ta phải biết quí trọng linh 

tánh của chính mình, không làm việc hồ đồ nữa. Ở trong kinh đức Phật dạy chúng 

ta: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Chẳng những không lưu luyến lục đạo, 

mà Tứ Thánh pháp giới cũng không lưu luyến. Các vị nên biết rằng, Tứ Thánh là 

Phương Tiện Hữu Dư Độ của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, nơi đó gọi là Tịnh Độ. 

Vì  sao  gọi  là  tịnh?  Vì  không  có  thiện  ác,  có  thiện  có  ác  là  nhiễm  ô  không  thanh 

Tập 49  973 



tịnh. Bạn xem bạn làm việc thiện, thì  được hưởng quả báo trong ba đường thiện, 

làm việc ác thì chịu quả báo nơi ba đường ác, ở trong luân hồi. Lục đạo là nhiễm ô, 

là uế độ, ngũ trược ác thế, điều này cần nên biết. Trong mắt của chư Phật Bồ Tát, 

lục đạo là biển khổ, trồi lên lặn xuống. Đức Phật nhìn thấy những chúng sanh này 

thường thở dài nói: “ Đứa con đáng thương”, quá hồ đồ, đúng ra không phải chịu 

những tội khổ này. Hồ đồ, những người mê muội sâu dày còn cho đó là vui, thật sự 

không  muốn  ra  khỏi.  Chỉ  có  người  giác  ngộ  hiểu  rõ,  một  chút  giác  ngộ  này  của 

chúng ta có được không dễ dàng. Mấy chục năm không rời xa kinh giáo, ở trong 

kinh giáo nhận được thông tin này, huân tập thời gian dài, khiến cho chúng ta từ từ 

cảm nhận được, đây là sự việc chân thật, có lý luận y cứ,  không hề sai chút nào, 

cần  nên  buôn  bỏ  nó,  nên  buông  bỏ  sớm,  càng  sớm  càng  tốt.  Nếu  nương  vào tiêu 

chuẩn  của  chư  Phật  Bồ  Tát  mà  nói,  là  ngay  đây  buông  bỏ,  tuyệt  đối  chính  xác, 

buông  bỏ  thì  bạn  sẽ  thành  tựu.  Buông  bỏ  chấp  trước  thì  bạn  thành  A  La  Hán. 

Buông bỏ phân biệt thì bạn thành Bồ Tát. Buông bỏ khởi tâm động niệm, thì bạn sẽ 

hồi  quy  tự  tánh,  bạn  sẽ  thành  Phật.  Trong  Ấn  Quang  đại  sư  toàn  tập,  cuốn  cuối 

cùng là Vĩnh Tư Lục, trong đó có một bài, viết Ấn Quang đại sư là Đại Thế Chí Bồ 

Tát ở thế giới Cực Lạc tái lai, có thể tin tưởng được, đây là lời Đại Thế Chí Bồ Tát 

tán thán. Thân thế của ngài Ngẫu Ích đại sư không tiết lộ, Đại Thế Chí Bồ Tát tán 

thán ngài như thế, Ngài là người như thế nào? Bạn xem, dù là cổ Phật xuất thế chú 

giải  lại  bộ  kinh  này,  thì  cũng  không  thể  hay  hơn  cuốn  này.  Ngài  có  phải  là  Đức 

Phật tái lai chăng? Câu này có nghĩa là Ngài chính là Đức Phật tái lai, có phải là 

Phật A Di Đà chăng? Ấn Quang đại sư không nói rõ. Chúng ta nương vào trí huệ 

mà phán đoán, nếu không phải là Đức Phật A Di Đà tái lai, thì chắc chắn cũng là 

Quán Thế Âm Bồ Tát tái lai. Quán Thế Âm Bồ Tát từ kiếp xa xưa đã thành Phật 

rồi, bây giờ ở thế giới Cực Lạc  gọi là Đảo Giá Từ Hàng, với địa vị Bồ Tát để giúp 

cho đức Phật A Di Đà, quảng độ chúng sanh. Tiếp tục coi đoạn dưới đây: 

Lại nữa, Sớ Sao nói rằng, y tông Hiền Thủ phân giáo thành năm thời, là tiểu, 

thỉ,  chung,  đốn,  viên.  Đây  là  năm  thời,  tiểu  giáo,  thỉ  giáo,  chung  giáo,  đốn  giáo, 

viên giáo. Nay bộ kinh này thuộc về đốn giáo, cũng lại kiêm thông trước sau nhị 

giáo. Đốn giáo này, trong đây thông trước là chung giáo, thông sau là viên giáo. 

Đây là y theo cách nhìn của tông Hoa Nghiêm, kinh Di Đà và kinh Vô Lượng Thọ, 

là thuộc về loại giáo nào. 

Lại nói, tứ pháp giới là: Một là sự pháp giới, hai là lý pháp giới, ba là lý sự 

vô  ngại  pháp  giới,  ba  điều  này  trong  các  kinh  giáo  đều  có.  Bốn  là  sự  sự  vô  ngài 

97 Tập 49 

4 



pháp giới, điều này chỉ có duy nhất trong kinh Hoa Nghiêm, nên có tên là Biệt giáo 

nhất thừa. Ở đây đã nói rõ ràng, vì sao nó có tên là Biệt giáo nhất thừa, nói về tứ 

pháp giới, tứ pháp giới này, đặc biệt là sự sự vô ngại pháp giới. Một đời đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni giảng nhiều kinh luận như thế, nhưng chỉ có kinh Hoa Nghiêm là 

giảng  đến  sự  sự  vô  ngại,  đó  thật  sự  gọi  là  toàn  viên.  Cho  nên  kinh  Hoa  Nghiêm 

được gọi là biệt giáo nhất thừa. 

Lấy Hoa Nghiêm toàn viên, thì nay được ít phần, giáo này so với kinh Hoa 

Nghiêm,  viên  giáo  nhiếp  hết  kinh  này,  kinh  này  phần  nhiếp  viên  giáo.  Kinh  Vô 

Lượng Thọ và kinh Di Đà, có một bộ phận ngang bằng với kinh Hoa Nghiêm, cho 

nên Liên Trì đại sư phân tiểu bổn là phân viên. Cho nên đưa ra hai cuốn đại bổn và 

tiểu bổn, sự sự vô ngại pháp giới có mười, để chứng minh phân kinh Di Đà thuộc 

về viên giáo. Chúng ta biết khi ngài Liên Trì đại sư còn tại thế, vì sao Ngài lại làm 

như vậy? Vào thời ngài Liên Trì Đại sư, Tông Tịnh Độ vô cùng suy yếu, ở trong xã 

hội,  người  ta  cho  rằng  đây  là  pháp  môn  dành  cho  các  bà  già,  vào  thời  đó  Thiền 

Tông hưng thịnh, trong đạo Phật phổ biến là tham thiền. Liên Trì đại sư biết được 

tham thiền sẽ không khai ngộ, tham thiền không khai ngộ, thì không đạt được lợi 

ích  chân  thật,  cùng  lắm  là  đạt  được  thiền  định,  vào  thời  đó  người  đạt  được  thiền 

định rất nhiều. Đạt được thiền định tương lai sẽ đi về đâu? Đều về cõi trời tứ thiền, 

xem công phu sâu cạn của bạn, công phu cạn là sơ thiền, nhị thiền, công phu sâu 

thì tam thiền, tứ thiền, đều đến đó. Người ta quên rằng, phước trời hưởng hết rồi lại 

đọa xuống luân hồi, ngạn ngữ có câu: “Trèo càng cao thì té càng đau”, trèo đến tứ 

thiền thiên, trèo đến tứ không thiên, tương lai thọ mạng hết rồi thì đi về đâu? Đa 

phần đều đến địa ngục A Tỳ. Vì sao vậy? Vì họ ngộ nhận, xem tứ thiền, tứ không 

thiên là cứu cánh Niết Bàn, sanh ra cảm giác sai lầm nghiêm trọng, họ cho là họ đã 

thành Phật rồi. Đến khi thọ mạng hết rồi, phiền não lại hiện tiền, họ sẽ hoài nghi: 

Bạn xem sự tu tập trong Phật giáo, chúng ta đã tu đến trình độ này rồi, vì sao vẫn 

còn khởi phiền não, hay là chúng ta bị Đức Phật gạt rồi? Vừa khởi lên ý niệm này, 

là phỉ báng Phật, phỉ báng Pháp, phỉ báng Tăng, lỗi lầm phỉ báng Tam Bảo, chính 

là A Tỳ địa ngục. Đây chính là nguyên nhân trèo càng cao thì té càng đau, vì sao 

họ lại đọa vào địa ngục? Họ hoài nghi đối với đức Phật, họ hoài nghi đối với thánh 

giáo, hoài nghi đối với người tu hành, bản thân họ là người tu hành, lấy mình làm 

ví dụ. Cho nên sanh về cõi trời không cứu cánh, trên trời phước báo lớn, thọ mạng 

dài. Chúng ta cần nên quán sát kỹ, quán sát kỹ thì biết được, thọ mạng dài đó cũng 

không đủ. Chúng ta thấy con phù du trên nước, con trùng nhỏ chạy tới chạy lui trên 

nước, tôi  nghĩ  rất  nhiều người  từng nhìn thấy, thọ  mạng của nó sáng sanh chiều 

chết,  đó  là  một  đời  của  nó,  sáng  sớm  sanh  ra  đến  tối  thì  chết.  Nếu  nó  thấy  con 

Tập 49  975 



người chúng ta sống mấy chục năm, chẳng phải giống như chúng ta thấy người cõi 

trời sao? Thật sự ở cõi trời Đao Lợi thấy con người ở cõi nhân gian chúng ta, cũng 

giống như chúng ta nhìn con phù du vậy, một ngày ở cõi trời Đao Lợi, bằng trăm 

năm ở cõi nhân gian chúng ta. Con người ở cõi nhân gian này sống được trăm tuổi 

cho là trường thọ, nhưng chỉ là một ngày ở cõi trời Đao Lợi. Nếu năm mươi tuổi 

qua đời thì mới chỉ có nửa ngày. Các bạn nghĩ thử xem có phải là như vậy không? 

Chúng ta suy nghĩ thông sự việc này, thì đối với thiên đạo sẽ không ngưỡng mộ 

nữa. Bất sanh bất diệt, vãng sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc là bất sanh bất 

diệt, đây là sự thật, không dối gạt đâu. Vô lượng thọ đó là sự thật, hơn nữa về thế 

giới Cực Lạc, chẳng có ai là không một đời chứng được Phật quả viên mãn, nghĩa 

là thật sự hồi quy tự tánh. Hồi quy tự tánh thật sự bình đẳng, chắc chắn không có 

Phật trước Phật sau. Giống như biển cả, nước của sông ngòi, khi nước chảy trong 

sông  ngòi  thì  có  trước  có  sau,  người  xưa  nói  rằng:  Trường  Giang  sóng  sau đuổi 

sóng trước. Có trước có sau, chảy về biển rồi thì không còn trước sau nữa. Lục đạo 

chúng sanh, thập pháp giới chúng sanh, khi chưa ra khỏi luân hồi, chưa ra khỏi lục 

đạo,  chưa  ra  khỏi  thập  pháp  giới,  thì  có  cao  thấp  thứ  lớp  không  đồng  nhau, vào 

Thường  Tịch  Quang  rồi,  thì  hiện  tượng  sai  biệt  này  hoàn  toàn  không  còn  nữa. 

Giống như nước trong sông ngòi chảy về biển cả vậy, hiện tượng bình đẳng hiện 

tiền, đó là bình đẳng thật, chứ không phải là bình đẳng giả đâu, trí huệ đức tướng 

hoàn toàn bình đẳng. Chân tướng sự thật này, hiện tại bày ra trước mặt chúng ta, 

chúng  ta  phải  chọn  lựa  cách  nào,  chọn  lựa  tương  lai  của  chúng  ta.  Chúng  ta  hy 

vọng thành Phật, hy vọng thành Bồ Tát, hay là hy vọng tiếp tục ở trong lục đạo cầu 

sanh lên trời? Sự khởi tâm động niệm của chúng ta, ngôn ngữ hành động của chúng 

ta, quyết định nguyện vọng của chúng ta có thể đạt được hay không? Nếu bạn chân 

tín, chân nguyện, chân tu, thì chắc chắn bạn có thể đạt được. Phàm phu một đời có 

thể  thành  Phật,  đây  là  điều pháp  môn Tịnh  Tông nói,  chư  vị  cổ đức  xưa  này  đều 

khẳng định cách nói này, đem bộ kinh này, phân giáo bằng với kinh Hoa Nghiêm, 

kinh Pháp Hoa, nhất thừa viên đốn đại giáo. Chúng ta hoài nghi nó, không có niềm 

tin đầy đủ đối với nó, vẫn còn nghiên cứu kinh giáo của pháp môn khác, nhận biết 

không rõ ràng, thật sự nhận biết rõ rồi, pháp môn khác chẳng phải là không hay, vì 

sao chúng ta không chọn pháp môn khác? Vì một đời không thể thành tựu, nó phải 

đoạn hoặc, đoạn hoặc quá khó khăn. Pháp môn này thì không cần đoạn hoặc, chỉ 

cần một câu A Di Đà Phật công phu đắc lực, khống chế được phiền não, điều phục 

được  phiền  não,  điều  này  chúng  ta  có  thể  làm  được,  đoạn  hoặc  quá  khó,  nhưng 

những pháp môn khác, không đoạn hoặc thì không thể thành tựu, hàng phục được 

97 Tập 49 

6 



phiền não thì bạn chỉ có thể sanh lên cõi trời, bạn vẫn không ra khỏi lục đạo luân 

hồi, chân tướng sự thật này chẳng thể không biết. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau: Cho thấy Liên Trì đại sư, cũng phân kinh Di Đà 

là viên  đốn giáo, đây là điểm các vị cổ đức của Trung Quốc và Nhật  Bản giống 

nhau. Khác nhau là, hoặc tôn sùng đây là viên trung chi viên, hoặc khiêm nhường 

cho rằng đây là phân viên, điều này do cơ duyên khác nhau mà thiện xảo bất đồng. 

Đoạn trước chúng ta thấy ngài Liên Trì, ngài Ngẫu Ích, đều nói nó là phân viên, 

đây là gì? Là khách sáo, là khiêm nhường. Liên Trì đại sư viết cuốn Di Đà Kinh Sớ 

Sao, kết cấu của cuốn Sớ Sao đó, rất giống Hoa Nghiêm Kinh Sớ Sao. Vì thời đó 

Thiền  Tông  rất  hưng  thịnh,  mọi  người  đua  nhau  đi  học  thiền,  tổ  sư  từ  bi,  thấy 

những người này học thiền sẽ không thành tựu, nhưng kêu họ bỏ thiền để tu Tịnh 

Độ, họ không bằng lòng, rất xem thường Tịnh Độ. Cho nên ngài cũng dùng thập 

huyền  môn,  để  giải  thích  nghĩa  lý  trong  kinh  Di  Đà,  nói  lên  kinh  Di  Đà  và  kinh 

Hoa  Nghiêm  là  một  chẳng  phải  hai.  Bởi  vì  người  học  Phật  nhắc  đến  kinh  Hoa 

Nghiêm, thì không ai chẳng tôn kính, không ai chẳng hướng về. Liên Trì đại sư đã 

dùng  phương  pháp  này,  đưa  Tịnh  Tông  lên  ngang  hàng  với  Hoa  Nghiêm.  Mọi 

người đọc Sớ Sao rồi, mới thật sự nhận biết bản lai diện mục của Tịnh Tông, thù 

thắng  không  gì  bằng,  chẳng  khác  gì  Hoa  Nghiêm.  Kinh  Hoa  Nghiêm  viên  mãn 

thành tựu, đến cuối cùng vẫn là, Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vương đạo quy 

Cực  Lạc,  Hoa  Nghiêm  cuối  cùng  quy  về  Tịnh  Độ,  kinh  Hoa  Nghiêm  cuối  cùng 

nhập Vô Lượng Thọ. Tịnh Độ Tông đã được phục hưng từ tay của hai vị này, tiếp 

theo ngài Liên Trì là ngài Ngẫu Ích, hai thầy trò của Ngài là tổ sư của Tông Tịnh 

Độ. Liên Trì đại sư là vị tổ đời thứ tám, Ngẫu Ích đại sư là đời thứ chín, vô vùng 

gian khổ, nhưng đây là sự thật, không phải giả dối đâu. Mỗi câu nói đều rất có lý, 

nếu như làm theo kinh Vô Lượng Thọ và kinh Di Đà, thì là viên trung chi viên, đây 

là  sự  thật,  lời  nói  này  không  phải  tùy  tiện  nói  ra  đâu,  đây  là  bậc  cổ  đức  đời  Tùy 

Đường. “Hoặc khiêm chi”, khiêm nhường một chút, “phân thuộc ư viên”, một bộ 

phận là viên. Ngẫu Ích đại sư, Liên Trì đại sư, vào thời đó phải khiêm nhường một 

chút.  Học  giả  chân  chánh  trong  tâm  hiểu  rõ,  ngài  Liên  Trì,  ngài  Ngẫu  Ích  không 

nói viên trung chi viên, mà nói một bộ phận là viên, đây là cơ duyên có khác, nên 

thiện xảo bất đồng, ý nghĩa trong câu nói này vô cùng sâu sắc. 

“Liên Trì bổn hoài dữ Thiện Đạo, Ngẫu Ích”, bổn hoài của ngài Liên Trì đại 

sư, và Thiện Đạo đại sư, Ngẫu Ích đại sư, cùng với chư vị cổ đức Nhật Bản chẳng 

phải không có khác. Đứng về mặt bổn tích mà nói, bổn của họ đều không tiết lộ ra, 

chúng ta không biết được. Ngài Thiện Đạo là đức Phật A Di Đà tái lai, Ngài tiết lộ 

Tập 49  977 



ra, cho nên chúng ta có thể tin tưởng, các vị này không phải là phàm nhân, người 

phàm không thể làm được, người phàm viết chú giải cho cuốn kinh Di Đà, có thể 

hơn được Sớ Sao chăng? Có thể hơn được Yếu Giải chăng? Không thể được. 

Dưới đây có nói: “Viết cuốn Sớ Sao này trong lúc Thiền Tông hưng thịnh, 

cho nên chẳng thể không quyền nghi thiện xảo, phù hợp với quần cơ, mà phương 

tiện nói như vậy”. Mấy câu này nói rất hay, cho nên không nói nó là viên trung chi 

viên,  mà  nói  nó  một  bộ  phận  là  viên,  đây  là  khiêm  nhường,  là  khách  sáo,  tránh 

tranh  luận,  tránh  đố  kỵ,  tránh  chướng  ngại.  Chỉ  cần  mọi  người  thật  sự  nhận  biết 

pháp môn Tịnh Độ, thì đạt được mục đích rồi. 

Đúng  như  cư  sỹ  Thẩm  Thiện  Đăng  nói,  gọi  là  Bồ  Tát  đại  quyền,  là  bậc 

đương cơ, nhân bệnh cho thuốc, hợp với thời tiết nhân duyên vậy. 

Thẩm  cư  sỹ  nói  rất  đúng,  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  là  Đại  Bồ  Tát,  cơ  duyên  của 

chúng sanh thành thục, cơ duyên thành thục rồi, thì sẽ cảm ứng đạo giao với chư 

Phật Bồ Tát. Chúng sanh tuy không phát nguyện cầu Phật Bồ Tát, nhưng chư Phật 

Bồ Tát biết, chứ chẳng phải là không biết, bạn thành thục rồi. Thế nào gọi là thành 

thục? Là có thể tiếp nhận, vừa tiếp xúc với bạn, bạn không phản đối, bạn hoan hỷ 

tiếp nhận, là duyên thành thục rồi. Dùng phương pháp nào để giảng, để tiếp dẫn, 

khiến  bạn  dễ  dàng  tiếp  nhận,  hoan  hủ  tiếp  nhận,  phát  tâm  y  giáo  phục  hành.  Ở 

trong  Phật  Pháp  gọi  là  chúng  sanh  căn  cơ  thành  thục,  người  này  thiện  căn  thành 

thục, nên dùng những phương pháp thiện xảo phương tiện này, giúp đỡ họ, thành 

tựu cho họ. 

Liên Trì đại sư ở trong Sớ Sao, dẫn chứng lời văn sự sự vô ngại trong kinh 

điển Tịnh Độ, thật ngụ thâm ý, túc chứng khổ tâm. Trong kinh Di Đà, trong kinh 

Vô  Lượng  Thọ  có  ghi,  chỉ  do  những  độc  giả  thông  thường,  cách  nhìn  nông  cạn 

không thể thâm nhập được, đây là sự thật. Chúng tôi học Phật nhiều năm rồi nên 

cảm nhận rất sâu sắc, sự lý giải của bạn đối với kinh điển, kinh điển có thể nói là 

sâu rộng vô bờ bến, không có biên giới, bạn có thể hiểu được mấy phần, đó là công 

phu tu hành của bạn. Công phu của bạn càng cao, thì bạn thấy càng sâu càng rộng, 

công phu của bạn cạn thì sẽ không thấy được, cho nên bộ kinh này đọc hoài cũng 

không  thấy  ngán.  Hôm  qua  thấy  được  ý  nghĩa  mới,  hôm  nay  lại  có  ý  nghĩa  mới 

nữa, ngày mai còn nữa, không có cùng tận, cho nên pháp vị của nó đậm. Khác với 

sách  của  thế  gian,  sách  của  thế  gian  không  đậm  như  vậy,  nó  thật  sự  có  phạm  vi, 

bạn  đọc  qua  mấy  lần  rồi  thì  không  muốn  đọc  nữa.  Vì  sao  vậy?  Vì  biết  hết  rồi. 

97 Tập 49 

8 



Nhưng kinh điển của Phật, sách của thánh nhân, bạn đọc cách mấy, thì mùi vị của 

nó cũng vô cùng tận, Tứ Thư Ngũ Kinh của Trung Quốc có sức mạnh này, mùi vị 

trong  kinh  Phật  còn  đậm  hơn  đây  nhiều.  Tùy  theo  cảnh  giới  của  mỗi  người  khác 

nhau, cảnh giới ngày  một nâng cao, bạn đọc kinh mỗi ngày khai trí huệ, cho nên 

bạn càng đọc càng thấy hoan hỷ, càng đọc bạn càng không thể buông tay. Nó có 

sức hấp thụ lớn như vậy, vì sao vậy? Vì nó từ trong tự tánh lưu xuất ra, ở trong tự 

tánh vốn đầy đủ đức tướng, trí huệ, vô cùng vô tận. Trong tự tánh lưu xuất ra mỗi 

chữ, mỗi câu, đều là vô lượng nghĩa, vô tận nghĩa. Ngài Liên Trì và ngài Ngẫu Ích 

là người như thế nào? Ngài xem kinh Di Đà, không khác gì với kinh Hoa Nghiêm, 

những điều có trong kinh Hoa Nghiêm, thì trong kinh Di Đà cũng có, Ngài đã phát 

minh ra, chúng ta nghe rồi, chúng ta đọc rồi thấy phục, chẳng thể không phục. Ngài 

đã thấy được, nhưng chúng ta không thấy được, các Ngài thâm nhập, còn chúng ta 

thì thô thiển. Nếu như các Ngài là Phật, là chư Phật Như Lai tái lai, thì không còn 

gì để nói nữa! Điều các Ngài nói là nhất thừa cứu cánh viên mãn, để giải thích bộ 

kinh Di Đà này, kinh Di Đà cũng biến thành nhất thừa cứu cánh viên mãn. Cho nên 

nói một kinh thông thì tất cả các kinh đều thông, cái lý là ở chỗ này, thật sự thông 

chứ không phải thông giả đâu, tất cả pháp của thế và xuất thế gian đều thông. Cho 

nên khi đó Ngài đã làm như vậy, thật sự đã đưa Tịnh Độ bị suy, phục hưng lên, 

nâng  cao  lên,  pháp  môn  này  mới  thật  sự  phổ  độ  chúng  sanh.  Hoa  Nghiêm,  Pháp 

Hoa,  Thiền  Tông  hay,  nhưng  đó  cần  bậc  thượng  thượng  căn,  không  phải  bậc 

thượng thượng căn, bậc trung hạ căn học, có được lợi  ích chẳng? Cũng có, giúp 

cho bạn nâng cao cảnh giới vẫn còn có hạn. Vì sao vậy? Vì vọng tưởng phân biệt 

chấp trước không buông bỏ, đây là sự thật. Cho nên bạn học kinh điển nhất thừa 

này, bạn tiến lên rất có hạn, bề ngoài tiến lên, bạn có thể giảng được rất lưu loát, 

đây là bề ngoài. Ở trong những trước tác, văn chương bạn có thể phát huy, giảng 

giải thông suốt, đây cũng là bề mặt bên ngoài. Còn trong nội tâm? Cảnh giới của 

nội  tâm  không  thay  đổi,  vẫn  là  tự  tư  tự  lợi,  vẫn  là  danh  văn  lợi  dưỡng,  vẫn  còn 

tham hưởng thụ ngũ dục lục trần. Nói cách khác, bạn vẫn là tâm luân hồi như xưa, 

học Phật cũng là việc luân hồi, điều này chẳng thể không biết. Thật sự học Phật, 

đặc biệt là trong giáo pháp nhất thừa, nhất thừa giáo giảng về điều gì? Là chuyển 

tâm luân hồi của chúng ta thành tâm Bồ Đề, đây là đạo nhất thừa. Cho nên tu tập 

kinh Vô Lượng Thọ, bạn xem mọi người giảng rõ ràng biết bao, tam bối vãng sanh 

đều là phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm. Nếu bạn không cải tâm luân hồi 

thành tâm Bồ Đề, thì không thể vãng sanh. Vì sao vậy? Vì thế giới Cực Lạc là Đại 

Thừa. Cảnh giới Đại Thừa, được kiến lập từ nền tảng của tâm Bồ Đề. Tâm Bồ Đề 

chúng ta dùng đề kinh để giải thích, thì mọi người sẽ dễ hiểu. Thể của tâm Bồ Đề, 

Tập 49  979 



bản  thể  là  chân  thành,  chân  chắc  chắn  không  phải  là  giả,  thành  chắc  chắn  không 

phải là hư vọng, không phải hư ngụy. Nó khởi tác dụng đối với bản thân là thanh 

tịnh bình đẳng giác, đối với bên ngoài là đại từ đại bi, đây là tâm Bồ Đề. Đối với 

mình đoạn phiền não, học pháp môn, thành Phật đạo. Phiền não đoạn rồi, thì tâm 

thanh tịnh hiện tiền, pháp môn thông rồi, thì tâm bình đẳng hiện tiền, giác ngộ rồi, 

thì đã thành tựu Phật đạo. Bạn xem năm chữ này, có phải là tứ hoằng thệ nguyện 

chăng? Phải! Đối với bên ngoài, chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, đại từ đại bi độ 

chúng sanh, đây chẳng phải là tứ hoằng thệ nguyện sao. Phát tâm này thì tương ưng 

với tâm của Đức Phật A Di Đà, tâm của chúng ta tương ưng với tâm của đức Phật, 

nguyện  của  chúng  ta  tương  ưng  với  nguyện  của  Đức  Phật.  Thành  lập  Tịnh  Tông 

học  hội,  chúng  tôi  đề  xướng  chuyên  tu,  soạn  ra  một  cuốn  nhật  tụng.  Trong  cuốn 

nhật  tụng  buổi  khuya,  đọc  phẩm  thứ  sáu,  Tứ  Thập  Bát  Nguyện  trong  kinh  Vô 

Lượng  Thọ.  Lấy  bốn  mươi  tám  nguyện  của  đức  Phật  A  Di  Đà,  biến  thành  bốn 

mươi  tám  nguyện  của  chính  chúng  ta,  chúng  ta  đồng  tâm  đồng  nguyện  với  đức 

Phật A Di Đà. Tâm của Đức Phật A Di Đà là thanh tịnh bình đẳng giác, chúng ta 

cũng là thanh tịnh bình đẳng giác, tâm của chúng ta, nguyện của chúng ta tương 

đồng. Giải của Đức Phật A Di Đà, trong triết học nói là nhận thức luận, cái nhìn 

đối với biến Pháp giới hư không giới, đối với vạn sự vạn vật thì đó là giải. Ở đâu? 

Ở  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  đưa  ra  đại  cương,  kinh  Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm là mục lục nhỏ, cho nên kinh Đại Phương Quảng 

Phật Hoa Nghiêm, là chú giải của kinh Vô Lượng Thọ, là một chẳng phải hai, giải 

đồng với  Phật. Hàng ngày chúng ta đọc tụng, hàng ngày chúng ta học tập, dùng 

phương pháp, lý luận này để quán chiếu, chiếu kiến thật tướng của các pháp, chân 

tướng của tất cả pháp, thì bạn không còn mê nữa, bạn mới thật sự làm được, chúng 

sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ,  học  Phật  là  vì  vậy.  Vì  sao  phải  phổ  độ  tất  cả  chúng 

sanh? Tất cả chúng sanh trong pháp giới hư không giới cùng với mình là một thể, 

đồng thể đại bi, vô duyên đại từ, thật sự là đồng thể. Ngày nay khoa học cũng nói 

về đạo lý này, các nhà khoa học cũng khẳng định, vũ trụ cùng với mình là một thể. 

Chúng ta khởi tâm động niệm, bất luận là có ý hay vô ý, đều ảnh hưởng đến người 

khác,  ảnh  hưởng  đến  xã  hội,  ảnh  hưởng  đến  sơn  hà  đại  địa.  Chúng  ta  khởi  lên  ý 

niệm có ý vô ý quá nhiều, sát na sát na đều khởi lên ý niệm, người dân sống trên 

thế giới này nhiều như thế, hơn sáu mươi ức người. Ngày nay vì không có sự chỉ 

dạy của thánh hiền, người Đông Phương xa rời thánh hiền, người Tây Phương xa 

rời tôn giáo, cho nên ngày nay khởi tâm động niệm, mặt chính thì ít, mặt phụ thì 

nhiều, tạo thành xã hội hỗn loạn, tạo thành bệnh khổ cho hữu tình chúng sanh, tạo 

98 Tập 49 

0 



thành  thiên  tai  cho  sơn  hà  đại  địa.  Môi  trường  vật  chất,  môi  trường  tinh  thần, 

những  trạng  thái  nó  hiện  ra,  sát  na  sát  na  thay  đổi,  có  liên  quan  đến  ý  niệm  của 

chúng ta, chứ chẳng phải không có liên quan. Thật sự hiểu được lý này, thì có thể 

cứu được mình không? Cứu được! Có thể cứu được quả địa cầu này không? Được! 

Ai có thể làm được? Chính mình, chứ chẳng phải là người khác, cầu người khác là 

sai,  cầu  mình  mới  đúng,  không  hề  sai  chút  nào.  Chỉ  cần  thay  đổi  tâm  trạng  của 

chúng ta, thì tất cả sự tướng đều thay đổi, lý và sự đều liên kết với nhau, tâm trạng 

đúng  đắn,  tâm  trạng  tốt,  thì  vấn  đề  gì  cũng  giải  quyết  được.  Nếu  như  tâm  trạng 

không đúng đắn, thì vấn đề gì cũng có, lời dạy của chư Phật Bồ Tát, lời dạy của 

bậc thánh nhân, không gì khác ngoài việc dạy chúng ta thay đổi tâm trạng, nói cho 

chúng ta biết tiêu chuẩn đúng đắn là gì? Luân lý là tiêu chuẩn đúng đắn, đạo đức là 

tiêu  chuẩn  đúng  đắn,  nhân  quả  là  tiêu  chuẩn  đúng  đắn,  bạn  chỉ  cần  tuân  thủ  tiêu 

chuẩn đúng đắn, thì vấn đề của bạn sẽ được giải quyết. Chúng tôi nói như thế cũng 

chỉ là nói đại cương, nếu bạn hỏi, thế nào là luân lý? Thế nào là đạo đức? Thế nào 

là nhân quả? Thì bạn mới dễ hạ thủ, bạn mới biết được làm cách nào. Luân lý là 

quan  hệ,  quan  hệ  giữa  con  người  với  con  người,  quan  hệ  giữa  con  người  với  sự 

việc, sự quan hệ giữa con người với tất cả động vật, quan hệ giữa  con người với 

thực vật, quan hệ giữa con người với sơn hà đại địa, quan hệ giữa con người với vũ 

trụ, quan hệ giữa con người với sinh vật không cùng tần số không gian, những điều 

này đều thuộc về luân lý. Chư Phật Bồ Tát cho chúng ta biết, một số quần tộc sống 

trên quả địa cầu này, chư vị cổ thánh tiên hiền cho chúng ta biết, vũ trụ là một thể, 

đây là nói về quan hệ luân lý, một sanh mạng thể cộng đồng. Thật sự hiểu rõ về 

quan  hệ  rồi,  thì  chắc  chắn  đối  với  những  mối  quan  hệ  này  bạn  sẽ  quan  tâm  hơn, 

thường xuyên nghĩ về họ, bạn sẽ thương họ, để tâm và lo lắng cho họ, giúp đỡ họ, 

đây chính là đức. Chư vị cổ thánh tiên hiền giảng rất cụ thể, môi  trường sinh sống 

ở Trung Quốc, về luân lý thì nói có năm loại, gọi là ngũ luân. Trong quan hệ ngũ 

luân, đức đầu tiên chính là thương, phụ tử hữu thân gọi là thân ái, loại thân ái này 

phát huy rộng rãi ra, phát huy đến độ thân ái với tất cả chúng sanh. Bạn thương họ 

thì  chắc  chắn  bạn không hại  họ,  bạn  thật  sự  thương  họ,  bạn  có  thể  hy  sinh  chính 

mình để thành tựu cho người khác. Vì sao vậy? Vì mình và người là một thể, chẳng 

phải hai. Nếu không nhận biết như vậy, thì không thể làm được. Chư Phật Bồ Tát, 

đại thánh tiên hiền, làm bậc mẫu mực cho chúng ta, đó là hy sinh cống hiến, vì tất 

cả chúng sanh mà phục vụ, vì sao vậy? Vì các Ngài hiểu, các Ngài giác ngộ, các 

Ngài hiểu được vì tất cả chúng sanh phục vụ, là vì chính mình, chứ không phải vì 

người khác, mình người là một chẳng phải hai. 

Tập 49  981 



Đạo đức chính là quy luật của đại tự nhiên, trong Phật Pháp gọi là tánh đức, 

tự tánh vốn là như vậy, quy luật chính là đạo, tuân thủ quy luật chính là đức. Con 

người nếu như suốt cuộc đời đi trên con đường đạo đức, khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ tạo tác, đều có thể phụng hành mà không làm sai trái, thì tinh thần của họ sẽ ổn 

định, tâm trạng của họ đúng đắn. Tinh thần đúng đắn và ổn định, ở trong đạo Phật 

gọi là Tam Muội, nó khởi tác dụng là sanh trí huệ chứ không sanh phiền não. Cho 

nên trong Phật pháp nói nhân giới được định, giới chính là tuân thủ quy luật đạo 

đức, định chính là tư tưởng. Tinh thần của bạn ổn định, kế đến là khai trí huệ, khai 

trí huệ rồi mới thật sự được lợi ích. Đó là gì? Là tự tánh khởi dụng. Một đời đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện cho chúng ta thấy chính là điểm này, lịch đại Tổ Sư 

thị hiện cho chúng ta thấy cũng như vậy, thật sự gọi là thiện, chí thiện. Đạo Nho 

nói: “Chỉ ư chí thiện”, bạn xem cuộc sống như vậy viên mãn quá, cuộc sống như 

vậy thật sự hạnh phúc, bạn không học thì không đạt được, càng học bạn đạt được 

càng nhiều, bạn được pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ, thân tâm khỏe 

mạnh. Người Trung Quốc nói là có phước, người có phước ở đất có phước, đất có 

phước người có phước ở. Ở thế giới này, quả địa cầu tai biến rất nhiều, nơi nào bạn 

sinh sống, thì nơi đó không có tai họa. Đây là sự thật, không phải giả đâu, tuyệt đối 

không phải là mê tín, vì từ trường của bạn chánh, không hề có chút gì bất chánh, từ 

trường  của  bạn  và  từ  trường  của  người  khác,  và  từ  trường  của  vũ  trụ,  là  tương 

thông, hỗ tương ảnh hưởng. Tuy chỉ một mình bạn là người chánh tri chánh kiến, 

xung  quanh  bạn  nhiều  người  như  thế,  tri  kiến  bất  chánh.  Cổ  nhân  có  câu:  “Tà 

không  thắng  chánh”.  Một  người  chánh  tri  chánh kiến,  xung  quanh bạn  có thể,  có 

mấy ngàn người không được chánh tri chánh kiến, có mấy vạn người, thậm chí có 

mấy chục ngàn người không chánh tri chánh kiến, một mình bạn là chánh thì có thể 

cảm hóa được họ. Cảm hóa người khác sâu cạn, rộng hẹp cũng không đồng nhau, 

đó là nguyên nhân gì vậy? Là vì tập khí nghiệp chướng của mỗi người khác nhau. 

Ở  trong  nghiệp,  có  tịnh  nghiệp  và  nhiễm  nghiệp,  có  thiện  nghiệp  có  ác  nghiệp, 

không  giống  nhau,  chắc  chắn  sẽ  cảm  nhận,  nhưng  thành  phần  cảm  nhận  không 

tương đồng. Nếu như chúng ta ở trong đời này, kiếp này, “niệm từ tại từ vĩnh vô 

gián đoạn”, bạn sống ở nơi này lâu, thì nơi này cũng được cảm hóa, một nơi được 

cảm  hóa  rồi,  thì  từ  từ  sẽ  ảnh  hưởng  đến  những  nơi  khác.  Sự  việc  này  nếu  như 

chúng ta quan sát tỉ mỉ thì sẽ thấy, nơi chư vị thánh nhân sống ngày xưa, những nơi 

các Ngài giáo hóa. Giống như Tổ Đình của chư vị Tổ Sư trong đạo Phật, bạn quan 

sát kỹ, khi các Ngài còn tại thế, những người sống trong khu vực trong phạm vi của 

ngài, có phước hay không? Những người  đó có cuộc sống rất  hạnh phúc, những 

98 Tập 49 

2 



phước báo này từ đâu mà có? Thế giới ngày nay, các nhà khoa học nghiên cứu về 

lượng  tử  lực  học,  họ  biết  được,  trong  lượng  tử  lực  học  có  lý  luận  này,  truyền 

nhiễm.  Sự  khởi  tâm  động  niệm  của  bạn  sẽ  ảnh  hưởng  người  khác,  bạn  khởi  tâm 

động niệm là thiện, tuy họ là bất thiện, nếu hai điểm này giao nhau thì sẽ ôn hòa, từ 

từ từ từ hóa giải được tâm niệm bất thiện đó, trường thời huân tu thì hiệu quả sẽ 

thấy rất rõ ràng.  Đây đều là khổ tâm của các bậc cổ thánh tiên hiền, đại thiện tri 

thức, giáo hóa đối với tất cả chúng sanh. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau: Sự sự vô ngại pháp giới chỉ có duy nhất trong 

kinh Hoa Nghiêm, cho nên biết rằng trong bổn kinh đại sư dẫn chứng rộng rãi, để 

chứng minh bổn kinh hiển thị sự sự vô ngại pháp giới, cũng chứng minh bổn kinh 

thuộc về viên giáo, thật sự không chút nghi hoặc. 

Bổn kinh ở đây là Kinh Di Đà Sớ Sao, trong cuốn Sớ Sao này Liên Trì đại 

sư, đã sử dụng thập môn khai khải, hoàn toàn giống như kinh Hoa Nghiêm. Hoàng 

lão cư sỹ chú giải kinh Vô Lượng Thọ, cũng dùng thập môn khai khải, chứng minh 

đại bổn, tiểu bổn, không khác với kinh Hoa Nghiêm. Bạn mới thật sự hiểu rằng, 

kinh Vô Lượng Thọ chính là trung bổn Hoa Nghiêm, Bành Tế Thanh cư sỹ nói như 

vậy, nói rất hay, nói rất hay, kinh Di Đà chính là tiểu bổn Hoa Nghiêm. 

Ngày xưa tôi thường khuyên bảo, các vị phát tâm giảng kinh, tôi nói với họ 

rằng,  bạn  muốn  giảng  kinh  Di  Đà  hay,  muốn  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ  hay,  thì 

nhất định bạn phải học Hoa Nghiêm, bạn có nền tảng kinh Hoa Nghiêm rồi, thì bạn 

sẽ giảng hai bộ kinh này rất hay. Ba bộ kinh này thực tế là một bộ kinh, kinh Hoa 

Nghiêm, Kinh Vô Lượng Thọ, kinh Di Đà. Kinh Di Đà chỉ đưa ra đại cương, kinh 

Vô Lượng Thọ là giải thích sơ lược, còn kinh Hoa Nghiêm thì thuyết minh rõ ràng. 

Chúng ta phải nên hiểu rõ mối quan hệ này, chúng ta học giảng dạy, đầu tiên học 

kinh Di Đà, được, vì phân lượng ít, trước nắm bắt được đại cương. Kế đến học kinh 

Vô Lượng Thọ, tinh yếu hiểu được rồi, thì xem kinh Hoa Nghiêm sẽ dễ dàng, nói 

kỹ mới có mùi vị. Mấy câu này nói lên việc, Liên Trì đại sư viết cuốn Sớ Sao, ngụ 

ý  của  Ngài  rất  sâu.  Vào  thời  đó,  dùng  phương  pháp  này  mới  đưa  Tịnh  Tông  lên, 

khiến  cho  mọi  người  không  còn  xem  thường  Tịnh  Tông  nữa,  hứng  thú  học  tập 

cũng đậm đà, thật  học, người thời xưa khác với  người  thời  nay. Người  xưa phát 

tâm học, thì họ sẽ thật sự học, không như ngày nay, cho nên người được vãng sanh 

nhiều, người thành tựu nhiều. 

Dưới đây là lời của Hoàng lão nói: Nay theo những điều đại sư để lại, chuyên 

nói về huyền nghĩa sự sự vô ngại pháp giới trong bổn kinh. 

Tập 49  983 



Liên Trì đại sư chú giải kinh Di Đà, dẫn chứng kinh văn nghĩa thú của thập 

huyền môn trong kinh. Tư là nay, ngày nay chúng ta cũng học tập những điều của 

đại  sư.  Tung  là  tung  tích,  y  theo  phương  pháp  của  đại  sư,  tìm  ra  kinh  văn  trong 

kinh Vô Lượng Thọ, tương thông với huyền nghĩa sự sự vô ngại trong kinh Hoa 

Nghiêm đã nói. Điều này chứng minh kinh Vô Lượng Thọ thật sự, có thập huyền 

mà  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói,  nên  cùng  với  Hoa  Nghiêm  hoàn  toàn  không  khác. 

Không chỉ ra thì người khác sẽ không tin, thật sự tìm được kinh văn, chỉ ra, thì mọi 

người sẽ tin, sẽ không còn gì để nói nữa. Hoa Nghiêm Tông lập thập huyền môn, 

chỉ bày pháp giới vô ngại. Thập huyền môn nói về điều gì? Chính là nói về lý sự vô 

ngại,  sự  sự  vô  ngại.  Vì  sao  vậy?  Vì  pháp  giới  là  một  thể,  đã  là  một  thể  thì  chắc 

chắn có hiện tượng này phát sanh. Tên là huyền môn có nghĩa là, thông được điều 

này thì có thể nhập vào huyền hải của Hoa Nghiêm viên giáo, cho nên gọi là huyền 

môn. 

Vì sao nói huyền môn? Thông thử, thử ở đây chính là thập huyền, chính là 

mười điều này, thì bạn có thể khế nhập vào Hoa Nghiêm viên giáo. Hoa Nghiêm 

được ví như huyền hải, giáo hải, cho nên gọi là huyền môn. 

Trước  đây  nói  Hoa  Nghiêm  áo  tạng,  ở  đây  thì  nói  về  huyền  hải  của  Hoa 

Nghiêm viên giáo, chính là Hoa Nghiêm áo tạng mà trước đây nói. Áo là súc tích 

sâu xa, trước đây nói là áo tạng, đồng nghĩa với huyền hải mà đoạn này nói, tạng 

có nghĩa là chứa đựng, hải có nghĩa là dung nạp, tương thông. Cho nên nếu bạn 

thông đạt thập huyền, thì bạn sẽ nhập được Hoa Nghiêm áo tạng, Hoa Nghiêm áo 

tạng,  chính  là  huyền  hải  của  Hoa  Nghiêm  viên  giáo  mà  đoạn  này  nói.  Người  ta 

thường  nói  nhập  vào  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm,  như  thế  thì  mọi  người  sẽ  dễ  hiểu, 

nhập cảnh giới Hoa Nghiêm, nhập cảnh giới Hoa Nghiêm, nghĩa là sống cuộc sống 

Hoa Nghiêm. Đó là gì? Đó là cảnh giới của pháp thân Bồ tát. Tuy chúng ta không 

ở nhất chân pháp giới, chúng ta vẫn còn ở nhân gian này, bạn có thể chứng nhập 

cảnh  giới  này,  có  thể  nói  bạn  sống  cùng  với  Bồ  Tát  ở  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm,  là 

cảnh giới tương đồng. Hiện tiền có phải là lý sự vô ngại sự sự vô ngại chăng? Đúng 

vậy, không sai chút nào, bạn sẽ không còn bị chướng ngại nữa. Lúc này mới biết 

được chướng ngại từ đâu mà có? Từ mê hoặc mà có, mê mất tự tánh, mê mất chân 

tướng sự thật, cho nên nơi nào cũng có chướng ngại, khi giác ngộ, khai giải rồi thì 

chướng  ngại  không  còn  nữa,  tâm  lượng  cũng  mở  ra,  điều  này  có  lý  luận  y  cứ. 

Trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, nói cho chúng ta biết thị tam biến, chính là 

ba  loại  châu  biến,  thị  là  chỉ  thị  ra,  tự  tánh  vốn  là  như  vậy.  Trong  đoạn  văn  này, 

98 Tập 49 

4 



Hiền Thủ đại sư đưa ra ví dụ là nhất trần, trong kinh nói về nhất trần, ngày nay các 

nhà khoa học lượng tử nói là gì? Nói là quang tử, cùng với nhất trần mà trong Hoàn 

Nguyên Quán nói, rất gần. Khoa học nói gì? Là sự cấu thành hiện tượng vật chất là 

quang  tử,  rất  nhiều  quang  tử,  tích  tụ  một  chỗ  tương  tục  không  gián  đoạn,  biến 

thành một loại hiện tượng vật chất, hiện tượng vật chất rất nhiều, là vì tần số sóng 

quang không tương đồng. Tần số chậm thì biến thành khoáng vật, tần số nhanh hơn 

một chút, thì biến thành thực vật, biến thành động vật, cho nên những thứ này do 

tần số bất đồng tạo thành. Ngoài tần số ra, ngoài tần số quang tử ra thì không có gì 

hết, chứng minh vũ trụ thật sự là một thể, vạn sự vạn pháp đều là hiện tượng tần số 

quang tử không tương đồng, tạo nên. Ai là người chỉ huy những quang tử này? Vì 

sao  quang  tử  tương  tục  không  gián  đoạn?  Vì  sao  nó  biến  hóa  vô  cùng?  Hoàn 

Nguyên  Quán  nói  cho  chúng  ta  biết,  nó  có  ba  loại  hiện  tượng.  Thứ  nhất  là  châu 

biến pháp giới, nghĩa là một làn sóng quang, làn sóng này châu biến pháp giới. Nói 

cách khác, cùng với tất cả vô lượng vô biên trong pháp giới, vô số vô tận quang tử, 

đều thông hết, quang quang chiếu nhau, nó không phải là đối lập, nó có sự liên kết. 

Cơ thể con người chúng ta, bao nhiêu quang tử tập hợp lại mới hiện ra tướng này. 

Chúng  ta  và  người  khác  có  liên  quan  hay  không?    Có  liên  quan,  cùng  thực  vật, 

cùng động vật, cùng với sơn hà đại địa, với khắp vũ trụ này đều có liên quan, hơn 

nữa còn liên quan rất  mật thiết. Hiện tượng thứ nhất nói nó là độc lập, nhưng nó 

cũng là viên dung, cũng là tương thông với tất cả. Thứ hai là xuất sanh vô tận, biến 

hóa vô cùng, theo ý niệm mà biến, bất luận là có ý hay vô ý nó đều biến đổi, cho 

nên ý niệm điều khiển những quang tử này. Hiện tượng thứ ba là hàm dung không 

hữu, một hạt quang tử hàm hư không bao pháp giới. Trong phật pháp nói, tâm bao 

thái  hư,  lượng  châu  sa  giới,  chính  là  ý  hàm  dung  không  hữu  này.  Không  là  hư 

không,  hữu  là  vạn  hữu,  ở  trong  một  vi  trần,  ở  trong  một  quang  tử  nó  hàm  dung 

không hữu. Các nhà khoa học còn đang nghiên cứu, họ vẫn chưa triệt để hiểu rõ, 

trong Hoàn Nguyên Quán nói rất rõ ràng, minh bạch, đó là những điều trong kinh 

Hoa Nghiêm nói. Cho nên bạn xem tiêu đề của bộ luận này, Tu Hoa Nghiêm Áo 

Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên, đó là khó chứ không dễ đâu, nhưng nếu chúng ta y 

vào kinh Vô Lượng Thọ thì dễ. Bạn xem một câu A Di Đà Phật cầu sanh về thế 

giới Cực Lạc, về thế giới Cực Lạc là hoàn nguyên, vọng tận hoàn nguyên, cực kỳ 

vi diệu, cho nên đúng là viên trung chi viên. Nói một bộ phận thuộc về viên giáo, 

đương nhiên là đại sư khiêm nhường, chỉ có khiêm nhường mới khiến cho người ta 

tôn kính. Con người không tôn kính những người ngạo mạn đâu, con người thích 

những  người  khiêm  nhường,  thích  thân  cận  những  người  khiêm  nhường.  Người 

ngạo mạn nói hay cách mấy, nhưng sau khi xuống bục giảng rồi thì chẳng có ai lý 

Tập 49  985 



tới họ nữa, vì sao vậy? Vì tư thế quá cao, hoàn toàn khác, cho nên bạn xem đại sư 

khiêm nhường. 



Đoạn dưới, ngày nay y theo Thám Huyền Ký. Thám Huyền Ký do Hiền Thủ 

đại  sư  viết,  y  theo  Lục  Thập  Hoa  Nghiêm,  chính  là  chú  giải  của  lục  thập  Hoa 

Nghiêm. Bởi vì vào thời đó, vào thời của Hiền Thủ đại sư, kinh Hoa Nghiêm mới 

truyền  vào  Trung  Quốc  dịch  thành  sáu  mươi  quyển,  tám  mươi  quyển  là  vào  thời 

Võ  Tắc  Thiên  làm  hoàng  đế,  dịch  thành  tám  mươi  quyển.  Bộ  sách  này  quốc  sư 

Hiền Thủ không thấy, quốc sư Hiền Thủ thấy lục thập Hoa Nghiêm, cho nên Ngài 

dùng thập huyền môn để giảng giải Lục Thập Hoa Nghiêm. 

Y  theo  Thám  Huyền  Ký  nói  về  thập  huyền  thứ  đệ,  dẫn  chứng  kinh văn,  để 

chứng  minh  bổn  kinh  có  đầy  đủ  thập  huyền.  Xem  Hiền  Thủ  đại  sư  giảng  Hoa 

Nghiêm, Thám Huyền Ký là giảng Hoa Nghiêm, nói về thập huyền thứ đệ. Dùng 

thập huyền thứ đệ, Ngài dẫn chứng kinh văn trong kinh Hoa Nghiêm, trong Thám 

Huyền  Ký.  Ngày  nay  dùng  kinh  văn  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  nói  lên  kinh  Vô 

Lượng  Thọ  thật  sự  có  đầy  đủ.  Thập  huyền  mà  kinh  Hoa  Nghiêm  nói,  để  chứng 

minh bổn kinh thật sự thuộc về viên giáo, chính là trung bổn Hoa Nghiêm, đây là 

sự  thật,  không  hề  sai  chút  nào.  Trung  bổn  Hoa  Nghiêm,  câu  này  là  của  Bành  Tế 

Thanh cư sỹ nói, vị cư sỹ này cũng rất giỏi, thông tông thông giáo, hiển mật viên 

dung, đại thiện tri thức. Ông ấy sinh vào Tiền Thanh thời đại Càn Long, phụ thân 

làm quan lớn, làm binh bộ thượng thư, ngày nay gọi là bộ trưởng bộ quốc phòng, 

bộ trưởng bộ quốc phòng vào thời hoàng đế Càn Long, cho nên điều kiện gia đình 

tốt. Khoảng hai mươi tuổi, thi đỗ tiến sỹ, suốt đời không làm quan, điều kiện gia 

đình tốt, không cần lo nghĩ điều gì, chuyên lòng nghiên cứu Phật Pháp, tinh thông 

Phật Pháp, đó không phải là chuyện đùa đâu. Cho nên câu này là của ông ấy nói, 

kinh  Vô  Lượng Thọ chính  là trung bổn Hoa Nghiêm.  Dẫn chứng kinh  văn trong 

kinh Vô Lượng Thọ, hoàn toàn tương ưng với thập huyền trong kinh Hoa Nghiêm, 

để chứng minh những điều nói trên hoàn toàn là lời chân thật, chứ không phải vì 

người tu Tịnh Tông dương dương tự đắc vậy. Đưa kinh Vô Lượng Thọ lên bằng 

với kinh Hoa Nghiêm, có phải là những người học Tịnh Tông, muốn đưa cao địa vị 

của mình lên? Không phải ý này, trong kinh thật sự có đầy đủ, đồng với thập huyền 

của Hoa Nghiêm. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

98 Tập 49 

6 



 

Tập 50 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Giảng ngày 26 tháng 05 năm 2010 

Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội HongKong 



Các vị pháp sư, các vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang năm mươi hai, hàng thứ sáu từ dưới đếm lên, bắt đầu 

xem từ đoạn giữa. 

 Kim y Thám Huyền Ký sở thuyết Thập Huyền thứ đệ, dẫn chứng kinh văn, dĩ 

 minh bổn kinh thật cụ Thập Huyền. Ư thị tắc xác chứng bổn kinh chánh thuộc viên 

 giáo tức thị trung bổn Hoa Nghiêm. 

Đoạn trước chúng tôi giảng đến chỗ này, dưới đây chính là đồng với Thập 

Huyền Môn của kinh Hoa Nghiêm, tổng cộng có mười đoạn. Hoàng Niệm  Lão y 

cứ vào Thám Huyền Ký của quốc sư Hiền Thủ. Thám Huyền Ký là cuốn chú giải 

Lục Thập Hoa Nghiêm, nói về thứ đệ của Thập Huyền. 

 Dẫn  chứng  kinh  văn:  Dẫn  chứng  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  trong  kinh  văn  của 

kinh Vô Lượng Thọ cũng có Thập Huyền, nói lên kinh Vô Lượng Thọ thật sự cũng 

có đầy đủ Thập Huyền Môn. Thập Huyền Môn chỉ có trong kinh Hoa Nghiêm. 

Khi  Đức  Thế  Tôn  còn  trụ  thế,  suốt  bốn  mươi  chín  năm  giảng  kinh  thuyết 

pháp, chỉ ở pháp hội Hoa Nghiêm, Ngài giảng về chân tướng sự thật, những kinh 

khác  Ngài  không  nói  đến.  Trong  bộ  kinh  này  thật  sự  nói  lên  thật  tướng  của  các 

pháp,  chúng  ta  nói  áo  bí  thật  tướng  các  pháp  đều  được  tiết  lộ,  hy  hữu  thù  thắng 

không gì bằng. Không hề biết rằng kinh Vô Lượng Thọ cũng có đủ, cho nên người 

xưa giảng kinh Vô Lượng Thọ, chính là trung bổn Hoa Nghiêm, kinh Di Đà là tiểu 

bổn Hoa Nghiêm. Đây là có căn cứ, chứ chẳng phải tùy tiện nói đâu. Liên Trì đại 

sư viết cuốn Sớ Sao cho kinh Di Đà, cũng chỉ ra áo nghĩa trong kinh, có liên quan 

tới Thập Huyền. 

 Dĩ chứng như thượng chi thuyết giai thị thật tướng ngữ phi nhân tịnh tông 

 hành nhân chi  vọng tự tôn đại dã. 

Tập 50  987 



Liên Trì đại sư đưa kinh Di Đà lên bằng với kinh Hoa Nghiêm, ngang bằng 

nhau. Khi đó giảng kinh Hoa Nghiêm là toàn viên, giảng kinh Vô Lượng Thọ, kinh 

Di Đà, một bộ phận thuộc về viên gọi là phân viên. Không thể nói là toàn bộ, mà 

một bộ phận tương đồng với kinh Hoa Nghiêm, đây là lời khiêm nhường, lời này 

vào thời đó, nó có ý nghĩa của thời đại. Thật sự mà nói, ba bộ kinh này, là kinh Di 

Đà, kinh Vô Lượng Thọ, và kinh Hoa Nghiêm, thực tế mà nói là một bộ kinh. Kinh 

Vô Lượng Thọ là giảng kỹ, kinh Di Đà là lược thuyết, nội dung không khác nhau. 

Cho nên đã nhiều năm rồi tôi thường khuyên bảo mọi người: Quí vị thật sự muốn 

tu Tịnh Độ, hoằng dương Tịnh Độ, muốn giảng tốt kinh Di Đà và kinh Vô Lượng 

Thọ,  thì  chẳng  thể  không  đọc  Hoa  Nghiêm.  Vì  sao  vậy?  Bởi  kinh  Hoa  Nghiêm 

giảng kỹ kinh Vô Lượng Thọ, giảng kỹ kinh Di Đà. Quí vị có nền tảng này rồi, quí 

vị đọc tiếp hai bộ kia thì sẽ hiểu thấu được. Hai bộ kinh này kinh văn không dài, 

nghĩa lý thâm sâu huyền diệu, không khác gì Pháp Hoa và Hoa Nghiêm. 

Thứ đệ ở đây hoàn toàn tương đồng với Thám Huyền Ký, bây giờ chúng ta 

xem điều thứ nhất. 

 Nhất,  đồng  thời  cụ  túc  tướng  ưng  môn. Điều  này  vô  cùng  quan  trọng,  điều 

này có thể nói là tổng thuyết, chín điều sau gọi là biệt thuyết, điều này là tổng. Chú 

trọng vào đâu? Vào đồng thời, đồng thời cũng đồng xứ. Đồng thời đồng xứ tương 

ưng, tương ưng với ai? Tương ưng với biến pháp giới hư không giới. 

Thám  Huyền  Ký  do  đại  sư  Hiền  Thủ  viết,  lúc  trước  chúng  ta  đã  từng  học 

qua, Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, bài luận văn này do 

đại sư Hiền Thủ viết. Bài luận văn này là nói kỹ về đồng thời cụ túc tương ưng. 

Quí vị xem giảng về duyên khởi của vũ trụ, chúng ta dùng ngôn từ thời nay mà nói, 

chính là triết học tối cao mà Phương Đông Mỹ tiên sinh nói. Năm xưa thầy Phương 

giới thiệu triết học trong kinh Phật cho tôi. Thầy nói: “Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế gian này. Triết học trong kinh Phật là đỉnh cao 

nhất trong thế giới triết học”. Kinh Hoa Nghiêm nói: “Đồng thời cụ túc tương ưng 

môn”, chính là đỉnh cao nhất, chẳng những là đỉnh cao nhất của triết học, cũng là 

đỉnh cao nhất  của  khoa học. Triết  học và khoa học ngày nay đều không nói  đến 

cảnh  giới  này,  cho  nên  vấn  đề  của  nó  rất  nhiều,  trong  Phật  Pháp  hoàn  toàn  giải 

quyết  được,  đồng  thời  đồng  xứ  tương  ưng.  Vì  sao  vậy?  Chúng  ta  xem  ba  đoạn 

trước trong bài luận văn của đại sư Hiền Thủ, chẳng phải đã hiểu rõ rồi sao? Vũ trụ 

từ đâu mà có? Vạn vật từ đâu mà có? Ta từ đâu mà có? Ta cùng vạn vật và vũ trụ 

có liên quan gì? Đây là vấn đề rất lớn! Vấn đề này giải quyết được rồi, thì những 

98 Tập 50 

8 



thứ khác đều là chuyện nhỏ, đều là nhỏ nhặt tầm thường không đáng kể. Thật sự 

hiểu được rõ ràng minh bạch rồi, con người chúng ta ở thế gian này, chuyện kiết 

hung họa phước bản thân mình có thể làm chủ được, thọ mạng dài ngắn bản thân 

mình cũng có thể làm chủ được, môi trường chúng ta sinh sống, xã hội ngày nay 

loạn  động,  địa  cầu  thiên  tai  rất  nhiều.  Dùng  phương  pháp  nào  để  đối  phó,  quí  vị 

đều biết cả rồi. Vì sao vậy? Bởi đồng thời cụ túc tương ưng môn sao không giải 

quyết được? Phương pháp này vi diệu cực kỳ! 

Chúng ta xem Niệm Lão dẫn chứng đoạn văn này, trước giảng về những điều 

trong kinh Hoa Nghiêm nói, sau đó giảng những điều trong bộ kinh này nói. Chúng 

ta xem đoạn văn của Ngài: 

 Phu Hoa Nghiêm giáo lý dĩ duyên khởi vi chủ, pháp giới nhất thiết tận thành 

 nhất đại duyên khởi, nhất pháp thành nhất thiết pháp, nhất thiết pháp thành nhất 

 pháp, nhất thời cụ túc viên mãn hiển hiện, cố viết cụ túc tương ưng. 

Đầu tiên giải thích danh xưng của môn này, môn này gọi là  đồng thời cụ túc 

 tương ưng môn. Vì sao sử dụng danh xưng này? Giáo lý của Hoa Nghiêm. Kinh 

Hoa Nghiêm giảng gì? Giảng về thật tướng của các pháp, đây là danh từ trong kinh 

Phật. Dùng ngôn từ ngày nay, là nói về chân tướng của nhân sanh vũ trụ. Thật sự là 

chân tướng, không giả dối chút nào. Ngày nay triết học và khoa học đối với vấn đề 

này còn đang tìm tòi, chưa có định luận, đang thăm dò. Những điều trong kinh Hoa 

Nghiêm nói không phải là thăm dò, không phải là tìm tòi, mà là khẳng định. Cao 

hơn  so  với  các  nhà  khoa  học  và  triết  học.  Chúng  ta  thắc  mắc:  Vì  sao  Đức  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  biết  được?  Vì  sao  các  nhà  khoa  học  không  biết  mà  Ngài  biết? 

Sao Ngài biết? Trong kinh Hoa Nghiêm có câu, phẩm Xuất Hiện, chúng tôi chưa 

giảng  đến  phẩm  Xuất  Hiện,  còn  ở  phía  sau.  Ngài  nói  : Tất  cả  chúng  sanh  đều  có 

 đức tướng và trí huệ của Như Lai. Điều này thật nghê ghớm! Tất cả chúng sanh 

bao gồm quí vị bao gồm cả tôi, tất cả chúng ta đều ở trong đó. Tất cả chúng sanh, 

thế nào gọi là chúng sanh? Là hiện tượng chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi, gọi 

là  chúng  sanh.  Cho  nên  chúng  sanh  chẳng  những  bao  gồm  con  người,  con  người 

chúng ta do chúng duyên hòa hợp mà sanh. Tứ đại ngũ uẩn hiện ra cái thân này. Tứ 

đại là nói về hiện tượng vật chất của thân thể chúng ta, thọ tưởng hành thức là nói 

về hiện tượng tinh thần của thân thể chúng ta. Tất cả đều là chúng duyên hòa hợp, 

hiện  tượng  vật  chất  Đức  Phật  nói  có  bốn  loại:  Địa,  thủy,  hỏa,  phong,  hình  thành 

hiện tượng vật chất. Thọ, tưởng, hành, thức hình thành hiện tượng tâm lý. Tâm và 

vật đồng thời sanh khởi, tâm và vật không thể tách rời. Trong tâm nhất định có vật, 

trong vật chắc chắn có tâm, không thể tách rời nó. 

Tập 50  989 



Quí vị xem trong kinh Đức Phật đưa ra một ví dụ: Nhất trần, vi trần. Vi trần 

này là gì? Khoa học ngày nay nói là nguyên tử, điện tử, lạp tử, chính là lạp tử, lạp 

tử cơ bản. Thời cận đại, trong lượng tử lực học, giảng về một thứ nhỏ hơn vật này, 

gọi  là  quang  tử,  hiện  tượng  vật  chất.  Hiện  tượng  vật  chất  này  do  tứ  duyên  hợp 

thành,  chúng  duyên  mà!  Thật  sự  nó  là  vật  chất,  rất  nhỏ,  mắt  thường  không  thấy 

được, dùng kính hiển vi thì có thể thấy được, nhìn thấy nó là hiện tượng vật chất, 

cho nên dùng địa để tượng trưng, địa là đại địa, tượng trưng cho vật chất. Thủy, 

hỏa, phong, thủy là gì? Thủy là độ ẩm, ở trong vật chất rất nhỏ này, nó có độ ẩm, 

nếu nói mang điện, thì nó mang dòng điện âm. Hỏa là nhiệt độ, là điện dương, ngay 

nay  chúng  ta  gọi  là  đới  điện.  Điện  dương  chính  là  Hỏa  Đại  trong  kinh  Phật  nói, 

điện âm chính là Thủy Đại trong kinh nói. Danh từ tuy khác, nhưng chỉ là một thứ. 

Hơn nữa nó là Động, chứ không phải Tĩnh. Cho nên Phong tượng trưng cho Động, 

nó không phải trạng thái Tĩnh, nó đang Động. Động này ngày nay khoa học nói là 

hiện tượng ba động. Các nhà khoa học thời cận đại rất giỏi, họ cho chúng ta biết, 

họ nghiên cứu về nguyên tử, điện tử, nghiên cứu đến kết luận cuối cùng, họ khẳng 

định rằng thế gian này tuyệt đối không có vật chất, không có vật chất. Vật chất là 

gì? Là địa thủy hỏa phong. Trên thực tế vật chất là một hiện tượng ba động, tần 

suất ba động không đồng nhau, cho nên khiến cho chúng ta nhìn thấy vô số hình 

sắc. Ba động chậm, tần suất chậm một chút, trên thực tế là chậm, nhưng chúng ta 

không thể tưởng tượng được, tưởng tưởng không ra. Nó biến thành thể cứng, cát, 

đá, biến thành những thứ này là tần suất chậm. Tần suất nhanh một chút thì biến 

thành  thực  vật,  nhanh  hơn  chút  nữa  thì  biến  thành  động  vật,  nhanh  nữa  như  là 

những điện từ, sóng quang ngày nay. Ngoài hiện tượng ba động ra thì không có gì 

nữa, đây là những điều các nhà khoa học ngày nay nói, các nhà lượng tử lực học 

nói, hoàn toàn tương đồng với trong kinh Đức Phật nói. 

Cho nên Hiền Thủ đại sư ví dụ, trong Hoàn Nguyên Quán ví dụ, nói là nhất 

trần. Nhất trần là gì? Chính là một quang tử, một nguyên tử. Thời gian nó tồn tại 

rất ngắn, hơn nữa mỗi cái, nếu chúng ta dùng những lời trong kinh Đức Phật nói, 

mỗi hạt vi trần, đều là một thứ đơn độc, không liên tục. Chúng ta thấy hiện tượng 

vật chất, mắt thấy sai rồi, đó là một hiện tượng liên tục. Khi chúng tôi giảng kinh, 

chúng  tôi  thường  dùng  danh  từ  tướng  tương  tư  tương  tục  để  nói.  Nếu  tôi  dùng 

lượng tử lực học nói, thì tướng tương tư tương tục này vẫn chưa đúng, không phải 

là tướng tương tục, mà là tướng liên tục. Dùng tướng tương tục là trên dưới phải 

tương đồng, nhưng tôi biết, tôi dùng tương tư, nghĩa là nó tuyệt đối không phải là 

tương đồng, nó tương tư, tướng tương tư tương tục. Các nhà khoa học dùng danh 

99 Tập 50 

0 



từ này rất hay, tướng liên tục, nó không phải là tướng tương tục, mỗi cái đều độc 

lập  riêng.  Thực  tế  mà  nói  Ngài  đưa  ra  ví  dụ,  và  chúng  tôi  đưa  ra  hiện  tượng  đó 

hoàn toàn tương đồng, giống như chúng ta xem phim điện ảnh vậy, phim là tướng 

khung từng khung, nó là tướng đèn huyễn, từng khung từng khung, tuyệt đối không 

có tương đồng, nó không phải tương đồng. Chiếu với tốc độ quá nhanh, cặp mắt 

của chúng ta bị nó lường gạt, cho là thật có, nhưng nó không có thật. 

Các nhà khoa học cũng dùng phim điện ảnh làm ví dụ, tương đồng với ví dụ 

tôi dùng. Từ đó quí vị có thể thấy được, nó là giả, nó không có thật.  Phim này khi 

máy  chiếu  phim  chiếu  lên,  trên  màn  hình,  thời  gian  của  nó  là  một  giây  hai  mươi 

bốn tấm, nghĩa là hai mươi bốn tấm liên tục, mỗi tấm không giống nhau, mỗi tấm 

đều  độc  lập,  không  có  tương  đồng,  hơn  nữa  nó đã  qua  rồi  thì  không  còn  tìm  lại 

được nữa. Điều này nhất định phải hiểu, không thể tìm lại được nữa, chuyện là như 

vật, đây gọi là chân tướng! Những hiện tượng trong vũ trụ ngày nay, tốc độ của nó 

nhanh cỡ nào? Trong kinh Nhân Vương đức Phật nói, đó không có thật, đó là đức 

Phật phương tiện nói. Đức Phật dạy một búng móng tay có sáu mươi sát na, nghĩa 

là một phần sáu mươi của một búng móng tay gọi là một sát na. Trong một sát na 

có chín trăm sanh diệt. Chúng ta búng móng tay nhanh, một giây có thể búng được 

bốn lần. Nếu là bốn lần, bốn nhân với sáu mươi nhân với chín trăm, bằng hai mươi 

mốt vạn sáu ngàn lần, một giây có hai mươi mốt vạn sáu ngàn tấm phim. Sao quí vị 

có thể thấy nó là giả được? Phim điện ảnh của chúng ta ngày nay, một giây chỉ có 

hai mươi bốn tấm, một phút của nó có thể chiếu là hai mươi mốt vạn sáu ngàn tấm. 

Điều này trong kinh Nhân Vương nói, đây là phương tiện nói như vậy. 

Chúng ta thấy Bồ Tát Di Lặc, đối thoại với Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thì 

hoàn toàn khác, điều Bồ Tát Di Lặc nói có lẽ là thật. Lúc bấy giờ Đức Phật hỏi Di 

Lặc  Bồ  Tát  “tâm  hữu  sở  niệm”,  nghĩa  là  phàm  phu  chúng  ta  khởi  lên  một  niệm, 

thời gian của ý niệm này rất ngắn, khởi lên một ý niệm, trong một ý niệm này, có 

bao  nhiêu  hiện  tượng  ý  niệm  liên  tục?  Có  bao  nhiêu  tướng?Có  bao  nhiêu  thức? 

Tướng nghĩa là hiện tượng vật chất, thức nghĩa là hiện tượng tinh thần, niệm là ba 

động,  trong  ba  động  này,  có  mấy  hiện  tượng  vật  chất,  mấy  hiện  tượng  tinh  thần 

xuất hiện? Khi Bồ Tát Di Lặc trả lời, cũng dùng búng móng tay. Một búng móng 

tay  không  phải  sáu  mươi  sát  na,  một  búng  móng  tay  là  ba  mươi  hai  ức  bá  thiên 

niệm, đây không phải là hai mươi mốt vạn sáu ngàn, ba mươi hai ức bá thiên niệm, 

“niệm niệm thành hình”, Đức Phật hỏi mấy tướng? Niệm niệm đều có hiện tượng 

vật  chất,  ở  trong  mỗi  hiện  tượng  vật  chất  đều  có  thức.  Thức  là  gì?  Thức  là  thọ 

tưởng hành thức, nghĩa là hiện tượng tinh thần, trong mỗi hiện tượng vật chất đều 

Tập 50  991 



có. Bồ Tát Di Lặc nói: “Thức niệm cực vi tế bất khả chấp trì”. Quá vi tế, không có 

cách nào nắm bắt được nó, nó có thật.  Oai thần của Phật.  Ở đây nói Phật, trong 

kinh Hoa Nghiêm bậc Sơ trụ trở lên thì gọi là Phật. Bồ Tát Sơ trụ trở lên, cho nên 

bốn mươi mốt vị pháp thân đại sỹ: Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập 

Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, họ đều có năng lực nhìn thấy, họ có năng lực có thể 

nhập vào cảnh giới này. Cho nên không phải Đức Phật dùng cơ giới để phát hiện 

ra, Ngài ở trong thiền định, trong thâm sâu của thiền định nhìn thấy, nhìn thấy chân 

tướng sự thật. Nếu chúng ta dùng búng móng tay, cũng dùng bốn lần búng móng 

tay, thì một giây có bao nhiêu ý niệm? Một giây có một ngàn hai trăm tám mươi 

triệu, chứ chẳng phải là hai mươi mốt vạn sáu ngàn, một ngàn hai trăm tám mươi 

triệu! 

Đây chính là quang tử mà  các nhà khoa học lượng tử ngày nay nói, họ đã 

phát hiện ra, thật không dễ dàng! Chúng ta chẳng thể không khâm phục họ. Họ đã 

sử  dụng  cái  gì?  Họ  đã  dùng  cơ  giới  để  phát  hiện  ra.  Mắt  thường  không  thể  thấy 

được,  ba  động  cực  kỳ  vi  tế.  Hiện  tượng  này,  trên  thực  tế  chính  là  A  Lại  Da  mà 

trong kinh Đức Phật nói. Một niệm bất giác, từ trong chân tánh, sanh khởi lên một 

thứ  hư  vọng  không  có  thật,  gọi  là  A  Lại  Da.  Tự  tánh  là  chân  tâm,  vĩnh  hằng  bất 

biến, A Lại Da là vọng tâm. Vọng tâm từ đâu mà có? Từ trong hiện tượng ba động 

sinh ra. Ba động vào lúc nào? Chính là ở một niệm ngay đây. Điều này nhất định 

phải biết, nó không phải là quá khứ, không phải là vị lai, mà ở ngay đây. Quí vị cần 

nên biết rằng, một niệm ngay đây nó không tồn tại, nó vừa động là lập tức không 

còn, nhanh hơn tia chớp nữa, niệm thứ hai lại xuất hiện, niệm thứ hai không còn thì 

niệm thứ ba lại xuất hiện, cho nên nó là tướng liên tục. Như chúng ta xem tướng 

liên tục trong phim ảnh, đây là nói lên hiện tượng vật chất của vũ trụ. Chẳng những 

hiện tượng vật chất của lục đạo là như vậy, mà pháp giới tứ thánh cũng như vậy, 

thế giới Cực Lạc, thế giới Hoa Tạng, và Báo Độ của chư Phật, cũng là cảnh giới 

này, không hề sai khác. Cho nên trong kinh nói: “ Phàm sở hữu tướng giai thị hư 

vọng”, không nói rằng, trừ Thật Báo Trang Nghiêm Độ của chư Phật Như Lai ra, 

không hề nói như vậy. Thật Báo Độ của chư Phật Như Lai cũng như vậy. Vì sao 

thế  giới  của  các  Ngài  tốt,  còn  thế  giới  của  chúng  ta  lại  kém  như  vậy?  Ở  đây  nói 

đến:   Đồng thời  cụ túc tương ưng môn.  Đồng thời cụ túc tương ưng môn, thì thế 

giới của chúng ta đây phải giống như thế giới Cực Lạc chứ? Như vậy thì mới có 

thể nói được!  Vì sao lại có sự khác biệt lớn như vậy? Sự khác biệt này từ đâu mà 

có? Sự khác biệt này từ ý niệm mà có, nghĩa là hiện tượng tâm lý, thọ tưởng hành 

thức, ý niệm có khác biệt, mỗi ý niệm đều khác nhau. Vật chất nương vào đâu để 

99 Tập 50 

2 



có sự biến hóa? Trong kinh điển Đại Thừa thường nói, tâm năng sanh, năng hiện 

hiện  tượng  này.  Hiện  tượng biến  hóa  này  là  thức,  trong  tâm  không  có,  trong  tâm 

không có phân biệt, không có chấp trước, cho nên trong tâm sanh ra hiện tượng này 

nó không biến hóa. Sinh ra biến hóa là phân biệt chấp trước, phân biệt chấp trước 

là mỗi niệm của chúng ta không giống nhau. Vũ trụ là một thể, cho nên mới đồng 

thời đồng xứ cụ túc tương ưng, nó là một thể  mà! Nếu không phải là một thể thì 

làm sao có thể tương ưng được? 

Giống như cơ thể của chúng ta vậy, cơ thể của chúng ta có bao nhiêu tế bào 

hợp thành, tế bào là nguyên tử hợp thành, nguyên tử là điện tử hợp thành. Truy xét 

đến cuối cùng là quang tử, cơ thể của quí vị có bao nhiêu? Nhưng nhiều lạp tử như 

thế hợp thành cơ thể này, mỗi một lạp tử đều có liên quan đến toàn thân này, đồng 

thời đồng xứ tương ưng. Đồng xứ là gì? Là một cơ thể này, cho nên động một sơi 

lông  là  toàn  thân  cảm  nhận  được,  đây  chính  là  đồng  thời  đồng  xứ  tương  ưng. 

Chúng ta phải hiểu được đạo lý này! Hiểu rõ chân tướng sự thật này rồi, chúng ta 

vô tình hay hữu ý khởi lên một ý niệm, động một sợi tóc mà toàn thân cảm nhận 

được, khắp cả vũ trụ có thể cảm nhận được. Ý niệm này bất luận là quí vị vô tình 

hay hữu ý, ý niệm này là thiện hay ác. Đây chính là ba châu biến mà trong Hoàn 

Nguyên Quán nói: Thứ nhất là “châu biến pháp giới”, một ý niệm cực kỳ vi tế châu 

biến pháp giới. Vì sao vậy? Bởi trong tự tánh không có thời gian, không có không 

gian. Không có thời gian là không có trước sau, không có không gian là không có 

cự lý. Cho nên ý niệm vừa khởi là châu biến pháp giới, một niệm thiện châu biến 

pháp giới, một niệm ác cũng châu biến pháp giới. Chẳng nên nghĩ rằng một ý niệm 

này không sao hết, chúng ta khởi lên một niệm là cả pháp giới đều chấn động. Nếu 

trong một ý niệm này thêm vào một chút phân biệt chấp trước, thì là xuất sanh vô 

tận, xuất sanh vô tận là biến hóa, tâm hiện thức biến. Người xưa nói: “Kéo một sợi 

tóc động toàn thân”, quí vị cầm cọng tóc kéo một chút thì toàn thân đều cảm nhận 

được. Chúng ta hiểu được đạo lý này rồi, chúng ta khởi một ý niệm thì khắp cả vũ 

trụ đều cảm nhận được. 

Ngày nay chúng ta thắc mắc: Thế giới Cực Lạc, thế giới Hoa Tạng, vì sao lại 

đẹp như vậy? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni cho chúng ta biết, người dân sống ở thế 

giới đó, đều là thiện niệm không có ác niệm. Ngài giới thiệu thế giới Cực Lạc cho 

chúng ta: “Giai thị chư thượng thiện căn câu hội nhất xứ”, cho nên thế giới đó mới 

đẹp như vậy. Thế giới của chúng ta ngày nay vì sao ra nông nỗi này? Ngày nay con 

người sống trên quả địa cầu này ý niệm bất thiện. Ý niệm bất thiện biến ra cái gì? 

Thân  tâm  nhiều  bệnh  không  khỏe  mạnh.  Quả  địa  cầu  này  thiên  tai  gì  cũng  có, 

Tập 50  993 



chẳng phải là như vậy sao? Chúng ta hiểu được đạo lý này rồi, vậy có thể làm cho 

thân  tâm  mình  phục  hồi  lại  khỏe  mạnh  chăng?  Có  thể  làm  cho  quả  địa  cầu  này 

phục hồi trở lại bình thường chăng? Được! Ý niệm! Đối trị cách nào đây? Sửa tâm 

mình chân chánh là được rồi! Thế nào là chánh? Thuận theo quy luật của đại tự 

nhiên là chánh, trái ngược lại với quy luật của đại tự nhiên là tà, là sai. Cư dân sống 

trong sát độ của  chư Phật tâm địa thanh tịnh, giống như cảnh giới khi Huệ Năng 

đại sư kiến tánh nói: “ Đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”. Người xưa dạy chúng 

ta: “Nhân tánh bổn thiện”, hai câu đầu trong Tam Tự Kinh: “Nhân chi sơ, tánh bổn 

thiện”.  Thiện  ở  đây  không  phải  là  thiện  trong  từ  thiện  ác,  thiện  trong  từ  thiện  ác 

quá nông cạn. Chữ thiện đó là tán thán, chữ thiện đó là hình dung, hình dung điều 

gì? Hình dung nó không khiếm khuyết điều gì. Viên mãn, không khiếm khuyết, đó 

là tự tánh! Khi nào thì tự tánh xuất hiện trạng thái này? Không chấp trước, không 

phân biệt, không khởi tâm động niệm gọi đó là bổn thiện. Khởi tâm động niệm là 

bất thiện, A Lại Da xuất hiện, đó là bất thiện. Cho nên bổn thiện so ra còn cao hơn 

Thật Báo Trang Nghiêm Độ. Bổn thiện là tâm tánh hoàn toàn hiển lộ, nghĩa là chân 

tánh của chính mình hiển lộ. Trong chân tánh không có hiện tượng vật chất, cũng 

không có hiện tượng tinh thần. Trong kinh hình dung nó là một ánh quang minh, 

gọi  là  Đại  Quang  Minh  Tạng.  Tịnh  Độ  Tông  gọi  cảnh  giới  này  là  Thường  Tịch 

Quang. Trên thực tế thêm vào một chữ độ, đó là kiến giải của phàm phu, nói về tứ 

độ: Phàm Thánh Đồng Cư Độ, Phương Tiện Hữu Dư Độ, Thật Báo Trang Nghiêm 

Độ,  Thường  Tịch  Quang  Độ.  Trên  thực  tế  nói  Thường  Tịch  Quang  chính  là 

Thường Tịch Quang, không cần thêm chữ độ vào đó nữa, điều này chúng ta cần 

nên hiểu, thêm chữ độ là do Đức Thế Tôn phương tiện nói như vậy. Trong Thường 

Tịch  Quang  không  có  thân,  cũng  không  có  độ,  cũng  có  nghĩa  là  không  có  hiện 

tượng vật chất và tinh thần, nhưng quí vị chẳng thể nói nó là không, nó năng biến. 

Cho nên đại  sư  Huệ Năng nói: “Đâu ngờ tự tánh, năng sanh vạn pháp”, nó biến 

được, bản thân nó không có gì hết, nhưng nó có thể biến được tất cả. Khi nó bất 

biến thì: “Đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Trong Thường Tịch Quang có đủ tất cả, 

không thiếu thứ gì, chỉ cần hiện tượng ba động phát sanh, thì vũ trụ sẽ hiện tiền, 

vạn  vật  sẽ  hiện  tiền,  cơ  thể  của  chúng  ta  sẽ  hiện  tiền.  Cơ  thể  nghĩa  là  một  hiện 

tượng vật  chất,  một  hiện  tượng  tinh  thần.  Hai  hiện  tượng này,  theo  sự  phân biệt 

chấp  trước  của  quí  vị,  từ  từ  biến  thành  thập  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm. 

Chuyện  là  như  vậy!  Chúng  ta  khởi  lên  một  ý  niệm,  chẳng  những  ảnh  hưởng  đến 

thập pháp giới của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, mà thập pháp giới trong sát độ của 

tất cả chư Phật mười phương đều bị ảnh hưởng. Vì sao vậy? Bởi một tự tánh biến 

99 Tập 50 

4 



mà. Khắp vũ trụ cùng với mình là một thể, cho nên nó mới có thể đồng thời đồng 


xứ cụ túc tương ưng. Nếu chẳng phải là nhất thể, thì làm sao quí vị có thể giải thích 

được? Cho nên thật sự là một thể thì có thể giải thích được. Hiểu được đạo lý này 

rồi, đối với đạo lý này hiểu một cách rõ ràng minh bạch, không còn một chút hoài 

nghi nào hết. 

Xã  hội  ngày  nay  loạn  động,  thiên  tai  quá  nhiều,  khu  vực  HongKong  của 

chúng ta đây không bị thiên tai có được chăng? Được! Chỉ cần ở HongKong có thể 

tụ  tập  được  một  hai  trăm  người,  thiểu  số  người  này  là  có  thể  cứu  được  khu  vực 

HongKong đây. Một hai trăm người đây thật sự hồi tâm chuyển ý, đoạn ác tu thiện. 

Tiêu chuẩn của thiện ác là gì? Người xưa rất từ bi, các Ngài đã nói rõ cho chúng ta 

biết, từ đại cương mà nói là Hiếu để, đây là nòng cốt của Chánh pháp. Người xưa 

nói:  “Hiếu  thân  tôn  sư”,  Đức  Phật  cũng  nói  như  vậy.  Điều  thứ  nhất  trong  Tịnh 

Nghiệp Tam Phước:  Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu 

 thập thiện nghiệp.  Tiêu chuẩn của thập thiện nghiệp là gì? Những điều trong kinh 

luận nói toàn là tiêu chuẩn, nói rất nhiều, nhưng chúng ta không chịu làm. Người 

xưa nói rất hay, quí vị xem từ hiếu để dẫn đến Ngũ Luân: “Phu tử hữu thân, quân 

 thần hữu nghĩa, phu phụ hữu biệt, trưởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín” . Nói phụ 

tử, quân thần, phu phụ, trưởng ấu, bằng hữu, đây là đạo, là quy luật tự nhiên. Giảng 

thân, giảng nghĩa, giảng biệt, giảng tự, giảng tín, đây là đức, thuận theo đạo quí vị 

thực hành thì đó chính là đức. Từ đây là dẫn đến Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức, 

truyền thống văn hóa của Trung Quốc chính là những điều này. 

Ngũ  Thường:   Nhân,  Nghĩa,  Lễ,  Trí,  Tín.  Đây  là  nguyên  tắc  cơ  bản  làm 

người, bắt buộc phải tuân thủ, quí vị không tuân thủ thì không gọi là người. Con 

người và cầm thú khác biệt, chính là ở chỗ con người biết Ngũ Thường, cầm thú thì 

không biết. 

Tứ Duy:  Lễ nghĩa liêm sỉ. 

Bát Đức:   Hiếu để trung tín nhân ái hòa bình, chỉ có mấy chữ vậy thôi. 

Quí vị xem Tứ Thư, Ngũ Kinh, Thập Tam Kinh, cho đến hoàng đế Càn Long 

soạn cuốn Tứ Khố Toàn Thư, đều không tách rời những điều này, đây là đại cương 

của truyền thống văn hóa. Ở trong Phật pháp chính là Tam Quy, Ngũ Giới, Thập 

Thiện, rất đơn giản. 

Tam Quy là  Giác, Chánh, Tịnh. 

Tập 50  995 



Ngũ Giới:   Không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không nói dối, 

 không uống rượu. 

Thập Thiện, Tiểu thừa nói rộng ra là ba ngàn oai nghi, Đại thừa nói rộng ra là 

tám vạn bốn ngàn tế hạnh, là viên mãn, là thành Phật rồi. Nói rất tinh giản cốt yếu, 

đây là đạo, đây là tánh đức, tùy thuận tánh đức, nếu bản thân chúng ta thật sự hiểu 

rõ, dùng mấy điều này để phản tỉnh. Người xưa dạy tiểu học, ngày nay mọi người 

học  tập  Đệ  Tử  Quy.  Đệ  Tử  Quy  nghĩa  là  những  điều  này  cụ  thể  thực  hành,  thực 

hành trong cuộc sống, thực hành trong công việc, thực hành trong việc đối nhân xử 

thế. Quí vị làm được là quí vị đang hành đạo, cuộc sống hàng ngày là hành đạo, bất 

luận quí vị làm nghề gì, công việc của quí vị là hành đạo, tiếp nhân xử thế chẳng 

việc nào không phải hành đạo, trong đạo Phật gọi là hành Bồ Tát đạo. Thật sự làm 

được như vậy, thân tâm khỏe mạnh, không sanh bá bệnh, gia đình hạnh phúc, sự 

nghiệp thuận lợi, xã hội hài hòa, thiên hạ thái bình. Bất cứ tai họa gì trên địa cầu 

này cũng được hóa giải, đều không còn nữa. Đa số người ta không hiểu, họ vẫn còn 

tạo nghiệp, thiểu số người giác ngộ, trong một ngàn người có một người giác ngộ, 

một  vạn  người  có  một  người,  mười  vạn  người  có  một  trăm  người,  một  trăm  vạn 

người  có  một  ngàn  người,  một  phần  ngàn.  Một  người  hành  đạo,  chín  trăm  chín 

mươi chín người được thơm lây, công đức rất ít đó, mọi người cùng hưởng. 

Tôn giáo  ở Tây Phương họ dùng phương pháp, lúc cần  cấp khi tai họa xảy 

đến, tập thể ý niệm cầu nguyện, có được hiệu quả. Nhưng nên biết rằng đây là trị 

ngọn, chứ không phải trị gốc, vì sao vậy? Bởi khi cầu nguyện bị gián đoạn, thì tai 

họa lại hiện tiền. Trị bổn dùng phương pháp nào? Dạy học. Người xưa thật sự có trí 

huệ, nói cho chúng tử tôn đời sau biết: “ Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”, tin 

rằng con người dạy tốt được. Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế ngày nào 

Ngài  cũng  dạy  học,  giảng  kinh  thuyết  pháp  không  một  ngày  nào  gián  đoạn.  Ba 

mươi tuổi khai ngộ là Ngài bắt đầu dạy, bảy mươi chín tuổi nhập Niết Bàn, dạy học 

suốt bốn mươi chín năm dài. Con người có thể dạy dỗ được, nếu quí vị không dạy, 

không dạy học sẽ học những điều xấu. Kết quả của việc học điều xấu này là gì? Là 

chính mình thân tâm không được khỏe mạnh, gia đình không hài hòa, xã hội không 

an định, thiên hạ chẳng thái bình, đó là học điều xấu. 

Nếu họ học tập lời dạy của thánh hiền, thánh hiền dạy điều gì? Dạy luân lý. 

Luân lý là gì? Luân lý nói về quan hệ, quan hệ giữa người với người, quan hệ Ngũ 

Luân. Phật pháp nói rất cứu cánh, ngoài chuyện quan hệ  giữa người và người ra, 

quan hệ giữa con người với động vật, quan hệ giữa con người với thực vật như hoa 

99 Tập 50 

6 



cỏ cây cối, quan hệ giữa con người và sơn hà đại địa, quan hệ giữa con người và 

thiên  địa  quỷ  thần, thiên  địa  quỷ  thần chính  là  quan  hệ  sinh  vật  bất  đồng  không 

gian mà ngày nay khoa học nói, quan hệ giữa con người với vũ trụ, tất cả đều là 

luân lý. Cho nên giảng về điều này, chỉ có Đức Phật mới giảng giải viên mãn, tất cả 

các  quan  hệ  đều  làm  tốt  rồi,  thì  không  có  chuyện  gì  xảy  ra  nữa.  Sự  đối  ứng  của 

quan  hệ,  đó  chính  là  đạo.  Lòng  tin  của  mình  kiên  cố,  đoạn  tất  cả  ác,  hành  tất  cả 

thiện, sức mạnh đó đến từ giáo dục nhân quả. Cho nên thánh nhân bình thiên hạ, 

đưa xã hội trở nên tốt như vậy, chính là ba cách giáo dục:  Luân lý, đạo đức, nhân 

 quả. Người xưa nói:  “Tín nhân quả thiên hạ đại trị chi đạo dã. Bất tín nhân quả 

 thiên hạ đại loạn chi đạo dã”.  Nói rất hay! Điều này khiến cho xã hội an định, thế 

giới  hòa  bình.  Vẫn  còn  một  số  người,  họ  hy  vọng  hướng  thượng  nâng  cao  lên. 

Được, hướng lên nữa, đó chính là giáo dục triết học, giáo dục khoa học. Trong sự 

giáo  dục  của  cổ  thánh  tiên  hiền  có,  chẳng  phải  không  có.  Thời  xưa  không  gọi  là 

khoa học, triết học, những danh từ này là thời cận đại, từ Phương Tây truyền đến. 

Trong  truyền  thống  ngày  xưa  có  triết  học  không?  Có!  Có  khoa  học  không?  Có! 

Trong kinh Hoa Nghiêm triết học và khoa học giảng lên đến tột đỉnh. Bài văn của 

Quốc sư Hiền Thủ không dài, rất ngắn, nói hết rồi! Chúng ta cùng nhau học tập, sử 

dụng hơn hai trăm giờ, rất lợi ích. 

Trong lúc xã hội loạn động, địa cầu thiên tai vô số, chúng ta vẫn có thể ngày 

nào cũng sanh tâm hoan hỷ, pháp hỷ sung mãn. Chúng ta học được trong kinh Hoa 

Nghiêm, không ưu sầu, không phiền não, bản thân hiểu được làm cách nào, cảnh 

giới hiện tiền biết được dùng phương pháp nào để đối phó. Những điều này chúng 

ta biết ơn Đức Phật, chẳng phải do sự dạy dỗ của Đức Phật, bản thân chúng ta chắc 

chắn không thể được. Tin rằng khoa học cũng có thể đạt được giáp ranh này, đạt 

được giáp ranh này là quí vị giải ngộ, bản thân quí vị không được thực dụng. Vừa 

rồi nói giống như thực dụng của Phương Tây, đâu đầu trị đầu, đau chân trị chân, trị 

ngọn không trị gốc. Cho nên đồ của Phương Tây, chúng ta nhìn qua là hiểu, những 

thứ  này  của  chúng  ta  họ  không  hiểu  được.  Chúng  ta  hiểu  được  những  nguyên  lý 

nguyên tắc đó, thì ý nghĩa này sẽ không khó hiểu. 

Đoạn đầu nói về giáo lý Hoa Nghiêm, trong đạo Phật nói giảng dạy. Giáo có 

bốn loạn:  Giáo, Lý, Hành, Quả. Giáo là văn tự là ngữ ngôn. Sự y cứ của văn tự ngữ 

ngôn là gì? Y vào lý luận, đạo đức.  Đạo lý là gì? Đạo lý là chân tướng sự thật của 

vũ trụ vạn pháp. Thuật ngữ trong đạo Phật gọi là :“Thật tướng của các pháp”, thật 

là chân thật, chân thật như vậy. Sau khi hiểu rồi, quí vị phải thực hành ngay trong 

cuộc sống hàng ngày,  đó gọi là Hành, quí vị được lợi ích. Hành  ở ngay bản thân 

Tập 50  997 



bình,  khỏe  manh,  hạnh  phúc  mỹ  mãn,  hành  ngay  trên  thân  mình.  Hành  ở  đại  tự 

nhiên,  phong  điều  vũ  thuận,  muôn  vật  được  mùa,  non  nước  xinh  tươi,  thiên  tai 

chẳng có, quí vị thật sự được lợi ích. Đó là gì? Đó là  Hành. Quí vị đem những lý 

luận này biến thành cuộc sống của chính mình, biến thành hành vi của mình. Phía 

sau là Quả.  Quả là gì? Quả là quí vị không ngừng hướng thượng vươn lên. Trong 

đạo Phật nói quí vị đã thành bậc A La Hán, thành Bồ Tát, thành Phật, không ngừng 

hướng thượng vươn lên. Trong đạo Phật nói Phật, Bồ Tát, A La Hán, là danh xưng 

của học vị, giống như chúng ta đi học. Hướng thượng nâng cao là sao? Quí vị có 

được học vị học sỹ, tốt nghiệp đại học, tốt nghiệp nghiên cứu sở, có được học vị 

thạc  sỹ,  tốt  nghiệp  tiến  sỹ,  quí  vị  có  học  vị  tiến  sỹ,  đây  là  không  ngừng  hướng 

thượng vươn lên. Phật  là học vị cao nhất  trong sự giáo  dục của đức Phật, gọi  là 

Phật, học vị thứ hai là Bồ Tát, học vị thứ ba là A La Hán, là danh xưng học vị. 

Đức Phật dạy chúng ta: “ Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, nói cách khác, quí 

vị vốn có được học vị cao nhất. Vì sao bây giờ quí vị lấy không được? Bởi quí vị 

có chướng ngại. Chướng ngại là gì? Chướng ngại là phiền não, phiền não vô lượng 

vô biên. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni phân phiền não thành ba loại: 

 Thứ nhất làvô minh phiền não.  Vô thỉ vô minh phiền não, đây là nói mê. Quí 

vị  mê  quá  sâu  dày,  thời  gian  mê  quá  lâu,  hoàn  toàn  không  hiểu  rõ  chính  mình, 

không hiểu rõ vũ trụ. 

 Thứ hai là phân biệt phiền não. 

 Thứ ba là chấp trước phiền não. 

Quí vị có ba loại phiền não này, khiến cho trí huệ, năng lực, tướng hảo của 

quí  vị  hoàn  toàn  bị  biến  chất,  chẳng  phải  không  có,  mà  biến  chất.  Trí  huệ  biến 

thành  gì?  Trí  huệ  biến  thành  phiền  não.  Đức  năng  biến  thành  gì?  Đức  năng  biến 

thành  tạo  nghiệp.  Còn  tướng  hảo?  Tướng  hảo  biến  thành  lục  đạo  luân  hồi.  Biến 

chất rồi! Nếu chúng ta chuyển tâm lại, những cảnh giới biến chất này, từ từ phục 

hồi trở lại bình thường. Phục hồi trở lại bình thường, thì quí vị chính là A La Hán, 

là Bồ Tát, là Phật. Quí vị nên nhớ rằng, A La Hán, Bồ Tát, Phật chẳng phải là thần 

tiên, chẳng phải địa vị gì trong xã hội, mà là danh xưng của học vị. Đây là nói về 

sự  tu  học  của  quí  vị,  từng  bước  từng  bước  hướng  thượng  vươn  lên,  đạt  đến  cứu 

cánh viên mãn. Cứu cánh viên mãn là gì? Là vô sở bất tri, vô sở bất năng, đó là học 

vị tối cao. 

99 Tập 50 

8 



Khi đạt được học vị Phật rồi, thật sự đạt được đồng thời cụ túc tương ưng 

môn, đạt được rồi, chứng được rồi. Đây chẳng phải là lý luận, là những người này, 

đích thân họ chứng được cảnh giới này. Họ chứng được cách nào? Họ đã buông bỏ 

hết vọng tưởng phân biệt chấp trước, hồi quy tự tánh, là chứng được! 

Cho nên tu học Phật Pháp từ thỉ đến chung, thỉ là sơ phát tâm, chung là thành 

Phật. Họ tu điều gì? Tu buông bỏ. Vì sao phải buông bỏ? Bởi tất cả đều là giả, tất 

cả đều là bất khả đắc, quí vị cho là thật có, là quí vị sai. Nếu quí vị không buông 

bỏ, quí vị sẽ bị thiệt thòi lớn, quí vị buông bỏ, sẽ được đại tự tại. Từ từ đức tướng 

và  trí  huệ  trong  tự  tánh  sẽ  hiển  lộ,  hưởng  không  tận,  trong  tự  tánh  có  đủ  tất  cả 

không thiếu thứ gì. 

Cho nên giáo lý Hoa Nghiêm lấy duyên khởi làm chủ. Khởi là gì? Là sanh 

khởi,  sanh  khởi  vũ  trụ,  sanh  khởi  vạn  pháp,  sanh  khởi  ta  là  duyên,  gọi  là  duyên 

khởi. Duyên thứ nhất chính là ba động, ba động này cực kỳ vi tế, trong kinh đức 

Phật  nói  là  vô  thỉ  vô  minh.  Vô  minh  là  động,  minh  là  bất  động,  minh  là  quang 

minh, là tánh đức, nó bất động, bất sanh bất diệt, chắc chắn không nhiễm ô. Tuy 

quí vị đọa vào địa ngục A Tỳ, tự tánh của quí vị cũng không nhiễm ô, tự tánh của 

quí vị cũng không động, đây là nói về chân tâm của quí vị. Có hiện tượng nhiễm ô, 

có hiện tượng động, là vọng tâm chẳng phải chân tâm. Biết dùng chân tâm chính là 

pháp thân Bồ Tát, là Phật. 

Vọng tâm, dùng vọng tâm một cách chính xác, không dùng sai, không dùng 

tà, là Bồ Tát và A La Hán. Vì sao vậy? Bởi họ tiếp nhận sự dạy dỗ của Đức Phật. 

Học sinh ngoan, biết nghe lời, y giáo phụng hành, họ làm đúng. 

  Pháp giới nhất thiết tận thành nhất đại duyên khởi.  Đây chính là câu : “Đâu 

ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp” mà đại sư Huệ Năng nói. Vạn pháp ở đây chỉ cho 

cái gì? Đại sư Huệ Năng nói vạn pháp, ở đây nói là pháp giới, nói tất cả pháp giới. 

Pháp giới ở đây không phải chỉ khu vực giảng dạy của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Phạm vi giảng dạy của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni bao lớn? Là tam thiên đại thiên 

thế giới. Tam thiên đại thiên thế giới lấy hệ ngân hà làm đơn vị. Bao nhiêu hệ ngân 

hà? Mười ức. Mười ức hệ ngân hà là khu vực giáo hóa của đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni, khu vực giảng dạy này không lớn lắm. Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy, 

khu vực giảng dạy của một số Đức Phật, là hai tam thiên đại thiên thế giới, thâm 

chí là năm, mười, hai mươi đại thiên thế giới. Nghĩa là so với khu vực giảng dạy 

của  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  lớn  hơn  gấp  mười  lần,  hai  chục  lần.  Khu  vực 

giảng dạy lớn nhất là của Đức Phật A Di Đà. Khu vực giảng dạy của Đức Phật A 

Tập 50  999 



Di Đà lớn cỡ nào? Không ai có thể tính đếm được, khu giáo hóa của ngài bao gồm 

cả quốc độ của chúng ta ở trong đó. 

 Pháp giới nhất thiết tận thành nhất đại duyên khởi.  Câu này rất quan trọng, 

đây là chân tướng sự thật. Quí vị thật sự hiểu rồi thì một pháp thành tất cả pháp. 

Một  pháp  là  gì?  Là  một  vi  trần.  Cơ  thể  của  chúng  ta  cũng  là  một  vi  trần,  không 

phải là rất nhiều vi trần sao? Không phải! Một vi trần! Quí vị có thể hiểu được ý 

nghĩa này không? Nếu quí vị không hiểu được ý nghĩa này, thì quí vị cứ liên tưởng 

đến khi chúng ta xem phim, quí vị thấy những hình ảnh trên màn hình, quí vị nói 

những hình ảnh này là một tấm ảnh ảo , hay là có rất nhiều tấm ảnh ảo? Chắc chắn 

quí vị trả lời: Rất nhiều! Tôi cho các vị biết, chỉ có một cái. Quí vị nhìn thấy chẳng 

phải một  màn hình đó sao? Đoạn trước, đoạn trước qua rồi. Đoạn sau? Đoạn sau 

vẫn chưa tới, chỉ có một cái, đây gọi là nhất đại duyên khởi. Cho nên đức Phật dạy 

chúng  ta  điều  gì?  Là  ở  ngay  đây,  ngay  ý  niệm  này,  đây  là  một  pháp,  một  pháp 

thành tất cả pháp. Tất cả pháp đó là gì? Là tương tục. Các nhà khoa học ngày nay 

nói là liên tục, liên tục hay, có ý nghĩa hơn tương tục. Tương tục sợ rằng, trước và 

sau cùng một thứ, liên tục thì không đồng. Ý niệm của chúng ta nhanh, niệm trước 

diệt, niệm sau sanh, niệm niệm khác nhau, niệm niệm tìm không thấy, nhưng niệm 

niệm sanh ra biến hóa rất lớn. 

Tối hôm kia tôi ở Bố Lý Tư Bản, cũng mấy tháng rồi tôi không đến đó, gặp 

mặt các bạn học, tôi thấy trong giảng đường ngồi kín cả. Họ muốn tôi giảng một 

giờ, họ đưa ra một vấn đề: “Phương pháp hóa giải thiên tai”. Giảng đề này truyền 

hình trực tiếp, dùng Internet truyền đi, ngày nay có rất nhiều người hỏi tôi vấn đề 

này. 

Lúc trước tôi ở Tuyết Lê phỏng vấn mười tôn giáo, ngày xưa chưa bao giờ 

nói đến vấn đề này, ngày nay mọi người đều đưa ra vấn đề này, tôi nghĩ chắc là 

xem  qua  bộ  phim  2012  của  Mỹ,  chiếu  khắp  toàn  cầu,  có  thể  bị  ảnh  hưởng  từ  bộ 

phim đó, đều đưa ra vấn đề này hỏi tôi. Phật giáo thấy thế nào đối với vấn đề này? 

Dùng phương  pháp  nào  để  đối  phó?  Tôi  nói  với  họ  rằng:  Ngày  nay  dự  ngôn  rất 

nhiều, dự ngôn của xưa nay và các nhà khoa học đưa ra những phán đoán có căn 

cứ, mọi người đều quan tâm đến chuyện thiên tai, rốt cuộc là có hay không? Những 

điều trong Phật Pháp nói, bất cứ dự ngôn nào đưa ra đều không xác định, có thể có 

cũng có thể không. Phật Pháp trả lời, tuyệt đối không lấp lửng nước đôi, nó có đạo 

lý, cùng đạo lý trong lượng tử lực học, vì ý niệm của con người thay đổi trong từng 

sát na. Các nhà dự ngôn khi họ nói những lời đó, là lúc họ nhìn thấy tâm của cư 

10 Tập 50 

00 



dân  sống  trên  quả  địa  cầu  này,  tạo  thành  một  môi  trường  như  thế  nào,  nhưng  họ 

muốn một chuyển biến, thì chuyển biến không còn. Giống như chúng ta đi đến một 

ngã ba đường, con đường kia rất khó đi, có nhiều tai nạn, có chó sói hổ báo. Quí vị 

đi đến đó đột nhiên nhớ ra mình đi bên này, thì chẳng phải lập tức thay đổi rồi sao? 

Đây là không xác định. Nếu quí vị vẫn chọn đi con đường đó, thì có thể sẽ gặp tai 

nạn. Những tai nạn này vì sao thành hình? Vì tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, tham 

sân si mạn, ngũ dục lục trần, những thứ này. Người xưa thường nói: “Người này 

làm người bất trung, bất hiếu, bất nhân, bất nghĩa”, người này đi đến đường cùng, 

chắc chắn tai nạn phát sanh. Nếu thấy tai nạn này hiện ra trước mặt, lập tức quay 

đầu, nghĩa là giác ngộ mình không thể làm việc xấu nữa, và không thể có ác niệm 

nữa, ý niệm đó vừa chuyển thì tai nạn không còn nữa. Cho nên rất nhiều dự ngôn. 

Có! Rất chính xác! Nhưng chỉ hiện tiền thôi, còn rất nhiều điều nói mà không có. 

Chẳng phải không có, mà do ý niệm của quí vị thay đổi. Cho nên sự cầu nguyện đó 

đã khởi lên tác dụng, khi cầu nguyện ý niệm của họ chánh, chứ chẳng phải tà. Cho 

nên  khi  có  năng  lực  họ  có  thể  khiến  cho  thiên  tai  tạm  ngừng  không  phát  sinh, 

nhưng chúng tôi thường nói đó là trị ngọn không trị gốc. Thời gian cầu nguyện rất 

ngắn, sau khi cầu nguyện xong ác niệm lại sanh khởi, cho nên cảnh giới đó lại hiền 

tiền, chính là lý này! Người xưa rất giỏi, họ thật có trí, chú trọng dạy học! Dạy học 

là thời gian dài, là mãi mãi, cho nên có thể nhổ tận gốc tai nạn. Quí vị nhìn cách 

dạy học của người xưa quí vị sẽ hiểu, người xưa có trí, có phương pháp, có kinh 

nghiệm, có hiệu quả. Người xưa dạy cho người đời sau, từ khi nào thì bắt đầu dạy? 

Từ khi mang thai, gọi là thai giáo, người ngoại quốc không có, họ không hiểu được 

đạo lý này. Cho nên Đệ Tử Quy chẳng phải dạy cho các em nhỏ học, Đệ Tử Quy 

dạy  cho  ai?  Đệ  Tử  Quy  dạy  cho  trẻ  sơ  sinh.  Đứa  bé  ra  đời,  nó  biết  thấy,  nó  biết 

nghe, nó đã bắt đầu học tập rồi. Ngày nay người Phương Tây mới biết được, họ 

dùng cái gì để biết được? Dùng phương pháp thôi miên, họ phát hiện ra. Khiến cho 

người này thôi miên, họ quay trở lại, trở lại lúc trẻ sơ sinh, trở lại trong tử cung của 

người mẹ. Sau đó hỏi họ trong tử cung như thế nào, họ biết rất rõ, họ không mê 

hoặc. Mẫu thân khởi tâm động niệm, tất cả việc làm, họ đều cảm nhận được, điều 

này chứng minh rằng, người xưa nói về thai giáo rất có lý. Đứa trẻ ra đời, trong lúc 

thôi miên hỏi họ, khi đứa trẻ sinh ra, họ đều biết rõ ràng, người lớn ở trước đứa trẻ 

lời nói việc làm, tất cả động tác, nó đều biết hết, nó thật sự đang học tập. Quí vị 

nghĩ xem từ khi ra đời đến năm ba tuổi là một ngàn ngày, một ngàn ngày này gọi là 

giáo  dục  cội  rễ.  Cho  nên  Đệ  Tử  Quy  là  cho  mẹ  thực  hành  cho  trẻ  sơ  sinh  xem, 

trước ba tuổi ngày nào nó cũng xem. Phàm là mặt trái, những việc bất thiện, tuyệt 

Tập 50  100

1 



đối không để nó nhìn thấy, không được để nó nghe thấy, không được để nó tiếp 

xúc, gọi là đồng mông dưỡng chánh. Một ngàn ngày khi cội rễ đã trồng xuống rồi, 

ngạn ngữ có câu: “Tam tuế khán bát thập”, ba tuổi trồng xuống cội rễ này thì tám 

mươi tuổi cũng không thay đổi. Cách giáo dục này quá hay! Cho nên người xưa 

thật  sự  đã  thực  hành  được  tam  cương  bát  mục  trong  đại  học,  nghiêm  chỉnh  thực 

hành:  Cách  vật,  trí tri,  thành  ý,  chánh tâm,  tu  thân,  tề  gia,  trị  quốc  bình thiên hạ. 

Bình thiên hạ, bình là công bằng, thiên hạ công bằng, rất có đạo lý! 

Chúng ta đã đánh mất những thứ ngày của người xưa, đại khái khoảng một 

trăm năm rồi. Sau khi Mãn Thanh mất nước, Trung Quốc bất hạnh, xã hội đại loạn, 

quân phiệt cắt cứ. Vừa mới thống nhất thì người Nhật lại phát động chiến tranh với 

Trung Quốc tám năm. Tám năm chiến tranh này đã đánh mất đi nền văn hóa truyền 

thống, đây là sự tổn thất lớn không gì bằng, gia đình truyền thống không bao giờ 

thấy được nữa. Thật sự bi ai, gia đình không còn nữa! Gia đình truyền thống là đại 

gia đình, thông  thường là năm đời  sống chung với  nhau. Gia đình họ sống cùng 

nhau là thân, trong gia đình này thân ái tinh thành, tất cả do dạy dỗ mà ra. Cho nên 

có gia đạo, đại gia đình này giống như tổ chức xã hội, có gia đạo, gia quy, gia học, 

gia nghiệp, gia nghiệp là sự nghiệp. Người thời nay không còn nhà nữa, không có 

nhà thật bi ai! Bi ai lớn nhất là già rồi phải làm sao? Khi chưa già thì không biết, 

khi già rồi thì biết được rất đáng thương, đi đâu đây? Viện dưỡng lão! Chúng tôi đã 

đến tham quan rất nhiều viện dưỡng lão. Tâm trạng của người trong viện dưỡng lão 

thế  nào?  Ngồi  ăn  chờ  chết.  Quí  vị thấy  người  trong viện dưỡng  lão,  ngày  nào  có 

người chết: “Lại có người đi rồi, ngày nào đến lượt mình đây?” Đó là tâm trạng gì 

vậy? Người xưa nói, người già vui nhất là dưỡng lão ở nhà, khi già về vui với con 

cháu,  nghỉ  hưu,  nghỉ  công  việc  rồi.  Quí  vị  nghĩ  xem  gia  đình  lớn  như  vậy,  mấy 

trăm người, lớp trẻ mười bảy mười tám tuổi gần trăm người, hàng ngày quây quần 

bên  bạn,  vui  biết  mấy!  Cho  nên  ngày  xưa  không  bao  giờ  phải  lo  lắng  cho  người 

già, không có chuyện này, dưỡng lão ở nhà. Khi nghỉ hưu rồi thì trở về quê hương. 

Ra làm việc bên ngoài, ở bất cứ nơi đâu, thì gia đình là hậu thuẫn của quí vị, hậu 

thuẫn đáng tin nhất, hậu thuẫn mạnh nhất, quí vị không cần phải lo. 

Khi còn nhỏ gia đình dạy quí vị, gia học, gia học chính là tư thục, nghĩa là 

trường học của đệ tử trong gia đình. Chế độ cổ xưa này khiến cho chúng ta thường 

hoài niệm. Nhưng ngày nay nếu muốn phục hồi lại như xưa, lấy bà con huyết thống 

làm  nền  tảng  cho  một  gia  đình,  thì  không  thể  rồi!  Tôi  thường  suy  nghĩ,  thường 

nghe thấy rất quen thuộc “xí nghiệp gia”, đột nhiên tôi nghĩ đến xí nghiệp. Dùng xí 

10 Tập 50 

02 



nghiệp để phục hồi lại gia học truyền thống ngày xưa: Gia quy, gia học, gia nghiệp, 

vậy thì đất nước chúng ta sẽ phục hưng trở lại. 

Ông  chủ  là  đại  gia  trưởng,  nhưng  nhất  định  ông  chủ  phải  xem  tất  cả  công 

nhân của như anh chị em trong một gia đình của mình vậy. Người công nhân lớn 

tuổi là chú bác của mình, cần dưỡng già. Con của công nhân là cháu chắt của mình, 

phải dạy dỗ chúng, phục hồi lại tinh thần gia đình truyền thống, trên thế giới là độc 

nhất vô nhị. Vì sao đất nước chúng ta cả năm ngàn năm rồi có địa vị trên thế giới, 

vĩnh viễn bất suy bất bại. Trên thế giới có tứ đại văn minh cổ, ba cái không còn, chỉ 

còn  Trung  Quốc.  Lý  gì  vậy?  Giáo  dục!  Chống  đỡ  được  Trung  Quốc  chính  là  gia 

đình,  gia  đình  của  Trung  Quốc  quá  hoàn  mỹ.  Vì  sao  gia  đình  làm  được  tốt  như 

vậy? Nương vào giáo dục! Nếu không có giáo dục, gia đình quí vị sao có thể đại 

công vô tư được? Từ nhỏ đã dạy bọn trẻ đại công vô tư, chẳng thể có tâm riêng tư. 

Vì sao sống trên thế gian này? Vì gia đình của tôi. Họ yêu gia đình, là họ sẽ yêu 

ruộng đất của họ, yêu xóm làng, yêu quê hương họ, yêu quê hương chính là yêu đất 

nước. Tình thương này từng lớp từng lớp rộng ra. Cho nên chữ “thân” là cội rễ giáo 

dục, đều từ chữ này mà ra, thân là thân yêu.  Mục đích đầu tiên của giáo dục thời 

xưa là, phụ tử thân yêu, làm thế nào để có thể duy trì trong suốt cuộc đời không 

thay  đổi.  Đây  là  mục  đích  đầu  tiên  của  giáo  dục.  Mục  đích  thứ  hai  là  phát  triển 

rộng rãi tình thân yêu này. Từ thương yêu cha mẹ, thương yêu anh chị em, thương 

yêu gia tộc, thương yêu xóm làng, thương yêu xã hội, thương yêu đất nước mình. 

Sau  đó  thì  rộng  ra  thương  yêu  nhân  loại:  “Phàm  là  người,  đều  muốn  được  yêu 

thương”. Giáo dục yêu thương! Quí vị yêu thương họ, quí vị sẽ không hại họ, đây 

là điều chắc chắn. 

Niên đại 70, tiến sỹ Thang Ân Tỉ người Anh nói: “Giải quyết vấn đề của thế 

kỷ 21, chỉ  có học thuyết Khổng Mạnh, và đại thừa Phật giáo”, đây là người  Anh 

nói. Hình như năm 2006, lần thứ hai tôi phỏng vấn London, ở trường đại học Kiếm 

Kiều, ở trường đại học London, tôi giao lưu với các bạn học hệ Hán học, tôi dạy họ 

hai tiết. Giáo thọ của họ cũng tham dự, tôi hỏi mọi người: Thang Ân Tỉ là người 

Anh, quí vị rất quen thuộc, lời ông ta nói có thật không? Quí vị có tin chăng? Thầy 

giáo  và  học  sinh  nhìn  tôi  cười,  không  nói  gì,  tôi  cũng  cười  với  họ.  Tôi  lại  hỏi: 

Thang Ân Tỉ nói sai rồi hả? Họ cũng không trả lời tôi, cuối cùng tôi nói với mọi 

người, Thang Ân Tỉ không nói sai, nhiều người đã giải thích sai câu nói này của 

ông  ấy.  Vì  sao  vậy?  Nói  đến  Nho,  hẳn  quí vị  nghĩ  đến  Tứ  Thư,  Ngũ  Kinh,  Thập 

Tam kinh, trong trường học những môn này. Nói đến Phật, nhất định quí vị nghĩ 

Tập 50  100

3 



đến  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Bát  Nhã,  đây  là  kinh  luận  Đại  thừa.  Quí  vị  đều 

nghiêm chỉnh học tập, đều lấy những tài liệu này để viết luận văn tiến sỹ. Không 

sai,  quí  vị  có  thể  lấy  được  học  vị,  tương  lai  có  thể  trở  thành  một  vị  giáo  thọ  nổi 

tiếng,  có  thể  trở  thành  nhà  Hán  học  Âu  châu.  Quí  vị  không  thể  giống  như  tôi,  từ 

sáng đến tối hoan hỷ, mỉm cười, vui không gì bằng, quí vị không thể! Trong tương 

lai  tuy  quí  vị  có  được  học  vị,  làm  giáo  thọ,  làm  nhà  Hán  học,  nhưng  quí  vị  vẫn 

sống trong thế giới đau khổ, thế giới phiền não và đau khổ. Vì sao vậy? Bởi quí vị 

không giải thấu được lời nói của tiến sỹ Thang Ân Tỉ. Quí vị ngày nay đang làm 

việc Nho học, Đạo học, Phật học, tôi học khác quí vị, tôi và quí vị học tương phản 

nhau. Quí vị xem ngày nay viết chữ, đều giống như tiếng Anh viết từ trái qua phải, 

khi chúng ta xem, đọc là Nho học, Đạo học, Phật học. Chúng tôi đọc là từ phải qua 

trái. Chúng tôi đọc cách nào đây? Chúng tôi đọc là học Phật, học Nho, học Đạo, 

khác nhau mà! Quí vị học là Nho học, Đạo học, Phật học, tôi học là học Nho, học 

Phật, học Đạo, cũng là hai chữ, quí vị đọc từ bên này, tôi đọc từ biên kia, nên hiệu 

quả khác nhau. 

Học Nho là phải học giống như Khổng Tử, Mạnh Tử, học Phật thì phải giống 

như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, học Đạo phải giống như Lão Tử, Trang Tử, thật 

sự được lợi ích! Ngược lại quí vị xem nó như một học thuật để nghiên cứu, không 

liên quan gì đến cuộc sống và sinh hoạt của quí vị, quí vị không được lợi ích, quí vị 

vẫn sống trong môi trường phiền não và thống khổ như cũ. Cho nên nhắc đến Nho, 

quí vị sẽ nghĩ đến Tứ Thư, Ngũ Kinh, Thập Tam Kinh, quí vị không nghĩ đến Đệ 

Tử  Quy.  Phật  Pháp  quí  vị  nghĩ  đến  kinh  điển  Đại  thừa  mà  không  nghĩ  đến  Thập 

Thiện Nghiệp. Đệ Tử Quy là gì? Là thực hành Tứ Thư, Ngũ Kinh, Thập Tam Kinh. 

Đạo Nho nói hay, phương pháp thứ lớp dạy người tu học:  Bác học, thẩm vấn, thận 

tư, minh biện. Quí vị học như vậy là đúng! Nhưng điều cuối cùng thì không làm. 

Điều cuối cùng là gì? Là đốc hành! Quí vị chẳng thực hành. Học Phật, đạo Phật nói 

bốn chữ: Tín, Giải, Hành, Chứng. Quí vị chỉ có hai chữ trước là Tín và Giải, không 

có Hành, không có Hành sao có Chứng? Đạo Nho không đốc hành, trong đạo Phật 

không Hành Chứng, chính là điều người ta thường nói: Học mà không dùng được! 

Những thứ quí vị học không khởi tác dụng, cho nên sự dạy học có trí huệ của thánh 

hiền quí vị không được lợi ích. 

Ngày hôm đó tuy tôi nói không nhiều, diễn giảng ở mỗi trường học chỉ có 

một giờ, nhưng đã khiến họ thông hiểu, học rồi thì phải hành. 

10 Tập 50 

04 



Lưu Tố Vân cư sỹ giảng mười bốn giờ ở đây, mọi người đều hoan hỷ, đều 

muốn học với cô ấy, cô ấy nói cô ấy chỉ có sáu chữ: Chân thật, nghe lời, thật hành. 

Nếu chúng ta chân thật, nghe lời, mà không chịu hành, thì chẳng có cách nào, sẽ 

chẳng học được gì ở cô ấy. Hai chữ sau rất quan trọng, phải thật hành. Thế xuất thế 

gian, từ cổ chí kim, từ trong ra ngoài, các vị đại thánh tiên hiền, sự thành tựu của 

họ, dùng sáu chữ của Lưu Tố Vân đây là đủ rồi. Đúng là chân thật, nghe lời. Nghe 

lời  ai?  Nghe  lời  thánh  hiền.  Người  xưa  nói:  Không  nghe  lời  lão  nhân,  thất  bại  ở 

trước mặt”. Lão nhân là ai? Là Khổng Mạnh, là Lão Trang, là Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, nếu quí vị không nghe lời, thì thất bại ở ngay trước mặt, quí vị nghe lời, 

hay biết mấy! Cho nên quí vị phải có niềm tin. 

Thái độ cầu học một đời của Khổng Phu Tử đã nói rất rõ ràng: “Thuật nhi bất 

tác,  tín  nhi  hiếu  cổ”.  Đối  với  hai  câu  này  trong  Luận  Ngữ,  tôi  phục  sát  đất.  Có 

người  hỏi  tôi:  Trong  Luận  Ngữ  hai  câu  nào  quan  trọng  nhất?  Tôi  nói  là  hai  câu 

này! 

“Thuật nhi bất tác”, ngài không sáng tạo, không phát minh. Những điều Ngài 

học, Ngài tu, Ngài dạy, Ngài truyền lại, đều là những thứ của cổ thánh tiên hiền. 

Không như chúng ta ngày nay, con người ngày nay trong đầu họ muốn sáng tạo, 

phải có sáng kiến, phải có phát minh, phải cạnh tranh với mọi người. Sai rồi! Quí 

vị nên biết rằng, sáng ý, phát minh là tâm quí vị động. Ngài “tín nhi hiếu cổ”, nên 

tâm Ngài định, Ngài không sáng tạo, không phát minh, tâm Ngài vĩnh viễn là định. 

Định thì có thể khế nhập tự tánh, tâm của chúng ta ngày nay động, thì làm sao có 

thể hiểu được những lời dạy của người xưa, làm sao có thể cảm nhận được. Tâm 

dao động, chẳng những không học được những lời dạy của cổ nhân, mà lời dạy của 

người thời nay quí vị cũng không học được, đạo lý trong đây rất thâm sâu! Quí vị 

tham thấu triệt rồi mới hiểu được người thời nay thật sự không như bậc cổ nhân. 

Xã hội thời xưa là thừa bình thịnh thế, cuộc sống của mọi người thật sự trong an 

định, hài hòa, hạnh phúc mỹ mãn. Tuy là bần cùng họ cũng vui, tâm họ định, họ 

tuân  thủ  quy  củ,  tuân  thủ  đạo  đức,  hiểu  luật  nhân  quả.  Hoàn  toàn  khác  với  sự  tư 

duy của người thời nay, người thời nay suy nghĩ lung tung. Ngày nay vẫn còn có 

người dạy họ, ai dạy vậy? Ti vi dạy, Internet dạy. Dạy điều gì? Dạy bạo lực, dạy 

sắc tình, dạy sáng tạo, dạy sát đạo dâm vọng. Điều này thế nào? Quá đáng sợ! 

Chúng ta may mắn, sống trong thế giới như vậy mà vẫn gặp được giáo pháp 

Đại thừa, gặp được kinh Vô Lượng Thọ, gặp được kinh Hoa Nghiêm, thật hy hữu! 

Thật sự hiểu được thì lợi ích không thể nghĩ bàn! 

Tập 50  100

5 



Đây  là  nói  về  một  pháp  thành  tất  cả  pháp,  tất  cả  pháp  khởi  một  pháp,  hỗ 

tương khởi  lên tác dụng. Chúng ta khởi  lên  một  ý niệm,  sẽ ảnh hưởng đến pháp 

giới  hư  không  giới,  pháp  giới  hư  không  giới  cũng  ảnh  hưởng  đến  chúng  ta,  hỗ 

tương nhau. 

Chú ý,  nhất thời cụ túc, nghĩa là ngay đây. Cho nên trong kinh Phật ghi chép 

về thời gian không ghi ngày tháng năm nào. “Như thị ngã văn, nhất thời…” Nhất 

thời là sự thật. Nhất thời là gì? Nghĩa là ngay đây, ở ngay trước mặt.  Viên mãn hiển 

 hiện, cố viết cụ túc tương ưng. Đây là giải thích sơ lược về  Đồng thời cụ túc tương 

 ưng môn. 

Dưới đây dẫn chứng:  Hoa Nghiêm Diệu Nghiêm Phẩm viết: Nhất thiết pháp 

 môn vô tận hải, đồng hội nhất pháp đạo tràng trung. 

 Nhất thiết pháp môn vô tận hải,  là quá lớn, quá nhiều, không chỉ là tám vạn 

bốn  ngàn  pháp  môn.  Trong  tứ  hoằng  thệ  nguyện  nói:  “Pháp  môn  vô  lượng  thệ 

nguyện học”, nghĩa là không chỉ tám vạn bốn ngàn, tám vạn bốn ngàn không phải 

là một định số, triển khai ra là vô lượng vô biên, chính là  nhất thiết pháp môn vô 

 tận hải.  Từ đó chúng ta cảm nhận xem, đó chính là chân thật nghĩa của Đức Phật, 

không thể coi đó là một con số. 

 Đồng hội  nhất  pháp đạo tràng  trung.  Nhất  pháp là gì? Là  một  vi  trần.  Vô 

lượng vô biên thế giới ở đâu? Ở trong một vi trần. Điều này không dễ hiểu đâu, ở 

trong một vi trần có vô lượng vô biên pháp. Khoa học ngày nay tương đối tiến bộ, 

chúng ta nhìn thấy thể điện tinh, nhưng móng tay rất nhỏ đây, nhưng trong đó hàm 

chứa rất nhiều thứ, một bộ Đại Tạng Kinh, chỉ ở trong một cái đĩa nhỏ, cảm thấy 

ngạc nhiên quá! Kỳ lạ quá! Sự thật khoa học và chân tướng sự thật còn cách nhau 

rất xa. Chân tướng sự thật là gì? Là một vi trần, mắt thường không thể thấy được. 

Một vật nhỏ như thế, ở trong đó chứa đựng bao nhiêu thứ? Chứa đựng biến pháp 

giới  hư không  giới.  Móng  tay  của  chúng  ta  lớn  như  thế  này,  trong  đây  mới  chứa 

đựng có một bộ Đại Tạng Kinh thì có đáng là bao. Thật sự là như vậy, trong kinh 

thường nói: “ Giới tử nạp Tu Di”. Hạt cải rất nhỏ, núi Tu Di rất lớn, núi Tu Di để ở 

trong một hạt cải, hạt cải không to ra, núi Tu Di không nhỏ lại, mà đạt vào được. 

Sự sự vô ngại! Điều này chúng ta không cách nào tưởng tượng được, nhưng nó là 

chân tướng sự thật. Vì sao vậy? Vì trong tự tánh không có tương đối, tìm không ra 

tương đối. Lớn nhỏ là tương đối, không có lớn nhỏ, cho nên trong nhỏ có thể dung 

10 Tập 50 

06 



nạp được lớn. Lớn dung nạp nhỏ thì chúng ta chẳng nghi ngờ, nhỏ dung nạp lớn thì 

chúng ta không biết,nó không có lớn nhỏ. 

 Đồng hội nhất pháp đạo tràng trung, đồng thời đồng xứ. 

 Đại  Sớ  viết. Đại  Sớ  ở  đây  chính  là  Hoa  Nghiêm  Kinh  Sớ  Sao,  do  Thanh 

Lương đại sư viết, Ngài đã viết một ví dụ: “Như hải nhất tích, cụ bách xuyên vị”. 

Một giọt nước trong biển cả, nước từ các dòng sông nơi tám phương bốn phía, đều 

chảy về biển cả. Một giọt nước biển, nhưng có đủ vị của tất cả các dòng sông trong 

đó. Dùng  ví  dụ này để nói  đến:  “Thị vi  thử môn chi  huyền nghĩa”.  Nghĩa là nói 

đồng thời đồng xứ, không có lớn nhỏ, không có trước sau, cũng chẳng có cự ly, 

đồng thời tương ưng, là một thể. Đây là đúc kết của kinh Hoa Nghiêm, một khái 

niệm rất quan trọng, là chân tướng sự thật. 

 “Kim thử kinh trung”.  Lại nói đến kinh Vô Lượng Thọ. 

 “Cụ hiển thử đồng thời cụ túc tương ưng chi huyền môn”.  Trong kinh Hoa 

Nghiêm có đoạn văn như vậy, kinh Vô Lượng Thọ cũng có. 

 “Như kinh trung Chí Tâm Tinh Tấn Phẩm” . Nghĩa là bộ kinh này. 

“Pháp Tạng Tỳ Kheo”.  Pháp Tạng Tỳ Kheo là tiền thân Đức Phật A Di Đà. 

Khi chưa thành Phật xuất gia tu hành, pháp danh của Ngài là Pháp Tạng, địa vị Tỳ 

Kheo. 

 “Ư bỉ nhị thập nhất câu đê Phật độ công đức trang nghiêm chi sự, minh liễu 

 thông đạt, như nhất Phật sát sở nhiếp Phật quốc siêu quá ư bỉ.” 

Đây  là  đoạn  kinh  văn  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Dưới  đây  lão  cư  sỹ  giải 

thích cho chúng ta hiểu: 

“Kinh trung nhị thập nhất câu đê Phật độ, biểu vô lượng Phật độ”. Nhị thập 

 nhất ở đây không phải là số chữ.  Câu đê,  là tên gọi một đơn vị trong số lượng của 

Ấn độ, số lượng này rất lớn, là một trong mười đại số. Hai mươi mốt là nói lên sự 

viên  mãn. Thông thường đức Phật  dùng thất  để nói  lên  sự viên  mãn, ngay trong 

kinh Di Đà cũng nói thất: “Thất trùng lan thuẫn, thất trùng hàng thọ”, đều là dùng 

thất. Thất là gì? Là bốn phương, trên, dưới, và giữa, là ý nghĩa như vậy, nên viên 

mãn. 

Tập 50  100

7 



Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  thường  dùng  mười  để  biểu  pháp,  vì  kinh  Hoa 

Nghiêm là viên giáo. Mật tông cũng không tách rời Hoa Nghiêm, Mật tông dùng 

mười sáu biểu pháp nói lên sự viên mãn, hai mươi mốt nói lên sự viên mãn. Cho 

nên ý nghĩa biểu pháp trong kinh Hoa Nghiêm, thuật ngữ của tông nào cũng dùng 

đến. 

Đây chính là vô lượng vô biên, vô cùng vô tận sát độ của chư Phật, là ý nghĩa 

như vậy. 

 “Pháp Tạng Tỳ Kheo nhiếp vô lượng Phật độ vi nhất Cực Lạc Tịnh Độ. Thị 

 tức  Hoa  Nghiêm  trung nhất  thiết  chư  pháp  đồng  thời  đồng  xứ,  vi  nhất  đại  duyên 

 khởi nhi tồn tại, cụ túc tương ưng chi nghĩa.” 

Đồng  thời  đồng  xứ  ở  đây,  chúng  ta  nên  biết,  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  nói 

đồng thời đồng xứ, thường dùng một vi trần, một sợi lông để làm ví dụ. Một vi trần 

giống như chúng tôi vừa nói, các nhà khoa học ngày nay nói nguyên tử, điện tử, lạp 

tử. Trong lượng tử lực học nói là quang tử, cái nhỏ nhất trong vật chất, một đơn vị 

nhỏ nhất, nói một sợi lông là chánh báo. Đạo Phật nói về y báo và chánh báo, y báo 

thì không có vấn đề gì, khái niệm về chánh báo nhất định phải rõ ràng. Chánh báo 

là chỉ cho bản thân của chúng ta, gọi là chánh báo, ngoài bản thân ta ra những thứ 

còn lại đều là y báo. Y báo là gì? Là nói về môi trường. Môi trường sinh hoạt của 

ta, có rất nhiều người, là con người, công việc, môi trường, trong môi trường cuộc 

sống  của  chúng  ta.  Nó  là  y  báo,  chẳng  phải  là  chánh  báo,  chánh  báo  chỉ  có  một 

mình ta. Nếu quí vị nói chánh báo, thì quí vị là chánh báo, tôi là y báo của quí vị, 

không bao gồm chánh báo. Khái niệm này nhất định phải rõ ràng. Không nên cho 

rằng,  chánh  báo  là  nó  về  thân  người,  đó  là  sai,  chánh  báo  là  nói  về  mình.  Y  báo 

chính là môi trường để quí vị nương vào đó mà tồn tại. Môi trường con người sự 

việc, môi trường vật chất, môi trường tự nhiên, đều là nói về y báo. 

Quí vị xem,  Ngài cũng nói về nhiếp vô lượng vô biên sát độ của chư Phật, 

đương nhiên là tất cả chúng sanh trong vô lượng vô biên Phật độ, hữu tình vô tình 

đều bao gồm hết trong đó. 

Nếu nói về hữu tình chúng sanh, nói đến chỗ tối cao là chư Phật Như Lai, nói 

đến chỗ thấp nhất, mắt thường chúng ta có thể nhìn thấy bọ bay cựa động là con 

vật nhỏ. Ngày nay nói càng vi tế hơn đó là virus, virus cũng là sinh vật rất nhỏ, mắt 

thường không thấy được, đặt vào kính hiển vi thì chúng ta nhìn thấy. Bất đồng tần 

số không gian thì sao? Như thế giới chúng ta đây, có lục đạo luân hồi, có lục đạo 

10 Tập 50 

08 



chúng sanh. Ngoài  cõi  người  ra, cục bộ cõi  súc sanh chúng ta có thể thấy được, 

trong súc sanh đạo còn rất nhiều chúng ta không thấy được. Như địa ngục, ngạ quỷ, 

cõi trời, tần số không gian không giống với chúng ta. Tần số cao hơn chúng ta, họ 

có thể thấy được chúng ta, chúng ta không thấy được họ. Không nhìn thấy chẳng 

thể nói là không có, nhìn thấy cũng chẳng thể nói là có. Đây là chân tướng sự thật, 

đều là một loại huyễn giác, cho nên trong cảnh giới thiên biến vạn hóa, quí vị phải 

luyện  công  phu.  Luyện  gì  vậy?  Luyện  bất  động!  Không  bị  môi  trường  bên  ngoài 

làm động. 

Trong kinh Lăng Nghiêm đức Phật dạy như vậy, nếu quí vị tu tập như thế mà 

thành công rồi, quí vị có thể chuyển cảnh giới, nếu tâm quí vị động theo cảnh giới 

bên ngoài, là quí vị bị môi trường chuyển, bị môi trường chuyển thì rất khổ đấy! 

Khi quí vị bất động, chuyển được cảnh giới, quí vị tự tại, vui sướng, cho nên nói: 

“Nhược năng chuyển cảnh, tắc đồng Như Lai”.  Như Lai ở đây có hai nghĩa, song 

quan ngữ. Một là nói về tự tánh, Như Lai là tự tánh. Một là nói về người tu hành đã 

chứng được quả vị Như Lai, nghĩa là người minh tâm kiến tánh. Họ được tự tại, họ 

không bị cảnh giới bên ngoài làm động, điểm này rất quan trọng. Hôm nay sắp hết 

giờ rồi, ngày mai chúng tôi giảng tiếp đoạn này. Làm thế nào để không bị cảnh giới 

chuyển?  Thuận  cảnh  bên  ngoài  không  tham  luyến,  nghịch  cảnh  bên  ngoài  không 

sân nhuế, thì quí vị sẽ không bị nó chuyển. Người hủy báng quí vị, người nhục mạ 

quí vị, người hãm hại quí vị, coi như không, trong tâm không dính mắc điều gì, quí 

vị  thành  công  rồi,  quí  vị  chuyển  được  cảnh  giới.  Chẳng  những  quí  vị  không  oán 

hận họ, mà còn cảm ơn họ. Vì sao vậy? Bởi họ đến khảo quí vị, xem quí vị động 

hay  bất  động?  Quả  nhiên  bất  động,  thông  qua  rồi,  thầy  giáo  giỏi!  Bản  thân  mình 

không  bị  tổn  thương,  họ  cũng  không  tạo  nghiệp  tội,  đối  với  họ  cũng  có  lợi.  Nếu 

như mình nổi giận, muốn báo thù, thì hai bên đều bị tổn thương. Quí vị xem, một ý 

niệm chân chánh thì cả hai đều được lợi ích, một ý niệm bất chánh thì hai bên đều 

bị tổn thương. Đó chính là không bị cảnh giới chuyển, mà mình chuyển được cảnh 

giới. Cũng có nghĩa là trong cảnh giới, quí vị có thể buông bỏ thất tình ngũ dục. Đó 

là gì? Là trí huệ làm chủ, quí vị sẽ được đại tự tại. Đoạn này ngày mai chúng ta tiếp 

tục học nữa. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

HẾT TẬP 50 



Tập 50  100

9 



 

 

Tập 51 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày 27 tháng 05 năm 2010 

Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội HongKong 



Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi  xuống.  Xin  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang năm mươi ba, hàng thứ ba, bắt đầu xem từ câu thứ hai. 

 Kinh  trung nhị  thập nhất  câu  đê  Phật độ,  biểu  vô  lượng  Phật độ. Pháp  Tạng  Tỳ 

 Kheo, nhiếp vô lượng Phật độ vi nhất Cực Lạc Tịnh Độ. Thị tức Hoa Nghiêm trung nhất 

 thiết chư pháp đồng thời đồng xứ, vi nhất đại duyên khởi nhi tồn tại, cụ túc tương ưng 

 chi nghĩa. Thị vi Thập Huyền chi tổng môn, thật diệc bổn kinh chi tổng tướng. Bổn kinh 

 thật diệc đồng thử nhất đại duyên khởi nhi xuất hiện dã. 

Đoạn này là giải thích phẩm Chí Tâm Tinh Tấn trong kinh Vô Lượng Thọ, đây  là 

một đoạn kinh văn trong phẩm đó. Đoạn kinh văn này là Pháp Tạng Tỳ Kheo, nghĩa là 

đức hiệu của đức Phật A Di Đà lúc tu hành ở nhân địa. Trong kinh nói:  Ư bỉ nhị thập 

 nhất câu đê Phật độ, công đức trang nghiêm chỉ sự, minh liễu thông đạt, như nhất Phật 

 sát, sở nhiếp Phật quốc, siêu quá ư bỉ.  Có một đoạn nói như vậy. Ở đây Hoàng Niệm Lão 

giải thích sơ lược cho chúng ta biết, ở trong kinh nói hai mươi mốt câu đê, hai mươi mốt 

ở đây không phải là số chữ, mà là biểu pháp, nói lên sự viên mãn. Theo thói quen, kinh 

Vô Lượng Thọ và kinh Phật Thuyết A Di Đà, đa số dùng “thất” để nói lên sự viên mãn. 

Ý nghĩa của “thất” gồm có Đông, Nam, Tây, Bắc, là bốn phương, cộng trên dưới và ở 

giữa, “thất” có nghĩa là như vậy. 

Kinh Hoa Nghiêm dùng “thập” làm biểu pháp, đây là số chữ, nghĩa là từ một đến 

mười là viên mãn. Tông Hoa Nghiêm, y theo tông phái ở Trung Quốc mà nói, giáo nghĩa 

của mười tông phái tiểu thừa và đại thừa, đều nằm trong bộ kinh này. Biểu pháp của Mật 

Tông là “thập lục”, sau này chúng ta sẽ học đến thập lục chánh sỹ. Ở đây cho thấy “nhị 

thập nhất câu đê”, Mật Tông thường sử dụng, để nói lên sự đại viên mãn, cho nên ở đây 

không thể xem như là số mục, ý nghĩa của nói tiêu biểu cho vô lượng Phật độ. Cũng có 

nghĩa là tâm hiện thức biến, không sót một điều gì, tất cả đều bao hàm trong đó. 

10 Tập 51 

10 



Pháp Tạng Tỳ Kheo tiếp nhận tất cả ưu điểm trong vô lượng Phật độ, những khiếm 

khuyết trong mười phương tất cả quốc độ, hoàn toàn không còn tồn tại, cho nên thế giới 

này gọi là thế giới Cực Lạc. Cái lý là ở chỗ này! Trong đây, đương nhiên oai thần của 

đức Phật, đây là nhân tố đầu tiên. Nhân tố thứ hai là chúng sanh không tạo ác nghiệp. 

Thế  nào  gọi  là  chúng  sanh  không  tạo  ác  nghiệp?  Điều  này  đức  Phật  cũng  không  làm 

được. Đức Phật có thể kêu chúng sanh đừng tạo ác nghiệp chăng? Con người sống trên 

quả địa cầu ngày nay, tạo tôi nghiệp vô lượng vô biên, đây là Báo Độ của đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni có thể kêu chúng ta đừng tạo tội nghiệp chăng? 

Cho  nên  không  dễ  dàng.  Sự  thành  tựu  của  thế  giới,  như  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  là  vô 

lượng nhân duyên. Ở trong kinh đức Phật cũng thường nói với chúng ta: “tâm Phật chúng 

sanh, tam vô sai biệt”, đây là ba sức mạnh. “Tâm”, ngày nay chúng ta nói là năng lượng, 

năng  lượng  của  tâm,  năng  lượng  của  đức  Phật,  năng  lượng  của  chúng  sanh  đều  bằng 

nhau,  tam  vô  sai  biệt.  Cho  nên  đức  Phật  có  thể  độ  chúng  sanh  hay  không?  Đức  Phật 

không thể độ chúng sanh, đây là nói thật. Đức Phật làm thế nào để gọi là độ chúng sanh? 

Những điều đức Phật dạy chúng ta phải nghe. Các bậc đại thánh đại hiền của thế và xuất 

thế, sở dĩ các ngài có thể thành tựu được, là vì họ có tam bảo, phải nương vào tam bảo 

này. Tam bảo ở đây là tự tánh tam bảo,  là gì vậy? là chân thật, nghe lời, thật tu, thì đức 

Phật gia hộ cho. Nếu chúng sanh có thể phát huy sức mạnh này, đức Phật sẽ giúp quí vị. 

Ví dụ như tịnh tông chúng ta nói về niệm Phật vãng sanh, chúng ta niệm đến khi công 

phu  thành  phiến.  Công  phu  thành  phiến  cũng  có  tam  bối  cửu  phẩm.  Công  phu  thành 

phiến  của  thượng  thượng  phẩm,  khi  lâm  mạng  chung  thời  đức  Phật  đến  tiếp  dẫn.  Đức 

Phật tiếp dẫn đầu tiên ngài phóng quang, hào quang của đức Phật chiếu đến, sẽ nâng cao 

công phu của quí vị lên một lớp. Quí vị nghĩ xem, thượng thượng phẩm vãnh sanh, đức 

Phật nâng cao quí vị, quí vị sẽ ra sao? Quí vị sẽ thành sự nhất tâm bất loạn, điều này cần 

nên biết. Nếu quí vị là hàng thượng trung bối, công phu thành phiến của quí vị là thượng 

trung bối, khi vãng sanh, Phật quang chiếu đến, sẽ biến thành thượng thượng bối. Quí vị 

niệm đến thượng thượng bối, Phật quang chiếu đến, quí vị sẽ không còn ở Đồng Cư độ 

nữa, quí vị sẽ sanh về Phương Tiện Hữu Dư độ, nâng cao lên một cấp bậc. Công phu của 

chúng  ta  chỉ là  hạ hạ  phẩm  vãnh sanh, khi  lâm  chung  Phật  quang  chiếu  đến, bèn  là  hạ 

trung phẩm vãnh sanh, lý là như vậy. Sự gia trì của đức Phật tương đối với công phu của 

chúng  ta.  Nếu  công  phu  của  chúng  ta  niệm  đến  sự  nhất  tâm  bất  loạn,  thượng  thượng 

phẩm,  Phật  quang  chiếu  đến,  thì  quí  vị  thành  lý  nhất  tâm  bất  loạn,  sanh  về  Thật  Báo 

Trang Nghiêm độ, đạo lý này cần nên hiểu. Cho nên chúng ta cần phát huy năng lượng 

của chính mình, có nghĩa là trong kinh đức Phật giảng như thế nào, chúng ta thật sự học 

thuộc kinh, hiểu nghĩa lý. Học thuộc mà không hiểu nghĩa lý thì không được, nhất định 

phải hiểu nghĩa lý. Y giáo phụng hành, đem những đạo lý Đức Phật nói trong kinh điển, 

thật sự biến thành tư tưởng của chính mình. Sự chỉ dạy trong kinh điển, đó chính là điều 

giới, giúp cho chúng ta sửa đổi những hành vi sai lầm, thì sức mạnh của đức Phật mới có 

Tập 51  101

1 



thể gia hộ cho quí vị được, nếu bản thân quí vị không có điều này, đức Phật có muốn gia 

hộ  cũng  không  được.  Từ  đó  cho  thấy,  chúng  ta  quyết  định  không  thể  làm  ác,  chẳng 

những không thể làm, mà ý niệm ác cũng không được có, thì quí vị sẽ thường được tam 

bảo gia hộ, nhất là người niệm Phật, chắc chắn sẽ được đức Phật A Di Đà gia hộ,  đâu có 

lý quí vị không thành tựu! 

Nền tảng tu học cơ bản, quí vị phải ghi nhớ, quí vị tu tịnh độ,  “ tịnh nghiệp tam 

phước”, đây là nguyên tắc chỉ dạy tu học tối cao của tịnh tông. Trong đây nói về ba điều, 

quí  vị  chỉ  cần  có  một  điều. Điều  nào vậy?  Điều  thứ  nhất. Làm  được  điều  thứ  nhất  rồi, 

điều thứ hai và điều thứ ba chưa làm được, làm được điều thứ nhất, thì quí vị sẽ sanh về 

Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ.  Điều  thứ  nhất  là  gì?  Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệ. Thực hiện cách nào? Hiếu thân tôn sư thực 

hiện ở Đệ Tử Quy. Thực hành Đệ Tử Quy đó chính là hiếu dưỡng phụ mẫu, phụngsự sư 

trưởng. Làm được hai câu này rồi. Từ tâm bất sát, thực hiện ở Thái Thượng Cảm Ứng 

Thiên, giáo dục nhân quả. Quí vị thật sự làm được rồi, thì quí vị thật là bậc thiên nhân. 

Thập Thiện Nghiệp Đạo đằng sau sẽ không khó, quí vị dễ dàng làm được, tu thập thiện 

nghiệp. Như vậy, có được điều kiện này, đối với tịnh độ thâm tín không nghi, nhất tâm 

cầu nguyện vãng sanh. Ý niệm này, Ngẫu Ích đại sư nói rất hay, đây chính là phát Bồ Đề 

Tâm, nhất hướng chuyên niệm. Không phải Bồ Đề Tâm, quí vị sẽ không muốn cầu sanh 

tịnh độ, ý niệm muốn cầu sanh tịnh độ này chính là Đại Bồ Đề Tâm. Đây cũng là điều 

chư vị Tổ sư ngày xưa chưa nói, Ngẫu Ích đại sư có nói. Câu này Ấn Quang đại sư tán 

thán Ngẫu Ích đại sư tột bậc, ngài nói đây chính là bổn nguyện của đức Phật A Di Đà độ 

chúng sanh. Cho nên pháp môn này gọi là “vạn tu vạn nhân khứ”, đây là lời Thiện Đạo 

đại sư dạy. 

Đoạn kinh văn này, khiến cho chúng ta có sự nhận biết cơ bản, đó chính là Pháp 

Tạng Tỳ Kheo, có thể đem tinh hoa trong vô lượng vô biên sát độ của chư Phật, hấp thụ 

cái  hay  của  người  khác, thiện  pháp,  ở  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  quí  vị  sẽ thấy  hết 

toàn bộ, quí vị đều thọ dụng được. Ở trong mười phương thế giới có rất nhiều điều bất 

thiện, nhưng thế giới Cực Lạc hoàn toàn không có, chẳng những quí vị không nhìn thấy, 

mà ngay cả danh tự cũng chẳng nghe qua. Cho nên đức Phật A Di Đà cũng giống như 

nhà Tập Đại Thành mà người xưa nói, thiện pháp của chư Phật ngài đã Tập Đại Thành 

hết, toàn bộ đều ở thế giới Cực Lạc. Cho nên quốc độ của đức Phật này, siêu việt hơn sát 

độ của chư Phật trong mười phương, siêu việt hơn. Nguyên nhân siêu việt chúng ta cần 

nên hiểu, thì quí vị sẽ không còn một chút hoài nghi nào, đây là sự thật, không dối gạt 

đâu. Như ngày nay chúng ta học đa nguyên văn hóa, chúng ta học thật, chúng ta cũng từ 

kinh  điển  này,  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  chúng  ta  nhận  được  sự  gợi  ý  này,  Tập  Đại 

Thành! Tịnh Tông Học Viện Úc Châu của chúng ta, cuối năm nay chính thức dạy môn  

“giảng dạy  kinh điển  tôn giáo”.  Đầu tiên chúng tôi  mở  hai  môn học,  Kinh  Cổ  Lan  và 

10 Tập 51 

12 



Thánh  kinh  Tân  Cựu  Ước,  chúng  tôi  mời  chuyên  gia  đến  hướng  dẫn,  đảm  nhiệm  việc 

giảng  dạy  trong  học  viện  chúng  ta,  chúng  ta  chính  thức  học  tập.  Chúng  ta  cần  học  tập 

tinh hoa trong kinh điển của tất cả tôn giáo, để bổ xung cho việc học tập kinh điển của 

chính mình, đây chẳng phải là Tập Đại Thành sao? Tôi nghĩ đạo lý này chẳng phải khó 

hiểu, sự tu học của chúng ta mới thật sự đạt được viên mãn. 

Đây chính là những điều trong kinh Hoa Nghiêm nói:  Nhất thiết chư pháp, đồng 

thời đồng xứ, vị nhất đại duyên khởi nhi tồn tại.  Đây là chân tướng sự thật, trong kinh 

Hoa Nghiêm nói. Đồng thờ đồng xứ, trong kinh điển đưa ra ví dụ, nhất trần, nhất mao 

đoan. Nhất trần là một vi trần, là vật nhỏ nhất trong Y Báo. Mao đoan là Chánh Báo nhỏ 

nhất. Ở đây có tin tức trong sát độ của tất cả chư Phật, trong  biến pháp giới hư không 

giới, khộng sót một cái nào. Nhất trần như vậy, nhất mao đoan cũng như vậy. Điều này 

rất khó hiểu, nhưng nó là sự thật. Vì sao vậy? Vì nó xưng tánh, nó là tự tánh. Ở trong tự 

tánh không có lớn nhỏ, hạt cải chứa Tu Di, điều này trong kinh đức Phật thường nói. Hạt 

cải rất nhỏ, nhưng có thể để núi Tu Di vào trong đó, núi Tu Di không thu nhỏ lại, hạt cải 

không nở lớn ra, nó có thể chứa được, thật sự có thể chứa được. Núi Tu Di xưng tánh, hạt 

cải  cũng  xưng  tánh.  Một  mao  đoan  xưng  tánh,  một  vi  trần  cũng  xưng  tánh,  chỉ  cần  là 

xưng tánh, quyết định không có thời gian không gian, không có thời gian không có trước 

sau,  không  có  không  gian  không  có  cự  ly.  Pháp  pháp  viên  dung  tự  tại,  không  chướng 

ngại, cảnh giới lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Cảnh giới này trong kinh đức Phật thường 

nói chỉ có chứng mới biết được. Quí vị thật sự muốn biết rõ ràng minh bạch, thì bản thân 

quí vị nhập cảnh giới này, quí vị sẽ hoàn toàn hiểu rõ. Không nhập cảnh giới này, nghe 

người khác nói, cũng được coi là biết, là giải ngộ chứ không phải chứng ngộ. Quí vị nghe 

hiểu được , nhận biết được, nhớ lấy, có sự việc như vậy, bản thân chưa chứng được, chưa 

thấy qua.  Trong khai ngộ có hai loại, là giải ngộ và chứng ngộ. Giải ngộ cũng được, về 

phần giáo trước tiên phải giải, giải rồi đến  hành. Hành có nghĩa là gì? Hành có nghĩa là 

chứng,  chứng  là  phải  nhập  cảnh  giới  này.  Nhập  cảnh  giới  này  quí  vị  thật  sự  được  thọ 

dụng, đây là tánh đức của tự tánh. Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, quí vị hoàn toàn được 

thọ dụng hết. Chúng ta ngày nay có chướng ngại, chứ chẳng phải không có chướng ngại. 

Lý có ngại, chúng ta không cách nào giác ngộ. Sự cũng có chướng ngại, sự rất phức tạp, 

mang  đến  cho  chúng  ta  vô  số  phiền  não.  Nếu  như  được  vô  ngại,  chúng  ta  không  có 

chướng ngại, không có phiền não,  từ trong phiền não giải thoát. Cho nên lý có ngại, sự 

có ngại, lý sự cũng có ngại, sự sự cũng có ngại. Đây chính là lục đạo luân hồi, phiền não 

trói buộc. Trong kinh thường nói là trói buộc, từ đây quí vị quan sát xem, quí vị sẽ cảm 

nhận  được,  thật  sự  chúng  ta  bị  phiền  não  trói  buộc.  Trói  buộc  là  tạo  nghiệp,  tư  tưởng, 

ngôn hành hoàn toàn trái ngược với tánh đức, là tạo nghiệp, tạo nghiệp cũng có quả báo. 

Quả  báo  gì?    Lục  đạo  luân  hồi.  Quí  vị  tạo  thiện  nghiệp,  ba  đường  lành,  chiêu  cảm  ba 

đường lành. Nếu như tạo ác nghiệp, đó là ba đường ác. Quí vị không ra khỏi lục đạo luân 

Tập 51  101

3 



hồi. Tu tập Phật pháp, mục đích đầu tiên là siêu việt lục đạo luân hồi. Lục đạo luân hồi là 

cảnh  mộng,  không  có  thật.  Như  chúng  ta  nằm  mộng,  khi  mộng  thì  có,  cảnh  giới  trong 

mộng rất rõ ràng, nhưng khi tỉnh lại thì không tìm thấy. Hiện tượng luân hồi cũng như 

vậy. Hiện nay chúng ta đang nằm mộng, một ngày nào đó thức tỉnh, tìm không thấy lục 

đạo, vì là cảnh mộng. Nếu những điều trong kinh điển mà chư Phật Bồ Tát nói, chúng ta 

thật sự hiểu được, thật sự tin tưởng không nghi hoặc, chúng ta cũng được một ít phần thọ 

dụng. Ít phần thọ dụng ở đây là gì? Là đối với tất cả pháp của thế gian có thể buông bỏ 

được, không còn chấp trước trong lòng nữa. Vì sao vậy? Vì biết rằng  phàm sở hữu tướng 

giai thị hư vọng, thật sự có thể buông bỏ, thật sự buông bỏ được, trong kinh đức Phật gọi 

là được Tam Muội. Công phu Tam Muội sâu dày, thì sẽ khai ngộ. Khai ngộ là khế nhập 

cảnh giới. Ngộ có tiểu ngộ, đại ngộ, đại triệt đại ngộ, phân ra rất nhiều đẳng cấp. Ở trong 

đây cho chúng ta một thông tin quan trọng nhất,  biến pháp giới hư không giới là một 

duyên  khởi. Điều  này  quan  trọng  hơn  tất  cả, như  trước  đây  từng  nói  :  nhất  pháp  thành 

nhất thiết pháp, nhất thiết pháp khởi nhất pháp. Biến pháp giới hư không giới cùng một 

sanh mạng thể cộng đồng. Nói cách khác, vạn sự vạn vật trong biến pháp giới hư không 

giới, có liên quan gì đến chúng ta chăng? Sự liên quan này vô cùng mật thiết. Chúng ta 

nói một gia đình, một gia đình cự ly còn rất xa, trong kinh đức Phật nói rất hay: cùng một 

pháp thân. Pháp  thân  là  gì?  Pháp thân chính là  vạn sự  vạn  vật  trong  biến  pháp  giới  hư 

không giới, với ta là một thân một thể. Nhận biết được điều này thì đó chính là Phật tri 

Phật  kiến  mà  trong  kinh  điển  đại  thừa    đã  nói.  Kinh  Pháp  Hoa  nói:  nhập  Phật  tri  kiến, 

người nhập Phật tri kiến là thành Phật, quí vị đồng tri kiến với đức Phật, đồng một cách 

nhìn, đồng một cách suy nghĩ. Điều này cũng rất khó hiểu. Vì sao vậy? vì nó hoàn toàn 

ngược lại với kiến thức thông thường của chúng ta. Đông đảo chúng sanh là mình sao? 

Hoa  cỏ  cây  cối  là  mình  sao?  Sơn  hà  đại  địa  là  mình  sao?  Hiện  tượng  vũ  trụ  trong  hư 

không này là mình sao? Đúng vậy, không sai tí nào! Tất cả đều là tự tâm biến hiện ra. 

Kinh Hoa Nghiêm nói: duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. Tâm là tâm của chính mình, 

thức cũng là thức của chính mình. Chân tâm là một, A Lại Da cũng là một. 

Đây là tổng môn của Thập Huyền Môn. Bởi vì nó là một thể,  nó tương ưng, sự tồn 

tại của nó, đồng thời, đồng xứ. Khái niệm này quan trọng hơn bất cứ điều gì. Chúng ta 

niệm Phật, Phật sẽ có cảm ứng. Vì sao vậy? Vì đức Phật với chúng ta đồng thời đồng xứ, 

Bồ  Tát và chúng ta đồng  thời đồng  xứ, nên  cảm  ứng  mới  nhanh như  vậy. Tự  tánh  chu 

biến khắp nới, A Lại Da chu biến khắp nơi. A Lại Da là gì? Là khởi tâm động niệm, là 

phân biệt chấp trước. Khởi tâm động niệm là A Lại Da thức, phân biệt là thức thứ sáu, 

chấp trước là thức thứ bảy, đồng thời đồng xứ, tâm hiện thức biến, đây chính là một đại 

duyên khởi.  Cụ túc tương ưng, đạo lý của cụ túc tương ưng, chính là đồng thời đồng xứ, 

là  một  thể. Ý  nghĩa  trong  đây  rất  thâm  sâu, là  nói  về  tổng  môn  của  Thập  Huyền  Môn, 

cũng là tổng tướng của kinh Vô Lượng Thọ. Ý nghĩa của tổng môn và tổng tướng giống 

10 Tập 51 

14 



nhau.  Ở  đây  nói  lên  kinh  Vô  Lượng  Thọ  và  kinh  Hoa  Nghiêm,  là  một  loại, là  một  bộ. 

Bổn kinh thật sự cũng cùng với một đại duyên khởi của kinh Hoa Nghiêm mà xuất hiện. 

Nói cách khác, thế giới Cực Lạc và thế giới Hoa Tạng, cùng một đại duyên khởi mà xuất 

hiện. Lý là như vậy, sự cũng như vậy. 

Liên Trì đại sư vô cùng khiêm nhường, nói Hoa Nghiêm là viên trung chi viên, 

kinh Vô Lượng Thọ  bộ phận thuộc về viên, đây là khiêm nhường. 

Dưới đây lại đưa ra một câu trong phẩm Tuyền Trì Công Đức. Tuyền trì là thất 

bảo  trì  bát  công  đức  thủy.  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  “kỳ  thủy  nhất  nhất  tùy 

chúngsanh ý”. Thủy là một pháp, chúng sanh ý, ý là sự ham muốn của chúng sanh, là 

nhiều pháp. Dưới đây nói chúng sanh sở dục thủy chi lãnh noãn hoãn cấp. Lãnh noãn là 

nhiệt độ, hoãn cấp là tốc độ nước chảy. 

 Thiển thâm các các bất đồng, nhi thử nhất thủy, năng đồng thời đồng xứ, mãn túc 

 nhất thiết chúng sanh tâm ý. Thủy thị nhất pháp, chúng sanh chi dục thị đa pháp. Nhi thử 

 nhất thủy, năng đồng thời đồng xứ tương ưng ư nhất nhất chúng sanh chi ý. Thử chánh 

 thị đồng thời cụ túc tương ưng chi huyền môn dã. 

Từ  chỗ  này  chúng  ta  có  được  sự  gợi  ý  rất  lớn,  Thập  Huyền  Môn  mà  kinh  Hoa 

Nghiêm  nói  ở  đâu? Chính là  ở ngay  trong  cuộc  sống  hàng ngày, không tách  rời, chỉ là 

bản  thân  chúng  ta  không  biết.  Cho  nên  kinh  Hoa  Nghiêm  c  câu  tổng  thuyết:    nhất  tức 

nhất thiết, nhất thiết tức nhất. Không hề xa rời đồng thời đồng xứ, không xa rời. Kinh Vô 

Lượng Thọ có đầy đủ ý nghĩa Thập Huyền của kinh Hoa Nghiêm. Chúng ta tỉ mỉ xem tất 

cả kinh, quí vị sẽ phát hiện cứu cánh viên mãn của tánh đức. 

Chúng ta xem tiếp:  Hà huống thử thủy phục năng đồng thời ba dương vô lượng vi 

 diệu  âm  thanh.  Trong  nước  này  có  âm  thanh.  Hoặc  văn  Phật  Pháp  Tăng  thanh, nãi chí 

 cam lộ quán đảnh thọ vị thanh. 

Trong kinh  Hoa  Nghiêm, trong  Hoàn  Nguyên  Quán, chúng ta  cảm  nhận  sâu sắc, 

bất cứ vật chất nào đều cũng có hiện tượng tinh thần. Khi giác ngộ thì gọi  kiến văn giác 

tri, vốn sẵn có trong tự tánh. Trong kinh Hoa Nghiêm đức Thế Tôn dạy chúng ta: Tất cả 

chúng sanh đều có đức tướng và trí huệ của Như Lai. Chúng sanh: Một vi trần có phải là 

chúng  sanh  không?  Phải,  là  chúng  sanh.  Một  mao  đoan  có  phải  là  chúng  sanh  không? 

Phải, là chúng sanh. Vì sao vậy? vì chúng duyên hòa hợp mà sanh, đây là đơn thuần nhất, 

không có cái gì đơn thuần hơn cái này. Sự đơn thuần này sao lại nói là chúng duyên? 

Chúng  duyên  ở  đây  chính  là  Ngũ  Uẩn  trong  Phật  pháp.  Ngũ  Uẩn  là  nói  pháp  căn  bản, 

chính là nói về một vi trần, chính là nói về lạp tử cơ bản, không thể phân ra được nữa, nó 

là nhỏ nhất. Nó có hiện tượng vật chất, hiện tượng vật chất ở đây, trong kinh gọi là  Địa 

Đại. Địa là hiện tượng vật chất, nó có nhiệt độ, nhiệt độ gọi là Hỏa Đại. Nó có độ ẩm, độ 

Tập 51  101

5 



ẩm  gọi  là  Thủy  Đại,  nó là động  chứ  không phải  là tĩnh, động  thì dùng  phong để hình 

dung nó. Quí vị xem, một hiện tượng vật chất nó có Tứ Đại Địa Thủy Hỏa Phong. Tứ đại 

này hòa hợp,  không tách rời khỏi tinh thần. Tinh thần là gì? Tinh thần là thọ tưởng hành 

thức. Khi giác ngộ rồi, tuy nó không hiện tướng, trong tự tánh có kiến văn giác tri, trong 

tự  tánh  có  đức  tướng, khi nó không hiển ra, lúc  ở  Thường  Tịch  Quang nó  không  hiển. 

Không hiển chẳng thể nói nó là vô, khi hiển hiện ra thì năng sanh vạn pháp, nhưng quí vị 

không thể nói nó là có. Vì sao vậy?  vì thời gian nó tồn tại rất ngắn. Bồ Tát Di Lặc nói : 

 một khảy móng tay có ba mươi hai ức bá thiên niệm, niệm niệm thành hình, hình đều có 

thức, thời gian nó tồn tại, là một niệm trong ba mươi hai ức bá thiên niệm của một khảy 

móng  tay.  Chúng  ta  khảy  móng  tay,  khảy  nhanh,  một  giây  nếu  khảy  nhanh  thì  có  thể 

khảy được năm lần. Nếu y theo cách nói của Bồ Tát Di Lặc, là một ngàn sáu trăm triệu, 

một giây có một ngàn sáu trăm triệu. Quí vị xem tốc độ có nhanh không, chúng ta không 

thể tưởng tượng được đâu, một ý niệm thì không biết là bao nhiêu rồi, trong lượng tử lực 

học nói đây là tiểu quang tử, nó tích lũy những hiện tượng tương tư tương tục này. Nó có 

tồn tại không? Nó không tồn tại, không thể tưởng tượng. Cho nên những hiện tượng ngày 

nay chúng ta thấy đều là huyễn tướng, “đương thể tức không, liễu bất khả đắc”. Quí vị 

muốn phân biệt nó là sai rồi, quí vị muốn chiếm lấy nó, lại càng sai, nó không thể chiếm 

được, cần phải hiểu được chân tướng sự thật, quí vị có thể chiêm ngưỡng, nhưng không 

thể chiếm đoạt, chiếm làm của mình là sai, là quí vị tạo nghiệp. 

Trong kinh nói về những vấn đề của khoa học. Nói về tướng, trong hiện tượng có 

sắc thanh hương vị, nghĩa là một vật chất cực nhỏ, đây là điểm quang, tuy thời gian rất 

ngắn  nhưng  nó  có  đầy  đủ  sắc  thanh  hương  vị.  Tiến  sỹ  Giang  Bổn  người  Nhật,  dùng 

phương pháp khoa học quan sát, nhìn thấy sắc tướng, không nghe thấy âm thanh. Có âm 

thanh,  vô  lượng  âm  thanh  vi  diệu.  Ở  trong  âm  thanh,  có  tiếng  thuyết  pháp.  Nói  cách 

khác, trong tâm quí vị muốn nghe tiếng gì, nó đều có thể cho quí vị cảm ứng tâm điện, 

âm thanh của nó sẽ phát ra. Quí vị muốn nghe niệm Phật, thật đó, muốn nghe Phật A Di 

Đà, nó sẽ niệm Phật A Di Đà, muốn nghe Phật Thích Ca Mâu Ni, nó sẽ niệm Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni,  muốn  nghe  Quán  Âm  Bồ  Tát,  nó  sẽ  niệm  Quán  Âm  Bồ  Tát.  Rất  vi  diệu. 

Ngoài âm thanh ra, nó có hương vị, đầy đủ sắc thanh hương vị. Sắc thanh hương vị là 

tánh đức của tự tánh. Từ đâu mà có? Trong tự tánh vốn đầy đủ. Cho nên chư Phật Bồ Tát 

dạy  chúng  ta,  cái  này  ngũ  dục  lục  trần  không  nên  hướng  ra  ngoài  cầu,  hướng  nội  cầu. 

Người  tu  hành  chân  chánh,  chúng  tôi  nói  là  người  đắc  đạo,  họ  buông  bỏ  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước, họ không cần ẩm thực, sao họ sống được vậy? Bây giờ chúng ta 

hiểu  rồi,  trong  tự  tánh  có  dinh  dưỡng,  có  thể  cung  cấp  cho  họ  không  hết.  Đúng  là  lấy 

không tận, dùng không hết, là đạo lý này vậy! Tự tánh vốn có. Ngày nay chúng  ta mê 

thất tự tánh, tuy có đó, nhưng nó không khởi tác dụng, cho nên chúng ta phải ra ngoài 

tìm kiếm, để nuôi dưỡng thân thể này. Người thật sự giác ngộ, họ không tìm ở bên ngoài, 

10 Tập 51 

16 



trong tự tánh cụ túc viên mãn, hướng ngoại tìm cầu là sai rồi. Phật pháp dạy con người 

hướng nội, kinh điển gọi là nội điển. 

Chúng ta xem tiếp:  Đắc văn như thị chủng chủng thanh dĩ, kỳ tâm thanh tịnh, vô 

 chư phân biệt, chánh trực bình đẳng, thành thục thiện căn, tùy kỳ sở văn, dữ pháp tương 

 ưng. 

Quí  vị  muốn  nghe  gì,  đúng  là  quí  vị  muốn  nghe.  Quí  vị  muốn  nghe  kinh  Hoa 

Nghiêm, thì tiếng nước chảy chính là giảng kinh Hoa Nghiêm. Tôi muốn nghe nhạc, khi 

nghe tiếng nước chảy đúng là đang tấu nhạc. Hai người cùng nghe, trong tâm hai người 

suy  nghĩ  không  giống  nhau,  điều  họ  nghe  thấy  cũng  không  giống  nhau,  lại  hỗ  tương 

không trở ngại, thế giới này không có điều gì chẳng xưng tánh, thế giới này mới thật sự 

gọi là hạnh phúc mỹ mãn, mỗi con người không xâm phạm lẫn nhau. Sau khi nghe rồi, 

tâm họ thanh tịnh, không sanh phiền não, cho nên họ không phân biệt, chánh trực bình 

đẳng,  thiện  căn  thành  thục.  Tuy  chúng  ta  không  có  cách  khế  nhập  vào  cảnh  giới  này, 

nhưng trong đây những gì có thể học được thì chúng ta cố gắng học. Mấy câu này, tuy 

ngài đưa ra một cái nghe, thinh văn. Thinh văn là nhĩ căn. Ở thế giới chúng ta ngày nay, 

lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần, mắt thấy, tai nghe, mũi ngửi, lưỡi nếm, thân xúc 

chạm. Tu tâm thanh tịnh trong cảnh giới lục căn tiếp xúc lục trần, đó gọi là chân tu hành! 

Làm  thế  nào  để  tâm  có  thể  thanh  tịnh?  không  phân  biệt, không  chấp  trước.  Trong  tâm 

hiểu  rõ  ràng  minh  bạch:   Phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng.  Được  thọ  dụng,  nhưng 

không thể có, trong thọ dụng cũng không phân biệt chấp trước, tâm thanh tịnh của quí vị 

thường hiện tiền, tâm bình đẳng của quí vị thường hiện tiền. Đây là chân công phu! Là 

gì?  Là thiền định. Cho nên định, định là hoạt bát, rất nhiều người ngộ nhận, khi nói đến 

thiền định bèn nghĩ ngay đến việc xếp bằng ngồi quay  mặt vào vách. Đó là bậc sơ cơ! 

Người thật sự nhập định, là đi đứng nằm ngồi đều ở trong định. Tâm của họ là tâm thanh 

tịnh, tâm bình đẳng, đó chính là thiền định. Ngồi là tâm thanh tịnh bình đẳng, đứng cũng 

như vậy, tiếp xúc với bất cứ cảnh giới nào cũng như vậy, thật sự là thanh tịnh bình đẳng. 

Công phu này lâu ngày, hoát nhiên đại ngộ, đó chính là giác. Đề kinh của kinh Vô Lượng 

Thọ là Thanh Tịnh Bình Đẳng - Khai Ngộ. Thanh Tịnh là thiền định của thế gian, Bình 

Đẳng là thiền định của xuất thế gian. Thanh Tịnh là định của Thanh Văn và Bồ Tát, Bình 

Đẳng Giác là định của Phật. Trong cuộc sống hàng ngày của chúng ta, lục căn tiếp xúc 

với cảnh giới lục trần, hiểu rõ được đạo lý này, nghiêm chỉnh học tập, thật sự tu hành. 

Thật sự công phu không ở chỗ hình thức, hình thức là dạy người sơ cơ, lớp mẫu giáo, lớp 

tiểu học, dạy người sơ cơ thôi. Sau khi học được rồi, nhất định phải áp dụng trong cuộc 

sống hàng ngày, áp dụng trong công việc, áp dụng trong sự tiếp nhân xử thế. Nên nhớ, áp 

dụng  là  gì?  Là  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  vĩnh  viễn  là  thanh  tịnh  bình  đẳng,  cảnh 

giới  bên  ngoài  như  thế  nào  cũng  không  làm  ảnh  hưởng  đến  quí  vị.  Thuận  cảnh  quí  vị 

không tham luyến, thanh tịnh bình đẳng, nghịch cảnh hiện tiền không sân giận, vĩnh viễn 

Tập 51  101

7 



duy trì thanh tịnh bình đẳng, đây gọi là chân thật tu hành, gọi là chân công phu. Trong tất 

cả  thời, tất  cả xứ, tất  cả  cảnh duyên, cảnh  là  môi trường  vật chất,  duyên  là  môi  trường 

con người sự việc, đều Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác. Người này ở trong pháp hội Hoa 

Nghiêm, gọi là pháp thân Bồ Tát. Họ không có Giác, họ có Thanh Tịnh Bình Đẳng, đó là 

Phật Bồ Tát trong thập pháp giới. Khi có Giác rồi  họ siêu việt thập pháp giới, chính là 

pháp thân Bồ Tát, là Phật thật sự , chứ không phải Phật giả đâu. Cho nên bây giờ chúng 

ta cần học, chính là cảnh giới lục căn tiếp xúc lục trần, vô chư phân biệt, chánh trực bình 

đẳng. Hai câu này rất quan trọng, có thể tu tập như thế, thì thành thục thiện căn. Quí vị có 

thiện căn, thiện căn thành tựu , chín muồi rồi, thiện căn chín muồi , thuần thục, vãng sanh 

về thế giới Tây Phương Cực Lạc, là sanh về Thật Báo Trang Nghiêm Độ. 

Tùy kỳ sơ văn, dữ pháp tương ưng. Hai câu này đứng về sự mà nói thì có sâu cạn 

khác nhau. Khi nào mới có hiện tượng này? Ít nhất thì tâm quí vị thanh tịnh, quí vị sẽ có 

hiện tượng này. Tùy kỳ sở văn, dữ pháp tương ưng, năng tín, năng giải, năng hành, năng 

chứng, đây gọi là tương ưng. Kỳ nguyện văn giả, triếp độc văn chi. Quí vị muốn nghe thì 

nghe được rõ ràng, ngay bên tai thôi, khi không muốn nghe thì, liễu vô sở văn. Tôi thích 

nghe đức Phật giảng kinh, những người ngồi cạnh tôi lại thích nghe Bồ Tát tụng niệm, 

mỗi người nghe một khác, chính là trong tâm họ suy nghĩ khác nhau, không làm trở ngại 

nhau, không có tạp âm, cảnh tùy tâm chuyển. Chúng ta ngày nay không được, mê thất tự 

tánh rồi, chúng ta ngày nay  tâm bị cảnh chuyển. Nghĩa là trong cảnh giới nào, tâm thanh 

tịnh của chúng ta cũng không thể hiện tiền, nhất định phải tìm một môi trường thật thanh 

tịnh, không nghe thấy âm thanh gì hết, như thế thì tâm mới có thể tĩnh được.  là sao vậy? 

Là vì tâm của chúng ta bị cảnh chuyển. Một ngày nào đó, tâm của quí vị có thể chuyển 

cảnh giới,  quí vị sẽ được tự tại. Tâm thanh tịnh hiện tiền mới có thể chuyển cảnh giới, 

cảnh giới như thế nào cũng không làm ảnh hưởng đến quí vị. 

Vĩnh  bất  thoái  ư,  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề  Tâm.  Câu  này  rất  quan 

trọng, câu này nói lên vị đó ở vào địa vị nào? Kinh Hoa Nghiêm nói  Sơ Trụ trở lên, họ 

siêu việt thập pháp giới, vĩnh bất thoái  A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, trong Phật 

pháp đây là mục tiêu duy nhất mong chứng được. Câu này có thể dịch thành Trung văn, 

bởi nó là chỉ tiêu đầu tiên trong đạo Phật, cho nên tôn trọng không dịch, chỉ dịch âm thôi, 

A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Nếu muốn dịch, chữ A có nghĩa là Vô, Nậu Đa La 

dịch sang  Trung văn  có nghĩa  là  Thượng,  Vô  Thượng. Tam  Miệu, Tam  dịch  là  Chánh, 

Miệu dịch là Đẳng, Chánh Đẳng, bên dưới Tam là Chánh, Bồ Đề là Giác. Nguyên câu 

dịch thành Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Có thể dịch được, không dịch là vì tôn 

trọng. Học Phật không cầu điều gì khác, tuyệt không cầu danh văn lợi dưỡng, học Phật 

chỉ  cầu  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Bậc  A  La  Hán  đạt  được  là  Chánh  Giác, 

hàng Bồ Tát đạt được là Chánh Đẳng Chánh Giác, Chư Phật đạt được, thêm vào chữ Vô 

10 Tập 51 

18 



Thượng, Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Cho nên Phật, Bồ Tát, A La Hán, là danh 

xưng học vị trong Phật giáo. Đây là điều kiện để đạt được học vị này. 

 Chỉ thị nhất thủy. Ở đây đưa ra một vị dụ, lấy nước làm ví dụ. 

 Đản năng ư đồng thời đồng xứ, mãn nhất thiết văn giả chi nguyện, các các văn kỳ 

 nguyện văn chi pháp, thả tùy kỳ sở văn, dữ pháp tương ưng. 

Công đức của nước không thể nghĩ bàn, cho nên gọi là bát công đức thủy. Ngoài 

nước ra, từ tiếng nước chảy  mà nghe được, về sắc tướng có phải là biểu pháp không? 

Phải, là  biểu  pháp. Đồng  một  cảnh  quan, nhìn  núi, nhìn  nước, nhìn  cây, nhìn  hoa,  mỗi 

người đều có sự cảm nhận khác nhau, đó chẳng phải tùy tâm của tất cả chúng sanh sao? 

Mỗi người cảm nhận khác nhau, thật sự là như vậy. Cho nên đức Phật nói rất hay: Phật 

không nói định pháp. Vì sao có sự cảm nhận bất đồng? Bởi phân biệt và chấp trước của 

quí vị bất đồng, thức tâm của quí vị bất đồng, do thức biến hiện, sự cảm nhận do thức của 

quí vị biến hiện. Thật sự có thể buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, quí vị mới  

tiếp  xúc  đến  Phật  tánh,  chẳng  có  lời  nào  có  thể  diễn  tả  được.  Chẳng  những  ngôn  ngữ 

không thể diễn tả được, mà còn không thể tưởng tượng được, nên gọi là Diệu Pháp. “Vô 

thượng thâm thâm vi diệu pháp”. Chỉ có người kiến tánh mới có thể hưởng thụ được, họ 

cũng không nói ra được. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dùng phương tiện thiện xảo không 

gì sánh bằng, để nói ra số kinh điển nhiều như thế. Cảnh giới của Ngài chúng ta thật sự 

khế  nhập  được  chăng?  Không  được,  ở  trên  văn  tự  không  được.    Quí  vị  phải  buông  bỏ 

vọng tưởng phân biệt chấp trước thì được. Nếu quí vị không buông bỏ vọng tưởng phân 

biệt chấp trước, là bản thân quí vị đang suy đoán. Tôi nghĩ đại khái nó có ý nghĩa như 

vậy.  Cách ý nghĩa chân thật chắc chắn còn cự ly rất lớn. Cho nên “nguyện giải Như Lai 

chân thật nghĩa”, chỉ có pháp thân Bồ Tát mới làm được, chẳng phải pháp thân Bồ Tát thì 

không làm được đâu. Lý và sự này chúng ta cần phải biết, thì trong cuộc sống sinh hoạt 

hàng ngày mới biết phải dụng công cách nào. Điều này rất quan trọng. 

Ngày nay mọi người đều biết xã hội loạn động, từ phương tiện truyền thông, quí vị 

biết được nhiều hơn tôi. Trên quả địa cầu này tai họa liên tiếp, ngày nào cũng có, tần suốt 

càng ngày càng nhiều, tai họa càng ngày càng nghiêm trọng, vì sao vậy? Vì sao thế giới 

Cực Lạc lại hay như thế? Chưa bao giờ nghe thấy thế giới Cực Lạc có động đất, có sóng 

thần,  chưa  bao  giờ  nghe  thấy.  Cũng  chẳng  nghe  thấy  thế  giới  Hoa  Tạng  có  tai  họa  gì, 

nguyên  nhân  gì  thế?  Tai  họa  từ  đâu  mà  có?  Tai  họa  là  do  tâm  bất  thiện  của  chúng  ta 

chiêu cảm nên. Quí vị nên nhớ, đồng thời đồng xứ cụ túc tương ưng, đạo lý ở chỗ này! 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta thế giới Cực Lạc, tâm của cư 

dân bên đó như thế nào? Đều là chư thượng thiện căn câu hội nhất xứ, cư dân bên đó đều 

là  bậc  thượng  thiện,  cho  nên  không  có  tai  họa.  Thế  nào  gọi  là  thượng  thiện?  Tập  khí 

Tập 51  101

9 



phiền não đoạn tận hết gọi là thượng thiện. Vọng tưởng vẫn chưa đoạn, phân biệt chấp 

trước thì đoạn rồi, gọi là thiện được chăng? Được! Là đại thiện của Bồ Tát. Vọng tưởng 

phân biệt vẫn còn, chấp trước đoạn hết, là thiện của A La Hán. Trong đại thừa pháp gọi 

là tiểu thiện, thiện của Tiểu Thừa. Thế giới Cực Lạc là đại thừa. Phàm Thánh Đồng Cư 

độ tuy chưa đoạn phiền não, nhưng bổn nguyện gia trì của đức Phật A Di Đà, sanh về thế 

giới Cực Lạc, sự đối đãi với họ, sự hưởng thụ của họ, bằng với Bồ Tát A Duy Việt Trí, 

đó chính là thượng thiện, A Duy Việt Trí là thượng thiện, đều là bậc thượng thiện. Chúng 

ta  muốn  tu  đến  bậc  thượng  thiện  không  dễ  dàng.  Đạt  được  thượng  thiện  là  Sơ  trụ  của 

Viên  Giáo  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  phải  đạt  được  đẳng  cấp  này  mới  là  thượng  thiện, 

nhưng thế giới Cực Lạc vô cùng kỳ đặc, cho nên mười phương chư Phật tán thán rằng. 

Sanh về bên đó, dù là Phàm Thánh Đồng Cư độ, hạ hạ phẩm vãnh sanh, cũng được đối 

đãi như hàng Bồ Tát A Duy Việt Trí. Điều này không thể nghĩ bàn, đây là pháp khó tin. 

Cho nên chúng ta đối với pháp môn này không được hoài nghi. Nói như vậy có rất nhiều 

vị  Bồ  Tát  không  tin,  Bồ  Tát  không  tin,  người  phàm  phu  chúng  ta  nghe  rồi,  thật  sự  tin 

tưởng không hề nghi hoặc, đó là gì? Đó là thiện căn sâu dày, người không có thiện căn  

không  tin,  nương  vào  thiện  căn.  Thiện  căn  là  năng  tín,  năng  giải,  phước  đức  là  năng 

nguyện,  năng  hành.  Thật  sự  muốn  vãng  sanh,  thật  tu,  người  này  chắc  chắn  được  vãng 

sanh. 

Xã hội loạn lại , thiên tai rất nhiều, cuộc sống vất vả, thân tâm bất an. Đó là gì? Là 

tất cả những điều bất thiện tạo nên. Vì sao những người ở thế giới của đức Phật A Di Đà, 

có  thể  vĩnh  viễn  duy  trì  được  thiện  niệm,  thiện  hạnh?  Ngài  đã  dùng  phương  pháp  gì? 

Trình độ của những người vãng sanh trong mười phương thế giới không đồng đều, trình 

độ đồng đều thì đâu có tam bối cửu phẩm? Tam bối cửu phẩm là nói lên trình độ không 

đều. Vì sao có thể tạo nên thế giới Cực Lạc? Nói cho quí vị biết, hàng ngày giảng kinh, 

hàng ngày dạy học, không gián đoạn một ngày nào. Chẳng những không gián đoạn ngày 

nào,  ngay  cả  một  giây  một  phút  cũng  không  gián  đoạn.  Cực  Lạc  và  Hoa  Tạng,  quí  vị 

dùng  tâm  quan  sát  và  cảm  nhận  trong  kinh  điển,  ở  nơi  đó  không  có  tổ  chức  chính  trị. 

Quốc vương của thế giới Cực Lạc là ai? Không biết, chẳng có. Thế giới Cực Lạc có đại 

thần không? Không có! Thế giới Cực Lạc có huyện thị trưởng không? Không nghe nói. 

Vậy thế giới Cực Lạc có gì? Chỉ có hai hạng người, một là thầy giáo, một là học sinh, đó 

là  trường học. Đức Phật A Di Đà đã mở ra trường đại học Phật giáo biến pháp giới hư 

không giới, đến đó để học. Chỉ có hai hạng người, thầy giáo và học sinh, không nghe nói 

có người làm nghề khác. Dạy học không gián đoạn, học tập không gián đoạn, cho nên họ 

mau  thành  tựu,  đạo  lý  ở  chỗ  này!  Do  đó  chúng  ta  ngộ  ra  một  vấn  đề  lớn,  thế  giới  của 

chúng ta nếu muốn hóa giải tai họa, nếu muốn trường trị cửu an, nương vào đâu? Nương 

vào dạy học. Cho nên người xưa rất hay: Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên. Chỉ cần 

quí vị làm tốt việc giáo dục. Ngày nay khoa học kỹ nghệ phát đạt, giải quyết vấn đề này 

10 Tập 51 

20 



dễ  dàng!  Quốc  gia  không  cần  phiền  phức  nhiều,  huấn  luyện  năm  sáu  chục  thầy  giáo, 

dùng  ti  vi  vệ  tinh,  dùng  Internet,  hàng  ngày  giảng  luân  lý  đạo  đức  nhân  quả  cho  mọi 

người nghe, những tiết học khoa học, triết học, ngày nào cung dạy. Chỉ cần một năm thôi 

thì tất cả tai họa trên quả địa cầu này không còn nữa. Vì sao vậy?  Bởi tư tưởng của con 

người đều thuần chánh rồi. Chuyển được ý niệm, thì thiên tai sẽ không phát sinh . Thế 

giới  này  có  thiên tai lớn  hơn  nữa, có  thể  cứu  được  chăng?  Được!  Chỉ  xem  ý  niệm  của 

chúng ta có thể chuyển được hay không thôi! Gần đây tôi đọc một cuốn sách, do một bạn 

tặng cho tôi, cuốn sách này gọi là Giải Độc Mạt Thế Dự Ngôn, dịch ra tiếng Trung. Các 

nhà khoa học đưa ra những số liệu, thật sự chứng minh ý niệm làm chủ tất cả. Có  một 

nhà khoa học chuyên nghiên cứu về nguyên tử, ông có được kết luận khẳng định rằng, 

trên  thế  giới  này  vốn  không  có  sự  tồn  tại  của  vật  chất.  Ông  nói,  vật  chất  là  gì?  Trong 

lượng tử lực học nói về quang tử, loại quang tử này tích lũy, hiện tượng liên tục, đều là 

hiện tượng ba động. Tần suất ba động chậm biến thành vật chất, biến thành thể cứng, như 

đá, sơn hà đại địa, tốc độ nhanh hơn chút nữa thì biến thành thực vật, nhanh hơn chút nữa 

thì biến thành động vật, nhanh nhất như ngày nay chúng ta nói là sóng quang, là điện từ. 

Toàn là hiện tượng ba động, rời hiện tượng ba động thì không có gì hết. Điều này tương 

đồng với kinh Phật, ý niệm có thể làm thay đổi tất cả. Ý niệm bất thiện, có thể làm cho 

sơn hà đại địa, chiêu cảm nên vô số tai họa. Nếu tâm quí vị chánh, chánh có nghĩa là phù 

hợp với quy luật của đại tự nhiên. Người xưa nói về đạo đức, quy luật của đại tự nhiên là 

đạo, Ngũ Luân là đạo, Ngũ Thường là đức, quí vị sống thuận theo đạo của đại tự nhiên, 

tư duy, ngôn hành của quí vị phù hợp với đại tự nhiên, đó chính là đức, đây là tánh đức. 

Người xưa nói về đạo đức, quy nạp lại mười hai chữ là nói hết rồi: Hiếu để trung tín, lễ 

nghĩa  liêm  sỉ,  nhân  ái  hòa  bình.  Chúng  Ta  khởi  tâm  động  niệm,  không  làm  ngược  lại 

mười  hai  chữ này,  ngôn ngữ  tạo  tác  cũng không  làm  ngược mười  hai  chữ này,  xã hội 

mau chóng phục hồi lại bình an, vô số tai họa trên thế giới từ từ biến mất. Nếu chúng ta 

làm trái ngược lại với mười hai chữ này, bất trung, bất hiếu, bất nhân, bất nghĩa, phiền 

phức lắm đấy, xã hội sao mà không loạn được! 

Ý niệm đồng thời đồng xứ cụ túc tương ưng, sơn hà đại địa có cảm ứng, nó sẽ trở 

nên xấu. Trong kinh đức Phật dạy chúng ta, nạn nước từ đâu mà có? Từ tham lam mà có. 

Nạn lửa, ngày này quả địa cầu ngày càng ấm lên, đây thuộc về lửa, nhiệt độ ấm lên, từ 

đâu mà có? Từ sân nhuế. Nạn gió từ đâu mà có? Từ ngu si mà có. Cho nên tham sân si 

mạn nghi. Ngày nay trên quả địa cầu này có vô số tai họa, nguyên nhân thật sự là ở chỗ 

này. Đức Phật dạy chúng ta hai câu, đối phó với tất cả tai họa vô cùng hữu hiệu: Cần tu 

giới định huệ, tức diệt tham sân si.  Cá nhân thân tâm khỏe mạnh, gia đình hạnh phúc, sự 

nghiệp thuận lợi, xã hội an định, thế giới hòa bình. Hai câu thôi, quí vị có tin không? Cần 

tu giới định huệ, tức diệt tham sân si. Nhổ được mầm bệnh rồi. Thực hành cách nào? Dạy 

học, dạy mỗi ngày. Cho nên suốt bốn mươi chín năm đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói 

Tập 51  102

1 



gì? Chính là  cần  tu giới định  huệ, tức diệt  tham  sân  si. Kinh điển trong  đạo  Phật  được 

chia  làm  ba  loại, gọi  là  Tam  Tạng  Kinh điển, Kinh  tạng, Luật  tạng, Luận  tạng. Nói  về 

điều gì? Nói về Giới Định Huệ. Kinh tạng nói về Định, Luật tạng nói về Giới, Luận tạng 

nói về Huệ. Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, suốt bốn mươi chín năm  ngày 

nào cũng giảng dạy, ngày nào cũng giảng cho mọi người về Giới Định Huệ, dùng Giới 

Định Huệ để đối trị tham sân si. Ngài không phải mê tín, nói thiệt Ngài cũng không phải 

là tôn giáo. Ngày nào cũng giảng kinh thuyết pháp cho mọi người. Dùng cách nói ngày 

nay, công việc Ngài làm suốt cuộc đời, chính là giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa, hơn 

nữa Ngài là thầy giáo tình nguyện, dạy học không nhận học phí, học sinh của Ngài người 

đến không đuổi, kẻ đi không giữ, không phân quốc gia, quần tộc, tín ngưỡng, chỉ cần quí 

vị chịu đến học, đức Phật Thích Ca Mâu Ni sẽ vô cùng nhiệt tâm dạy quí vị. 

Chúng ta học Phật, đầu tiên phải nhận biết thầy giáo một cách rõ ràng, quí vị mới 

thật sự học được những điều Ngài dạy. Nếu quí vị không nhận biết rõ ràng, quí vị sẽ bị đi 

đường vòng. Cho nên trong Khai Kinh Kệ nói rất hay: Nguyện giải Như Lai chân thật 

nghĩa. Vô thượng thậm thâm vi diệu pháp, là nội dung Ngài giảng dạy. Chúng ta làm học 

sinh phải nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa.  Quí vị giải sai ý nghĩa của Ngài , Ngài 

không có lỗi, người có lỗi là quí vị. Ngài thật sự có phương pháp giúp quí vị, khiến cho 

cuộc sống quí vị đời này hạnh phúc viên mãn. Vì sao vậy? bởi hạnh phúc viên mãn, vốn 

có đầy đủ trong tự tánh của quí vị, chứ chẳng phải Ngài cho quí vị đâu. Bất quá do ngày 

nay quí vị mê  mà thôi, Ngài làm quí vị thức tỉnh, quí vị giác ngộ rồi, thì đạt được hết. 

Cho nên đức Phật dạy học, dạy quí vị, quí vị thành Phật rồi, Ngài không kể công nói: quí 

vị phải cám ơn tôi, tôi đã thành tựu cho quí vị. Đức Phật không nói như vậy. Vì sao? Bởi 

quí vị vốn là Phật. Quí vị thành công rồi, trong tâm Ngài không còn dấu vết gì hết, Ngài 

duy trì thanh tịnh bình đẳng giác, không hề bị ảnh hưởng, đây là sự thật. Điều này chúng 

ta cần nên học. Chúng ta đối với xã hội này, đối với tất cả chúng sanh làm việc cống hiến 

lớn nhất, làm việc tốt nhiều hơn nữa, nhưng tâm địa phải thanh tịnh, không thể có một 

dấu vết gì, gọi là tam luân thể không, như vậy mới đúng! Nếu bản thân quí vị cảm thấy 

có thành tựu, quí vị là phàm phu, tuy làm rất nhiều điều tốt, nhưng không thoát ly được 

luân hồi lục đạo, quí vị vẫn còn ở ba được thiện chịu quả báo. Vì sao vậy? bởi trong tâm 

quí vị có, quí vị có nghiệp nhân, đương nhiên chịu quả báo. Chư Phật Bồ Tát không chịu 

quả báo, các ngài có làm việc tốt nhiều chăng nữa, trong tâm không có, trống rỗng! Cho 

nên các Ngài không chịu quả báo, đạo lý này cần phải hiểu! Nếu như quí vị không hiểu, 

mà  còn  chấp  những  tướng  này,  quí  vị  không  ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi,  đó  là  sai!  Con 

người có làm việc xấu nhiều đi nữa nó cũng không có thật, là do họ mê hoặc điên đảo, họ 

làm sai. Trong tâm họ có, có những ý niệm này, nơi lục đạo, họ thọ báo trong ba đường 

ác. Nếu tâm địa họ thanh tịnh, nhất trần bất nhiễm, quả báo sẽ không còn nữa, họ siêu 

việt lục đạo luân hồi. Cho nên chúng ta đối với mọi  người trên thế gian này, họ làm thiện 

10 Tập 51 

22 



cũng tốt, làm ác cũng được, làm thiện chúng ta tán thán, làm ác, chúng ta thấy rồi, nhất 

định không để trong lòng, để trong lòng thì tâm chúng ta sẽ bị hư. Tâm chúng ta vốn là 

tâm thiện, tâm thanh tịnh, mang những ác niệm ác hạnh của họ vào trong tâm của chúng 

ta,  tâm  chúng  ta  há  chẳng  phải  biến  thành  thùng  rác  của  họ  rồi  sao?  Chẳng  phải  tâm 

chúng ta bị hư rồi sao? Thế thì quí vị sai lầm nghiêm trọng rồi. Nên làm cách nào đây? 

Nên học tập giống như chư Phật Bồ Tát vậy, thấy rõ ràng nhưng trong tâm không lưu dấu 

vết, tâm  trống  trơn. Vốn  không  có  việc  này,  trên  miệng  cũng  không  được  thường  đàm 

luận  họ  làm  gì,  đó  là  sai, đó  không  phải  họ  tạo  nghiệp  mà  bản  thân  chúng  ta  đang  tạo 

khẩu nghiệp, không liên quan gì đến họ, ai làm người nấy chịu. Chúng ta không nên bị 

họ  chuyển,  họ  làm  ảnh  hưởng  chúng  ta,  sai  rồi,  không  được!  miên  viễn  bảo  trì  Thanh 

Tịnh Bình Đẳng Giác, năm chữ trên đề kinh này quá hay, đây gọi là chân thật học Phật. 

Ngày nay mọi người đều trông chờ, đều kỳ vọng vào sự hài hòa. Hài hòa phải bắt 

đầu  làm  ngay  từ  bản  thân  chúng  ta.  Lần trước tôi  ở  đây,  vì xã  hội  bất  an, tai  họa  quá 

nhiều, đặc biệt đưa ra Lục Hòa Kính, chỉ có hài hòa, hòa bình mới cứu được thế giới, cứu 

được xã hội, cứu được quả địa cầu này. Lục Hòa Kính trong đạo Phật quá hay. Các nhà 

khoa học ngày nay cũng cho chúng ta biết, điều này hoàn toàn tương đồng với kinh Phật. 

Thành thị có một trăm vạn người, có được một trăm người, đoạn ác tu thiện, tích công 

lũy đức, nghiêm chỉnh tu Lục Hòa Kính, nơi thành thị có một trăm vạn người sống đây sẽ 

không có tai họa, một trăm người là thiểu số, một trăm vạn người là đa số. Đa số người 

tạo  nghiệp,  thiểu  số  người  có  thể  cứu  được  chăng?  Được!  Nguyên  nhân  vì  sao?  Vì  tà 

không thắng chánh. Một trăm vạn người tạo nghiệp là tà, một trăm người đây là chánh, tà 

không thắng chánh. Chánh Tư Duy, Chánh Niệm, Chánh Hạnh, sẽ khởi lên tác dụng rất 

lớn. Các nhà khoa học phân tích cho chúng ta biết, phân tích nghe rất có lý, rất có lý. 

Trong kinh điển đại thừa, chúng ta nhận được thông tin từ đức Phật, trong những 

cuốn  sách  kia,  các  nhà  khoa  học  cung  cấp  cho  chúng  ta  một  số  thông  tin,  chúng  ta  có 

niềm tin đối với những tai họa này, có thể thay đổi tai họa. Bắt đầu làm từ đâu? Bắt đầu 

làm  từ  nội  tâm  của  chúng  ta, nếu chúng ta  có  chí đồng  đạo hợp. Cho nên ngày  nay  có 

một số nơi, chúng tôi phát khởi Tam Thời Hệ Niệm, một trăm thất, nghĩa là liên tục bảy 

trăm ngày. Có nghĩa là gì vậy? Hoàn toàn tương đồng với sự cầu nguyện trong các tôn 

giáo, có thể tập hợp vài trăm người, hàng ngày làm theo quy củ, sẽ khởi tác dụng rất lớn. 

Tuy không hóa giải được tai họa, nhưng cũng giảm nhẹ đi, thời gian bị tai họa rút ngăn 

lại, chắc chắn có được hiệu quả. Nhưng nên biết rằng, đó là trị ngọn, chứ không phải là 

trị gốc, cầu nguyện là trị ngọn, rất có hiệu quả, nhất là tập thể ý thức cầu nguyện, có tác 

dụng  rất  lớn,  thật  sự  có  hiệu  quả.  Trị  gốc  thì  sao?  Trị  gốc  nương  vào  việc  giảng  dạy, 

giảng kinh thuyết pháp là trị gốc. Cũng có nghĩa là, xã hội ngày nay, cần cái gì để chữa 

trị? Cần giáo dục luân lý, giáo dục đạo đức, giáo dục nhân quả. Chỉ cần ba loại giáo dục 

này  phổ  cập.  Tôi  tin  rằng  chỉ  cần  thời  gian  một  năm  thôi,  xã  hội  an  định,  thế  giới  hòa 

Tập 51  102

3 



bình. Có được năm, sáu chục thầy giáo, là có thể cứu được đất nước, có thể cứu được thế 

giới. Lời của người xưa là chân lý: Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên. Những thứ khác 

không thể làm được, chỉ có dạy học mới có thể làm được. 

Chuyện này ngày xưa chúng tôi có làm thực nghiệm, thực nghiệm đó làm cho Liên 

Hiệp Quốc xem, đã làm thành công. Tôi ở thôn nhỏ An Vi Lô Giang Thang Trì, mới đầu 

chúng tôi có ba mươi bảy thầy giáo, ở đó quảng bá  Đệ Tử Quy. Bản thân ba mươi bảy vị 

thầy giáo này làm được rồi, mình không làm được thì chẳng thể dạy người khác. Mình 

làm được rồi, vào trong làng xóm dạy học, thân hành miệng dạy. Chưa đến bốn tháng, 

thiện tâm của con  người sống trong thôn nhỏ này được đánh thức dậy, điều không ngờ 

tới. Chúng tôi cứ tưởng dạy học phải mất hai ba năm mới có được hiệu quả, thật không 

ngờ chưa đến bốn tháng mà thành quả đã rõ ràng, xã hội thay đổi một trăm tám mươi độ, 

khiến  cho  chúng  tôi  thật  sự  cảm  nhận  được  lời  người  xưa  nói:    nhân  chi  sơ  tánh  bổn 

thiện. Đúng vậy, không hề dối trá. Con người dễ dạy như vậy, đây là ân đức sau dày của 

tổ tông  chúng  ta. Cặn  kẽ văn  hóa  của  chúng  ta  còn  sâu, tuy  bị  đánh  mất  gần  một  trăm 

năm, nhưng làm là được. Đây là điều không thể tưởng tượng. Chúng tôi đem sự việc này 

báo cáo tỉ mỉ ở Liên Hiệp Quốc, xứng đáng cho mọi người tham khảo. Nếu dùng những 

thông tin này, dùng khoa học kỹ nghệ tiên tấn để báo cáo tường tận, thì hiệu quả này rất 

lớn! 

Ở Thang Trì làm ba năm, thì việc giảng dạy của chúng tôi giải tán, nhưng ở Mã 

Lai  vẫn  tiếp  tục  làm.  Ở  Thang  Trì  có  khoảng  hai  mươi  thầy  giáo, dạy  học  ở  Cát  Long 

Pha. Thật hiếm có!  Nhưng ảnh hưởng rất lớn, trên thế giới rất nhiều quốc gia, đặc biệt là 

các bạn học tịnh tông, rất chú trọng vấn đề này, đây là việc tốt! Bởi mục đích cuối cùng 

của người niệm Phật, đều hy vọng sau này có thể sanh về thế giới Cực Lạc, thân cận đức 

Phật A Di Đà. Điều kiện vãng sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc, trong kinh Di Đà 

nói rất rõ ràng: Bất khả dĩ thiểu thiện căn phước đức nhân duyên đắc sanh bỉ quốc. Nói 

cách khác, vãng sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc có ba điều kiện: thiện căn, phước 

đức, nhân duyên. Thiện căn là gì? Năng tín năng giải là thiện căn. Phước đức là năng 

hành. Năng hành năng chứng vãng sanh chính là chứng quả. Nhân duyên là duyên phận. 

Đời  này  quí  vị  có thể  gặp được  Phật pháp,  gặp được  pháp đại  thừa, gặp  được  tịnh độ 

tông, đây là duyên phận. Ba điều kiện này đầy đủ rồi, chắc chắn được vãng sanh. Trong 

kinh đức Phật cũng thường nói, vừa rồi tôi có nhắc đến con người ở thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, người dân ở đó đều là bậc thượng thiện. Làm thế nào để chúng ta đạt được điều 

kiện này? Thực hành Đệ Tử Quy là đầy đủ điều kiện rồi. Đệ Tử Quy tổng cộng có một 

ngàn không trăm tám mươi chữ, trong đó nói về một trăm mười ba việc, quí vị đều làm 

được hết. Đệ Tử Quy là nền tảng của Lục Hòa Kính. Vì sao Lục Hòa Kính lại khó như 

vậy? Bởi quí vị không thực hành được Đệ Tử Quy. Quí vị thực hành được Đệ Tử Quy, 

thực hành được Cảm ứng Thiên, thì Lục Hòa Kính tự nhiên thành tựu. Điều này rất quan 

10 Tập 51 

24 



trọng! Mở kinh điển ra, chúng ta thường thấy đức Phật Thích Ca Mâu Ni gọi, thiện nam 

tử, thiện nữ nhân. Ngài nói thiện nam tử, thiện nữ nhân, chúng ta nghĩ thử xem có bao 

gồm mình ở trong đó không? Chúng ta có điều kiện này chăng? Ta có phải là một thiện 

nam tử, thiện nữ nhân không? Tiêu chuẩn của chữ thiện trong đạo Phật, người này nhất 

định phải thực hành được Đệ Tử Qui, thực hành được Cảm Ứng Thiên, thực hành được 

Thập  Thiện  Nghiệp,  đây  chính  là  danh  xưng  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  ở  trong  kinh 

điển.  Nếu  quí  vị  không  đầy  đủ  những  điều  kiện  cơ  bản  này,  thì  niệm  Phật  vãng  sanh 

không nắm chắc được. Quí vị đến đó người ta kiểm tra quí vị không đủ tư cách, quí vị 

không phải  là thiện nam  tử, thiện nữ  nhân, quí vị  đến đó  làm  loạn, làm  người khác  hư 

hỏng, như thế đâu có được! Thế giới Cực Lạc không thể bị quí vị phá hoại, cho nên nhất 

định quí vị phải có thiện căn . Thiện căn phước đức nhân duyên này, nhất định phải hoàn 

thành  ngay  ở  thế  giới  của  chúng  ta.  Ba  thứ  này  chính  là  Đệ  Tử  Qui,  Cảm  ứng  Thiên, 

Thập Thiện Nghiệp. Tôi tin rằng trong một năm có thể học được, thời gian một năm. 

Khi chúng tôi  ở Thang Trì, tôi hy vọng các thầy giáo trong bốn tháng thực hành 

được Đệ Tử Qui, tôi cho họ thời gian bốn tháng, không ngờ hai tháng là họ làm được rồi. 

Cho nên chúng tôi vô cùng cảm động. Hai tháng thực hành được rồi, là có thể vào làng đi 

dạy học. Thôn nhỏ này có bốn vạn tám ngàn người, thời gian không đến bốn tháng, họ đã 

dạy người ta nên người, thật hiếm có! Điều này nói lên người dân Trung Quốc là ưu tú 

nhất trên toàn thế giới, chân thật, nghe lời, làm thật. Mọi người đều làm thật, cho nên phổ 

biến thực hành đệ tử quy, thật sự giống như lời người xưa nói:  dạ bất bế hộ, lộ bất xả di, 

thiện  tâm  của  mỗi  người  đều  bộc  phát.  Sau  việc  thực  nghiệm  này,  chúng  tôi  mới  can 

đảm, nói chuyện với những người nước ngoài chú trọng về vấn đề hòa bình, những thứ 

truyền thống của Trung quốc ngày nay vẫn hữu hiệu, chúng tôi làm thực nghiệm thành 

công rồi, đây không phải giả đâu. Một số học giả, đã đến Thang Trì tham quan, học tập 

qua. 

Chúng ta xem câu cuối cùng, đây nói về tùy kỳ sở văn, dữ pháp tương ưng. Khả 

kiến Hoa Nghiêm thập huyền chi tổng môn, dĩ cử thể hiển thị ư bổn kinh hỷ. 

“Đồng thời cụ túc tương ưng môn”, đây là tổng cương của Thập Huyền, trong kinh 

Vô Lượng Thọ có, mà còn rất rõ ràng. Chúng ta học tập, trong quá trình học tập đem tâm 

cảm nhận, trong cuộc sống sinh hoạt hàng ngày của chúng ta có đầy đủ Thập Huyền. Nếu 

quí vị có thể nắm bắt được thập môn này, thập môn này là đại cương, thì quí vị có thể 

nhập cảnh giới Hoa Nghiêm. Cảnh giới Hoa Nghiêm ở đâu? Không rời chúng ta, chính là 

xã hội ngày này. Quí vị là căn tánh Hoa Nghiêm, thì quí vị ở thế giới Hoa Tạng. Quí vị là 

căn tánh Di Đà, thì quí vị ở thế giới Cực Lạc. Muốn ở thế giới Cực Lạc, phải đồng tâm, 

đồng nguyện, đồng đức, đồng hạnh với đức Phật A Di Đà. Tâm của Phật A Di Đà, chính 

là Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác mà đề kinh đã nói, phía trước tôi thêm vào hai chữ: Chân 

Tập 51  102

5 



Thành.  Phía  sau  thêm  vào  hai  chư:  Từ  Bi.  Tổng  cộng  mười  chữ:  Chân  Thành,  Thanh 

Tịnh, Bình Đẳng, Chánh Giác, Từ Bi. Đây là tâm của Phật A Di Đà. Chúng ta khởi tâm 

động niệm tương ưng với mười chữ này, quí vị đồng tâm với Phật A Di Đà. Nguyện của 

Phật A Di Đà là bốn mươi tám nguyện. Cho nên thời khóa tụng niệm của quí vị học tịnh 

tông, tôi đã soạn ra một cuốn nhỏ. Kinh điển chúng tôi tụng buổi khuya, chính là phẩm 

Tứ Thập Bát Nguyện thứ sáu trong kinh Vô Lượng Thọ. Vì sao chọn phẩm này? Chúng 

tôi đọc thuộc phẩm này, lấy bốn mươi tám nguyện của đức Phật A Di Đà, biến thành bổn 

nguyện của chính mình, đồng nguyện với Phật A Di Đà. Hạnh của Phật A Di Đà là đoạn 

tất cả ác, tu tất cả thiện. Trong bộ kinh này từ phẩm ba mươi hai đến phẩm ba mươi bảy 

chuyên giảng về điều này. Bộ kinh này dày, tổng cộng có sáu phẩm kinh, trong đó dạy 

gì?  Dạy  đoạn  tất  cả  ác,  tu  tất  cả  thiện,  nội  dung  là  Ngũ  Giới  Thập  Thiện,  không  cao, 

chúng ta có thể làm được. Vì sao không làm được? Bởi chúng ta bị thiếu nền tảng. Nền 

tảng chính là ba cội rễ, cho nên ba cội rễ này rất quan trọng. Quí vị thực hành được Đệ 

Tử Quy, thực hành được Cảm ứng Thiên, thực hành được Thập Thiện Nghiệp, thì đoạn 

kinh này quí vị sẽ làm được hết. Hạnh của Phật A Di Đà, tâm đồng Phật, nguyện đồng 

Phật, hạnh  đồng  Phật, quí vị vãng sanh  về  tây  phương tịnh  độ  là  quả đồng  Phật. Đúng 

như lời Thiện Đạo đại sư nói: vạn tu vạn nhân khứ, không còn sót lại một người nào. 

Sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc, chẳng những vĩnh viễn thoát ly lục đạo luân hồi, 

mà còn vĩnh viễn thoát ly thập pháp giới. Thù thắng không gì bằng! Cơ duyên này thật 

hiếm có, đúng là bá thiên vạn kiếp nan tao ngộ. Đời này chúng ta gặp được rồi, Bành Tế 

Thanh cư sỹ nói:  một ngày hy hữu khó gặp trong vô lượng kiếp, chúng ta cũng gặp được 

rồi, gặp rồi mà không chịu học, lỗi lầm này là do bản thân mình, thế thì quí vị sai lầm lớn 

rồi! Không gặp được thì chẳng có gì để nói, gặp rồi mà không được vãng sanh, là có lỗi. 

Chúng  ta  ở  trong  luân  hồi,  lần  sau  mong  gặp  được  nữa,  thì  chẳng  biết  đến  kiếp  nào! 

Không dễ dàng gặp được! Cho nên nhất định phải hoàn thành trong một kiếp này, chúng 

ta nghiêm chỉnh nỗ lực học Phật, niệm Phật, chẳng những độ mình, màcòn có thể giúp 

cho khu vực này an định hòa bình. Đây là công đức rất lớn! 

Vừa rồi nói một trăm người nghiêm chỉnh tu tập, y theo phương pháp lý luận trong 

kinh điển nghiêm chỉnh học tập, quí vị có thể giúp cho thành phố này, thành phố có một 

trăm vạn người cư trú đây, ít bị tai họa, đây là công đức rất lớn, là việc làm rất tốt. Nếu 

đạo tràng của chúng ta, tất cả quí vị cùng nhau thực hành Lục Hòa Kính, trở thành một 

Tăng đoàn Lục Hòa Kính, công đức này rất lớn. Bởi thành tựu một Tăng đoàn Lục Hòa 

Kính, thì chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần bảo hộ, khu vực này sẽ không có tai 

họa. Khu vực này rất rộng. Quí vị xem bốn phía Hongkong, phía bắc Trung Quốc, Hàn 

quốc, Nhật Bản, bên cạnh Đài Loan, philippin, Việt Nam, khu vực này không có tai họa, 

một Tăng đoạn Lục Hòa xuất hiện. Chúng ta có chịu phát tâm không? Có chịu phát tâm 

nghiêm chỉnh học tập Lục Hòa Kính chăng? Học ở đạo tràng, về nhà quí vị thực hiện, quí 

10 Tập 51 

26 



vị học ở đây, trở về nhà, gia đình của quí vị chính là đạo tràng Lục Hòa Kính, chính quí 

vị dẫn dắt. Một gia đình tương thân tương ái, hòa mục tương xứ, đó là một gia đình hạnh 

phúc  mỹ  mãn.  Tâm  tốt  rồi  thì  đương  nhiên  sự  nghiệp  thuận  lợi,  chắc  chắn  là  như  vậy, 

giao tiếp tốt, có duyên với mọi người. Hoàn toàn ở chỗ mình phát tâm, mình nhận biết, 

mình thực hành. Tôi rất hy vọng, Tăng đoàn này đã mấy trăm năm không có rồi, có thể 

xuất hiện ở Hongkong, đây là kỳ tích đấy! Chịu phát tâm, tôi tin tưởng sâu sắc chư Phật 

Bồ tát sẽ bảo hộ, Phật Bồ tát đến hộ trì đạo tràng này, thành tựu đạo tràng này, cũng là 

thành tựu tâm nguyện của mọi người. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





HẾT TẬP 51 

 

 

Tập 51  102

7 



Tập 52 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày 28 tháng 05 năm 2010 

Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội HongKong 



Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi  xuống.  Xin  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang năm mươi ba, hàng thứ hai từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ 

nhị. 

 “Nhị.    Quảng  hiệp  tự  tại  vô  ngại  môn”. Đây  là  môn  thứ  hai trong  Thập  Huyền 

Môn của kinh Hoa Nghiêm. Cảnh giới Hoa Nghiêm là đại triệt đại ngộ, là cảnh giới của 

Bồ Tát minh tâm kiến tánh. Nhập cảnh giới này, chính là bậc đắc đạo, bậc thành Phật mà 

người ta thường nói. Ở trong đạo Phật chứng được quả vị cứu cánh viên mãn. Vị này đã 

buông bỏ hết vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Nhập cách nào đây? Trong Thám Huyền 

Ký, quốc sư Hiền Thủ lược cử Thập Môn, mỗi một môn đều có thể khế nhập cảnh giới 

Hoa Nghiêm.  Thập,  quí vị đều đã biết, nó là biểu pháp, không phải là chữ số, nó nói lên 

sự viên mãn. Nói cách khác tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, môn nào 

cũng có thể nhập được cảnh giới Hoa Nghiêm.Buông bỏ tất cả, sau khi buông bỏ vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, không còn chướng ngại , sẽ thông. Ở đây đưa ra một số ví 

dụ này hoàn toàn hiện tiền. Ngày nay chúng ta có hiện tiền không? Có hiện tiền! Hiện 

tiền  vì  chúng  ta  không  buông  bỏ  được.  Không  buông  bỏ  được  thì  không  thể  khế  nhập 

cảnh giới. Đạo lý ở chỗ này! Cho nên chướng ngại vĩnh viễn không phải ở bên ngoài mà 

ở ngay tự thân. 

Đứng  về  lý  mà  nói,  phàm  phu  thành  Phật  ở  trong  một  niệm,  một  niệm  giác  là 

thành Phật, một niệm mê là phàm phu. Một niệm này cũng không dễ hiểu đâu. Thế nào là 

một niệm? Thật hiếm có, đỉnh cao của khoa học ngày nay, trong lượng tử lực học phát 

hiện. Thập Huyền Môn này, trong lượng tử lực học có thể giải thích được, dùng phương 

pháp khoa học giải thích, giải cũng rất hay. Vậy có thể khế nhập chăng? Nói cho quí vị 

biết, không thể! Vì sao không thể khế nhập? Sự giải thích của họ giống như việc lý giải 

của chúng tôi, gọi là giải ngộ! Biết được sự việc này một cách rõ ràng minh bạch không 

sai lầm, nhưng không  làm  được. Phải làm  được  điều  gì?  Phải  chứng ngộ, thì khế  nhập 

được cảnh giới,  quí vị thật sự thành Phật, phải chứng ngộ mới được. Các nhà khoa học 

không  dễ  dàng,  dùng  phương  pháp  khoa  học  phát  hiện  được,  phát  hiện  chân  tướng  sự 

10 Tập 52 

28 



thật, là phát hiện thôi, chứ chẳng phải cảnh giới trực tiếp của họ. Họ lợi dụng nhiều công 

cụ khoa học để phát hiện ra. 

Thời xưa  không  có những  thứ  công  cụ  này, dùng  phương pháp  nào  để  phát hiện 

vậy? Họ dùng phương pháp thân chứng của mình phát hiện ra, cái này hay, đó là chứng 

ngộ. Dùng phương pháp nào để thân chứng? Dùng thiền định, cũng có nghĩa là buông bỏ. 

Buông bỏ sự chấp trước vào tất cả pháp của thế và xuất thế gian,  quí vị đạt được thiền 

định sơ cấp của đạo Phật. Điều này quí vị cần nên biết. Thiền định thế gian có tứ thiền 

bát định, có tám tầng lớp, những thứ này không thể nhập cảnh giới của đức Phật, bởi đó 

là pháp thế gian. Có thể thông đạt được tình hình trong lục đạo luân hồi, không ra khỏi 

lục đạo luân hồi. Phật pháp siêu việt lục đạo, cho nên họ không thể nhập vào cảnh giới 

của đức Phật. Ở tứ thiền bát định phải hướng thượng nâng cao. Trong hội Lăng Nghiêm 

nói: A La Hán chứng được cửu thứ đệ định, quí vị xem, bát định là thế gian, cửu định là 

xuất thế, chứng được quả A La Hán. Đây là Phật pháp, Phật pháp này chưa cứu cánh, chỉ 

là tiểu thừa thôi, là bậc sơ cấp trong Phật giáo. Như Thập Tín vị trong kinh Hoa Nghiêm 

nói. Các vị nên biết rằng, Thập Tín vị là tiểu học trong Phật giáo. Tiến lên một bước nữa, 

buông bỏ được phân biệt, nghĩa là đối với tất cả pháp của thế và xuất thế gian hiểu được 

rõ ràng, không phân biệt, không chấp trước. Định này cao hơn A La Hán, chỉ có Bồ Tát 

mới  chứng được. Ngôi thứ  của  hàng  Bồ  tát  rất nhiều. Thời xưa  chư vị tổ  sư phân giáo 

không giống nhau, phân giáo nghĩa là cách nhìn của họ không tương đồng, cho nên cấp 

bậc phân ra cũng khác nhau. 

Hai ngàn năm rồi, đối với phân giáo, thông thường người ta cho rằng, tông Thiên 

Thai và tông Hiền Thủ, phân giáo hay và hợp lý nhất, cho nên hầu như những người học 

tập kinh giáo, tuy không đồng tông phái nhưng cũng dùng phương pháp của hai tông này. 

Như ngày nay chúng ta dùng cuốn chú giải này, Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ dùng phương 

pháp của Quốc sư Hiền Thủ. 

Ngũ giáo: Tiểu, Thỉ, Chung, Đốn, Viên. 

Tiểu là Tiểu thừa, tương đương với tiểu học của chúng ta ngày nay. 

Thỉ  là  bắt  đầu,  giống  như  bậc  trung  học.  Thỉ  giáo  là  trung  học,  bắt  đầu  học  Đại 

thừa. 

Chung là điểm cuối của Đại thừa, giống như đại học. 

Viên, Đốn giống như nghiên cứu sở. 

Từng bước từng bước hướng thượng nâng cao, cho nên Phật, Bồ Tát, A La Hán, là 

danh xưng học vị trong Phật giáo. Quí vị bước vào tiểu giáo của đạo Phật, chính là A La 

Tập 52  102

9 



Hán. Có mười đẳng cấp, từ lớp một cho đến lớp mười. Thỉ giáo và Chung giáo cũng như 

vậy, từng cấp bậc từng cấp bậc hướng thượng nâng cao. 

Bồ Tát tương đương với học vị thạc sỹ, là học vị thứ hai. Học vị cao nhất là Phật, 

trong trường học ngày nay gọi là tiến sỹ. Không có gì cao hơn học vị này nữa. Cho nên 

đây là danh xưng ba học vị trong Phật giáo. 

Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ viết chú giải, hoàn toàn dùng Ngũ giáo của tông Hiền 

Thủ.  Dùng  thứ  đệ  Thập  Huyền  Môn  của  kinh  Hoa  Nghiêm.  Trong  bộ  kinh  này  rất  rõ 

ràng.  Môn  thứ  nhất  trong  Thập  Huyền  Môn  là  tổng  tướng,  rất  quang  trọng.  Nói  cho 

chúng ta biết chân tướng sự thật,  tất cả pháp của thế và xuất thế gian đồng thời đồng xứ. 

Cụ túc ở đây nghĩa là tương ứng viên mãn. Hai từ “tương ứng” chúng ta đổi một từ, thì 

mọi người sẽ dễ hiểu hơn. Chữ “tương” đổi thành chữ “cảm”, cảm ứng. Tương ứng thật 

sự có nghĩa là cảm ứng. Quí vị xem tất cả pháp đồng thời đồng xứ cảm ứng viên mãn. 

Câu này dùng ngôn từ của chúng ta ngày nay, thì dễ hiểu hơn. Cảnh giới này không thể 

nghĩ bàn, thật hiếm có, chúng ta cũng phải cám ơn sự tiến bộ của khoa học ngày nay. 

Nếu không có lượng tử lực học thì chẳng thể giải thích được. Lượng tử lực học là sự việc 

của  những  năm  gần  đây,  nó  có  thể  giải  thích  được.  Vì  sao  vậy?  Bởi  lượng  tử  lực  học 

cũng khẳng định, vũ trụ là một sinh mạng thể cộng đồng, vật chất và tinh thần vĩnh viễn 

không tách rời. Điều này gần đây lượng tử lực học phát hiện ra. 

Đạo Phật ba ngàn năm về trước, đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói một cách thấu 

triệt như vậy, nói còn viên mãn hơn họ nữa. Cho nên ngày nay chúng ta dùng khoa học 

để chứng thực, để chứng minh đức Phật nói không sai. Chúng ta có thể tin tưởng, quan 

trọng nhất là phải kiến lập vũ trụ nhân sinh quan cho chúng ta. Điều này rất quan trọng! 

Vũ trụ này với ta là một thể, một ý niệm bất luận là vô tình hay hữu ý, là chánh hay tà, 

vừa khởi ý niệm là châu biết pháp giới, cảm ứng viên mãn rồi. Ý niệm này chính là cảm, 

biến pháp giới hư không giới tất cả vạn sự vạn vật là ứng. 

Cảm ứng trong kinh đức Phật đã nói rất rõ ràng. Có bốn hình thức: hiển cảm hiển 

ứng, hiển cảm minh ứng, minh cảm hiển ứng, minh cảm minh ứng. Chẳng phải không 

cảm ứng, tuyệt đối là có. Đôi khi mình cảm nhận được, nhưng cũng có khi mình không 

cảm nhận được. Trong lượng tử lực học cũng nói những thứ này, và đưa ra rất nhiều ví 

dụ. 

Như  chỗ  này  nói  về  con  bướm.  Hai  con  bướm  vỗ  vỗ  đôi  cánh  của  nó,  có  thể  ở 

ngoài trăm ngàn dặm, nơi đó đã nổi dông bão, nó khởi tác dụng rồi. Vì sao lại ảnh hưởng 

đến chỗ đó? Bởi có duyên với chỗ đó. Có duyên thì nó khởi lên tác dụng. Cho nên đức 

Phật dạy chúng ta, khởi tâm động niệm, không thể có tà niệm, không thể có sai lầm. Nếu 

sai lầm, nơi nào có duyên với sự sai lầm này, thì nơi đó sẽ khởi tác dụng. Những ví dụ 

10 Tập 52 

30 



này rất rõ ràng. Hiểu được đạo lý này:  vũ trụ và chúng ta là một thể, địa cầu và chúng ta 

là  một  thể.  Tai  nạn  trên  quả  địa  cầu  ngày  nay  rất  nhiều,  có  phương  pháp  nào  hóa  giải 

chăng? Có ! Vì sao vậy? Bởi địa cầu và chúng ta là một thể. Ý niệm của mình nếu là 

chánh, không có tà niệm, thì tai nạn trên quả địa cầu này không còn nữa. Những tai nạn 

này trong kinh đức Phật dạy rất rõ: 

Nạn nước là do tham chiêu cảm nên. Nạn nước trên quả địa cầu ngày nay rất phiền 

phức, những tảng băng ở Nam Bắc Cực đang tan ra, nước biển dâng lên, các thành phố ở 

vùng diên hải bị chìm hết. Đức Phật dạy đây là nguyên nhân gi? Thâm sâu hơn khoa học, 

khoa học còn chưa đề cập đến. Ngài dạy, là do những người sống trên quả địa cầu này, 

tham lam mà chiêu cảm ra. Quả địa cầu ấm lên dần, điều này phiền phức lớn. Các nhà 

khoa  học  cảnh  cáo,  nếu  nhiệt  độ  cao  lên  bốn  lần,  thì  người  sống  trên  quả  địa  cầu  này 

chẳng thể sinh tồn, có rất nhiều sinh vật sẽ biến mất. 

Nhiệt  độ  từ  đâu  mà  có?  Đức  Phật  dạy  chúng  ta:  Do  ý  niệm  sân  hận  của  tất  cả 

chúng  sanh  chiêu  cảm  nên.  Khi  con  người  nổi  giận,  quí  vị  xem  toàn  thân  nóng  bỏng. 

Chúng ta nổi giận một trận ở đây, thì nhiệt độ của địa cầu sẽ cao lên một chút, nếu là tập 

thể thì hiệu ứng của nó vô cùng to lớn. Thật sự ngày nay tham sân si đều là tập thể, ở đâu 

mà chẳng có! 

Ngu si chiêu cảm nên nạn gió. Ngạo mạn chiêu cảm nên động đất. Còn nghi hoặc 

nữa, nghi ngờ lời dạy của thánh hiền, nghi ngờ lời dạy của cổ thánh tiên hiền. Nhất định 

phải chờ khoa học ngày nay chứng thực quí vị mới chịu tin. Tất cả đều là nhân tố chiêu 

cảm nên thiên tai. 

Cho  nên  quốc  độ  của  đức  Phật,  những  khu  vực  Ngài  giáo  hóa,  khu  vực  Ngài  ở 

không  có  thiên  tai  .  Thế  giới  Cực  Lạc  không  nghe  nói  có  thiên  tai,  thế  giới  Hoa  Tạng 

không nghe nói có thiên tai. Chẳng phải không có, mà người ta có phương pháp phòng 

hộ, khiến cho những thiên tai này không sanh khởi. Phương pháp gì vậy? Dạy học! Ngày 

nào cũng giảng, ngày nào cũng dạy. Cho nên người tiếp nhận sự giáo dục của chư Phật 

Bồ Tát, họ không có tà niệm, đương nhiên càng không có hành vi bất thiện, cho nên môi 

trường mà họ sinh sống miên viễn không có tai nạn. Người của họ bên đó chưa bao giờ 

nghe thấy có ai bị bệnh cả. Những đạo lý này trong kinh đều có hết. 

Chúng  tôi  mong  rằng  lượng  tử  lực  học  càng  tiến  bộ  hơn,  chứng  thực  được  nhân 

trong kinh đức Phật nói. Quả  sự thật này các nhà khoa học đã nhận biết, nhận biết được 

rồi. Nhưng nguyên nhân thật sự vẫn chưa tìm thấy. Con người của chúng ta ngày nay thật 

đáng thương, phải chờ họ tìm được thì chúng ta mới tin. Ngạn ngữ có câu: “không nghe 

lời người già, thất bại ở trước mặt”. Người già ở đây là cổ thánh tiên hiền, là chư Phật Bồ 

Tát.  Họ  đã  chứng  được,  các  Ngài  thật  sự  là  nhà  khoa  học,    không  cần  những  dụng  cụ 

Tập 52  103

1 



khoa học này, hoàn toàn dùng phương pháp thiền định, trong thâm sâu của thiền định, đã 

nhìn thấy rõ toàn bộ chân tướng của vũ trụ, không có bất kỳ bí mật nào. Khoa học bắt 

buộc phải mượn dụng cụ thể nghiệm để chứng thực, điều này rất phiền mà lại không cứu 

cánh. Nhưng ngày nay họ phát hiện. Phát hiện ra điều gì? Họ phát hiện ra thế gian này 

không  có  vật chất. Rõ  ràng  tôi nhìn  thấy  có vật  chất, sao lại nói là  không?  Họ nói,  vật 

chất là hiện tượng ý niệm tích lũy liên tục, nó là sản vật của ý niệm. Đây là điều lượng tử 

lực học thời cận đại phát hiện, hoàn toàn giống như trong kinh đức Phật dạy. 

Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán  của  quốc  sư  Hiền  Thủ,  đoạn  trước  nói  về  duyên 

khởi  của  vũ  trụ.  Vũ  trụ  từ  đâu  mà  có?  Hoàn  toàn  tương  đồng  với  sự  nghiên  cứu  của 

lượng tử lực học ngày nay, vẫn chưa đạt đến Hoàn Nguyên Quán, vì Hoàn Nguyên Quán 

nói đến bổn thể, họ thì chưa nói đến. Nếu dùng Phật pháp mà nói, thì họ nói đến A Lại 

Da, chưa nói đến tự tánh, họ phát hiện ra A Lại Da. 

Pháp  Tướng tông nói,  vũ trụ này  ngoài thức  ra  thì  không có gì  hết.  Thức  là gì? 

Thức là năng biến. Nhưng năng hiện năng sanh là gì? Đó vẫn là vấn đề lớn, chưa được 

giải quyết. Năng biến thì tìm ra rồi. Vũ trụ này thiên biến vạn hóa, vì sao năng biến? Họ 

đã tìm ra. Đức Phật dạy A Lại Da có tam tế tướng. Lượng tử lực học ngày nay nói vũ trụ 

chỉ có ba thứ: năng lượng, vật chất, tin tức. Chỉ có ba thứ này thôi. Ba thứ này kỳ thực là 

tam tế tướng của A Lại Da: 

Nghiệp tướng của A Lại Da chính là năng lượng mà họ nói. 

Chuyển tướng của A Lại Da, nghĩa là Mạt Na Thức, chính là tin tức mà họ đã phát 

hiện. 

Cảnh giới tướng của A Lại Da chính là vật chất vậy. 

Vật chất từ đâu mà có? Vật chất từ trong tin tức biến hiện ra. Điều này Duy Thức 

giảng rất rõ ràng, nhưng Duy Thức không giảng đến chỗ cứu cánh. Năng sanh năng hiện 

chưa phát hiện ra, đó là tự tánh, đó là hiện tượng ba động. Ba động nghĩa là năng lượng. 

Năng lượng này từ đâu mà có? Vì sao lại có năng lượng này? Vấn đề này đến nay vẫn 

chưa được giải quyết. Kinh điển của đạo Phật giải quyết được. Đó là bản năng của tự 


tánh, tự tánh vốn đầy đủ. 

Đạo Phật tu chứng đến chỗ cao nhất, là minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ, thấy 

được  bổn  tánh.  Bổn  tánh  là  bản  thể  của  vũ  trụ  vạn  hữu.  Năm  ba  mươi  tuổi  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni đã chứng được, đã nhập vào cảnh giới này. Kinh Hoa Nghiêm nói, là 

nhập cảnh giới Hoa Nghiêm. 

Vào Triều đại nhà Đường ở Trung Quốc, thiền tông Lục Tổ Huệ Năng năm Ngài 

hai mươi bốn tuổi, Ngài cũng nhập vào cảnh giới này. Như thế đối với tánh tướng, lý sự, 

10 Tập 52 

32 



nhân quả của vũ trụ mới hoàn toàn thông đạt. Trí huệ viên mãn! Sau khi hiểu rõ rồi, Ngài 

hướng dẫn chúng ta, có thể tùy thuận với quy luật của đại tự nhiên, nghĩa là quy luật của 

tự tánh. Quy luật của tự tánh người xưa gọi là đạo đức, thì cuộc sống của quí vị sẽ hạnh 

phúc viên mãn, quí vị sẽ được mạnh khỏe sống lâu. Tuổi tác tuy tăng trưởng, nhưng dung 

mạo bất biến, trẻ mãi, không tật bệnh. Khu vực mình sinh sống thật là ngũ cốc được mùa, 

nhật nguyệt thanh minh, phong điều vũ thuận, không có thiên tai . Vì sao vậy? Vì thuận 

theo tánh đức. Nếu làm trái ngược với tánh đức, thì phiền phức đấy, tai nạn gì cũng có, 

con người cũng bị bệnh, nơi mình sinh sống sẽ có rất nhiều thiên tai . Những thứ này 

khoa học vẫn chưa có thể nói rõ ràng được, nhưng Phật pháp đã phát hiện ra tam tế tướng 

của A Lại Da, chúng ta chẳng thể không khâm phục. Chúng tôi tin tưởng từ từ các nhà 

khoa học sẽ có thể chứng thực được. Nhưng họ không thể kiến tánh. Vì sao vậy? Kiến 

tánh bắt buộc phải buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, các nhà khoa học không 

buông bỏ những thứ này. Họ chưa buông bỏ, họ nghiên cứu đến kết quả cuối cùng, giống 

như cảnh giới của chúng ta. Chúng ta hiểu được vũ trụ, đó là tri thức nhận biết được từ 

trong kinh Phật, còn họ dùng khoa học thực nghiệm mà biết được, giống như chỗ này nói 

vậy. Đó là gì? Đó là giải ngộ, chẳng phải chứng ngộ. Giải ngộ là chúng ta hiểu được đạo 

lý trong đó, phương pháp cũng biết , nhân quả cũng hiểu. Chúng ta biết làm thế nào để 

chứng được, con đường này hiểu rõ ràng. Nói cách khác, cảnh giới của chư Phật Bồ Tát, 

chúng  ta  có  thể  đạt  được,  chứ  chẳng  phải  không  đạt  được.  Huống  nữa  trong  kinh  đức 

Phật dạy chúng ta, đó là những lời chân thật: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Quí vị vốn 

là  Phật!  Vì  sao  ngày  nay  lại  như  thế  này?  Vì  mê,  mê  mất  tự  tánh!  Sau  khi  mê  rồi,  sự 

phiền phức nghiêm trọng nhất, đó chính là tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục 

trần,  tham  sân  si  mạn.  Khởi  lên  những  phiền  não  này,  có  những  phiền  não  này  rồi  thì 

thân  sẽ  bị nhiều  bệnh,  môi  trường  sinh sống  sẽ gặp  nhiều  tai  nạn. Sau  khi hiểu  rồi, thì 

chúng  ta  phải  sửa  đổi  tâm  mình,  biết  rằng  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  tất  cả  chúng 

sanh trong biến pháp giới hư không giới, tin tức ý niệm của chúng ta họ đều nhận được 

hết. Quí vị có thể nói là không ai biết chăng? Người hồ đồ thì không biết, chứ người sáng 

suốt họ biết được, người nhiễm ô không biết, người tâm thanh tịnh họ biết được. Biết rồi 

họ có trách quí vị không? Không ! Nếu họ trách quí vị, là họ lại khởi lên phân biệt chấp 

trước, họ cũng giống quí vị, họ không hơn quí vị được. Cho nên thấy được rõ ràng, tâm 

địa họ vẫn thanh tịnh bình đẳng, như như bất động. Đây gọi là Phật Bồ Tát. Các ngài 

không bị cảnh giới của quí vị chuyển. Đứng trên đó miên viễn không bị rơi xuống. Đạo 

lý ở chỗ này! 

Hôm nay chúng ta học môn thứ hai: Quảng hiệp tự tại vô ngại.  Từ  môn thứ hai 

đến thứ mười là biệt tướng, môn thứ nhất là tổng tướng. 

Đại Sớ vân.  Đại Sớ là cuốn chú giải kinh Hoa Nghiêm của Thanh Lương đại sư, 

chúng ta gọi là Hoa Nghiêm Đại Sớ. 

Tập 52  103

3 



Như kính xích chi kính kiến thập lý chi ảnh.Câu này là của Thanh Lương đại sư 

nói trong Đại Sớ. Ngài dùng “kính dụ hiệp”, kính dụ cho hiệp.  “Nhi thập lý chi ảnh dụ 

 quảng”.  Một  thước  gương,  chiếu  ra  bên  ngoài  khoảng  mười  dặm  cũng  không  sao  cả. 

Dặm nhỏ hơn Km, mười dặm bằng năm Km. Thấy được rõ ràng. Chúng ta thấy đường 

phẳng nằm ngang ba mươi Km, nhìn thấy đường phẳng ba mươi Km. Chỉ cho tấm gương 

này. Ngày nay hiện tượng này càng tiến bộ hơn, máy chụp hình bây giờ, máy chụp hình 

không được một thước, chỉ có mấy phân, ống kính có chút xúi. Nếu chúng ta đứng ở chỗ 

cao một chút, chụp đường phẳng ba mươi dặm, tất cả cảnh quan này đều nằm trong máy 

chụp hình. 

Ví dụ này cho chúng ta biết điều gì?  Quảng hiệp vô ngại! Cũng có nghĩa là, cảnh 

quan trong mấy mươi dặm có thu nhỏ lại hay không? Không thu nhỏ đâu. Ống kính của 

máy chụp hình có lớn ra không? Không lớn, nó ở trong đó. Ý nghĩa trong đây rất thâm 

sâu. Chúng tôi dẫn chứng trên cơ thể của chúng ta, mắt ta có thể thấy được. Mắt thật sự 

giống như máy chụp hình, nếu có học qua Duy Thức Học thì sẽ dễ hiểu. Mắt có thể thấy 

được chăng? Mắt không thể thấy, mà chỉ giống máy chụp hình, mắt có thể chụp, cảnh 

tượng chụp được in vào trong nhãn thức, nhãn thức cũng giống như phía sau màn hình, 

cảnh quan phía trước được giữ lại ở màn hình phía sau. Máy chụp hình ngày nay rất tiến 

bộ, mặt sau của ống kính là quí vị có thể nhìn thấy màn hình, thấy rất rõ ràng, nhưng nó 

không  biết  phân  biệt,  mắt  cũng  giống  máy  chụp  hình  vậy.  Ai  phân  biệt?  Thức  thứ  sáu 

phân  biệt.  Thức  thứ  sáu  nó  không  thấy  được,  không  nghe  được,  thức  thứ  sáu    có  kiến 

phần, có tướng phần. Kiến phần của nó thấy gì? Nó thấy những thứ nhãn thức chụp được, 

ở trong đó phân biệt, cho nên chẳng phải là mắt phân biệt, mà là thức thứ sáu phân biệt. 

Sau khi phân biệt thì khởi lên chấp trước, cái này tôi thích, cái kia tôi không ưa. Đó là gì? 

Đó là Mạt na thức! Mạt na thức chấp trước không phải ở màn hình nhãn thức, mà ở màn 

hình  của  thức  thứ  sáu.  Từng  lớp  từng  lớp.  Mắt  chỉ  quản  bên  ngoài,  bất  cứ  thứ  gì  bên 

ngoài nó chỉ chụp vào là được rồi, nó không thể phân biệt chấp trước. Sau khi thức thứ 

sáu phân biệt, ấn tượng đó được lưu giữ ở A Lại Da, từng lớp từng lớp truyền bá, cảm 

giác của những thứ truyền bá đó giống như bên ngoài vậy.Tuyệt đối không như chúng ta 

nhìn máy chụp hình, chúng ta thấy tấm hình nói nó thu nhỏ lại, không phải thế. Quí vị 

nghĩ xem, cặp mắt của chúng ta, công năng của cái máy chụp hình này rất lớn. Thức thứ 

sáu  duyên  theo  nó,  thức  thứ  bảy  cũng  duyên  theo  nó,  cũng  giống  như  cảnh  giới  bên 

ngoài, y như không thấy nó thu nhỏ lại vậy. Trên thực tế màn hình của nó rất nhỏ, rất 

nhỏ, nhỏ đến mức mắt thường của chúng ta không thấy được, ngay cả kính hiển vi cũng 

không thấy được. Nếu như thấy được, thì các nhà khoa học đã nói ra từ lâu rồi. Chỉ có 

đức Phật mới có thể nói rõ, cho nên trong kinh nói: “hạt cải chứa núi Tu Di”. Hạt cải rất 

nhỏ, núi Tu Di rất lớn, có thể để núi Tu Di vào trong hạt cải, núi Tu Di không thu nhỏ lại, 

hạt cải chẳng lớn ra. Chúng ta dùng nhãn cầu làm ví dụ thì càng dễ hiểu hơn, còn dễ hiểu 

10 Tập 52 

34 



hơn ví dụ này của đức Phật. Chúng ta mở mắt ra nhìn thấy núi Hy Mã Lạp Sơn, thấy rất 

rõ ràng, nhất là ngồi trên máy bay nhìn xuống quả địa cầu, quả địa cầu không thu nhỏ lại, 

con  mắt  của  chúng  ta  chẳng  lớn  ra.  Không  lớn  ra,  cảm  nhận  hoàn  toàn  tương  đồng, 

không hề sai khác. Đây gọi là  quảng hiệp vô ngại. 

Nhĩ, nhĩ thức chỉ có thể tiếp nhận âm thanh, nó cũng không phân biệt, không chấp 

trước, phân biệt chấp trước đều là thức thứ sáu và thức thứ bảy  khởi tác dụng.   Người tu 

hành chân chánh không thể dùng thức. Dùng thức thì sao? Dùng thức thì sanh phiền não. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm Chánh Phái, Giao Quang đại sư giảng, đó là giảng về 

người tu hành có trình độ cao, chứ chẳng phải là người thường, người thường thì không 

thể  đạt  được  cảnh  giới  đó.  Ngài  nói  ở  hội  Lăng  Nghiêm  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

hướng dẫn cho đại chúng khi đó, trình độ của họ tương đối cao. Dạy họ điều gì? Dạy xả 

thức  dụng  căn.  Như  vậy  sẽ  không  khác  với  chư  Phật  Như  Lai.  Xả  thức  nghĩa  là  sao? 

Nghĩa  là không dùng  A  Lại  Da.  Không  dùng  A  Lại  Da,  mắt  có  thể  thấy  được  chăng? 

Thấy  được!  Cái  gì thấy  vậy?  tánh thấy  thấy!  Tai  có  thể nghe được  chăng?  Cái gì nghe 

được? tánh nghe nghe! Chứ chẳng phải là nhãn thức, cũng chẳng phải là nhĩ thức. Đó là 

gì? Là ly tâm ý thức. Trong thiền tông chú trọng nhất là chữ ly này. Vì sao tham thiền có 

thể  khai  ngộ?  Chính  là  lục  căn  trong  cảnh  giới  lục  trần  của  họ,  họ  không  dùng  tâm  ý 

thức. Cảnh giới này cao, có thể khai ngộ, có thể kiến tánh. 

Đầu tiên chúng ta tìm hiểu xem tâm ý thức là gì vậy? Tâm là lưu ấn tượng, Ý là 

chấp trước, Thức là phân biệt. Nói cách khác, trong cuộc sống hàng ngày của chúng ta, 

mắt thấy sắc, tai nghe tiếng, mũi ngửi mùi, lưỡi nếm vị, thân xúc chạm, ý nhận biết, tất 

cả đều không dùng đến. Vậy sẽ như thế nào? Hoàn toàn trực tiếp không gián tiếp. Không 

dùng phân biệt, nghĩa là không dùng thức thứ sáu, không chấp trước nghĩa là không dùng 

thức thứ bảy, không lưu ấn tượng nghĩa là không dùng thức A Lại Da. Đó là tình trạng 

như thế nào? Giống như gương chiếu vào những thứ bên ngoài, không lưu dấu vết. Là 

sao? Chỉ có pháp thân Bồ Tát mới có khả năng làm như vậy, đây là cảnh giới của pháp 

thân Bồ Tát. 

Giao Quang đại sư đề xướng xả thức dụng căn, rất phù hợp với giáo nghĩa kinh 

Lăng Nghiêm. Kinh Lăng Nghiêm không phải nói với người thường, nói với ai vậy? Nói 

với    người  sắp  khai  ngộ, họ  đã đạt đến  bờ  giác  ngộ  rồi, dùng  phương pháp  này  hướng 

thượng nâng lên, khế nhập, nhập vào cảnh giới Hoa Nghiêm. Chúng ta hiểu được đạo lý 

này, cũng biết được phương pháp nữa, thật sự tu tập ngay trong cuộc sống hàng ngày, cố 

gắng hạn chế dùng phân biệt chấp trước, đây gọi là chân công phu. Như thế quí vị mới 

thật sự tìm lại chân tâm sẵn có của mình, chân tâm của quí vị là thanh tịnh, chưa từng bị 

nhiễm ô. Trên đề  kinh Vô Lượng Thọ, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giác ngộ, quí 

vị mới có thể phục hồi được thanh tịnh bình đẳng giác, phục hồi được tâm thanh tịnh, thì 

Tập 52  103

5 



quí vị là A La Hán, phục hồi được tâm bình đẳng, quí vị là Bồ Tát, phục hồi được đại 

giác, quí vị sẽ thành Phật. Tâm Thanh Tịnh là hàng Thanh Văn, Duyên Giác trong pháp 

giới  tứ  thánh  chứng  được,  Tâm  Bình  Đẳng  là  Bồ  Tát,  Phật  trong  pháp  giới  tứ  thánh 

chứng được. Giác thì sao? Giác là ra khỏi mười pháp giới, bậc Sơ Trụ của Viên Giáo trở 

lên, đó là chân Phật, chẳng phải giả Phật. Cho nên chân tu hành, bất luận tu pháp môn 

nào, đó là phương pháp, đường đi khác nhau, có tam vạn bốn ngàn vô lượng vô biên, 

nhưng lý chỉ là một. Nhất định không thể có phân biệt chấp trước, chỉ cần quí vị có phân 

biệt chấp trước là có lục đạo. Lục đạo từ đâu mà có? Lục đạo từ chấp trước biến hiện ra. 

Cho nên quí vị không còn chấp trước đối với tất cả pháp của thế và xuất thế gian. Đức 

Phật  dạy  chúng  ta  tùy  duyên,  không  nên  phan  duyên,  tùy  duyên  nghĩa  là  không  chấp 

trước, sao cũng được, rõ ràng minh bạch, không một chút hồ đồ. trí huệ chân thật, hiểu rõ 

mà không phân biệt chấp trước, đây là A La Hán, là Bồ Tát. Nếu quí vị không dùng A 

Lại Da, trong tâm không hề có dấu vết gì, thì quí vị thành Phật, cao hơn hàng Bồ Tát, Bồ 

Tát chưa đạt được cảnh giới này. Trong Pháp Tướng tông gọi là xả thức dụng căn. 

Kinh Lăng Nghiêm được truyền vào Trung Quốc thời Đường, đây là bộ trân bảo 

của Ấn Độ. Thời đó Phật giáo được truyền đi khắp nơi, đất nước Ấn Độ xem kinh Lăng 

Nghiêm là quốc bảo, bộ kinh này không truyền ra bên ngoài. Cho nên rất nhiều cao tăng, 

các vị cao tăng Trung Quốc đến du học tại Ấn Độ, đều không thấy được bộ kinh này. Bộ 

kinh này do một vị xuất gia người Ấn Độ tên là Bát Thích Mật Đế, lén mang đến Trung 

Quốc. Vô cùng vất vả, vì khi ra khỏi nước kiểm tra chặt chẽ, nếu mang vật quốc cấm thì 

phạm pháp, sẽ phải xử hình. Ngài đã rất khổ tâm, xẻ bắp thịt ra, dùng chữ rất nhỏ viết bộ 

kinh  này,  viết  xong  rồi  đặt  vào  trong  bắp  thịt  và  may  kín  lại,  như  thế  khi  xuất  quan, 

không  bị  phát  hiện,  đưa  sang  Trung  Quốc.  Sau  khi  dịch  sang  Trung  văn,  ngài  trở  về 

nước, trở về nước ra đầu thú, vì lấy trộm quốc bảo mang sang Trung Quốc. Trở về gánh 

vách trách nhiệm, chịu sự hình phạt của đất nước. Tinh thần này không gì bằng! 

Thiền  quá  khó,  thật  không  dễ  chút  nào,  nhưng  nương  vào  kinh  Lăng  Nghiêm, 

nương  theo  bộ  kinh  này  mà  tu  tập,  có  thể  giúp  cho  Giải-  Hạnh  của  chúng  ta  hướng 

thượng nâng cao. Điều này thật hiếm có! Nếu đứng về mặt tịnh độ tông mà nói, quí vị có 

được phương pháp xả thức dụng căn của kinh Lăng Nghiêm, thì việc vãng sanh về thế 

giới Tây Phương Cực  Lạc, chẳng phải sanh về Đồng Cư độ, Phương Tiện độ, mà trực 

tiếp  sanh  về  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  độ,  đây  là  sự  thật,  không  giả  dối  đâu.    Cũng  có 

nghĩa là nó có thể giúp cho quí vị nhìn thấu, buông bỏ, có lợi ích như vậy! Chúng ta ngày 

nay tuy không học kinh Lăng Nghiêm và kinh Viên Giác, nhưng trong kinh Hoa Nghiêm 

và kinh Vô Lượng Thọ cũng không ngoại lệ, đều có giáo nghĩa này trong đó. Phương 

pháp tuy bất đồng nhưng phương hướng chỉ có một, nhất định phải biết buông bỏ, buông 

bỏ phiền não, buông bỏ chấp trước, buông bỏ tập khí. Trở về với đề kinh này, quí vị phục 

hồi được tâm Thanh Tịnh, tâm Thanh Tịnh quí vị vốn sẵn có, phục hồi tâm Bình Đẳng, 

10 Tập 52 

36 



phục  hồi  tâm  Giác,  là  quí  vị  thành  tựu  rồi!  Giác  thì  rất  khó  nếu  không  có  Thanh  Tịnh 

Bình Đẳng, thì chắc chắn chẳng thể khai ngộ. Tâm Thanh Tịnh Bình Đẳng hiện tiền, sự 

cách ly với khai ngộ sẽ rất gần. 

Cho nên Quảng hiệp tự tại ở đây, chúng ta dùng Duy Thức giảng thì ý nghĩa mới 

có thể thấu triệt. Tu tập trong cuộc sống hàng ngày, cuộc sống chính là tu, tu tập không 

tách rời cuộc sống. Tu tập chính là công việc, chính là việc đối nhân xử thế, không tách 

rời đâu. Phật pháp tại thế gian, bất ly thế gian giác, không lìa thế gian mà giác ngộ. 

Xem đoạn tiếp theo: “Bổn kinh Phát Đại Thệ Nguyện phẩm vân” . Đây là phẩm thứ 

sáu,  cũng  chính  là  bốn  mươi  tám  nguyện  của  đức  Phật  A  Di  Đà.  Chúng  ta  xem  môi 

trường vật chất của thế Giới Tây Phương Cực Lạc. 

 “Sở cư Phật sát”.  Bao gồm cả người vãnh sanh về thế giới Cực Lạc, quí vị sanh 

về thế giới Cực Lạc, chỗ quí vị ở,  sát  ở đây là sát độ. Ngày nay chúng ta nói là tinh cầu. 

 “Quảng bác nghiêm tịnh” . Chỗ này rất lớn, lớn hơn quả địa cầu này rất nhiều. Quả 

địa cầu này trong vũ trụ, là một tinh cầu rất nhỏ, những điều này chúng ta cần nên biết. 

Tôi có một tấm hình, quí vị có thể nhìn thấy, chỗ này có điểm màu lam, điểm này là từ 

vũ trụ chụp xuống địa cầu, quí vị thấy một chỗ sáng, đó là ngân hà, hệ ngân hà. Chụp 

được ở đâu vậy? cách quả địa cầu bốn mươi ức anh lý.  phóng xạ vệ tinh nhân tạo, vệ 

tinh nhân tạo phóng đi, ngoài bốn mươi ức anh lý, ống kính quay trở lại, chụp được một 

tấm hình, gởi về địa cầu. Quí vị xem một chút xíu này, bốn mươi ức anh lý, rất nhỏ. Cho 

nên con người chúng ta phải biết chân tướng sự thật, một quả địa cầu nhỏ như thế, con 

người chúng ta sống trên đó, ra ngoài bốn mươi anh lý không nhìn thấy người nữa, con 

người còn nhỏ hơn virus, họ còn không chịu chân thật, còn ở đó hủy hoại quả địa cầu, 

tiêu rồi! Sau khi hiểu rồi, phải chân thật dụng công tu tập. 

Con người thật sự là chủ tể của vũ trụ. Vũ trụ từ đâu mà có? Từ ý niệm của chúng 

ta phát sinh ra. Điều này được lượng tử lực học ngày nay phát minh, tất cả hiện tượng vật 

chất, là tướng liên tục do ý niệm tích lũy thành, vốn không thật, chỉ là huyễn giác. Quí vị 

xem thế giới Cực Lạc quảng đại,  thái dương lớn hơn quả địa cầu này ba mươi mốt vạn 

lần, tinh cầu này lớn quá, thế giới Cực Lạc lớn hơn thái dương hệ rất nhiều. Vì sao không 

thấy  được?  Bởi  quá  xa.  Nó  cách  xa  chúng  ta  mười  vạn  ức  quốc  độ  của  đức  Phật.  Một 

quốc độ của đức Phật là mười ức hệ ngân hà, mười ức hệ ngân hà. Mười vạn ức quốc độ 

Phật, nghĩa là mười ức nhân với mười vạn ức, cự ly này quá xa, cho nên chúng ta không 

nhìn  thấy  được. Tuy  xa  như  vậy, nhưng  thông  tin  ý  niệm  của  chúng  ta  không  thể  nghĩ 

bàn, chúng ta vừa khởi lên ý niệm là bên đó nhận được, cho nên tốc độ của ý niệm này 

không thể nào tính được. Hoàn Nguyên Quán dạy chúng ta, một vi trần, vi trần chính là 

tiểu quang tử mà lượng tử lực học ngày nay nói, điểm quang nhỏ đó, trong Phật pháp gọi 

Tập 52  103

7 



là vi trần. Thiên nhãn của hàng A La Hán cũng không nhìn thấy được. Trong kinh cho 

chúng  ta  biết,  bậc  bát  địa  trở  lên  mới  thấy  được.  Một  vật  chất  nhỏ  như  vậy,  một  hiện 

tượng  vật  chất  nhỏ  đó,  nó  đầy  đủ  tứ  đại  ngũ  uẩn.  Tứ  đại  ngũ  uẩn,  hiện  tượng  chúng 

duyên  hòa  hợp  sanh  ra,  nó  là  nền  tảng  của  tất  cả  vật  chất.  Tất  cả  vật  chất,  lớn  đến  hư 

không pháp giới, nhỏ là một vi trần, đều do nó tổ hợp mà nên. Nó từ đâu mà có? Nó từ ý 

niệm  sinh  ra.  Ý  niệm  là  duyên,  tự  tánh  là  thể,  nếu  không  có  ý  niệm  thì  tự  tánh  không 

sanh ra các thứ, cho nên tự tánh không phải vật chất cũng chẳng phải tinh thần, nó không 

phải  là  gì,  nó  năng  sanh  vạn  pháp.    Có  thể  sanh  hiện  tượng  vật  chất,  có  thể  sanh  hiện 

tượng tinh thần, nhưng nó gặp duyên, duyên là gì? Là ba động, thông tin này chính là ba 

động, cho nên tuy là một vi trần, một mao đoan, nó đều đang chấn động. Nó không chấn 

động thì sẽ chẳng còn nữa, nó nương vào chấn động mới sinh ra hiện tượng này. Phạm vi 

ảnh hưởng chấn động này bao lớn? Biến pháp giới hư không giới. Quí vị xem ba loại 

châu biến:  

Thứ nhất là châu biến pháp giới, nó vừa động là châu biến pháp giới. 

Hiện tượng thứ hai là xuất sanh vô tận, tùy theo ý niệm mà sanh ra biến hóa, biến 

hóa vô lượng vô biên. Chúng ta học môn học này cũng rất khó khăn. Vì sao nó sanh ra 

nhiều biến hóa  như thế?  Tôi suy  nghĩ  rất lâu, nghĩ đến  lúc nhỏ  chơi  kính vạn hoa, cho 

nên có rất nhiều học trò đã tặng cho tôi kính vạn hoa. Quí vị nhìn xem kính vạn hoa rất 

đơn giản, trong đó có ba miếng kiếng, cho một chút giấy vụn nhiều màu sắc vào, xoay 

tròn nó, quí vị xoay từ sáng đến tối, hình trong ống kính biến hóa, không tìm ra một tấm 

hình tương đồng. Như vậy chẳng phải rõ ràng rồi sao? Chẳng phải ý nghĩa như vậy sao? 

Thật sự xuất sanh vô tận , từ trong đây nhìn thấy xuất sanh vô tận. Cho nên thập pháp 

giới y chánh trang nghiêm, kính vạn hoa đó! 

Hiện tượng thứ ba hàm dung không hữu, cũng có thể thấy được từ trong kính vạn 

hoa. Quí vị xem vô lượng vô biên hình đều ở trong đó. Hàm dung không hữu, trong kinh 

điển đại thừa thường có hai câu: “tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”.Bao thái hư là 

hàm  không,  lượng  châu  sa  giới  là  dung  hữu,  độ  lượng  lớn,  có  thể  bao  dung.  Muôn  sự 

muôn vật trong vũ trụ này quí vị đều có thể bao dung được. Vì sao vậy? Bởi nó do quí vị 

biến hiện ra. Tự thể là tự tánh, tự tánh không thể nghĩ bàn. Thật sự hiểu rõ được những 

đạo lý này rồi, thì vấn đề gì bản thân mình cũng có thể làm chủ được. 

Thân có bệnh, bệnh rất nặng, có cần trị liệu chăng? Không cần! Chuyển đổi ý niệm 

thì  bệnh  không  còn  nữa.  Trước  đây  tôi  có  đưa  ra  một  điển  hình,  cư  sỹ  Lưu  Tố  Vân  ở 

Đông Bắc, lần trước đến đây ở tám ngày, năm năm mươi chín tuổi, cô ấy bị bệnh lao da 

ban đỏ, bệnh này còn đáng sợ hơn ung thư nữa, người bị bệnh này hầu như không thể 

sống nổi, cô ấy không may đã bị căn bệnh này, là Phật tử thuần thành, đối với Phật pháp 

không hề có chút hoài nghi. Khi bị bệnh bác sỹ nói với cô ấy, nên chuẩn bị tâm lý, vì cô 

10 Tập 52 

38 



có thể chết bất cứ lúc nào! Cô ấy nghe mà coi như không có chuyện gì, không để chuyện 

này vào trong lòng, trong tâm cô ấy chỉ có Phật A Di Đà, ngoài câu A Di Đà Phật ra thì 

không có ý niệm gì khác. Cho nên bác sỹ khen: “tâm trạng cô vui như thế này, thật hiếm 

có, chưa bao giờ thấy!” Cô ấy không thể dùng thuốc, vì dung thuốc là bị phản ứng thuốc, 

cho nên bác sỹ nói không thể chưa được, bèn cho cô ấy về. Trở về một thời gian thì khỏi, 

đi tái khám hết bệnh, ngay cả vết sẹo cũng không còn. Quí vị biết đó là gì vậy? Điều 

chỉnh tâm mình, trong tâm cô ấy chỉ có A Di Đà Phật, không có bệnh, cho nên những tế 

bào bị bệnh đó, hoàn toàn phục hồi trở lại bình thường, đạo lý là ở chỗ này. Tế bào trong 

cơ thể, theo ý niệm của chúng ta nó có thể phục hồi trở lại bình thường, sơn hà đại địa 

bên ngoài, ý niệm của chúng ta cũng có thể khiến nó phục hồi trở lại bình thường, không 

để nó có động đất, không để nó có thiên tai, làm được đấy, chứ chẳng phải không làm 

được. Chỉ cần quí vị chân tín là được rồi! Nếu quí vị có chút hoài nghi thì không được 

đâu,  công  lực  của  quí  vị  hoàn  toàn  bị  hỏng  hết.  Đây  là  bằng  chứng  chúng  ta  tận  mắt 

chứng kiến. 

Trong một số sách ở phương tây, người phương tây gọi là cầu nguyện, sức mạnh 

của  việc  cầu  nguyện  không  thể  nghĩ  bàn,  trên  thực  tế  chính  là  thay  đổi  quan  niệm.  Có 

một  câu  chuyện,  câu  chuyện  này  trong  khoa  học  có  ghi:  Một  người  phụ  nữ  kia  bị  ung 

thư, ưng bướu, ung bướu này cũng tương đối lớn, chắc phải to khoảng hai ba phân, rất 

nghiêm trọng. Ba vị bác sỹ cầu nguyện cho cô  ấy, khi cầu nguyện tâm địa chân thành, 

không có  một  vọng niệm  nào  hết, duy  chỉ  có  một  tâm  niệm, nhìn, chắc nhìn tấm  phim 

chụp XQ, nhìn vào ung bướu này, nhìn nó. Ba vị bác sỹ cùng chung một tâm niệm, đi đi! 

Cái bướu này đi đi, đi đi! Chính là một tâm niệm này, nói một câu, đi đi! Dùng bao nhiêu 

thời gian? hai phút bốn mươi giây, cục bướu này thật sự không còn nữa. Khoa học giải 

thích cách nào đây? Thật sự không còn nữa. Đây thuộc về tập thể ý thức. Một người là 

sức mạnh đã lớn rồi, ở đây là ba người. Cho nên từ những câu chuyện này người phương 

tây nói khoa học không thể giải thích được. Nhưng cuối cùng lượng tử lực học đã giải 

thích được, có khả năng này, nghĩa là tâm niệm làm chủ tất cả. Tâm niệm có thể làm thay 

đổi được tất cả môi trường vật chất. Cho nên thân chúng ta bị bệnh là sao? Là tâm niệm 

bất thiện! Tham, sân, si, mạn, nghi, là nhân bệnh, gọi là bệnh độc, đạo Phật nói tam độc 

là nhân, oán, hận, não, nộ, phiền, là duyên. Nếu quí vị oán hận, phiền não, nổi nóng, thì 

chắc chắn sẽ bị bệnh. Cho nên nếu điều chỉnh lại thái độ này, nghịch cảnh đến không nổi 

giận, không oán hờn; thuận cảnh cũng không thích lắm. Luôn luôn giữ tâm  mình trong 

trạng thái bình thường, nghĩa là giữ tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh hiện tiền, thì những 

mầm bệnh trong cơ thể của quí vị tự nhiên phục hồi trở lại bình thường. Đây là sự thật, 

không dối gạt đâu! Không nghe nói  ở thế giới Tây Phương Cực Lạc có người bị bệnh, 

cũng không nghe nói ở đó có bác sỹ, nguyên nhân gì thì ngày nay chúng ta đã hiểu rồi! 

Tập 52  103

9 



Tâm  địa  tốt,  không  phiền  não,  đây  chính  là  nguyên  nhân  không  bệnh.  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc không có thiên tai . 

 “Quảng bác nghiêm tịnh” .  Nghiêm là trang nghiêm,  tịnh  là thanh tịnh. 

 “quang oánh như kính, triệt chiếu thập phương”. Đây là đại địa của cõi đó. Cảnh 

đẹp như thế, hoàn toàn do thiện niệm biến hiện ra. Cho nên đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

cho  chúng  ta  biết,  cư  dân  ở  đó  đều  là  “chư  thượng  thiện  căn  câu  hội  nhất  xứ”.  Chẳng 

những thiện, mà thiện đến chỗ cuối cùng, bậc thượng thiện căn sống chung một chỗ. Nếu 

chúng ta muốn vãng sanh về thế giới Cực Lạc, quí vị phải có tâm thiện, không có tâm 

thiện thì chẳng đi được đâu, đức Phật A Di Đà không thể rước được. Quí vị muốn đi phải 

thật sự là bậc thượng thiện. Cho nên mở kinh điển ra, quí vị thấy đó: “thiện nam tử thiện 

nữ  nhân”,  chẳng  phải  là  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân  thì  không  đi  được.  Thiện  có  tiêu 

chuẩn  không vậy?  Có!  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  đó!  Học  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  cách 

nào?  Đệ  Tử  Quy  chính  là  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo.  Thập  Thiện  là  nói  về  mười  điều, 

trong Đệ Tử Quy nói rất nhiều, nói rất kỹ. Quí vị thực hành được Đệ Tử Quy, thực hành 

được Thái Thượng Cảm Ứng Thiên, thì quí vị chính là “thiện nam tử thiện nữ nhân”, quí 

vị niệm Phật chắc chắn được vãng sanh. Vì sao thế? Bởi quí vị có đầy đủ điều kiện. Nếu 

chưa thực hành được Đệ Tử Quy và Cảm ứng Thiên, còn thường xuyên phạm lỗi lầm, 

niệm Phật cũng không được, có niệm Phật khi lâm mạng chung đức Phật A Di Đà cũng 

không đến đón quí vị đâu. Quí vị nghĩ thử xem vì sao vậy? Sợ quí vị mang tập khí phiền 

não  sang  thế  giới  Cực  Lạc,  phá  hoại  thế  giới  Cực  Lạc,  cho  nên  người  ta  đề  phòng  rất 

nghiêm ngặt. Tâm hành không thanh tịnh, tuyệt đối chẳng thể về thế giới Cực Lạc. Cho 

nên người niệm Phật rất nhiều, người vãng sanh lại ít, nguyên nhân là như vậy! 

Người xuất gia giới hạn thấp nhất là phải thực hành Sa Di Luật Nghi, chưa thực 

hành Sa Di Luật Nghi, người xuất gia có niệm Phật cũng không thể vãng sanh được. Đạo 

lý này không khó hiểu, là sự thật, không dối gạt đâu! Cho nên nguyên nhân thế giới Cực 

Lạc đẹp chúng ta đã biết rồi. 

Thế  giới  của  chúng  ta  và  thế  giới  Cực  Lạc  có  khác  biệt  chăng?  Không  hề  khác 

biệt! Nếu con người sống trên thế giới này, thật sự thực hành giáo dục luân lý, đạo đức, 

nhân quả, thế giới của chúng ta sẽ biến thành thế giới Cực Lạc. Đây là sự thật! Chư Phật 

Bồ Tát ở thế gian này vất vả dạy dỗ, nhưng đáng tiếc, người tin thì ít, người không tin lại 

nhiều. 

Xã hội của chúng ta ngày nay không bằng thời xưa, không cần nói nhiều, ba mươi 

năm  về  trước  thôi.  Năm  1977  tôi  đến  HongKong  giảng  kinh  lần  đầu  tiên.  Xã  hội 

HongKong năm 1977 hay hơn ngày nay rất nhiều. Ngày đó HongKong chưa có xe điện 

ngầm, chưa có đường hầm, cũng chưa có cao ốc. Tôi nhớ khi đó có một tòa nhà lớn, 50 

10 Tập 52 

40 



tầng, bên bờ biển HongKong, cửa sổ tròn, hình tròn, tòa nhà đó vẫn còn, khi tôi đến, đó 

là tòa nhà cao nhất HongKong. Thông thường căn nhà khoảng mười mấy tầng, mười mấy 

tầng thì rất nhiều, cao nhất là hai, ba mươi tầng, không như ngày nay. HongKong khi đó 

rất đẹp, bây giờ không còn đẹp nữa. HongKong ngày nay, người ngoại quốc nói, là nơi 

không thích hợp cho người ta ở nhất, ô nhiễm nghiêm trọng. Con người khi đó còn tương 

đối lương thiện, vẫn còn một chút quan niệm về luân lý đạo đức, ngày nay rất ít, hầu như 

không còn nghe thấy nữa. Đây là điều chúng ta cần nên hiểu. 

Câu dưới đây nói rằng: “triệt chiếu thập phương vô lượng vô số, bất khả tư nghì 

chư Phật thế giới”. Đây là đoạn văn trong bốn mươi tám nguyện. 

Hoàng Lão cư sỹ giải thích rằng: “dĩ nhất sát chi lực dụng biến triệt thập phương”. 

Đây có nghĩa là quảng, thế giới Tây Phương Cực Lạc, một  sát độ của đức Phật A Di Đà 

đây, lực độ của  sát độ này,  sát độ này khởi tác dụng, biến triệt thập phương. Điều này 

chúng ta hiểu, bất luận là hiện tượng vật chất hay hiện tượng tinh thần, ba động của nó 

đều biến pháp giới hư không giới, đương nhiên hào quang của đức Phật A Di Đà chiếu 

đến chỗ chúng ta. Vì sao chúng ta không thấy? Đó là nghiệp chướng của chúng ta, người 

nghiệp chướng tiêu trừ rồi thì họ thấy được. Thế giới Cực Lạc ở đâu? Ở ngay trước mắt, 

ngay ở trước mặt, đây là sự thật, không hề dối trá. 

 “Nhất sát chi tướng bất hoại, thị vi hiệp”.  Quảng hiệp tự tại. Nhất sát này có, nó 

không thay đổi. 

 “Lợi dụng vô hạn chi quảng dữ nhất pháp chi hiệp, bất tương phương ngại, các 

 các tự tại, cố danh quảng hiệp tự tại vô ngại.” 

Chúng ta đem nó thu nhỏ lại, thu nhỏ lại đến chúng ta ngày nay, học rồi thì phải áp 

dụng  chứ.  Quả  địa  cầu  ngày  nay  phiền  lắm,  tôi  nghĩ  hình  như  là  câu  chuyện  của  năm 

ngoái. Nước Mỹ chiếu bộ phim 2012, chiếu trên toàn cầu, đại khái cũng có một chút tác 

dụng. Mấy chục năm rồi tôi không xem phim, cũng không xem ti vi, tôi đi chữa răng ở 

Cao Hùng, học trò xem rồi trở về nói với tôi, có sự việc như vậy, nhất định mời tôi đi 

xem, tôi đã đi xem. Xem rồi, tôi nói với mọi người: đây là cảnh cáo, cảnh cáo rất nghiêm 

trọng! Là một thông tin, không thể bỏ qua, có thể cũng khiến cho mọi người trên toàn thế 

giới chú ý. Năm xưa tôi đã tiếp xúc với rất nhiều tôn giáo, chưa bao giờ nói đến vấn đề 

thiên tai. Năm ngoái và đầu năm nay, tôi đã phỏng vấn mười tôn giáo ở Âu Châu, hầu 

như  tôn  giáo  nào  cũng  đưa  ra  vấn  đề  này  để  thảo  luận.  Khoảng  một  tháng  trước,  đài 

truyền hình Phụng Hoàng ở đây đến tìm tôi để nói về vấn đề này. Bây giờ vấn đề thảo 

luận  chủ  yếu  là  làm  thế nào  để  đối phó  với  thiên  tai  trên  địa  cầu?  Đạo  Phật thật  sự  có 

cách, chứ chẳng phải  không có, nhưng quí vị phải tin tưởng mới được, thật sự tin tưởng, 

thì sẽ có hiệu quả. Đây chẳng phải là quảng hiệp tự tại sao? 

Tập 52  104

1 



Đạo tràng của chúng tôi đây nhỏ, địa cầu rất lớn, đối với chúng tôi mà nói thì địa 

cầu  là  quảng,  đạo  tràng  nhỏ  của  chúng  tôi  là  hiệp.  Chúng  ta  học  Phật  chẳng  thể  học 

không, thấy tình hình trước mắt, chúng ta nên làm thế nào? 

Thế  giới  này  mọi  người  đều  hy  vọng  hòa  bình,  đều  mong  hài  hòa,  nhưng  mọi 

người đều không nghiêm chỉnh thực hành hài hòa. Hài hòa bắt đầu làm từ đâu? Phải làm 

từ bản thân mới được. Hy vọng mọi người hòa với mình, mình không cần hòa với người, 

như thế được không? Như thế có thể làm được không? Đây là việc không thể làm được. 

Đức Phật dạy chúng ta, ngài dạy tất cả hàng đệ tử cần nên tu Lục Hòa Kính, phải làm từ 

ngay bản thân. 

Căn cứ lý luận điều thứ nhất trong Lục Hòa Kính là:  “Kiến Hòa Đồng Giải”. Điều 

quan  trọng  nhất  trong  Kiến  Hòa  Đồng  Giải  là  gì?  Thực  tế  mà  nói  đó  chính  là  ba  đoạn 

trước trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của quốc sư Hiền Thủ. Vũ trụ từ đâu mà có? 

Tinh cầu từ đâu mà  có? Vạn vật từ đâu mà có? Nó liên quan gì với ta? Hiểu rõ những 

điều này rồi thì kiến giải của chúng ta sẽ tương đồng, cách nhìn của chúng ta sẽ giống 

nhau. Kiến Hòa Đồng Giải phải được xây dựng nền tảng từ đây. Trong kinh Hoa Nghiêm 

đức Phật dạy , đầu tiên Ngài giúp chúng ta kiến lập nền tảng cơ bản: Hiển nhất thể. Hiển 

thị ra, biến pháp giới hư không giới, khắp vũ trụ này cùng ta là một thể, thể tự tánh thanh 

tịnh viên minh. Ta nói khắp vũ trụ này với ta là một nhà, một nhà vẫn còn có cự ly đấy, 

vẫn còn có những phân tử bất đồng, nên không phải một nhà mà là một thể. 

Những năm gần đây, từ năm 1999, hơn mười năm rồi, nhiều tôn giáo khác nhau có 

sự qua lại, chúng tôi mong rằng tôn giáo đoàn kết, tôn giáo có thể hài hòa tương xứ, giúp 

nhau hóa giải xung đột, thúc đẩy xã hội an định, thế giới hòa bình. Chúng ta xây dựng 

trên quan niệm gì? Ngoài Phật giáo ra tất cả các tôn giáo khác đều khẳng định có vị thần, 

vị thần sáng tạo vũ trụ, là chủ tạo vật. Trong Phật giáo thì không có, điều này quí vị nên 

biết. Đạo Phật nói về cái gì? Nói về thể tự tánh thanh tịnh viên minh, đây chính là chủ tạo 

vật mà Phật giáo nói. Đó là gì? Là tự tánh.  Khi Phật giáo chưa truyền vào Trung quốc, 

người xưa nói: “bổn tánh bổn thiện”. Tam Tự Kinh nói: “nhân chi sơ tánh bổn thiện”, 

thiện ở đây có nghĩa là gì? Thiện chính là thanh tịnh viên minh mà Phật giáo nói. Thiện 

đây không phải đối với ác, mà thiện có nghĩa là rất hay, hay vô cùng, nó có nghĩa là như 

vậy. Đạo Phật dùng bốn chữ thanh tịnh viên minh để giải thích về thiện. Đây là bản thể 

của vũ trụ vạn hữu, nó là vĩnh hằng, bất sanh bất diệt. Chúng tôi tiếp xúc với tôn giáo, 

chúng tôi khẳng định, thần và thượng đế mà họ nói, chính là thể tự tánh thanh tịnh viên 

minh. Tôi nói: “Chúng tôi thừa nhận, trong vũ trụ có một vị chân thần, là chủ tạo vật, 

chân thần có trí huệ viên  mãn, quí  vị  chấp nhận chăng?  ”  “Được!”  Họ đều khẳng định 

như vậy. “Chân thần có trí huệ viên mãn, chân thần có thần thông quảng đại. Quí vị có 

tin chăng? ” “Tin!” “Chân thần có thể thiên biến vạn hóa”. Họ đều tin cả! Tôi nói thế thì 

10 Tập 52 

42 



tốt, vấn  đề  được  giải  quyết  rồi, tiền  đề  của  chúng  ta  giải  quyết  được  rồi. Tất  cả những 

người sáng lập ra tôn giáo, đều là hóa thân của chân thần, cho nên tôn giáo là một nhà. 

Đầu tiên tôi cứ tưởng là phải trải qua biện luận, rất nhiều người muốn đến tranh luận, rốt 

cuộc mười mấy năm rồi tiếp xúc với rất nhiều tôn giáo, đều tin tưởng, đều khẳng định, 

chưa bao giờ có sự tranh luận, đây là việc tốt! Thật sự những người này có trí huệ, họ 

vừa nghe là hiểu liền. 

Vì sao chân thần lại kiến lập ra nhiều tôn giáo như vậy? Bởi ngày xưa phương tiện 

giao thông không có. Quí vị xem một trăm năm trước, tôi biết ở Đại Lục, người thôn quê 

suốt  đời chưa bước chân vào thành phố, cho đến chết cũng không qua lại với những thôn 

bên cạnh, không gian hoạt động của họ chỉ có một chút xúi đó thôi, giao thông bất tiện, 

chẳng có truyền thông. Thần muốn giáo hóa những người này, chỉ còn cách hiện ra nhiều 

thân,  ở  trong  các  quần  tộc  khác  nhau,  văn  hóa  khác  nhau,  nên  thần  phải  hiện  ra  môi 

trường giống như họ, ở đó hướng dẫn họ. Quí vị quan sát kỹ điển tích của tất cả tôn giáo, 

tương đối giống nhau, bảy mươi phần trăm là tương đồng, ba mươi phần trăm bất đồng là 

gì? Là cách sinh hoạt của họ không giống, bối cảnh văn hóa khác nhau, nhưng phương 

hướng mục tiêu hoàn toàn tương đồng, nhân từ bác ái, tổng mục tiêu tương đồng, Đạo 

Phật nói đại từ đại bi. Người xưa để đối phó với một số nghi vấn họ đã nói rất hay. Có 

người hỏi: “Thế nào là Phật giáo?” Tổ sư trả lời: “từ bi vi bổn, phương tiện vi môn”, đó 

là Phật giáo. 

Quí vị xem Tân Cựu Ước, Tân Cựu Ước là kinh điển y cứ của ba tôn giáo. Đạo Do 

Thái y vào Cựu Ước, đạo Cơ Đốc y vào Tân Ước, đạo Thiên Chúa học cả Tân Cựu Ước. 

Trong cuốn sách đó nói gì? Quan trọng nhất là: thần yêu thương con người, thượng đế 

yêu  thương  con  người,  họ không nói là yêu  thương tín đồ, mà  yêu  thương  con người, 

giống như ý nghĩa đại từ đại bi trong Phật giáo vậy. Trên thế giới vẫn còn một tôn giáo 

lớn nữa là Hồi giáo, tín đồ hơn mười ức người, bộ kinh quan trọng là kinh Cổ Lan, đầu 

tiên  chắc  chắn  có  câu:  “  chân  chủ  thật  sự  là  nhân  từ”.  Đó  chẳng  phải  giống  nhau  sao? 

Phương  hướng  mục  tiêu  hoàn  toàn  như  nhau!  Chỉ  là  nhưng  tiểu  tiết  trong  cuộc  sống 

không giống nhau thôi. Cho nên tôn giáo có thể đoàn kết, tôn giáo có thể cứu quả địa cầu 

này. Họ tôn sùng sự cầu nguyện, cầu nguyện có hiệu quả chăng? Có hiệu quả! Nhưng đó 

là trị ngọn, chứ chẳng phải trị gốc. Tai họa trước mặt thật sự hóa giải được, tai họa lớn 

thành tai họa nhỏ, tai họa nhỏ thành không có nữa, thật sự có hiệu quả. Nhưng khi không 

cầu  nguyện  thì  nó  lại  xuất  hiện, cho  nên nó không phải là  trị  gốc. Trị  gốc  là sao?  Đạo 

Phật nói trị gốc, trị gốc là giảng kinh thuyết pháp. Ngày nào cũng giảng khiến mọi người 

khai ngộ, ngày nào cũng học, chúng ta thật sự gặt hái được hạnh phúc mỹ mãn của đời 

người. Người xưa hiểu được, trước khi Phật giáo truyền vào Trung Quốc, lão tổ tông biết 

: “kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”. Người xưa chú trọng nhất là giáo dục. Giáo dục 

bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ thai giáo. Khi người mẹ mang thai, thai nhi còn trong bào thai 

Tập 52  104

3 



vẫn chưa ra đời, nhưng nó đã đang học rồi. Sự việc này được người thời nay phát hiện ra. 

Bác sỹ tâm lý ở phương tây dùng thủ đoạn thôi miên, khiến cho người ta trở lại lúc còn 

trong  bào  thai,  hỏi  cảm  giác  đó,  họ  đều  nói  ra  được.  Cho  nên  mới  biết  được,  khi  còn 

trong bào thai đã có đủ tri giác. Tâm tư, động tác, ngôn ngữ, cử chỉ của người mẹ đều 

ảnh  hưởng  đến  thai  nhi,  đều  ảnh  hưởng  đến  đứa  trẻ.  Như  thế  mới  thật  sự  khẳng  định 

rằng, việc thai giáo của người xưa rất có lý. Đứa trẻ từ khi chào đời, nó mở mắt ra là đã 

biết nhìn, biết nghe, nó đã bắt đầu học rồi đấy! Cho nên người xưa chú trọng cội rễ giáo 

dục, đứa trẻ từ khi ra đời cho đến ba tuổi, một ngàn ngày này là cội rễ giáo dục. Trong 

một ngàn ngày này phải cẩn thận chăm sóc nó. Tất cả những việc bất thiện, không được 

để nó nghe thấy, không được để nó nhìn thấy, không được để nó tiếp xúc. Cha mẹ phải 

trông coi kỹ, trước mặt nó, ngôn ngữ cử chỉ của cha mẹ phải hợp lý, phải có quy củ. Vì 

sao vậy? Vì đứa trẻ học theo mà. Cho nên dân tộc Trung hoa có bề dày lịch sử năm ngàn 

năm, năm ngàn năm trường trị cửu an, dân tộc này có trí huệ, có đức hạnh. Trên thế giới 

bốn nền văn minh lớn, ba không còn nữa, duy có Trung quốc còn tồn tại. Đạo lý gì vậy? 

Giáo dục, hiểu được giáo dục, hoàn toàn tương đồng với tư tưởng giáo dục của đức Phật. 

Thật  bất  hạnh,  sau  khi  Mãn  Thanh  mất  nước,  xã  hội  loạn  động,  vừa  mới  thống 

nhất, người  Nhật  lại xâm  lược  Trung  Quốc, phát  động tám  năm  chiến tranh, khiến  cho 

nền  văn  hóa  truyền  thống  Trung  Quốc  biến  mất, hàng  ngày  chúng  ta  chạy  nạn, bỏ  qua 

mất  nền  giáo  dục  truyền  thống,  cho  đến  ngày  nay  vẫn  không  cách  nào  phục  hồi  được. 

Nền giáo dục ngày xưa là giáo dục Nho Thích Đạo. Nho gia nói lên luân lý đạo đức, Đạo 

gia nói lên nhân quả, Phật pháp thì viên dung cả Nho và Đạo, và hướng thượng nâng lên 

một lớp nữa, siêu việt lục đạo, siêu việt thập pháp giới. Nói về văn hóa truyền thống của 

Trung  quốc,  không  tách  rời  Phật  giáo,  ngay  cả  nước  ngoài,  như  tiến  sỹ  Thang  Ân  Tỷ 

người Anh nói rất rõ:  “tâm lượng người Trung Quốc lớn, triều Hán tiếp nhận văn hóa dị 

tộc, chính là nói đến Phật giáo, là văn hóa Ấn Độ, truyền đến Trung Quốc người Trung 

quốc tiếp nhận, nghiêm chỉnh học tập. Phật pháp đã khiến cho văn hóa truyền thống của 

Trung quốc phong phú.” Đây là lời Thang Ân Tỷ nói. Dung hợp thành một thể. 

Nền  tảng  của  Nho  Thích  Đạo  tương  đồng,  đều  nói  về  hiếu  thân  tôn  sư.  Người 

trung quốc rất chú trọng. Nền tảng Phật pháp được kiến lập trên hiếu thân tôn sư. Quí vị 

xem Tịnh Nghiệp Tam Phước có ghi: “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”, đặt ở 

câu đầu tiên. Cho nên người Trung quốc thích đạo Phật là có lý.  Lão tổ tông của chúng 

ta dạy giống như đạo Phật dạy, hoàn toàn tùy thuận tánh đức, tùy thuận tự tánh. Đây là 

điều rất hay! 

Từ triều Hán, có hai thể hệ giáo dục rất rõ ràng. Giáo dục nhà Nho là do chánh phủ 

thúc đẩy, tể tướng dẫn đầu, cả nước thúc đẩy nền giáo dục nhà Nho. Giáo dục của Phật 

giáo là hoàng đế thúc đẩy, hoàng đế chỉ đạo, cho nên đạo tràng của Phật giáo, đều gọi là 

10 Tập 52 

44 



Tự.  Tự  là  đế  vương  chuyên  dùng.  Quí  vị  đến  tham  quan  cố  cung  ở  Bắc  Kinh, thì  thấy 

được. Tự là danh xưng trong cơ cấu làm việc của chánh phủ. Vì sao lại dùng Tự? Tự là 

thiết lập vĩnh cửu không được phế trừ. Dưới tể tướng thì dùng bộ, nhưng nó có tăng có 

giảm, có thể phế trừ, có thể tăng gia. Tự là vĩnh hằng không được biến động, đây là tôn 

trọng vậy. Dưới hoàng đế có chín tự. Phật giáo truyền vào, cũng gọi là tự, nên biến thành 

mười tự. Do đế vương chỉ đạo nên truyền bá nhanh hơn Nho. Quí vị xem mỗi huyện chỉ 

có một miếu Khổng Tử, nhưng chùa Phật không biết bao nhiêu ngôi. Hoàng thượng dẫn 

đầu làm mà! Lịch đại đế vương, hầu như đại đa số là quy y cửa Phật, đều lễ bái người 

xuất gia làm thầy, xưng là quốc sư, như Hiền Thủ quốc sư, Thanh Lương quốc sư, là thầy 

của hoàng thượng đó! Đây là chú trọng giáo dục vậy! 

Chúng ta ngày nay nói hóa giải tai họa, muốn trị gốc, trị gốc thì phải nương vào 

giáo dục. Tôn giáo nhất định phải giáo dục, làm công việc giáo dục tôn giáo. Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni khi còn tại thế, ngày nào ngài cũng giảng kinh thuyết pháp, không gián 

đoạn  ngày  nào.  Một  ngày  không  phải  tám  tiếng  đồng  hồ,  chúng  ta  hiểu  rồi,  nhận  biết 

Phật giáo rồi, mới bội phục ngũ thể đầu địa. 

Thầy  tôi  là  Chương  Gia  đại  sư  khuyên  tôi  xuất  gia,  dạy  tôi  học  theo  đức  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni.  Tôi  chấp  nhận. Đức  Phật  Thích  Ca Mâu  Ni  một  đời giảng kinh,  bắt 

đầu từ năm 30 tuổi cho đến năm 79 tuổi ngài viên tịch. 49 năm giảng kinh thuyết pháp. 

Năm 26 tuổi tôi bắt đầu học Phật, năm 33 tuổi thì xuất gia, xuất gia rồi là bắt đầu 

giảng kinh thuyết pháp, dạy Phật học viện. Năm nay 52 tuổi rồi. Phật giáo là giáo dục, 

chẳng  phải  mê  tín,  chẳng  phải  tôn  giáo.  Điều  này  cần  nên  hiểu,  Phật  giáo  là  giáo  dục. 

Cho nên thầy tôi muốn tôi đi con đường này, tôi rất hoan hỷ, một đời dạy học. Khi mới 

học Phật thầy bảo tôi xem cuốn sách gì? Xem cuốnThích Ca Phổ, Thích Ca Phương Chí. 

Thầy nói với tôi: “ Chú muốn học Phật, đầu tiên chú phải nhận biết đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni. Nếu chú không nhận biết, chú sẽ đi sai đường”. Sự hướng dẫn này vô cùng quan 

trọng.  Ngài  không  hề  dạy  tôi  đọc  kinh  gì,  niệm  chú  gì,  ngài  dạy  tôi  xem    Thích  Ca 

Phương Chí, Thích Ca Phổ. Trong Đại Tạng Kinh có, do người triều Đường viết. Sau khi 

nhận biết rồi mới hiểu, Ngài là con người, chẳng phải là thần, cũng chẳng phải là tiên. 

Người Ấn Độ xưng là Phật, người xưa xưng là thánh nhân, cùng một ý nghĩa. Phật là gì? 

Phật có nghĩa là giác ngộ. Thánh là gì? Thánh có nghĩa là hiểu rõ. Quí vị xem hiểu rõ và 

giác  ngộ  cùng  một  ý  nghĩa.  Người  trung  quốc  tôn  xưng  Khổng  Tử  Mạnh  Tử  là  thánh 

nhân, ở Ấn độ tôn xưng ngài Thích Ca là Phật. Phật chính là bậc thánh nhân mà người 

xưa nói, Bồ Tát chính là hiền nhân mà người xưa nói. A La Hán người trung quốc gọi là 

quân tử. Là danh xưng học vị, điều này quí vị cần hiểu rõ ràng, thì quí vị mới thật sự đạt 

được lợi ích của Phật pháp, quí vị mới biết trong đây không hề có một chút mê tín nào. 

Đế vương ngày xưa thông minh, nếu mê tín thì sao họ chấp nhận? Từ nước ngoài truyền 

Tập 52  104

5 



đến, trí huệ chân thật,  giao lưu là thấy bội phục ngũ thể đầu địa thôi, như thế nên mới 

tiếp nhận. 

Ngày nay chúng ta là đệ tử Phật, đã biến Phật giáo thành tôn giáo, có xứng đáng 

với  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  chăng?  Địa  vị  của  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  thầy 

giáo, giống như Khổng Tử, khi còn tại thế, hữu giáo vô loại. Khổng Tử còn nhận chút 

học  phí,  đức  Phật  Thích  Ca  không  nhận  học  phí,  là  thầy  giáo  tình  nguyện.  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni có địa vị gì? Là thầy giáo tình nguyện ở xã hội đa nguyên văn hóa, thật 

đáng để người ta tôn kính! Ngày nay đưa Ngài vào tôn giáo, đưa Ngài vào mê tín, những 

người đệ tử đời hậu thế như chúng ta có đáng chết không hả? 

Đạo tràng, tự viện, am đường ngày xưa, vào thời đại Càn Long còn phổ biến dạy 

học, nơi đó là gì? Là trường học đấy. Tôi nghĩ Phật giáo biến thành tôn giáo, biến thành 

mê tín, vào khoảng sau thời Gia Khánh, chưa đến ba trăm năm, khoảng hơn hai trăm năm 

thôi. Thật sự biến chất là vào thời Từ Hy, cho nên tội của Từ Hy rất nặng. Từ Hy cũng là 

một  Phật  tử  thuần  thành,  cũng  lạy  người  xuất  gia  làm  thầy,  nhưng  bà  ấy  mê  tín,  ba  ta 

không tin Phật, mà tin quỷ thần, thích xin xăm bói toán, như thế thì chẳng có cách nào 

nữa. Trước  thời  Từ Hy, trong  cung  đình đời  Thanh, mời  cao nhân  của  Nho  Thích  Đạo 

vào  trong  cung giảng  dạy. Đế  vương dẫn theo tần phi, văn võ đại thần, hàng ngày  học 

tập, tiếp nhận giáo dục. Sau khi Từ Hy nắm được chánh quyền, điều lệ này đã bị trừ bỏ, 

đổi thành gì? Đổi thành xin xăm. Người dân trên làm dưới bắt chước, hoàng thượng thái 

hậu,  lão  Phật  gia  đều  thích  thứ  này,  cho  nên  nhân  gian  đều  học  theo  xin  xăm,  không 

giảng kinh nữa, biến thành việc cầu an cầu siêu mất rồi. Cho nên từ Từ Hy đến nay mới 

hai trăm năm thôi, Phật giáo chìm đắm như thế đấy. Khiến chúng ta đau lòng quá! Điều 

này chẳng thể không biết. Chúng ta phải làm sao đây? Nhất định chúng ta phải học theo 

đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở đâu? Ở trong kinh điển. Quí vị 

xem hàng ngày chúng ta học kinh giáo học rất vui, cuộc sống của chúng ta vô cùng mỹ 

mãn. 

Năm xưa Phương Đông Mỹ tiên sinh nói với tôi: “học Phật là sự hưởng thụ cao 

nhất của đời người”. Tôi cám ơn thầy giáo. Thật vậy, đời này tôi hưởng thụ đến chỗ tối 

cao, là do thầy đã dạy tôi. Nếu thầy không dạy, thì chắc là tôi không có duyên với Phật 

rồi, tôi không thể tiếp xúc với Phật giáo. Tôi giống như đại chúng trong xã hội ngày nay 

vậy, đối với Phật giáo có thiên kiến, cho rằng là mê tín, cho rằng là tôn giáo, mà là một 

tôn giáo rất thấp trong tôn giáo. Vì sao vậy? vì  đa thần giáo, cái gì cũng lạy. Tôn giáo 

cao cấp chỉ có một chân thần, tôn giáo thấp thì ai cũng lạy. Điều này sai lầm rất lớn! Nếu 

không có Thầy Phương sửa đổi, thì miên viễn tôi không thay đổi. Cho nên tôi gặp được 

ba thầy giáo tốt. Thứ nhất là thầy Phương Đông Mỹ, thứ hai là Chương Gia đại sư. Sau 

khi Chương Gia đại sư vãng sanh, tôi theo thầy Lý. Theo thầy Phương là lớp vỡ lòng, ba 

10 Tập 52 

46 



năm theo Chương Gia đại sư là xây dựng nền móng, sau này theo thầy Lý mười năm, 

giảng kinh thuyết pháp là do Thầy Lý dạy. Con đường này chính xác! 

Xã  hội  ngày  nay,  tôi  thấy  có  sáu  dạng  Phật  giáo,  đó  là  hình  thức  của  Phật  giáo. 

Thứ nhất là giáo của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, chúng ta kế thừa, đó là giáo dục, giáo 

dục của đức Phật. 

Thứ hai là tôn giáo Phật giáo, rất nhiều, rất phổ biến. 

Thứ  ba  là  học  thuật  Phật  giáo.  Tôi  cũng  đã  từng  làm  qua,  mang  kinh  Phật  dạy 

trong trường đại học, gọi là triết học kinh Phật, tôi còn nhớ tôi đã dạy năm năm.  Học 

thuật Phật giáo đấy! 

Ngày  nay  còn  có  du  lịch  Phật  giáo,  tôi  thấy  được  ở  Đại  Lục,  du  lịch  thăm  quan 

Phật giáo. 

Xí  nghiệp  Phật  giáo,  mở  ra  rất  nhiều  tự  viện  dây  chuyền,  dùng  phương  thức  xí 

nghiệp để quản lý, nghe nói còn mang ra chợ nữa. 

Cuối cùng là tà giáo Phật giáo. Tổng cộng là sáu loại. 

Quí vị học Phật, học loại nào vậy? Cần nên hiểu rõ ràng minh bạch, bằng không 

quí vị sẽ mê tín đấy! Nói đến đây, đạo tràng nhỏ của chúng tôi, đạo tràng nhỏ có quy củ, 

là đạo tràng làm công việc dạy học.  Hiệp đây là một đạo tràng dạy học. trên địa cầu này 

Phật giáo rất nhiều, người tin Phật trên toàn thế giới có đến sáu, bảy ức, có nhiều người 

tin Phật như thế, nhưng ngày nay người thật sự đi vào con đường giáo dục Phật giáo thì 

không có. Chúng ta phải dẫn đầu, chúng ta cần có một chỗ dẫn đầu, làm được có thành 

tích  rồi, khiến  cho những  đạo tràng khác  đến đây  xem  và  học  tập theo, từ  từ  thúc đẩy, 

làm  cho  nền  giáo  dục  của  đức  Phật  phục  hưng  trở  lại,  như  thế  là  đúng.  Thầy  Phương 

Đông Mỹ năm xưa đã nhiều lần nói với tôi, muốn phục hưng Phật giáo Trung Quốc, nhất 

định  phải  phục  hồi  là  chế  độ  tòng  lâm.  Chế  độ  tòng  lâm  được  kiến  lập  vào  đời  Tùy 

Đường. Đó là gì? Đó là đại học chính quy, khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế là 

tư nhân dạy học, như Khổng Tử vậy, chưa có cách dạy chánh thức này, truyền đến Trung 

quốc đây là cách mạng Phật giáo, khiến Phật giáo chánh quy. Quí vị xem trong tòng lâm, 

nghĩa là ngôi chùa lớn, phân phối chức vụ, chủ tịch, nghĩa là trụ trì, phương trượng là 

hiệu trưởng, hòa thượng thủ tọa là giáo vụ trưởng, lo việc giáo vụ, duy na lo việc huấn 

đạo, giám viện là quản tổng vụ. Hoàn toàn giống như trường học ngày nay vậy, chỉ là 

danh xưng bất đồng, nhất định chúng ta phải hiểu rõ, nhất định phải đưa Phật giáo trở về 

với dạy học, thì chúng ta sẽ không uổng công. Hy vọng quí vị học tập nghiêm chỉnh, học 

được Phật pháp rồi, thứ nhất thân tâm khỏe mạnh, già mà không suy, chẳng phải là tốt 

sao? Trên quốc tế hình tướng này khiến cho người ta ngưỡng mộ, tuổi tác rất lớn nhưng 

Tập 52  104

7 



xem ra chưa già, chuyện này bản thân mình có thể làm chủ được, quí vị không bị bệnh, 

sau đó có thể giúp cho việc hóa giải tai họa. Ngày nay tôn giáo đoàn kết, tôn giáo hỗ 

tương học tập, cho nên chúng tôi có ý mở trường, nhân duyên này chắc là thành thục ở 

Úc Châu, muốn mở trường đại học ở Úc Châu. Ở thôn Di Đà mở bệnh viện. Ngày nay 

chúng tôi đang quy hoạch, những việc này làm được rồi, đây là bộ mặt mới của Phật giáo 

trên  xã  hội  này,  chứ  chẳng  phải  là  mê  tín!  Chúng  ta  dẫn  đầu, từ  nhỏ  từ  từ  lớn  ra. Đây 

cũng là  quảng hiệp tự tại vô ngại vậy. Chúng ta học rồi thì phải biết dùng chứ, ánh sáng 

của đạo tràng chúng ta tỏa ra bốn phía, sẽ ảnh hưởng đến rất nhiều người. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



HẾT TẬP 52 

 

 

10 Tập 52 

48 



Tập 53 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên Tập: Bình Minh 

Giảng ngày 10 tháng 06 năm 2010 

Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội HongKong 



Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi  xuống.  Xin  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang năm mươi bốn, hàng thứ năm, bắt đầu xem từ chữ tam. 

 Tam,  nhất  đa  tương  dung  bất  đồng  môn.  Đại  Sớ  vân,  nhược  nhất  thất  chi  thiên 

 đăng, quang quang tương thiệp, cái nhất trung hữu đa, đa trung hữu nhất, thị vi tương 

 dung, nhi nhất đa chi tướng bất thất, thị vi bất đồng. 

Thập Huyền đúng là tướng chân thật của các pháp, chỉ có đức Như Lai ở quả địa 

mới thấy được rõ ràng. Ngày xưa đức Thế Tôn giảng kinh suốt bốn mươi chín năm, duy 

nhất trên hội Hoa Nghiêm, tuyên thuyết với đại chúng, dùng ngôn từ ngày nay nói cho 

thân thiết một chút, là chia sẻ với mọi người. Sau này ở hội A Hàm, Phương Đẳng, Bát 

Nhã, Pháp Hoa, Niết Bàn, ngài đều không nói đến nữa, đều không nói như vậy nữa. 

Pháp Hoa là thuần viên, Hoa Nghiêm là toàn viên, đương nhiên đều khế nhập cảnh 

giới này. Thật hiếm có, khoa học ngày nay, khoa học lượng tử lực học tối tân, đã chứng 

minh cho chúng ta thấy. Chứng minh điều gì? Chứng minh Thập Huyền Môn là có thật, 

chẳng  phải  giả.  Mỗi  một  môn  đều  là  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn.  Nhưng  môn  môn 

tương nhập, mỗi một môn đều hàm chứa chín môn còn lại, bất luận môn nào. Cho nên 

nói, một môn nhập rồi thì môn môn đều nhập. Xem trong mười môn này, môn nào khế 

hợp với căn cơ của mình, thì mình đi vào từ môn đó, giống như một chánh điện lớn, có 

mở mười cửa vậy. 

Nhập cảnh giới Hoa Nghiêm chính là nhất chân pháp giới, chính là minh tâm kiến 

tánh, trong tịnh độ tông là lý nhất tâm bất loạn, là nhập được cảnh giới này. 

Nhập có đốn nhập và tiệm nhập, dĩ nhiên đốn là hay, nhất ngộ nhất thiết ngộ. Ngày 

xưa đức Thế Tôn thị hiện cho chúng ta thấy là đốn ngộ. Vì sao có thể đốn ngộ? Bởi Ngài 

đốn xả, chỉ trong một niệm là buông bỏ hết vọng tưởng phân biệt chấp trước, sạch sẽ. 

Nếu quí vị hỏi phàm phu thành Phật, cần mất bao nhiêu thời gian? Nói thiệt với quí vị 

rằng,  chỉ  một  niệm!  Một  niệm   giác  phàm  phu  thành  Phật.  Giác  ở  đây  chúng  ta  có  thể 

dùng đề kinh của bộ kinh này giải thích. Đề kinh của bộ kinh này nói về tu hành, nói về 

Tập 53  104

9 



tu nhân, có năm chữ: “Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác”. Năm chữ này nghĩa là A Nậu Đa 

La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề,   là  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác. Tâm  Thanh  Tịnh 

thành Chánh Giác là A La Hán, Tâm Bình Đẳng thành Chánh Đẳng Chánh Giác là Bồ 

Tát,  Phật  thành  tựu  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Chính  là  chứ   Giác  này.  Chỉ 

trong một niệm! Chúng ta biết được phương pháp này, hiểu được đạo lý, tin chắc không 

nghi ngờ. Vấn đề ở chỗ nào? Vấn đề ở chỗ không buông bỏ được! Không buông bỏ được 

chính là bất Giác, không Bình Đẳng, không Thanh Tịnh. Với tình trạng như vậy, trong 

một đời muốn thành tựu, ngoài pháp môn niệm Phật ra, chẳng còn con đường thứ hai nào 

khác. Đây là sự thật, không dối gạt đâu! Đây là con đường tắt trong tiệm tu, một đời chắc 

chắn thành tựu. Thành tựu sớm hay  muộn, về thế giới cực Lạc có quả vị cao hay thấp, 

vẫn ở chỗ buông bỏ. Thế mới biết được việc buông bỏ quan trọng mức nào. Vì sao đức 

Phật lại nhấn mạnh việc buông bỏ như vậy? Bởi trên thế gian này tất cả đều là giả! Bây 

giờ  quí  vị  muốn  quay  về  chân  tánh,  trong  chân  không  có  giả,  cho  nên  những  thứ  giả 

không mang đi được. Nhất định phải hiểu đạo lý này! Cống cao ngã mạn là giả, ý niệm 

đố kỵ cũng là giả, tham sân si cũng là giả, chẳng có gì là chân, vì sao không buông bỏ đi? 

Buông bỏ thì niệm Phật có phần nắm chắc, buông bỏ phẩm vị rất cao. Tam bối cửu phẩm 

vãng sanh. Thiện Đạo đại sư nói rất hay: “tổng tại ngộ duyên bất đồng”, ngoài ra không 

có nguyên nhân gì đặc biệt cả. Bạc địa phàm phu nếu ngộ duyên thù thắng, thì có thể 

trong một đời này, sẽ sanh về Thật Báo độ thượng phẩm thượng sanh, không khác gì Đức 

Phật Thích Ca và Lục Tổ Huệ Năng. Sanh về Thật Báo Trang Nghiêm độ ở thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, thượng thượng phẩm vãng sanh. Không buông bỏ được là vì sao? Vì 

không  thật  sự  hiểu!  Làm  sao  đây?  Đọc  nhiều  kinh,  nghe  nhiều  kinh.  Nếu  thật  sự  học 

được chiêu tu hành này của bậc cổ nhân, “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, thì 

quí vị sẽ thành tựu. Cho nên người chân thật niệm Phật, không phải làm giả đâu nhé. Cái 

cần buông bỏ phải buông bỏ hết, cái không nên buông bỏ phải giữ cho kiên cố. Pháp môn 

này dạy chúng ta chấp trì danh hiệu. Chấp là chấp trước, trì là bảo trì, cũng có nghĩa là 

chấp trì một thứ: “lục tự hồng danh”, thì chắc chắn quí vị đắc sanh tịnh độ. Trong tâm có 

Phật, tâm ức niệm, khẩu xưng danh, thân lễ kính, tâm cung kính không được gián đoạn. 

Chúng ta không đối diện với tượng Phật, vậy tâm cung kính còn hay mất? Vẫn còn! Làm 

sao có thể sanh khởi? Quí vị không biết, nếu quí vị thật sự biết tất cả chúng sanh vốn là 

Phật. Họ là vị Phật nào vậy? Chúng ta niệm Phật A Di Đà, thì họ chính là Phật A Di Đà. 

Phật A Di Đà ở ngay trước mặt quí vị, Phật A Di Đà ở ngay cạnh quí vị, ở xung quanh 

quí vị. Tất cả chúng sanh không có ai chẳng phải là Phật Di Đà. “Một là tất cả, tất cả là 

một”. Đây là chân tướng sự thật! Nếu quí vị hỏi là đạo lý gì vậy? Trong kinh Đức Phật 

đã dạy rất rõ ràng: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, Phật A Di Đà cũng là một pháp, Ngài 

cũng từ tâm tưởng sanh. Nếu thật sự hiểu được, tất cả chúng sanh, tất cả người, tất cả 

động vật, tất cả thực vật, hoa cỏ cây cối, sơn hà đại địa, tất cả đều là báo thân của đức 

Phật A Di Đà, quí vị khẳng định, nhận biết thì sẽ chứng được báo thân, báo thân của đức 

10 Tập 53 

50 



Phật Di Đà. Một nguyện lễ kính chư Phật của Bồ Tát Phổ Hiền là quí vị viên mãn. Nếu 

quí vị còn phân biệt, đây là Phật A Di Đà, còn đó không phải, thì nguyện này của quí vị 

không được viên mãn. Một là tất cả, tất cả là một là đại viên mãn. 

Tôi không tu tịnh độ, tôi tu pháp môn khác, có thể được vãng sanh chăng? Được! 

Pháp môn tịnh độ rất lớn. Trong “tam bối vãng sanh” đoạn cuối cùng nói về người tu đại 

thừa.  Câu  này  rất  quan  trọng,  người  tu  theo  tiểu  thừa  không  thể  vãng  sanh,  không  phù 

hợp  với  điều kiện  của  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  ở  đó  là đại thừa, chứ  chẳng phải 

tiểu thừa, người học tiểu thừa không thể vãng sanh. 

Thế nào là tiểu thừa? Chỉ cầu tự lợi, không nghĩ đến việc lợi tha, đó là tiểu thừa! 

Đại thừa là tâm đại thừa, nghĩ đến mình đồng thời cũng nghĩ đến tất cả chúng sanh, đó là 

đại thừa. Tôi muốn thành tựu mình, đồng thời cũng muốn thành tựu tất cả chúng sanh. 

Nhất đa không trở ngại, hà tất phải đố kỵ? Đối với người mà quí vị đố kỵ đó phương hại 

không  lớn,  họ  niệm  Phật  vẫn  có  thể  được  vãng  sanh,  nhưng  bản  thân  quí  vị  thì  không 

được vãng sanh, sự tổn hại này quá lớn! Nếu quí vị là người hiểu biết, sửa đố kỵ thành 

tán thán, tùy hỷ công đức, thì quí vị là người rất giỏi! Bản thân quí vị tu tập, người khác 

tu tập, đều có một phần công đức trong sự tu trì của quí vị. Vì sao vậy? Vì tùy hỷ công 

đức. 

Chúng ta  học đoạn này, môn này gọi là “nhất đa tương dung bất đồng môn”. Đại 

Sớ là kinh Hoa Nghiêm, là Sớ Sao của Thanh Lương đại sư, ngài dùng một ví dụ, ví như 

một  căn  phòng,  căn  phòng  này  có  một  ngàn  ngọn  đèn.  Căn  phòng  này  tương  đối  lớn, 

giống như cung điện vậy. 

Lần này tôi đi tham vấn La Mã, ngày xưa cũng đã từng đến tham vấn qua, nhưng 

không có ấn tượng gì mấy, lần này đi ấn tượng rất sâu sắc. Đặc biệt đến xem thần điện 

của La Mã cổ, một căn phòng ngàn ngọn đèn, chẳng phải giả, là có thật đấy. 

“Quang quang tương thiệp”. Ánh sáng của mỗi ngọn đèn đều chiếu khắp đại điện. 

Trong một ngọn đèn có ánh sáng của nhiều ngọn đèn. 

Đây là tương dung, “nhất trung hữu đa”,  “đa trung hữu nhất”. Nhưng mỗi ngọn 

đèn vẫn là mỗi ngọn đèn, đèn không hề hỗn hợp. 

“Nhất đa chi tướng bất thất”, là bất đồng, trong đồng có bất đồng, trong bất đồng 

có đồng. Đồng và bất đồng là một chẳng phải hai, nếu như quí vị lãnh hội được chân 

tướng này. 

Chúng ta xem qua phần giải thích một chút. 

Tập 53  105

1 



“Hoa Nghiêm Lô Giá Na Phật phẩm vân, dĩ nhất quốc độ mãn thập phương, thập 

 phương nhập nhất diệc vô dư, thế giới bổn tướng diệc vô hoại, vô tỉ công đức cố năng 

 nhĩ.” 

“Nhất Phật quốc”.Kinh Hoa Nghiêm muốn ám chỉ thế giới Hoa Tạng của đức Phật 

Tỳ Lô Giá Na. Chỗ chúng ta ngày nay đang ở đây, là thế giới Ta Bà của đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni, ở phương tây của thế giới Ta Bà có một thế giới, là thế giới Cực Lạc của đức 

Phật A Di Đà. Trong thế giới Hoa Tạng có Ta Bà chăng? Có! Có Cực Lạc chăng? Có! Vì 

sao vậy? Bởi là nhất đa tương dung bất đông môn, thì sao không có! 

Trong sát độ của mười phương tất cả chư Phật, một Phật sát cũng giống như một 

ngọn đèn vậy. Vũ trụ này được ví như một căn phòng, không chỉ ngàn ngọn đèn, mà vô 

lượng vô biên, vô số vô tận sát độ của chư Phật, đều ở thế giới Hoa Tạng. Chúng ta đã ở 

thế giới Hoa Tạng từ lâu rồi. Đúng vậy, bản thân mình ngu mê bất giác. Vì ở trong sát độ 

của chư Phật chẳng có không gian, không có không gian thì không có cự ly. Ở đâu vậy? 

Chính  ngay  đây!  Không  có  thời gian thì chẳng có trước sau.   Ngày  nay  chúng  tôi  nói 

những lời này, những người thường cùng nhau học tập kinh Hoa Nghiêm thì không sao, 

thì quí vị sẽ có một khái niệm rất rõ ràng, một là tất cả, tất cả là một, một và tất cả không 

hai. Đây là sự thật chẳng phải giả đâu! Khẳng định vũ trụ và mình là một thể, từ bi trong 

tự tánh tự nhiên lưu xuất ra, nếu quí vị không có sự nhận biết này, thì tâm từ bi chẳng thể 

sanh khởi. Nếu quí vị nhận biết cha mẹ là người thân của mình, con cái là người thân, đối 

với  họ  có  thể sanh  khởi  tâm  từ  bi. Nếu  quí vị  thật  sự  hiểu  được  kinh  Hoa  Nghiêm, thì 

ngày nay chúng ta sống trên quả địa cầu này, một bông hoa một cọng cỏ, cây cối hoa cỏ 

trên  địa  cầu  này,  cùng  với  mình  là  một  thể,  còn  thân  hơn  cha  mẹ  con  cái  nữa.  Chẳng 

những cùng hoa cỏ cây cối, mà cùng sơn hà đại địa, cùng với hiện tượng tự nhiên đều là 

một thể. “Ái tâm biến pháp giới, thiện ý mãn nhân gian”. Đó là gì? Đó là từ tự tánh lưu 

xuất ra. “pháp nhĩ như thị”, nó vốn là như vậy mà, hiểu rõ thì nó lưu xuất ra. Phật là gì? 

Phật là một người hiểu rõ. Quí vị hiểu rõ thì quí vị thành Phật. Ngày nay chúng ta hiểu, 

nhưng tập khí phiền não vẫn còn, vẫn chưa buông bỏ được, Thiên Thai đại sư nói là là 

Phật. Thiên Thai đại sư nói Phật có sáu loại. Quí vị thuộc loại nào? 

“ Quán hành tức Phật”. Bây giờ quí vị đang đi trên con đường thành Phật, tuy chưa 

đến đích, nhưng quí vị đi trên con đường chánh đạo, con đường thành Phật. Vậy còn một 

bước chưa đi tới? Một bước chưa đi tới là  danh tự tức Phật.  Tất cả đều nói về quá trình 

học tập. Đứng về lý mà nói, thì quí vị vốn là Phật, không sai chút nào. Kinh Hoa Nghiêm 

dạy rằng: “tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí” .chính là nghĩa này, đây là điều những bộ 

kinh khác không có.  Tình  là hữu tình chúng sanh, chúng ta thường nói là động vật,  tình 

 dữ vô tình,  vô tình là thực vật, khoáng vật, hiện tượng tự nhiên.  Đồng viên chủng trí,  đây 

là thật tướng của các pháp. Nếu như chúng ta không học Hoa Nghiêm một thời gian dài 

10 Tập 53 

52 



như thế, thì những lời này chúng ta nghe không hiểu, nghe rồi sẽ phiền não, sẽ có ý kiến. 

Hơn bốn ngàn tiếng học tập đấy, cho nên bây giờ chúng ta nghe hiểu được, nghe rất hoan 

hỷ. Tuy biết mình chưa làm được, nhưng cũng sanh tâm hoan hỷ. Trước mắt điều quan 

trọng nhất , làm thế nào để ta nhập được cảnh giới này? 

Đức Phật dạy chúng ta: “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”.Trường là bao 

lâu?  Nếu quí vị thật tu, thật sự nghe lời, bình thường mà nói ba năm là đủ, có thể nhập 

được cảnh giới này. Nếu như còn một chút giải đãi, còn một chút tập khí, thì năm năm, 

mười năm, hai mươi năm, ba mươi năm, chẳng có ai không thành tựu! Học Phật cần nên 

nắm chắc không buông, biết được trong mỗi thế giới, đều có thế giới Ta Bà của đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, đều có quả địa cầu này. Đến bất kỳ quả địa cầu nào cũng có thể tìm 

thấy chúng ta. Thân của chúng ta không biết có bao nhiêu. Thật sự giống như kính vạn 

hoa, xuất sanh vô tận vậy. Nghe không hiểu, nghe không hiểu chẳng nên hỏi, Đức Phật 

không nói dối, quí vị tin được, đó là thiện căn. Quí vị không muốn nghiên cứu nó, tôi tin, 

tôi chẳng cần phải nghiên cứu, không cần nói đạo lý gì hết. Thế thì quí vị có trí huệ đấy! 

Trí huệ gì vậy? đây gọi là căn bản trí. “bát nhã vô tri, vô sở bất tri”. Phương pháp tu học 

như vậy, chắc chắn phiền não ít, trí huệ nhiều. phiền não càng ngày càng ít, vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước, ngày càng ít. Tâm càng ngày càng thanh tịnh, càng ngày càng bình 

đẳng. Tâm thanh tịnh bình đẳng sanh trí huệ, thì người đó sao không có trí huệ được! 

Nếu quí vị muốn tìm nguyên nhân vì sao có hiện tượng này? Sao đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni  lại  nói  như  vậy?  điều  này  rất  đáng  sợ!  Đáng  sợ  điều  gì?  Đáng  sợ  là  đời  này  quí  vị 

không thể thành tựu được, đời sau tiếp tục phải làm tiếp. Chúng ta có lý do để tin tưởng, 

quí vị cùng nhau học tập nơi đây, ngày nay có ti vi, có Internet, hoan hỷ đến học tập, đời 

đời kiếp kiếp trong quá khứ, đã tu thành thiện căn phước báo nhân duyên. Nhưng vì sao 

hiện tại đây tu tập nhiều như thế mà chưa được vãng sanh, chưa được thành tựu? 

Có  hai  nguyên  nhân,  thứ  nhất  không  buông  bỏ  được  tình  chấp,  thứ  hai  là  sở  tri 

chướng, không buông bỏ được nghiên cứu, luôn luôn đánh dấu hỏi cho đến cùng, cho 

rằng mình biết rồi.  Không sai! Quí vị biết đó là thường thức, người thời nay gọi là Phật 

học, vì quí vị không học Phật, cho nên chẳng có phần ở tây phương tịnh độ, học Phật thì 

có phần. Chúng ta cần chân thật học Phật, chẳng nên tiểu hiểu về Phật học. Đối với tất cả 

pháp mà đức Thế Tôn nói, từng câu từng chữ đều từ tự tánh lưu xuất ra, ta thâm tín bất 

nghi. Người này có phước, người này có định, định là phước. Định lâu rồi, những tập khí 

phiền  não,  không  cần  buông  bỏ  thì  tự  nhiên  nó  cũng  biến  mất,  quí  vị  ở  trong  định  tự 

nhiên những thứ này không còn, cửa giác ngộ mở ra. Kiếp đây, trong thế gian này không 

mở được cửa giác ngộ, khi vãng sanh về thế giới Cực Lạc, chắc chắn cửa giác ngộ sẽ mở 

ra, đại triệt đại ngộ. Đây đều là chân tướng sự thật. cho nên tướng của mỗi người đều độc 

lập riêng, chẳng hề hỗn hợp một chỗ, giống như trong chánh điện có ngàn ngọn đèn, ánh 

sáng của mỗi ngọn đèn, đều chiếu khắp cả chánh điện, đây gọi là tương dung. Mỗi ngọn 

Tập 53  105

3 



đèn đều độc lập riêng, quí vị tắt đèn đi, ánh sáng của nó không còn nữa, ánh sáng của nó 

không tương dung với ánh sáng của những ngọn đèn khác, thắp ngọn đèn trở lên thì nó 

lại tương dung. Đa không trở ngại sự tồn tại của nhất, nhất không trở ngại sự tồn tại của 

đa. Vì sao vậy? vì nhất hay đa đều là giả, đều không có thật. Nếu là thật chắc chắn có sự 

trở ngại! Nó không có thật! Làm sao biết được nó không có thật? Quí vị đã học qua Hoàn 

Nguyên Quán thì chẳng phải rõ ràng rồi sao? Trong Hoàn Nguyên Quán nói cho chúng ta 

biết, nói rất rõ ràng. Từ nhất thể, danh từ trong kinh là “hiển nhất thể”, “khởi nhị dụng”, 

thể là chân, vĩnh hằng bất biến, thanh tịnh bình đẳng. Đại sư Huệ Năng thật sự khai ngộ, 

chẳng phải là khai giả , Ngài thấy tánh, tánh là thế nào? Ngài nói rất hay, nói cho chúng 

ta biết chân tánh là thanh tịnh, chân tánh là vĩnh hằng bất biến, chân tánh là viên mãn đầy 

đủ. Khi nó không hiển hiện, khi nó không hiện tướng, nhưng tự tánh có đầy đủ tất cả 

pháp. Tự tánh vốn là định, vốn không dao động, chính là tự tánh bổn định, câu cuối cùng 

là năng sanh vạn pháp. Không có gì hết, nhưng có thể hiện Thật Báo Trang Nghiêm độ 

của  chư  Phật  Như  Lai.  Đây  là  khái  niệm  vô  cùng  quan  trọng  đối  với  người  học  Phật 

chúng ta, đề cập đến Thật Báo Trang Nghiêm độ của chư Phật, bản thân mình phải biết, 

chúng ta và nó là một thể, chúng ta có phần. Trong pháp đại thừa mỗi câu mỗi chữ đều 

nói  về  chính  mình,    nói  về  người  là  nói  về  mình,  nói  về  mình  thì  người  khác  cũng  có 

phần. Nhất đa  bất nhị, nhất đa tương  dung. đa không trở ngại  sự  tồn  tại  của nhất, nhất 

cũng không trở ngại sự tương dung của đa. Pháp giới lý sự vô ngại, sự sự vô  ngại. Đây 

là chân tướng sự thật, khế nhập vào chân tướng sự thật này, quí vị thử nghĩ xem, thật 

hiếm có, quí vị ở nơi đây cùng nhau tu Lục Hòa Kính. Lục Hòa Kính là tánh đức, ai ai 

cũng có, mê thì không hòa, giác ngộ rồi tự nhiên sẽ hòa. Người giác ngộ không có vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  thì  sao  chẳng hòa?  Cùng  với  chư  Phật  Như  Lai  và pháp 

thân Bồ Tát không hai không khác. Ở trong  cung điện biến pháp giới hư không giới, đức 

Phật  phóng  hào  quang,  mọi  người  phóng  hào  quang,  bản  thân  mình  cũng  phóng  hào 

quang. Quí vị không phóng hào quang thì làm sao quí vị tồn tại được. Hào quang này nhà 

khoa học gọi là ba động. Vì sao gọi là ba động, bởi nó thật sự có hào quang. Vì sao? Vì 

thể của nó là Thường Tịch Quang, thì sao không có hào quang được! Hào quang từ đâu 

mà có? Từ Thường Tịch Quang! Trong tự tánh vốn có đầy đủ, cho nên các nhà lượng tử 

lực học gọi ba động cực kỳ vi tế đó là quang tử, nó có hình tướng, mắt thường nhìn thấy 

được. Nhìn thấy được đó là gì? Nhìn thấy được đó là vật chất! Nhưng quí vị cần nên biết, 

ba động cực kỳ vi tế đó, năng lượng trong tiểu quang tử này, là viên mãn, đều hàm chứa 

trong quang tử cực kỳ vi tế đó, thật không thể nghĩ bàn! 

Chúng ta thật sự thực hành được Lục Hòa Kính rồi, kỳ thật ở trong đạo tràng của 

chúng ta so ra dễ tu tập hơn, bởi mọi người đều nhận biết rõ ràng, đồng một thể tự tánh 

thanh tịnh viên minh. Điều thứ nhất trong Thập Huyền Môn nói: đồng thời cụ túc tương 

ưng môn. Vì nó là một sanh mạng thể cộng đồng, cho nên đồng thời cụ túc tương ưng 

10 Tập 53 

54 



môn,  môn  này  là  tổng  tướng.  Kế  đến  là  quảng  hiệp  tự  tại  vô  ngại  môn,  nhất  đa  tương 

dung bất đồng môn. Đây là biệt tướng. 

 “Nhất  Phật  sát  mãn  thập  phương”.  Ở  đây  nói  về  ba  động,  trong  Hoàn  Nguyên 

Quán cho chúng ta biết, nói về khởi nhị dụng, từ một thể khởi nhị dụng. Trong nhị dụng, 

chánh báo là mình,  y báo là hoàn cảnh, đây gọi là nhị dụng. Bất luận là chánh báo hay y 

báo, đều đang chấn động, không chấn động thì chẳng còn hiện tượng, là quay về Thường 

Tịch Quang, chấn động này chưa bao giờ ngừng nghỉ. Hiện tượng động đầu tiên của nó 

là châu biến pháp giới. Các nhà khoa học hiện nay vẫn chưa thể tìm thấy được,  vì tốc độ 

của ba động này quá nhanh. Nên nhớ là châu biến pháp giới, vừa động là châu biến pháp 

giới.  Tâm  của  chúng  ta  phải  tốt,  một  niệm  bất  thiện  cũng  châu  biến  pháp  giới,  đừng 

tưởng rằng người khác không biết, người biết được nhiều vô số, chẳng có ai là không 

biết, cho nên không thể có ý niệm bất thiện, không thể có ngôn từ bất thiện, mình phải 

nghiêm chỉnh tu tập. Nhìn thấy người khác bất thiện, đừng để trong lòng, không nên phê 

bình, không nên để trên miệng. Vì sao vậy? Bởi duy trì tâm thanh tịnh của mình, nếu để 

trong lòng thì tâm quí vị sẽ không thanh tịnh, sẽ biến thành thùng rác chứa những điều 

bất thiện, quí vị có muốn như vậy không? Đem tâm thanh tịnh của mình làm thùng rác 

của người khác, suốt ngày làm phiền người khác, tìm lỗi người khác, vừa động niệm, vừa 

mở  miệng là bỏ vào đó hết, chứa đựng quá nhiều, chứa đựng quá đầy rồi, cho nên bây 

giờ muốn phục hồi thanh tịnh, khó lắm! Kỳ thật tất cả đều là hư vọng. Thời gian tồn tại 

của một hạt quang tử rất ngắn, mỗi hạt đều chẳng tương can, đều độc lập riêng. Chỉ cần 

quí vị chịu buông bỏ thì nghiệp chướng sẽ tiêu trừ, tiêu nghiệp chướng thật khó, sám hối 

chẳng dễ dàng, là vì quí vị không hiểu rõ chân tướng sự thật. Hiểu rõ chân tướng sự thật, 

phục  hồi  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  của  chính  mình.  Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  vốn  có 

đầy đủ trong tự tánh. Trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật dạy: “tất cả chúng sanh đều có 

đức tướng trí huệ của Như Lai”, Như Lai chính là tự tánh, trí huệ chính là Thường Tịch 

Quang. Trong lượng tử lực học gọi là lượng tử, lượng tử có tiểu quang tử, quang đó là 

ánh sáng của tự tánh. Đức ở đây ngày nay nói là năng lực, là tài nghệ, năng lực là đức. 

Tướng hảo, nói đến tướng hảo, đầu tiên sẽ nghĩ đến chính mình, tướng mạo trang nghiêm 

đẹp đẽ, thân thể khỏe mạnh trường thọ, mỗi mỗi đều là vô lượng thọ. Hiện nay quí vị mê, 

bản thân quí vị không biết, chư Phật Bồ Tát giác ngộ, chư Phật Bồ Tát nhìn thấy quí vị là 

vô lượng thọ, mỗi hạt tiểu quang tử đều là vô lượng thọ. Quang tử đốt cháy rồi, khi ý 

niệm này vừa hiện tiền thì lập tức bị tiêu diệt, sau khi tiêu diệt rồi nó sẽ đi đâu? Nó lại trở 

về  Thường  Tịch  Quang,  từ  Thường  Tịch  Quang  sanh  khởi,  lại  trở  về  Thường  Tịch 

Quang. Các nhà khoa học ngày nay đang nghiên cứu, đang thảo luận, họ nói vũ trụ này, 

chín  phần  mười  vũ  trụ  không  thấy  nữa,  khoa  học  tìm  không  ra,  các  nhà  khoa  học  tìm 

được,  đại  khái  khoảng  10%,  còn  90%  hình  như  phồng  lên,  phồng  lên  đến  cuối  cùng 

không còn nữa. Sao cuối cùng không còn? Bởi nó trở về Thường Tịch Quang. Đức Phật 

Tập 53  105

5 



nói  rất  rõ  ràng, họ  còn đang hoài nghi. Thập  Huyền  Môn  để  cho họ  giảng, giảng  được 

thôi, chứ giảng không thấu triệt. Vì sao vậy? Bởi đó chẳng phải là cảnh giới của họ. Hiện 

tại vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của họ hoàn toàn chưa buông bỏ được, chưa buông 

bỏ mà chứng được, nếu là khoa học chứng được, vậy chúng ta có thể không cần học Phật 

học, mà  học  với  các nhà  khoa  học là được  rồi. Họ  nói  rất hay, nhưng họ  không  chứng 

được, họ không được lợi ích. Nếu thật sự chứng được, thì được lợi ích lớn, học mà không 

dùng được, thông thường người ta gọi là huyền học, quí vị không dùng được. Phật pháp 

là khoa học, khoa học và huyền học khác biệt nhau ở chỗ này, huyền học là học rồi mà 

không dùng được, nhưng Phật pháp học rồi thì dùng được, dùng trong cuộc sống sinh 

hoạt hàng ngày của quí vị. Dùng được là thế nào? Trong kinh đức Phật dạy: lìa khổ được 

vui. Tam khổ, Bát khổ đều đoạn hết, không còn khổ thì quí vị được đại tự tại, đại tự tại 

chính là lạc, bản thân mình làm chủ được. 

Tứ  đức  trong  tự  tánh  là  Thường  Lạc  Ngã  Tịnh.  Ngã  có  nghĩa  là  tự  tại,  là  vĩnh 

hằng, cho nên thân này không phải là ta, thân có sanh diệt, nó là hình tướng huyễn hóa 

của vọng tâm, nó không thật có. Khi mê, thân này chết rồi, thân này diệt rồi, linh hồn thì 

bất diệt. Thân diệt rồi nó đi về đâu? Hiện tượng vật chất này đi về đâu? Hiện tượng vật 

chất vốn không có, thì nó đi về đâu chứ? Trong kinh Lăng Nghiêm nói rất hay: “đương 

xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”, sanh diệt đồng thời đồng xứ, đồng thời đồng xứ. Cho nên 

trong kinh nói đồng thời tương ưng chính là nghĩa này. 

“Thập phương nhập nhất”,nhập vào một sát độ, một sát độ nhập thập phương, bổn 

tướng bất hoại. Vì sao bổn tướng bất hoại? trong đây có công đức không gì sánh bằng, 

công đức này là tự tánh, chỉ cho tánh đức. 

Dưới đây chúng ta thấy, Hoàng Lão cư sỹ đưa ra đoạn kinh nói về Thập Huyền 

trong  bổn  kinh:   Bổn  kinh  trung  Di  Đà  bảo  hương  phổ  huân  nguyện  văn  vân. Đây  là 

nguyện thứ bốn mươi ba trong bốn mươi tám nguyện.  Quốc độ sở hữu nhất thiết vạn vật, 

 giai dĩ vô lượng bảo hương hợp thành, kỳ hương phổ huân thập phương thế giới. Đây là 

nguyện thứ bốn mươi ba của đức Phật A Di Đà, nói lên hiện tượng vật chất của thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc.    Bỉ  quốc  vạn  vật trung  nhiệm  hà nhất vật  giai  vi  vô lượng bảo 

 hương sở thành, dĩ vô lượng hương nhập ư nhất vật, biểu nhất thiết pháp nhập ư nhất 

 pháp, biểu nhất đa tương dun. Nhất pháp dã bất hoại. 

Thực tế mà nói những sự việc này ở ngay trước mặt, chúng ta dùng tâm tư duy và 

quan sát, cũng không rời vọng tâm.  Khởi tâm động niệm chính là vọng tâm, vọng tưởng, 

vẫn dùng phân biệt, chấp trước. Nói cách khác chúng sanh trong lục đạo, đều do thức A 

lại da biến ra, không hiểu rõ chân tướng sự thật, tưởng a lại da là chân tâm. Sai lầm lớn 

nhất là ở chỗ này, chỗ này sai lầm thì tất cả đều sai lầm. Nhất giác nhất thiết giác, nhất 

mê nhất thiết mê. Chúng sanh và Phật ngoài sự mê ngộ ra, thì không có gì chẳng tương 

10 Tập 53 

56 



đồng. Vì sao tất cả muôn vật ở thế giới Cực Lạc đều do bảo hương hợp thành? Trong 

tánh  đức vốn  sẵn  có  đầy  đủ  bảo hương,  kiến  tánh  rồi  không  mê  hoặc,  thì  tánh  đức  tự 

nhiên hiển lộ. Sống ở trong môi trường như thế, chúng tôi thường nói người này được đại 

tự tại. Vì sao tự tại? Bởi ngửi được bảo hương. Dùng ngôn ngữ của chúng ta mà nói, là 

sự gia hộ của bảo hương. Gia hộ có lợi ích gì? Lợi ích thứ nhất , giúp quí vị chuyển phiền 

não  thành  bồ  đề,  chuyển  sanh  tử  thành  niết  bàn,  có  được  sự  lợi  ích  như  thế  đấy.  Bảo 

hương có thể nuôi dưỡng pháp thân huệ mạng,  nuôi dưỡng được pháp thân huệ mạng, 

quí vị nghĩ thử xem, không thể nuôi dưỡng được nhục thân của chúng ta sao? Chắc chắn 

được! ngửi thấy bảo hương, những tế bào bệnh tật trong cơ thể của quí vị hoàn toàn biến 

mất, hoàn toàn phục hồi trở lại bình thường, cho nên quí vị có thể thành tựu tướng hảo 

quang minh như đức Phật A Di Đà, như đức Phật Thích Ca Mâu Ni vậy. Thân vô lượng 

tướng, tướng vô lượng tốt, chẳng phải chỉ có ba mươi hai tướng tốt tám mươi vẻ đẹp. Ba 

mươi hai tướng tốt tám mươi vẻ đẹp là nói đến con người trên quả địa cầu này, khác với 

tướng đó! Cũng có nghĩa là lục trần trong quốc độ của đức Phật, sắc, thanh, hương, vị, 

xúc, pháp, đều được lưu xuất từ tự tánh, dĩ nhiên là nhất đa tương dung vô ngại. Danh từ 

nói trong tự tánh là kiến văn giác tri. Mê rồi thì biến thành a lại da, tâm và tâm sở của a 

lại  da  đều  có  đầy  đủ  thọ  tưởng  hành  thức.  Chuyển  tám  thức  thành  bốn  trí,  người  này 

chẳng  những  không  ở  trong  lục  đạo,    cũng  chẳng  ở  trong  mười  pháp  giới,  mà  sanh  về 

Thật Báo Trang Nghiêm độ của chư Phật Như Lai. Điều này chúng ta chẳng thể không 

biết.  Biết  được  cảnh  giới  này  trang  nghiêm  như  thế,  đối  với  thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc,  mới  thật  sự  khởi  tâm  muốn  sanh  về  cõi  đó,  thật  sự  muốn  cầu  vãnh  sanh,  ý  niệm 

muốn cầu vãng sanh đó, có vô lượng công đức. Vì sao vậy? Bởi chắc chắn quí vị được 

vãng  sanh. Nếu  đối  với  thế gian, với  thế  giới  hư  vọng  này,   không  buông  được, chẳng 

còn cách nào đâu, quí vị lại tiếp tục ở trong lục đạo luân hồi. Hiểu được rõ ràng minh 

bạch rồi, không còn muốn ở trong lục đạo luân hồi nữa. Tuy hiện tại thân còn ở trong lục 

đạo, làn sóng của mỗi ý niệm của chúng ta, đức Phật A Di Đà đều nhận được hết, vừa 

khởi  một  niệm  là  châu  biến  pháp  giới,    sao  đức  Phật  A  Di  Đà  không  biết  được,  mười 

phương ba đời tất cả chư Phật cũng biết được. Quí vị lập thệ nguyện nguyện sanh tịnh 

độ, nguyện thành Phật đạo, nguyện độ chúng sanh. Nguyện độ chúng sanh này vô cùng 

quan trọng, bởi nguyện này mới thật sự là đại thừa, đại thừa không vì mình. Vì sao mình 

thành tựu? mình thành tựu là vì chúng sanh. Chúng ta tu là vì tất cả chúng sanh khổ nạn 

mà tu, chứ không vì mình, cho nên tinh tấn không giải đãi, không có mình. Vì chư Phật 

Như Lai, sao phải vì các ngài? Bởi niệm niệm của chư Phật Như Lai là nghĩ đến chúng 

sanh, cũng bao gồm cả ta ở trong đó. Mình phải báo đáp ân của ngài như thế nào đây? 

Làm thế nào để không cô phụ sự kỳ vọng của ngài? Đó chính là sanh về thế giới cực lạc. 

Đức Phật nhìn thấy rất hoan nghênh quí vị, ngài nói: cuối cùng con đã trở về, các con  

lưu lạc trong lục đạo luân hồi vô cùng vất vả, lần này các con trở về rồi, thật là may mắn! 

Trong cuốn Đại Thế Chí Viên Thông Chương, miêu tả như mẹ nhớ con, đức Phật A Di 

Tập 53  105

7 



Đà giống như từ mẫu vậy, hàng ngày nhớ nghĩ đến chúng ta, chúng ta thật sự phát tâm 

trở về, Ngài rất hoan hỷ, Ngài hoan hỷ nên Phật quang gia hộ quí vị, bảo hương gia hộ 

quí  vị,  chưa  từng  bao  giờ  bị  gián  đoạn,  tự  tánh  pháp  cũng  như  vậy,  không  thể  bị  gián 

đoạn. Chúng ta thật sự hiểu rõ rồi, quí vị nghĩ xem sự an ủi này to lớn biết bao. Lục Hòa 

rất khó, khó vô cùng. Hai người sống với nhau đều đưa ra ý kiến riêng, không thể hòa 

được, bốn người hàng ngày chẳng phải muốn đánh nhau đó sao? Thật sự hiểu được chân 

tướng sự thật, tự nhiên sẽ hòa thôi. Vì sao vậy? bởi họ buông bỏ hết. Người xưa thường 

nói: “ư nhân vô tranh, ư thế vô cầu”, người thật sự hiểu rõ thì sẽ làm được. Vì sao họ 

không  tranh  không  cầu?  Bởi  họ  biết  tất  cả  đều  là  giả  chẳng  phải  chân,  chắc  chắn  cầu 

không được. Trong kinh Bát Nhã nói rất hay: “nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, 

bất khả đắc”. Đã nói lên chân tướng sự thật này, vì sao khuyên quí vị buông bỏ, đạo lý 

nằm ở chỗ này! Quí vị muốn tranh, quí vị muốn cầu, tâm quí vị bị nhiễm ô, quí vị tự tư 

tự lợi, có tự tư tự lợi thì không có tâm bình đẳng, mê lầm không giác ngộ gọi là chúng 

sanh. Đức Phật giúp chúng ta, khiến chúng ta hiểu rõ đạo lý này, biết được buông bỏ là 

đúng, vĩnh viên buông bỏ. Cho nên đạo Phật nói xả đắc, có hai  nghĩa, quí vị xả là bố thí, 

là cúng dường, quí vị tu tài bố thí chắc chắn được giàu có, càng thí càng nhiều. Quí vị tu 

pháp bố thí chắc chắn được thông minh trí huệ, tu thí vô úy chắc chắn được mạnh khỏe 

sống lâu. Điều này đức Phật dạy chúng sanh mê lầm không giác ngộ trong lục đạo, trong 

tâm  có  dục  vọng  muốn  mong  cầu,  cho  quí  vị  biết  phương  pháp  hữu  cầu  tất  ứng  này, 

không có gì chẳng cầu được. Vì sao quí vị không dùng phương pháp chính đáng để cầu? 

Quí vị dùng phương pháp sai lầm, dùng phương pháp phi pháp, đó gọi là tà pháp, những 

điều đạt được là ở trong vận mệnh của quí vị, quí vị nghĩ xem có oan không? Trong vận 

mệnh  không  có  thì  cầu  cách  nào  cũng  chẳng  đạt  được.  Chúng  ta  cầu  Phật  Bồ  tát,  chư 

Phật Bồ Tát cảm ứng giúp ta đạt được, vẫn là do chính quí vị tu, bản thân quí vị không 

tu, chư Phật Bồ Tát cũng chẳng thể giúp được gì. Chư Phật Bồ Tát gia hộ quí vị là tương 

đối, quí vị có một phần công đức, thì các ngài giúp quí vị một phần, quí vị có mười phần 

công đức thì các ngài giúp quí vị mười phần, là tương đối, không tăng không giảm. Nếu 

chúng ta muốn được sự gia hộ của chư Phật Như Lai nhiều hơn, thì chúng ta phải thật sự 

dụng công, cần buông bỏ nhiều, buông bỏ nhiều thì sẽ đạt được. Ví dụ như tài thí, thì quí 

vị sẽ phát tài, phát tài rồi thì làm sao? Lại đem hết số phát tài đó đi bố thí. 

Học Phạm Lãi. Vào thời Ngô Việt Xuân Thu, nước Việt có bác sỹ tên là Phạm Lãi, 

giúp cho vua Câu Tiễn nước Việt, khôi phục đất nước là việc khó nhất trên thế gian này, 

đất nước bị diệt vong mà còn có thể phục hưng, còn có thể hưng thịnh, việc này không dễ 

dàng đâu. Ông ta biết cá tính của vị quốc vương này, có thể chia hoạn nạn, chẳng thể 

chia sẻ sự giàu sang. Khi hoạn nạn mọi người đồng tâm hiệp lực, cứu đất nước, cứu dân 

tộc, đánh bại quân địch, mình được thắng lợi, thống nhất rồi, những người làm được việc 

như vậy không cần nữa, thủ đoạn cuối cùng là đem họ ra xử tử. Phạm Lãi rất thông minh, 

10 Tập 53 

58 



giúp  cho Câu  Tiễn  phục  hồi  đất nước, rồi  ông ta bỏ  trốn, không cần  chào  vua  Việt  mà 

lặng lẽ trốn đi, thay tên đổi, vốn họ Phạm đổi thành họ Đào, mọi người không biết ông ta, 

ông tên là Đào Châu Công, làm nghề buôn bán, buôn bán mấy năm thì phát tài, đem số 

tiền của này bố thí cho những người nghèo khó, bản thân làm ít vốn nhỏ, qua mấy năm 

lại phát tài nữa, phát tài lớn, bố thí nhiều, vận mệnh nhiều của, lại hết, ba tụ ba tán, người 

Trung Quốc lạy thần tài, thần tài chính là Phạm Lãi. Người Đài Loan lạy thần tài là Quan 

Công, Quan Công và phát tài không liên quan gì với nhau. Quan phu tử là trung nghĩa, là 

điển hình trung nghĩa, là khuôn mẫu  trung nghĩa, không liên quan gì đến phát tài. Phạm 

Lãi có liên quan lớn đến sự phát tài, người này rất biết buôn bán, hoàn toàn hiểu được Tứ 

Nhiếp Pháp của đạo Phật. Thời đó đạo Phật chưa truyền vào Trung Quốc. Cho nên không 

thể  lấy  đồng  tiền  bất  nghĩa,  bất  nghĩa  tức  là  không  hợp  với  đạo  lý.  Trong  từ  điển  giải 

thích chữ “nghĩa” là tuần lý viết nghĩa, có nghĩa là tuân thủ đạo lý, không trái ngược lại 

đạo lý. Đạo là gì? Ngũ Luân là đạo, Ngũ Thường là đạo, Tứ Duy Bát Đức là đạo, giữ gìn 

không vi phạm. Bất luận là đại thừa hay tiểu thừa trong Phật pháp, thế nào là Phật đạo? 

Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  chính  là  Phật  đạo.  Thập  Thiện  Nghiệp  đạo  triển  khai  ra  mười 

điều, trong mỗi điều đều có đầy đủ chín điều kia, mười nhân với mười bằng một trăm, 

một trăm điều vẫn là đại cương. Tiểu thừa triển khai rộng ra, triển khai ra bao nhiêu? Ba 

ngàn điều, chính là ba ngàn oai nghi, Bồ Tát nói càng kỹ hơn, Bồ Tát triển khai ra là tám 

vạn bốn ngàn tế hạnh, thập Thiện Nghiệp Đạo viên mãn thì thành Phật. Kiến lập nền tảng 

Lục Hòa, xã hội ngày nay, tuyệt đối không thể yêu cầu người khác hòa với mình, nếu quí 

vị yêu cầu như thế, cho đến khi chết, quí vị cũng chẳng gặp được người nào, ai muốn hòa 

với quí vị chứ! Chỉ có mình phát tâm hòa với người khác, hòa với người nhất định mình 

phải tu Nhẫn Nhục Ba La Mật, phải chịu thiệt thòi, phải chịu nhường nhịn, phải học được 

tâm  như  đất.  Trong  xã  hội  người  ta  cho  rằng  quí  vị  là  kẻ  ngốc,  quí  vị  quá  khờ  khạo, 

người đời thấy quí vị cho là kẻ dị nhân, không tương đồng với người ta, là quái nhân, 

quái  dị,  nhưng  chư  Phật  Bồ  Tát  thì  tán  thán  quí  vị.  Vì  sao  vậy?  tuy  quí  vị  không  học 

Phật, nhưng kiếp sau chắc chắn sanh về cõi trên, hành Thập Thiện sanh về cõi trời. Nếu 

mười điều này quí vị có thể mở rộng ra, mở rộng ra đến ba ngàn điều, thì quí vị sẽ ra 

khỏi luân hồi lục đạo, về cõi pháp giới Tứ Thánh, nếu không ngừng hướng thượng vươn 

lên,  vươn  lên  đến  tám  vạn  điều  thì  quí  vị  thành  Phật.  Thực  hành  cách  nào  đây?  Thực 

hành Đệ Tử Qui chính là thực hành Thập Thiện Nghiệp. Quí vị mang ra so sánh thử mà 

xem, trong Đệ Tử Qui nói về một trăm mười ba sự việc, điều nào thuộc về Bố Thí, điều 

nào thuộc về Trì Giới, điều nào thuộc về Nhẫn Nhục, tất cả đều ở trong đó. Mỗi câu mỗi 

chữ  trong  Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên  cũng  ở  trong  đó,  một  là  ba,  ba  là  một.  Thập 

Thiện Nghiệp Đạo là đại cương, Đệ Tử Quy là tế hạnh, là đại cương trong tế hạnh. Dạy 

chúng ta điều gì? Dạy chúng ta khiêm hạ, dạy chúng ta nên tôn trọng, lễ phép đối với 

người khác. Đây là sự thật, không dối gạt đâu! 

Tập 53  105

9 



Lần  này  tôi  đến  tham  vấn  Phạm  Đế  Cương,  gặp  đức  giáo  hoàng  của  đạo  Thiên 

Chúa, hồng y giáo chủ có hai ba chục người, đều là người lãnh đạo của Thiên chúa giáo, 

gặp  giáo  chủ  đầu  họ  cúi  xuống, cúi  xuống  bao  nhiêu  độ vậy?  Khoảng  năm  độ!  Họ  cúi 

đầu khoảng năm độ thôi, không dễ đâu nhé! Người xưa dạy chúng ta, trong Đệ Tử Quy 

quy định, thân là chín mươi độ. Quí vị nghĩ xem, lễ năm độ và lễ chín mươi độ, người ta 

đối với mình như vậy, mình sẽ có cảm nhận như thế nào? Xã hội phải tường hòa, không 

có lễ làm sao có thể hòa được? Lễ là gì? Lễ là nói lên sự thành kính của chúng ta, chân 

thành  cung  kính  phải  biểu  hiện  ra.  Cho  nên  đoàn  thể  nhỏ  này  của  chúng  ta,  số  người 

không nhiều. Bắt đầu học Lục Hòa Kính từ đâu? Trên lý luận thì từ Kiến Hòa Đồng Giải, 

trong kinh Đại Hoa Nghiêm có nói, tất cả chúng sanh vốn là Phật,  chúng ta đều có sự 

nhận biết này. Trong kinh Hoa Nghiêm nói: “ tình dữ vô tình đồng viên chủng trí”. Viên 

là viên mãn, cho nên muôn sự muôn vật trong biến pháp giới hư không giới, cùng chúng 

ta là một thể. Một thể này là gì? Một thể này gọi là Thanh Tịnh Pháp Thân. Đức Phật đã 

chứng được, chúng ta có hay không? Có! Chúng ta không rời xa Thanh Tịnh Pháp Thân, 

chỉ  vì  mê  mờ  không chịu nhận, chư  Phật Bồ  Tát  đã  giác ngộ, các  ngài hoàn toàn  nhận 

được. Là một thể,  thân thiết biết bao! Chư Phật Bồ Tát và chúng ta là một thể, ngày nay 

chúng ta khổ như thế này, sao các ngài không đến giúp ta? Bởi quí vị có nghiệp chướng, 

có nghiệp chướng nên bắt buộc ở trong môi trường này, mới có thể tiêu trừ được nghiệp 

chướng đó, sau khi tiêu trừ rồi thì chư Phật Bồ Tát giúp quí vị được lạc. Quí vị có nghiệp 

chướng, chư Phật Bồ Tát giúp quí vị thăng quan phát tài, thì quí vị tạo nghiệp càng nặng 

hơn, tương lai đọa vào địa ngục càng sâu hơn, cho nên chư Phật Bồ Tát có trí huệ các 

ngài không nhẫn tâm làm như vậy. Ai tới giúp quí vị đây? Ma vương ba tuần đến giúp 

quí vị. Nó đến dạy quí vị tăng trưởng dục vọng, tăng trưởng tham sân si, sau khi chết rồi 

thì xuống địa ngục A Tỳ chịu khổ, nó ở đó xem quí vị diễn kịch. Trong tiểu thừa có hàng 

ma, trong đại thừa không có hàng ma. Vì sao vậy? Bởi ma cũng là Phật, nó cũng có Phật 

tánh, nhưng tâm sân hận và tâm tật đố của nó rất nặng. Quí vị học giỏi, nó khâm phục quí 

vị, nó làm hộ pháp đến hộ trì quí vị, quí vị tu không được, nó hận quí vị, nó nghĩ ra đủ 

cách để trừng trị quí vị. thủ đoạn trừng trị rất hay, gọi là gì? Là tự làm tự chịu, không thể 

trách nó, quí vị tự làm tự chịu, chiêu này rất lợi hại. 

Dưới đây nói:  hựu nhất vật chi nhất tướng, dữ chúng hương chi đa tướng cộng tồn 

 biểu lưỡng tướng bất đồng chi nghĩa. 

Hoàng Lão cư sỹ dẫn chứng nguyện thứ bốn mươi ba này rất hay. Nhất vật là một 

tướng,  lưỡng vật là hai tướng, vô lượng vô biên hình tướng cộng tồn cộng vinh. Đây là ý 

nghĩa của  nhất đa tương dung, nhưng mỗi tướng đều độc lập tồn tại, ở đây nói về đa 

tướng. Chúng ta nên nghĩ đến tiểu quang tử trong lượng tử ngày nay , tiểu quang tử vẫn 

còn là cách nói của các nhà khoa học, vũ trụ từ đâu mà có? Từ tiếng nổ lớn mà có! Tiếng 

nổ lớn đó là gì? Là tiếng nổ của tiểu quang tử, tiểu quang tử liên tục phát nổ, sau khi nổ 

10 Tập 53 

60 



xong thì vũ trụ không thấy nữa, nó trở về Thường Tịch Quang. Đây là chân tướng sự 

thật, Kiến Hòa Đồng Giải của chúng ta phải kiến lập trên nền tảng này. 

Liên Trì đại sư dùng Thập Huyền Môn giảng Di Đà Sớ Sao. Hoàng Niệm Tổ lão 

cư sỹ chú giải Kinh Vô Lượng Thọ, cũng dùng Thập Huyền Môn, chưa từng nghe người 

khác giảng như vậy. Trên thế giới ngày nay kiến lập cộng thức này quá hay, cho nên Phật 

pháp nói đến luân lý, luân lý là nói về quan hệ, quan hệ của Phật pháp là nói đến cứu 

cánh thấu triệt. Chúng ta có cần thương yêu chúng sanh chăng? Phải thương yêu, nhất 

định không được làm tổn hại chúng sanh! Quí vị thương nó, nó cũng thương quí vị. 

Hôm qua tôi trở về từ Malaysia, tối đến trong phòng có một con muỗi, tôi mau 

chóng nói chuyện với nó. Tôi nói, Bồ Tát muỗi à, ông từ đâu vào đây tôi không biết, nên 

ông vào đường nào thì ra bằng đường đó vậy. Sau khi tôi nói chuyện với nó, thì tôi đọc 

sách của tôi, nhưng sáng sớm hôm sau thức dậy không thấy con muỗi đâu nữa, khi đi 

ngủ, tôi cũng không thấy nó, chẳng biết nó đã đi đâu. Nhất định không được khởi ý niệm 

muốn giết nó, nó rất dễ thương, biết nghe lời, nói chuyện với nó là nó sẽ đi ngay, cửa 

phòng đóng kín, không biết nó đi từ đường nào. Ngay cả hoa cỏ cây cối chúng ta cũng có 

thể nói chuyện được. Ở Úc châu vườn của chúng tôi rất rộng, cho nên trồng rất nhiều rau, 

trong đó có rất nhiều cây ăn trái, trồng hơn ba mươi loại cây ăn trái, đối với những hoa 

cỏ cây cối này, chúng ta kính lễ nó, tán thán nó, cúng dường nó, lo cho nó rất chu đáo, thì 

cỏ sẽ xanh, hoa sẽ  thơm và trái cây sẽ rất ngọt. Chim muốn ăn, sâu muốn ăn cỏ, chim 

muốn ăn trái cây. Chúng tôi có quy định với chim, chỉ định cho nó được ăn mấy cây, 

mấy cây đó cúng dường cho chim, chúng tôi sắp xếp rất chu đáo, nó biết nghe lời. Lối 

xóm tốt là hòa mục tương xứ, tôn trọng lẫn nhau. Đối với những con sâu trong vườn rau, 

chúng tôi đã làm như thế mười năm rồi, chúng tôi lập ra một khu, chuyên để cho sâu ăn, 

chúng muốn ăn rau thì qua bên đó ăn, cho nên  không cần dùng đến một phương pháp 

nào khác để phòng hộ, không cần dùng. 

Quí vị xem người nông dân trồng cây ăn trai, trái cây lớn đều phải dùng túi cột lại, 

chúng tôi thì không cần. Vì sao vậy? vì con sâu sẽ không đến ăn đâu, chúng tôi để một 

phần cho nó ăn rồi, nó cũng sẽ tôn trọng chúng tôi, nên để một phần lại cho chúng tôi. 

Tất cả đều có linh tánh, sơn hà đại địa cũng có linh tánh, thật sự có sơn thần, có thần thổ 

địa, cho nên phải giữ gìn sơn hà đại địa, không được tùy ý phá hoại. 

Giới kinh trong đạo Phật nói với người xuất gia: “Tỳ Kheo thanh tịnh không dạp 

lên cỏ tươi”. Cỏ mọc lên rất đẹp, quí vị muốn đi tắt, quí vị đạp lên nó, như thế là không 

tôn trọng nó. Có đường nhất định phải đi trên đường, trừ những trường hợp khẩn cấp 

không còn cách nào thì được, không khẩn cấp nhất định phải tuân thủ quy củ. Đây là lễ 

kính chư Phật, hoa cỏ cây cối cũng là chư Phật, sơn hà đại địa cũng là chư Phật. Chúng ta 

phải thật sự hiểu rõ ràng,  mới biết mình phải làm cách nào. Thập Huyền giảng rất rõ 

Tập 53  106

1 



ràng, mỗi câu mỗi chữ đều nó về chân tướng. Sau khi học rồi, nhất định phải thực hành 

trong cuộc sống hàng ngày, giữa con người với con người, nhất là người học Phật, quan 

hệ giữa chúng ta càng mật thiết hơn, nhất định phải ghi nhớ, đây là sự thật không dối gạt 

đâu. Khởi lên ý niệm châu biến pháp giới, khởi lên phân biệt chấp trước là xuất sanh vô 

tận, khi mê tâm lượng ngày càng nhỏ lại, tâm lượng nhỏ, không biết rằng tâm lượng vốn 

sẵn có của quí vị, là hàm dung không hữu. Hàm là bao hàm, bao hàm hư không, hư 

không bao lớn, tâm lượng của quí vị còn lớn hơn hư không. Trong kinh Lăng Nghiêm 

đức Thế Tôn ví dụ, ngài ví dụ hư không như một đám mây, tâm lượng được ví như hư 

không, quí vị nghĩ thử xem, hư không lớn hay là đám mây lớn? Nhất định chúng ta phải 

phục hồi lại độ lượng, lượng lớn thì phước lớn. Người  tâm không bao dung là những 

người đáng thương, là phàm phu trong lục đạo. Trong thời khóa công phu sáng tối, trong 

một số nghi thức pháp sự, đều có đọc đến hai câu: “tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”. 

Đây là điều thứ ba trong ba châu biến, tâm lượng vốn sẵn có trong tự tánh của quí vị, 

chẳng có gì là không bao dung. Đứng về khía cạnh thế giới mà nói có tịnh độ có uế độ, 

đều phải bao dung . trong lục đạo có ba đường lành, ba đường dữ cũng phải bao dung 

hết. Không phân biệt, không chấp trước, bình đẳng đối đãi, hòa mục tương xứ. 

Nếu quí vị tạo nghiệp, lục đạo chính là do nghiệp lực biến hiện ra. Nghiệp có thiện 

và ác, nghiệp này nhất định phải tiêu trừ, không tiêu trừ thì chẳng đi được, mà phải ở 

trong lục đạo, không tiêu trừ nghiệp chướng thì chẳng thể thoát ly lục đạo luân hồi. Cho 

nên ba đường lành là tiêu trừ quả báo thiện nghiệp. Quí vị tu nhiều phước mà muốn 

hưởng hết phước, tạo ác nghiệp  vào ba đường dữ chịu tội, chịu tội hết mới được ra. Cho 

nên lục đạo đều là giúp chúng ta tiêu trừ nghiệp chướng, trong nghiệp chướng có thiện có 

ác. Trong ba đường ác có gì không tốt vậy? nếu không có ba đường ác, nghiệp chướng 

của người tạo tội không bao giờ có thể tiêu được. Không tiêu được thì khổ lắm, ở cõi đời 

này chính là địa ngục trần gian, họ phải chịu quả báo này. Vì sao người đọa vào địa ngục 

thời gian lại dài như vậy? họ phải tiêu trừ hết nghiệp báo mới có thể ra được. Giống như 

người này gây ra rất nhiều tội, cuối cùng bị điều tra ra anh ta phải ngồi tù, mãn hạn tù thì 

được thả ra. Ba đường ác cũng giống như nhà tù vậy, có nặng có nhẹ không đồng nhau. 

Người chịu tội nhẹ vào đường súc sanh, nặng hơn một chút  vào đường ngạ quỷ, nặng 

nhất là vào đường địa ngục. Lục đạo là nơi tiêu nghiệp cho con người, pháp giới Tứ 

Thánh tu tập ở chỗ đó, chuyển phàm thành thánh. Trong lục đạo cõi người có nhân 

vương, cõi trời có thiên vương, rất giống tổ chức của cõi người, và rất giống tổ chức của 

xã hội. Nhưng trong pháp giới Tứ Thánh không có danh từ này, trong pháp giới Thanh 

Văn ai là người làm quốc vương chúng ta không nghe nói, trong pháp giới Duyên Giác, 

pháp giới Bồ Tát, pháp giới Phật đều không có quốc vương. Họ ở nơi đó hạnh phúc mỹ 

mãn, họ thường qua lại, qua lại để làm gì? Qua lại để nghe pháp, thường chia sẻ cùng 

nhau không gián đoạn, đó gọi là thế giới Cực Lạc. Cảnh giới đó, đức tướng, trí huệ đều 

10 Tập 53 

62 



hiện tiền. bất luận là cuộc sống tinh thần hay cuộc sống vật chất, đều làm đến chỗ tùy 

tâm sở dục. Cho nên trong pháp giới Tứ Thánh không có quan hệ vua tôi, cũng không có 

quan hệ cha con, do hóa sanh ra. Chúng ta biết người trời là hóa sanh, người ở cõi trời 

Dục Giới là thai sanh, cõi Sắc Giới trở lên không có, họ do hóa sanh ra, sát độ của chư 

Phật chẳng cần phải nói nữa, ở nơi đó không có những tổ chức phức tạp của cõi người 

này, nơi đó rất đơn thuần. Chúng ta quan sát kỹ, trong Phàm Thánh Đồng Cư độ có, 

trong Phương Tiện Hữu Dư độ không có, đó chính là pháp giới Tứ Thánh, đức Phật 

không bao giờ nói rằng bên đó có quốc vương, ngài không hề nói như vậy. Hướng lên 

trên mối quan hệ chỉ có hai , là quan hệ thầy trò. Đức Phật là thầy, ngày nào cũng dạy, 

chư Bồ Tát ngày nào cũng tiếp nhận sự chỉ dạy của đức Phật, để nâng cao linh tánh và 

cảnh giới của mình, ngày nào cũng làm như vậy, đến nơi đó hàng ngày học tập. Những 

điều này chúng ta cũng không nên nói nhiều. Vì sao vậy? bởi nói nhiều những người 

không thích học họ sẽ không về đó nữa, về đó ngày nào cũng học, họ sẽ không đi đâu. 

Chư Phật Bồ Tát thiện xảo phương tiện, các ngài có phương pháp để dụ dỗ chúng 

sanh, đây là ý thiện, chứ chẳng phải ác ý đâu, đây là lợi người, chứ chẳng phải tự lợi. 

Bản thân chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật này rồi, đem chân tướng sự thật này nói cho 

người khác biết. Cho nên  nhất  và  đa đồng thời tồn tại, không hề chướng ngại lẫn nhau. 

Thập Huyền Môn sẽ quy về bốn pháp giới , có bốn loại: sự pháp giới, lý pháp giới, 

lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. ở đây nói rất rõ ràng. 

 Hựu thử hương biến ư thập phương, phục minh nhất pháp biến ư đa pháp, cánh 

 hiển nhất đa tương dung bất đồng chi diệu. 

Quí vị quan sát kỹ biến pháp giới hư không giới, qua kính hiển vi chúng ta thấy 

một tế bào, trong tế bào này có rất nhiều nguyên tử, điện tử, lạp tử, tiểu quang tử, tổ hợp 

thành một tế bào. Tế bào là  đa, nhưng mỗi một tiểu quang tử, đó là  nhất.  tế bào này do  

nhiều tiểu quang tử hình thành, duyên tụ  hiển lộ, duyên diệt  chẳng còn, trong đạo Phật 

nói là ẩn hiện bất đồng, đoạn thứ năm dưới đây nói về ẩn mật hiển, ẩn hiện không giống 

nhau. Chẳng nhưng là hương biến mười phương pháp giới, mà còn biến tất cả vạn pháp, 

ánh sáng cũng như vậy, kiến văn giác tri cũng như vậy. Nói về bốn đặc tính của vật chất 

là địa thủy hỏa phong, tiểu quang tử cũng có bốn đặc tính này. Địa là hiện tượng vật chất, 

thủy, hỏa, đây là danh từ trong Phật giáo. Ngày nay khoa học nói điện, điện âm, điện 

dương, lạp tử cơ bản nhỏ nhất cũng có điện âm, điện dương. Điện dương là hỏa đại, điện 

âm là thủy đại, và phong đại, phong đại là lưu động không ổn định, một nguyên tử cực 

nhỏ, hiện tượng của nó, từ kính hiển vi chụp lại cho chúng ta thấy, nó rất giống hệ thái 

dương, nguyên tử ở giữa có rất nhiều điện tử chạy vòng quanh . Chúng ta thấy trong cơ 

thể của mình, có bao nhiêu hệ thái dương như vậy, các nhà khoa học cũng nói không hết 

được, nhưng chắc chắn nó không làm trở ngại lẫn nhau. Trong một tế bào có rất nhiều 

Tập 53  106

3 



nguyên tử, điện tử, mỗi mỗi đều độc lập riêng biệt, đó là nhất,tập hợp lại là  đa.  Cho nên 

đạo Phật nói duyên tụ thì hiển, duyên diệt thì tán. 

 Cánh hiển nhất đa tương dung bất đồng chi diệu. Đạo lý này rất khó hiểu, phải 

giảng rộng ra, nhất là vào thời đại này, quí vị không giảng thì mọi người chẳng tin, họ 

không chấp nhận, cần giảng nhiều. Cũng may các nhà khoa học ngày nay giúp chúng ta 

rất nhiều, ai ai cũng hiểu được đạo lý này, Kiến Hòa Đồng Giải của chúng ta đã có nền 

tảng rồi, kiến lập trên nền tảng này là Giới Hòa Đồng Tu. Cuộc sống của chúng ta phải 

có quy củ, phải có thứ lớp, học Đệ Tử Quy, học Cảm ứng Thiên, học Thập Thiện 

Nghiệp, đều là học quy củ. Quy củ có phải là ràng buộc chúng ta chăng? Không! Chư 

Phật Bồ Tát nghiêm trì giới luật, đó là gì? Là đại từ đại bi, các ngài còn phải học giới luật 

gì nữa? các ngài đã minh tâm kiến tánh rồi mà! Nhưng các ngài vẫn làm cho mọi người 

thấy, làm cho những người mê hoặc điên đảo xem, người mê hoặc điên đảo khởi tâm 

động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều là bất thiện, họ tạo nghiệp tội nên sẽ bị đọa vào ba 

đường ác, miên viễn không thể thoát ly lục đạo luân hồi, như thế thật đáng thương. Chư 

Phật Bồ Tát, đại thánh đại hiền đều đến đây làm bậc mẫu mực, giống như diễn kịch vậy, 

diễn cho mọi người xem. Khiến cho họ biết được cuộc sống hàng ngày đều có thể tuân 

thủ những nguyên tắc này, thì cuộc sống đẹp, hạnh phúc và tự tại biết bao, tất cả những 

khổ nạn đều không còn nữa,   thân tâm mình mạnh khỏe, gia đình hạnh phúc, sự nghiệp 

thuận lợi, xã hội an định, thiên hạ thái bình. Cho nên điều này gọi là phổ thí, nghĩa là phổ 

biến bố thí cho mọi người. Dùng phương pháp gì vậy? dùng cách dạy học, quí vị không 

dạy, họ sẽ không hiểu, ngày nào cũng dạy. Ngày xưa Thầy Phương cho tôi biết cái công 

cụ hay như vậy, nghĩa là nói đến ti vi, vào thời đó chưa có mạng Internet, thầy ấy nói 

nhất định phải lợi dụng công cụ này, để giảng kinh dạy học. Trên thế giới có được năm, 

sáu mươi vị thầy giáo, bất đồng tôn giáo, bất đồng nền văn hóa, ngày nào cũng giảng dạy 

trên ti vi, thì sẽ cứu được thế giới này, xã hội có thể phục hồi lại an định, tất cả những 

hiện tượng không bình thường của địa cầu, đều có thể phục hồi lại bình thường. Vì sao 

vậy? vì cảnh tùy tâm chuyển, chắn chắn làm được. 

Hết giờ rồi, hôm này chúng ta học đến đây! 















HẾT TẬP 53 



 

10 Tập 53 

64 



Tập 54 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên Tập: Bình Minh 

Giảng ngày 11 tháng 06 năm 2010 

Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội HongKong 

Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi  xuống.  Xin  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang năm mươi bốn, hàng thứ hai từ dưới đếm lên, chúng tôi đọc 

một đoạn kinh văn. 

 Tứ, chư pháp tương tức tự tại môn. Thượng hiển tương dung, thử biểu tương tức. 

 Tấn dịch Hoa Nghiêm Thập Trụ Phẩm vân: Nhất tức thị đa, đa tức thị nhất, ví như thủy 

 chi dữ ba, dĩ thủy dụ nhất, dĩ ba dụ đa, ba tức thị thủy, thủy tức thị ba, bỉ thử tương tức, 

 nhi các tự tại. Cố vân tương tức tự tại. 

Mười câu trong kinh Hoa Nghiêm này chính là Thập Huyền Môn. Đã nói lên thật 

tướng của toàn bộ kinh. Câu đầu tiên là tổng tướng, đồng thời cụ túc tương ưng. Vì sao 

lại có những hiện tượng này? Đây là hiện tượng không thể nghĩ bàn, tóm lại mà nói đây 

chính là sự sự vô ngại. Cách nói này khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, suốt bốn 

mươi chín năm giảng kinh thuyết pháp, chỉ ở trong hội Hoa Nghiêm ngài mới nói ra, còn 

những chỗ khác ngài nói đến lý sự vô ngại, chứ không nói đến sự sự vô ngại. Sự sự vô 

ngại là cảnh giới đức Như Lai thân chứng, chứ chẳng phải cảnh giới của hàng Bồ Tát, 

phải là hàng Bồ Tát pháp thân, pháp thân Bồ Tát nghĩa là thành Phật, đây là cảnh giới 

của  họ.  Nói  cách  khác,  trong  thập  pháp  giới  không  nói  đến,  chẳng  phải  không  thường 

nói, mà đức Phật không nói đến. Ngài nói với ai vậy? Ngài nói với pháp thân Bồ Tát. 

Cho nên kinh Hoa Nghiêm trong hai mươi mốt ngày, đức Thế Tôn ở trong định nói ra, 

đại chúng trong pháp hội đều là pháp thân Bồ Tát, bốn mươi mốt địa vị, từ Thập Trụ, 

Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác, ngài đã giảng cho họ nghe. Đó là 

thuần  chân  vô  vọng,  đều  nói  về  chân  tướng  sự  thật.  Nhưng  sau  khi  chúng  ta  đọc  rồi, 

nhưng hiện  tượng  này  ở  đây?  Nó  ở ngay  đây,  trên thực  tế nó  ở  ngay  trong  cuộc sống 

hàng ngày của chúng ta, mà chúng ta không biết. Vì sao lại không biết? Bởi ta mê thất 

mất tự tánh. Ở đây nói: nhất tức thị đa, đa tức thị nhất. một mê tất cả mê, một ngộ tất cả 

ngộ. Chúng ta nên biết điều này trong kinh đức Phật thường nói, thường nhắc nhở. Ngộ 

là chân, mê là giả. Trong Khởi Tín Luận, Mã Minh Bồ tát cho chúng ta biết, giác là chân, 

mê chẳng phải chân, “bổn giác bổn hữu, bất giác bổn vô”, bổn thì nhất định có thể đoạn 

được, chúng ta thường nói là buông bỏ, kỳ thật đó chính là đoạn hết, bổn hữu thì nhất 

định  phải  tìm  lại  được,  quí  vị  vốn  sẵn  có  mà.  Khi  mê  có  hay  không?  Vẫn  có!  Chẳng 

những có mà nó còn khởi tác dụng, chỉ vì quí vị không biết nên quí vị đã dùng sai nó, 

Tập 54  106

5 



dùng sai nên tạo nghiệp. Chư Phật Bồ Tát giác ngộ, giác ngộ rồi nên các ngài dùng đúng, 

chẳng  phải  các  ngài  không  dùng,  các  ngài  cũng  dùng  đấy,  các  ngài  dùng  để  giáo  hóa 

chúng sanh, giáo hóa chúng sanh trong mười pháp giới, không chỉ riêng con người, từ 

chư Phật Bồ Tát trong mười pháp giới cho đến địa ngục A Tỳ, tác dụng này lớn quá! 

Chúng ta mê, mê nó vẫn khởi tác dụng, nhưng ta dùng sai, dùng nó để tạo nghiệp. Tạo 

nghiệp thiện thì vào ba đường lành trong lục đạo, tạo nghiệp ác thì vào ba đường ác trong 

lục đạo. Con người thật sự giác ngộ rồi, thì lục đạo không còn nữa. Tuy lục đạo không 

có, những vẫn còn rất nhiều chúng sanh mê trong lục đạo. Chư Phật Bồ Tát có cần giúp 

họ không? Cần! thời thời khắc khắc giúp họ. Vì sao vậy? Bởi pháp giới là một thể, ba 

đường lành, ba đường dữ cũng không rời pháp giới. Nếu chúng ta xem pháp giới là thân 

mình, mười pháp giới chỉ là những khí quản trong cơ thể của mình mà thôi. Có những 

khí quản bị bệnh, ta có cần quan tâm đến nó không? Có cần chữa trị cho nó không? Chắc 

chắn phải quan tâm rồi. Ba đường ác là những khí quản bị bệnh của chúng ta, chỉ có như 

vậy thôi, nhưng nó và chư Phật Như Lai vẫn là một thể, sao ta có thể không quan tâm 

được! Cho nên điều thứ nhất trong Thập Huyền là  đồng thời tương ưng. Đồng thời và 

đồng xứ, đồng thời đồng xứ cụ túc tương ưng. Cụ túc nghĩa là không hề khiếm khuyết. 

Đây là câu tổng tướng, chúng ta nhận thức được rõ ràng, thì chín câu sau sẽ rất dễ hiểu. 

Tuy không phải là cảnh giới phàm phu của, nhưng chúng ta có thể cảm nhận được. 

Ví như một niệm có đầy đủ tất cả thông tin, chúng ta dùng danh từ ngày nay mà 

nói, có thể tin được chăng? Chúng ta thấy khoa học ngày nay tiến bộ, thẻ nhớ này, vi tính 

ngày nay dùng rất nhiều, máy chụp hình bây giờ cũng dùng thẻ nhớ, thẻ nhớ chỉ lớn bằng 

móng  tay  thôi,  trong  đó  chứa  được  bao  nhiêu  dung  lượng  đây?  Tôi  đến  Úc  Châu  có 

người tặng cho tôi bộ Tứ Khố Toàn Thư, chứa trong thẻ nhớ. Phân lượng của Tứ Khố 

Toàn Thư rất lớn, nhưng có bao nhiêu thẻ vậy? hình như chỉ có mười mấy thẻ, giống như 

đĩa vậy, chỉ có mười mấy cái, dung chứa trong đó. Mang đĩa này đặt vào vi tính, hiện ra 

trên  màn  hình,  chúng  ta  thấy  được.  Điều  này  ngày  xưa  ta  không  thể  nào  tưởng  tượng 

được,  một  bộ  đại tạng  kinh  mà  chỉ có hai  thẻ.  Chúng ta  cảm  thấy  vô  cùng kinh ngạc, 

nhưng quay đầu lại xem kinh Phật, thì ra chúng ta chỉ đọc sơ lược qua, không hề chú ý 

đến vấn đề này, trong kinh nói một niệm đầy đủ tất cả mọi thông tin. Một niệm đó, trong 

thẻ  nhớ  bằng  móng  tay  của  chúng  ta  đây  không  biết  có  bao  nhiêu  niệm?  chúng  ta  biết 

hiện tượng vật chất từ đâu mà có? Từ hiện tượng tâm niệm tích lũy liên tục mà có. Nói 

thiệt, vật chất vốn không tồn tại, không có vật chất. Ý niệm!  vô lượng, vô số, vô tận ý 

niệm tích lũy lại một chỗ, là hiện tượng liên tục bộc phát. Mắt ta thấy được, tai ta nghe 

được, tay ta tiếp xúc được, đó gọi là hiện tượng vật chất, là cảnh giới tướng của a lại da. 

Khi  học  Duy  Thức,  khi  giảng  Duy  Thức,  giảng  rất  hay,  nhưng  chúng  ta  thấy  sự  phát 

minh của khoa học ngày nay,  vô cùng kinh ngạc, kỳ thật nghĩ đến những thứ đã học, đã 

giảng, chẳng phải là những điều này sao? So ra còn cao hơn những điều đó nhiều, những 

10 Tập 54 

66 



thứ  này  còn  kém  xa  những  điều  trong  kinh  đức  Phật  dạy.  Ngày  nay  nói  đến  lượng  tử, 

lượng tử là điểm quang nhỏ, đã biến thành hiện tượng vật chất rồi, điểm quang nhỏ đó  

bao nhiêu thông tin, tích tụ ở chỗ đó. 

Các nhà  khoa học  cho  rằng, vũ trụ  có được  từ tiếng nổ lớn, cũng hơi giống  đấy, 

nhưng không phải những điều họ tưởng tượng ra. Quang tử từ đâu mà có? Nó còn nhỏ 

hơn lạp tử cơ bản nữa, hầu như là không, chẳng phải gần không, mà bằng với không, thật 

là  không,  nó  có  một  sức  mạnh  tác  dụng, bộc  phát  ở  đó,  giống  như  tia  chớp  vậy,  trong 

khoảng thời gian rất ngắn, nhục nhãn của chúng ta không thể tiếp xúc đến, nhưng nó có 

rất nhiều điểm quang, bộc phát liên tục thì chúng ta có thể thấy được, chứ một điểm thì 

không thể thấy được. nhìn thấy rồi chúng ta cho rằng đó là vật chất, có một cái gì ở đó, 

trong mỗi điểm quang đều có đầy đủ thông tin, trong mỗi điểm quang đều có đầy đủ hiện 

tượng vật chất. hiện tượng vật chất này là gì? Trong đạo Phật nói là vô lượng vô biên 

pháp giới, các nhà khoa học ngày nay nói là vũ trụ. Vũ trụ bao lớn? người xưa nói hai 

câu:  “kỳ  đại  vô ngoại”,  là không  có  biên giới, vũ trụ  không  có  biên  giới.  “Kỳ  tiểu  vô 

nội”, lượng tử ngày nay nói kỳ tiểu vô nội, ở đây nói có lớn có nhỏ, sau đó lại nói lớn 

nhỏ là một chẳng phải hai. Lớn là lớn trong nhỏ, nhỏ là nhỏ trong lớn, ý nghĩa câu nói 

này rất thâm sâu. Nhỏ trong lớn dễ hiểu, lớn trong nhỏ không dễ hiểu đâu.  Trong kinh 

Hoa Nghiêm nói rất nhiều, kinh Hoa Nghiêm nói đến vi trần, đây là thuật ngữ Phật học. 

Ngày nay nói là lượng tử, tiểu quang tử. Trong tiểu quang tử này có thế giới, vô lượng vô 

biên thế giới ở trong đó. Thế giới không thu nhỏ lại, tiểu quang tử chẳng phóng lớn ra, ở 

trong đó có thế giới, trong thế giới đó lại có vi trần, cũng có nghĩa  là còn có tiểu quang 

tử, trong tiểu quang tử đó lại có thế giới, trùng trùng vô tận. Hiện tượng này các nhà khoa 

học chưa tìm ra, khoa học chỉ phát hiện trong tiểu quang tử có thông tin, thông tin như 

thế nào? Tất cả tin tức của vũ trụ đều nằm trong đó. Cách nói này là thiệt đó, công năng 

của thức thứ sáu rất lớn, trong kinh đức Phật thường dạy, khoa học ngày nay phát minh 

ra.  Thức  thứ  sáu  hướng  ra  ngoài  phan  duyên,  có  thể  duyên  đến  hư  không  pháp  giới, 

hướng nội nó có thể duyên đến a lại da. Các nhà khoa học ngày nay cũng dùng hai cực 

đoan này mà phát triển. Một là hồng quan thế giới, là đại vũ trụ, một là lượng tử lực học, 

nghĩa là tiểu vũ trụ. Nhưng đạo Phật nói lớn nhỏ là một chẳng phải hai, điều này khoa 

học vẫn chưa đề cập đến, từ từ hướng đến chỗ này phát triển ra. Chúng tôi tin rằng qua 

vài năm nữa, các nhà khoa học có thể nói ra, nhưng đó không thể kiến tánh. Nguyên nhân 

gì vậy? chân tướng sự thật này vốn sẵn có. Khi Lục Tổ Huệ Năng khai ngộ, ngài nói ra 

năm câu, trong đó câu thứ ba ngài nói rằng: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, tánh đức 

này vốn đầy đủ, không hề khiếm khuyết tí nào, chẳng những tất cả chúng sanh bình đẳng, 

chúng  sanh  ở  đây  phải  dùng  ý  nghĩa  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  để  giải  thích, hiện  tượng 

chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi được gọi là chúng sanh. Một tiểu quang tử cũng là 

chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi. Những duyên gì vậy? trong đạo Phật nói, ít nhất có 

Tập 54  106

7 



tám,  trong  hiện  tượng  vật  chất,  cũng  có  địa  thủy  hỏa  phong,  bốn  yếu  tố  này,  trong  vật 

chất nhỏ cũng có đầy đủ bốn yếu tố này. Địa là vật chất, quí vị thấy được. Dưới lớp kính 

hiển vi cao độ, thật sự quí vị có thể thấy được. 

Năm ngoái tôi đi trị sâu răng ở Cao Hùng, thấy con sâu răng, giống như con trùng 

vậy, mắt thường không thấy được, kính lúp thường, kính hiển vi cũng không thấy được, 

chỗ  răng  đau  đó,  bác  sỹ  dùng  kim  kêu  ra  một  chút  để  vào  kính  hiển  vi,  kính  hiển  vi 

phóng lớn lên, chiếu lên màn hình, chúng ta thấy rất rõ ràng, đầy kín, giống như con giòi 

vậy. Tôi hỏi bác sỹ phóng lớn lên gấp bao nhiêu lần? ông ta nói 3600 lần, thấy được rồi, 

3600 lần. dĩ nhiên kính hiển vi này không phải là phòng thí nghiệm của khoa học, dùng 

phòng thí nghiệm khoa học mà phóng lớn ra chắc chắn còn hơn nhiều lần. Quí vị có thể 

thấy được hiện tượng vật chất này là rất nhỏ, chắc chắn nó có đầy đủ địa thủy hỏa phong. 

Thủy và hỏa là hai danh từ Phật học, khoa học ngày nay không dùng danh từ này, danh 

từ khoa học là điện âm và điện dương, nó mang theo điện. Điện dương là hỏa, điện âm là 

thủy, hoặc chúng ta nói có độ ẩm, độ ướt. Yếu tố thứ tư là phong đại. Phong có nói lên 

điều gì? Phong nghĩa là động, nó chấn động, động không ngừng, nó chẳng phải là tĩnh, 

nó là động, chỉ cần là vật chất, vật chất nhất định là động, không tĩnh lại, nếu tĩnh thì 

không có vật chất, không thấy nữa, nó đi đâu vậy? chúng ta biết, như trong kinh đức Phật 

thường nói, nó về Thường Tịch Quang. Thường Tịch Quang là tự tánh, tự tánh bất động. 

Đại sư Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn không lay động”, nó bất động, bất động nên 

không có, khi động thì nó hiện ra, trong tự tánh hiện ra huyễn tướng, chúng ta gọi đó là 

vật chất. Tuy là vật chất nhưng trong nó có hiện tượng tinh thần. Hiện tượng tinh thần là 

gì? Là thọ tưởng hành thức. Nó có sự cảm thọ, có phân biệt, tưởng là phân biệt, hành là 

chấp trước, thức là a lại da, a lại da gọi là tàng thức, ngày nay chúng ta có thể gọi nó là 

ký ức, ký ức chất chứa trong đó. Quí vị xem quang tử cực kỳ nhỏ bé, chúng duyên hòa 

hợp mà sanh đó gọi là chúng sanh. Đạo Phật nói chúng sanh, hàm nghĩa của nó rất sâu rất 

rộng. Tất cả mọi hiện tượng, bất luận là hiện tượng vật chất hay hiện tượng tinh thần, đều 

là chúng duyên hòa hợp mà sanh ra, cho nên nó đồng thời cụ túc. 

Quí  vị  xem  một  niệm  có  đầy  đủ  tất  cả  mọi  thông  tin,  một  tướng  đầy  đủ  tất  cả 

tướng, một trần có đầy đủ mười phương sát độ, một sắc có đầy đủ tất cả sắc tướng, một 

âm có đầy đủ tất cả pháp âm, cho nên tự tại. Tương dung, tương tức, ẩn hiện, hàm dung, 

trùng trùng vô tận, sự sự vô ngại. Những chân tướng sự thật này đều ở trước mắt, người 

không có chướng ngại thấy rất rõ ràng, không chướng ngại là giác, có chướng ngại là mê. 

Cái gì chướng ngại? tập khí phiền não. Chư Phật Bồ Tát dạy chúng ta phân chướng ngại 

thành ba loại, gọi là phiền não, ba loại đại phiền não. 

Thứ nhất là vô minh phiền não, cái này rất vi tế. Vô minh phiền não chính là hiện 

tượng ba động mà các nhà khoa học ngày nay phát hiện ra. Chúng ta thường thấy trong 

10 Tập 54 

68 



hội  Hoa  Nghiêm, khởi tâm  động niệm  là nói về điều này. Sau  khi  mọi  người  nghe  rồi, 

ngộ ra được ý nghĩa của nó hay không? Rất khó! Bởi chúng ta khởi tâm động niệm quá 

thô, nó không thô như vậy, nó cực kỳ vi tế, sự khởi tâm động niệm này, ngay bản thân 

quí vị cũng không biết được, chẳng những không biết, mà chư Bồ tát dưới địa vị Bát địa 

cũng không biết được. Ba động cực kỳ vi tế này, danh từ Phật học gọi là vô thỉ vô minh. 


Vô minh thêm vào hai chữ vô thỉ,  thêm vào hai chữ này rất hay, vô thỉ là gì? Là không 

có bắt đầu, cũng chẳng có lý do. Quí vị nói vì sao nó lại động? vì sao lại có động này? 

Quí vị càng hỏi vấn đề càng phức tạp. Vì sao vậy? bởi càng hỏi nó càng động mạnh. Làm 

sao đây? Có cách gì không? Mặc kệ nó, đừng lý tới nó, từ từ nó sẽ êm, và nó sẽ biến 

thành bất động, bất động là hoàn nguyên. Quí vị không nên tìm nguyên nhân của nó. Cho 

nên động thứ nhất, cái vi tế đó gọi là vô thỉ vô minh, sau nó thì có nhân có quả, cái thứ 

nhất  không  có  nhân.  Nhất  định  phải  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  quí  vị  đừng  truy  cứu  nó,  càng 

truy cứu càng sai lầm, sai lầm rồi thì không ra được đâu, đây là vô minh phiền não. Làm 

sao chúng ta biết phá được vô minh phiền não? Có một việc rất rõ ràng ngay trước mắt, 

phá được vô minh phiền não rồi, ban đêm quí vị nhìn ra bên ngoài là sáng, chứ chẳng 

phải là đen tối. Vì sao bầu trời lại đen tối như vậy? vũ trụ lại đen tối như vậy? đó là vô 

minh. Nếu quí vị thật sự phá được vô mình, thì vũ trụ này là sáng, cho nên trong kinh gọi 

cảnh  giới  đó  là  Thường  Tịch  Quang.  Nó  chẳng  phải  là  đen  tối,  nó  là  quang  minh,  rất 

sáng,  ánh  sáng  này  không  chói  mắt.  Ánh  sáng  của  mặt  trời  chói  mắt,  ánh  sáng  của  tia 

chớp cũng chói mắt, ánh quang minh của tự tánh không chói mắt, nó nhu hòa, giống như 

nhìn  mặt  trăng  vậy,  càng  nhìn  càng  thấy  dễ  chịu,  chỉ  cần  một  chút  xúi  ba  động  yếu  ớt 

thôi,  cũng không thấy được ánh quang minh, mà là một bầu trời đen tối, cho nên gọi là 

vô  minh.  Đó  là  loại  thứ  nhất.  Chúng  sanh  trong  mười  pháp  giới  vẫn  chưa  phá  được, 

không riêng gì lục đạo trong mười pháp giới, mà A La Hán, Bồ Tát, Bích Chi Phật, Phật. 

Phật trong mười pháp giới cũng chưa phá được, cho nên nếu quí vị hỏi họ ban đêm thấy 

thế nào? Họ sẽ nói ban đêm là một màn đen, vũ trụ là đen tối. Chúng ta ở gần mặt trời, 

quí vị xem ánh sáng quả mặt trời chiếu đến quả địa cầu này có tám phút, quí vị nhìn lên 

bầu trời thấy rất sáng, kỳ thực khi nhật thực quí vị sẽ phát hiện ra, bóng của mặt trăng đã 

che khuất mặt trời, che khuất mặt trời nên chúng ta không nhìn thấy, khắp nơi tối đen, vô 

minh hiện tiền. Nếu là người kiến tánh, Thường Tịch Quang của tự tánh hiển lộ, thấy vũ 

trụ sáng, trong vũ trụ không còn thấy bóng đêm. 

Chúng ta đã phá được vô minh chưa? Kiểm nghiệm từ đây,  sẽ thấy được rất rõ 

ràng. Từ vô thỉ vô minh khởi lên phân biệt, phiền não phân biệt này rất nặng, quí vị đã 

bước vào mười pháp giới, Tứ thánh pháp giới trong mười pháp giới, so với lục đạo thì nó 

là tịnh độ, trong lục đạo nhiễm ô không thanh tịnh, còn nơi đó thanh tịnh không nhiễm ô, 

nên  gọi  là  tịnh  độ.  Chỉ  phân  biệt,  không    chấp  trước.  Nếu  từ  phân  biệt  khởi  lên  chấp 

trước, lại đọa lạc xuống dưới, đọa lạc đến lục đạo. Lục đạo là nhiễm ô, trong nhiễm ô có 

Tập 54  106

9 



thiện ác. Ý niệm thiện, điều này cần nên biết, hoàn cảnh bên ngoài, cảnh tùy tâm chuyển. 

Trời đất do mình tạo nên, không liên quan gì đến người khác, quí vị khởi tâm động niệm 

là thiện, hành vi tạo tác là thiện, chiêu cảm ba đường lành. Nếu ý niệm bất thiện, ngôn 

ngữ bất thiện,  sẽ chiêu cảm ba đường ác. Lục đạo từ đâu mà có? Tự mình tạo ra. Trong 

kinh đức Phật dạy rất hay: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, Ngài lại nói rằng: “tướng do 

tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển”. Tướng không những bao gồm diện mạo của chúng ta, 

mà bao gồm cả tình trạng sức khỏe nữa. Vì sao có người mạnh khỏe, tướng mạo trang 

nghiêm? Có người tướng mạo không đẹp, sức khỏe không tốt? do ý niệm không giống 

nhau, ý niệm này gọi là ý niệm thiện ác. Xã hội ngày nay loạn động, con người sống trên 

thế gian này vô cùng vất vả, nam nữ già trẻ, các hãng nghiệp cũng không ngoại lệ. Hiện 

tượng phổ biến là không cảm thấy an toàn, phiền não này rất nghiêm trọng. Nguyên nhân 

gì vậy? Bởi mê quá sâu dày, mê quá trầm trọng, đây là bệnh nặng, chứ không phải bệnh 

nhẹ đâu. Cho nên cõi người là một trong ba đường lành. Ngày nay cõi người hình như 

không phải là đường lành nữa rồi, mà nó giống như đường ngạ quỷ trong kinh đức Phật 

dạy, gần như đường ngạ quỷ, đường địa ngục vậy. Vì sao lại ra nông nỗi này? Cõi người, 

cõi trời cũng có bệnh nhưng nhẹ hơn một chút, nhưng ngày nay sao lại nghiêm trọng như 

thế? Là sao vậy? Không cần nói nhiều, ba mươi năm trước, năm 1977 lần đầu tiên tôi đến 

HongKong, tôi đã ở HongKong giảng kinh bốn tháng, khi đó HongKong rất đẹp, không 

như bây giờ, khác nhiều quá. Bây giờ con người tánh tình thô bạo, thật sự không cảm 

thấy an toàn, hiện tượng này vào thời đó không có. Trong cuộc sống có niềm vui, bây giờ 

không vui, chỉ có khổ  thôi. Càng  về trước  xã hội  càng  an định, tuy  cuộc sống  vật chất 

thanh đạm nhưng có niềm vui. Nguyên nhân từ đâu vậy? Nguyên nhân do ngày xưa có 

người  dạy.  Dạy  điều  gì?  Dạy  luân  lý,  đạo  đức,  nhân  quả.  Cho  nên  họ  khởi  tâm  động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác thiện nhiều hơn ác. Đạo lý nằm ở chỗ này. Ngày nay không có 

người  dạy,  không  có  bậc  thiện  nhân  dạy,  không  có hàng  người  tốt dạy,  nhưng  vẫn  có 

người dạy quí vị đấy. Ai dạy vậy? Ma vương ba tuần dạy quí vị. Ngày nay ma vương ba 

tuần nắm giữ quyền giáo hóa toàn cầu, tất cả nằm trong tay nó. Nó từng đến tìm tôi, nó 

nói với tôi, không được sự đồng ý của nó, xâm phạm đạo tràng của nó. Khi đó tôi không 

hiểu. Tôi nói tôi không hề xâm phạm đạo tràng của ông, nó cũng không biện giải gì. Sau 

này tôi mới hiểu ra, đạo tràng của nó là gì?  ti vi,  Internet, vệ tinh là đạo tràng của nó 

đấy. Đã lâu rồi chúng tôi dùng giảng kinh, chúng tôi cũng có một đài vệ tinh, cũng dùng 

mạng Internet, là xâm phạm đạo tràng của nó. Thì ra vệ tinh, ti vi, Internet đều nằm trong 

tay nó. Nó dạy điều gì? Nó dạy bạo lực, dạy sắc tình, dạy sát đạo dâm vọng. tôi mới hiểu 

ra. Trong tiểu thừa có hàng ma, trong đại thừa thì không có, Vì sao vậy? bởi ma cũng là 

Phật, nó cũng có Phật tánh, tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, chỉ là nó cống cao ngạo 

mạn, tâm háo thắng rất mạnh. Tôi cũng lập một bài vị cho nó, xem nó như Bồ Tát vậy. 

Thật sự khi đó tôi không thương lượng với nó mà đã làm kênh ti vi, mạng Internet. Ngày 

nay  ai  dạy  quí  vị?  ti  vi  dạy,  Internet  dạy,  dạy  con  người  hư  hết.  Nhân  tố  trong  đây  vô 

10 Tập 54 

70 



cùng phức tạp, không thể trách bất cứ ai, chúng ta cũng không thể trách ma ba tuần. Mà 

là sao? Là đời đời kiếp kiếp, chúng ta quá chủ quan, không đem giáo dục luân lý, đạo 

đức, nhân quả phổ biến khắp thế gian, chúng ta đã bỏ qua, chúng ta quá chủ quan. Thế kỷ 

trước,  trong  một  trăm  năm,  đời  này  không  bằng  đời  trước,  đến  nay  thì  đã  sụp  đổ  hết. 

Giống như bờ đê của con sông vậy, mấy ngàn năm trước bậc cổ nhân đã giữ vững bờ đê 

này, có một chút rò rỉ là phải sửa chữa ngay. Từ khi triều đại nhà Thanh diệt vong, Dân 

Quốc thành lập là bỏ qua rồi, đến này hầu như đổ vỡ hết. Hiện tượng thế nào? Đối với 

mỗi cá nhân mà nói, có rất nhiều tật bệnh, đặc biệt là bệnh truyền nhiễm, thân tâm chúng 

ta chịu khổ. Môi trường sống thì sao? Ngày nay mọi người nói về tai nạn của thiên nhiên, 

động đất liên tục, núi lửa thức dậy, sóng thần nghiêm trọng, những tảng băng ở Nam Bắc 

cực tan ra nhanh chóng, nước biển dâng cao, trong tương lai những thành phố vùng ven 

biển đều bị nhấn chìm. 

Lần  này  tôi  đến  Italy,  đặc  biệt  đến  Uy  Ni  Tư  xem,  vì  đó  là  thành  phố  trên  mặt 

nước, có thể lần sau đi sẽ không thấy được nữa. Tôi thấy du khách ở Uy Ni Tư rất đông, 

người dân địa phương cho chúng tôi biết, bình quân mỗi ngày có hơn mười vạn người, 

đều là khách tham quan, chắc họ cũng muốn đến xem một chút, có thể qua vài năm sẽ 

không còn thấy nữa. Những thứ đó là gì? Đó đều là bệnh phát. Có thể cứu được chăng? 

Quí vị xem dự ngôn của người xưa, đều đã cảnh cáo chúng ta. Các nhà khoa học căn cứ 

vào  sự  chứng  nghiệm  phán  đoán,  sự  thay  đổi  của  quả  địa  cầu  này  không  bình  thường, 

nhiệt độ của Nam Bắc cực, năm mươi năm trở lại đây, đã thay đổi năm độ, cho nên khí 

hậu  không  được  bình  thường,  đây  đều  là  những  triệu  chứng  không  được  bình  thường. 

Chúng ta  có cách nào  cứu vãn  chăng?  Trong giáo  pháp đại thừa  nói, có, chắc  chắn  có. 

Bất cứ dự ngôn nào, hay sự suy đoán của khoa học, đều là cảnh giới ngay khi đó, những 

điều họ thấy không sai, nhưng những dự ngôn và suy đoán đó, đều không phải là định 

luận.  Vì  sao  vậy?  Bởi  tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh,  tâm  niệm  của  chúng  ta  thường 

xuyên thay đổi. nếu tâm niệm bất thiện,  sẽ bị họ đoán đúng, và tai nạn sẽ hiện tiền. Nếu 

chúng ta biết được việc này, chuyển đổi ý niệm một chút. Chuyển ác thành thiện, chuyển 

mê  thành  ngộ,  tai  nạn  sẽ  không  còn  nữa.  Kiểm  nghiệm  từ  đâu  đây?  Từ  ngay  tự  thân, 

chuyển ý niệm, thì thân thể mạnh khỏe, những tế bào bệnh độc, đều phục hồi trở lại bình 

thường. Đây là tự độ, tự mình cứu lấy mình. Ý niệm của chúng ta chuyển đổi, bệnh đau 

trên cơ thể của chúng ta chuyển đổi rồi, khu vực chúng ta ở đây, cảnh tùy tâm chuyển 

mà. Chỗ này có động đất, nhưng không bị động đất, có sóng thần, không bị sóng thần, có 

nạn ôn dịch, không bị ôn dịch . Đạo lý gì vậy? trong kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ, trong 

kinh Vô Lượng Thọ cũng nói rất rõ, bởi cảnh giới sẽ thay đổi theo ý niệm. Ý niệm của 

con người thiện, thì tất cả đều thiện. Đây nói về điều gì? Nói về đồng thời cụ túc tương 

ưng. Bởi tất cả mọi hiện tượng trong vũ trụ này, nó liên quan mật thiết với ý niệm của 

chúng ta. Cho nên bất luận là vô tình hay cố ý, khởi lên một ý niệm chắc chắc có sự ảnh 

Tập 54  107

1 



hưởng, và sự ảnh hưởng này rất sâu rộng. Chúng ta thật sự hiểu được, nhiều năm huân tu 

trong giáo pháp đại thừa như thế, đối với những lời dạy của đức Phật hiểu được rõ ràng. 

Ý niệm nào là tối thiện? là thiện trong thiện, thuần tịnh thuần thiện, chính là một câu A 

Di Đà. Quí vị thật sự buông bỏ vạn duyên, không có tạp niệm, từ sáng đến tối trong tâm 

chỉ có một câu A Di Đà, rất hữu dụng. Quí vị xem Lưu Tố Vân cư sỹ ở đông bắc cô ấy 

có được lợi ích chăng? Bị bệnh lao da ban đỏ nặng như thế, căn bệnh này còn nghiêm 

trọng hơn ung thư, chẳng phải một câu Di Đà là hết bệnh đó sao? Cô ấy từng đến đây, 

quí vị xem trên người cô ấy không còn một vết sẹo. Hỏi cô ấy chữa cách nào? Cô ấy nói 

niệm Phật. 

Theo căn cứ của các nhà khoa học, ở đây họ nói về sự quan trọng của ý niệm, một 

thành phố có một trăm vạn người ở, một trăm vạn người, cần bao nhiêu người tâm thanh 

tịnh,  khiến cho thành phố đó không bị thiên tai? Một trăm người chân chánh tu tập, một 

trăm  vạn  người  trong  đô  thị  này  tạo  nghiệp,  một  trăm  người  này  là  tiểu  số,  họ  tu  tập 

nghiêm  chỉnh,  có  thể  khiến  cho  tai  nạn  của  những  người  tạo  nghiệp  đây  giảm  nhẹ  đi. 

Được không? Ta có thể tin được chăng? Quí vị có tin không? Chỉ cần một trăm người. 

Tôi tin đấy! Tôi tin người xưa có nói, “ tà không thắng chánh”. Một trăm vạn người tạo 

nghiệp,  tuy  rất  nhiều  nhưng  đó  là  tà,  tâm  niệm  của  một  trăm  người  này  là  chánh,  tà 

không  thắng  chánh. Cho  nên  thiện  tâm  thiện  niệm  của  một  trăm  người  đây,  có  thể  giữ 

cho thành phố một trăm vạn người này không bị thiên tai. Cả thế giới có hơn sáu mươi 

ức người, các nhà khoa học tính cần phải có bao nhiêu người, thì mới có thể cứu được 

quả địa cầu ? Họ nói cần tám ngàn người là có thể cứu được quả địa cầu, tám ngàn người 

không khó tìm đâu. Các nhà khoa học kiến nghị với chúng ta, nói chúng ta dùng ti vi, 

dùng mạng Internet, không cần phải tập hợp một chỗ, tám ngàn người này ở khắp nơi tu 

tập chân chánh. Cho nên trong hiệp hội của chúng tôi khởi xướng tu Lục Hòa Kính, đây 

là việc hay, không cần tập hợp lại một chỗ. Bản thân quí vị thật sự có sứ mệnh này, thật 

sự giác ngộ, tôi tu tập trang nghiêm, tôi có thể giúp cho những chúng sanh khổ nạn . Đầu 

tiên là cứu chính mình, và cứu những chúng sanh khổ nạn sống trên quả địa cầu này. Rất 

có lý! Bản thân chúng ta cần suy nghĩ xem, kiếp này được làm người ở trên thế gian, để 

làm gì? Trong kinh đức Phật cho chúng ta một đáp án: “nhân sanh thù nghiệp”, đáp án 

này quá hay! Trong đời quá khứ hành thiện tích đức, kiếp này đến cõi người này hưởng 

phước, trả hết nghiệp báo đến để hưởng phước. Nếu kiếp quá khứ tạo ác nghiệp, kiếp này 

đến cõi người để thọ khổ, đến để thọ báo. Thứ ba là người giác ngộ, họ hiểu rõ, không 

thọ khổ vui. Họ đến đây làm gì? Đến nâng cao cảnh giới của mình, đến hóa giải khổ báo 

của chúng sanh, điều này có ý nghĩa, có giá trị. Cho nên bản thân tu tập trang nghiêm, 

chẳng  những  vì  mình,  mà  còn  vì  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn  trên  thế  gian,  cần  nghiêm 

chỉnh nỗ lực tu tập. Đức Phật dạy chúng ta: “ lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy”, hai 

câu này Ngài nói rất hay. Khi đức Phật còn tại thế, suốt đời Ngài làm bậc mô phạm cho 

10 Tập 54 

72 



chúng ta , quí vị xem suốt đời Ngài sống cuộc đời lưu lạc, ngày ăn một bữa, tối ngủ dưới 

gốc cây. Đây là cuộc sống của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Tài sản của ngài chỉ có ba y 

một bình bát, ngoài ra không có gì hết. Sự nghiệp của Ngài là hàng ngày dạy học, năm ba 

mươi  tuổi  khai  ngộ,  từ  đó  về  sau  bắt  đầu  dạy  học,  năm  79  tuổi  viên  tịch,  giảng  kinh 

thuyết  pháp  suốt  49  năm,  không  ngừng  nghỉ  một  ngày  nào.  Một  người  cũng  dạy,  hai 

người cũng dạy, mấy trăm người, mấy ngàn người ngài cũng dạy. Đức Phật là nhà giáo 

dục, đức Phật là thầy giáo giỏi, chúng ta phải nhận biết rõ ràng. Ngài dạy điều gì? Giáo 

dục phổ biến thế gian, không ngoài luân lý, đạo đức, nhân quả, đây là phổ biến. Bậc lợi 

căn, họ không vừa lòng với những điều này, đức Phật mở cửa phương tiện, đặc biệt dạy 

cho họ, nếu dùng cách nói ngày nay, là ngài dạy khoa học, triết học. 

Tôi đã vào đạo Phật từ con đường triết học, thầy của tôi là nhà triết học, thầy đã 

giới thiệu đạo Phật cho tôi. Thầy nói rằng: đức Phật Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ 

đại nhất trên thế gian này, triết học trong kinh Phật, là đỉnh cao của triết học trên thế giới, 

học Phật là sự hưởng thụ tối cao của đời người. Tôi đã đến với đạo Phật như thế. Thầy 

giáo còn nhắc nhở một câu: Ngày nay anh muốn học triết học trong kinh Phật, nó không 

ở trong chùa, nó ở đâu vậy? ở trong kinh điển. sự nhắc nhở này rất hay. Nếu đến chùa 

không thấy triết học, khoa học,  sẽ cảm thấy thầy giáo có vấn đề. Thầy ấy đã nói với tôi 

rất rõ ràng như vậy. Những vị xuất gia trong chùa ngày xưa thật sự có học vấn, có đạo 

đức. Xã hội ngày nay thay đổi. vì sao vậy? bởi họ không học. Thế mới biết được đời này 

bản thân chúng ta nên đi con đường nào, mục tiêu cần truy cứu là gì? 

Trương  Gia  đại  sư  khuyên  tôi  xuất  gia,  khuyên  tôi  học  theo  đức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni. Tôi đã nhận lời. Tôi học Phật 59 năm rồi, giảng kinh dạy học 52 năm, không có 

đạo tràng, một  mình đi khắp nơi, xem như pháp duyên không tồi, bất luận đi đến đâu 

cũng có người hoan nghênh tiếp đón. Nhưng rất tiếc, là bây giờ rất ít người học Phật. Vì 

sao  vậy?  Bởi  quá  vất  vả,  không  chịu  khổ  thì  không  học  được  đâu,  học  Phật  phải  chịu 

được khổ,  phải trì được  giới.  Giới  là vô thượng  bồ đề bổn.  Vô  thượng bồ  đề  chính  là 

thành Phật, thành Phật căn bản ở chỗ trì giới. Học giới luật từ đâu? Học từ Đệ Tử Quy, 

Cảm  Ứng  Thiên.  Giới  luật  của  đạo  Phật  học  từ  Thập  Thiện  Nghiệp.  Vì  sao  ngày  nay 

Thập  Thiện  Nghiệp  cũng  không  hành  được?  Thập  Thiện  Nghiệp  đạo  còn  có  nền  tảng. 

Ngày xưa ba nhà Thích Đạo Nho, vừa nhập môn là cội rễ. Đệ Tử Quy của nhà Nho, Cảm 

Ứng Thiên của nhà Đạo, Thập Thiện Nghiệp của Phật giáo, nền tảng Thích, Đạo, Nho 

đều phải học hết, nhất định phải học tập từ Đệ Tử Quy, vì đó là nền tảng đầu tiên, giống 

như xây nhà vậy, đó là nền móng, Cảm Ứng Thiên là tầng một, Thập Thiện Nghiệp Đạo 

là tầng hai. Nếu quí vị không hạ thủ từ đây, thì quí vị không thể nhập môn được. Nhiều 

năm rồi, tôi đã đi qua nhiều quốc gia, tiếp xúc với rất nhiều người học Phật, đại đa số là 

đồng bào Hoa Kiều, cư trú ở hải ngoại. Mười năm trở lại đây, tôi tiếp xúc với nhiều tôn 

giáo trên thế giới, tôn giáo nào cũng hay, đúng một là tất cả, sự tu học của mỗi tôn giáo, 

Tập 54  107

3 



đều là hai câu này: phải trì giới, phải chịu được khổ, thì mới học được điều hay.  Nếu 

không  trì  giới,  không  chịu  khổ  được,  thì  cũng  vậy,  cũng  không  thể  thể  nhập  vào  cảnh 

giới của thánh hiền. Điều này vô cùng quan trọng! đầu tiên là cứu chính mình, bản thân 

mình đời này có được cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. Như thầy Phương giới thiệu với tôi, 

học Phật là sự hưởng thụ tối cao của con người. Nếu chúng ta không được sự hưởng thụ 

tối cao đó, thì uổng công học tập rồi! Sự hưởng thụ tối cao này, không phải là giàu có, 

chẳng phải có địa vị, không liên quan gì đến những thứ này. Sự hưởng thụ tối cao là gì? 

Là vui sướng! suốt ngày đều hoan hỷ. Đạo Phật nói pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm 

hoan hỷ, như vậy đời này quí vị không bị luống qua. Niềm vui từ đâu mà có? Chẳng phải 

có từ bên ngoài đâu, mà từ nội tâm phát xuất ra, giống như mạch nước vậy, từ nội tâm 

lưu xuất ra, gọi là pháp hỷ sung mãn. Nhà Nho có, nhà Đạo cũng có. Quí vị xem câu đầu 

tiên trong Luận Ngữ:  “học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”, duyệt ở đây là hỷ duyệt 

vậy. 

Khổng Tử có một môn sinh đắc ý tên Nhan Hồi. Nhan Hồi không có địa vị, bần 

dân, không có tiền của,  là một người có đời sống vật chất thiếu thốn nhất trong số học 

trò  của  Khổng  Tử,  lấy  giỏ  đựng  cơm  lấy  bầu  đựng  nước.  Nghĩa  là  ngay  cả  cái  bát    ăn 

cơm cũng không có, dùng cái gì để ăn, dùng tre đan thành một cái giỏ làm bát đựng cơm, 

uống nước không có ly, dùng hồ lô để uống nước. Cuộc sống như thế, Phu tử nói rất hay, 

nếu là người khác, không ai có thể chịu nổi. Nhưng Nhan Hồi thì sao? Suốt ngày ông ta 

rất hoan hỷ, “Hồi dã bất cải kỳ lạc”, trong đám học trò người sống vui nhất là Nhan Hồi. 

Ông ấy vui điều gì? Bởi ông ta hiểu rõ những luân lý thánh hiền dạy, và thực hành những 

điều dạy đó, ông ấy làm được hết sao  không vui được! Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ 

tạo tác, đều tương ưng với Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức, quí vị xem ông ta 

không vui sao được! Người thế gian tuy có địa vị rất cao, tiền của rất nhiều, nhưng họ 

không  vui,  cuộc  sống  rất  đau  khổ.  Người  thời  nay  đại  phú  trưởng  giả,  tôi  đã  gặp  rất 

nhiều, tiền của có cả ức vạn, ban đêm không uống thuốc an thần thì họ chẳng thế nào ngủ 

được, quí vị xem họ có khổ không! Đâu có được sự tự tại như tôi! 

Có  người  nói,  suốt  49  năm  rốt  cuộc  đức  Phật  đã  giảng  điều  gì?  Tôi  cũng  từng 

dùng câu này để hỏi một học trò, học trò này là giáo thọ của một trường đại học, học vị 

tiến sỹ đấy, cũng giảng kinh trong trường học cho học sinh. Một lần vào dịp tết, anh ta 

đến thăm tôi, tôi đưa ra câu hỏi này: suốt 49 năm đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh 

thuyết pháp, rốt cuộc ngài đã giảng những gì? Anh dùng một một câu để trả lời tôi. Anh 

ta không trả lời được, suy nghĩ 5,6 phút sau, không trả lời được, anh ta hỏi tôi. Tôi nói 

trong kinh có câu chỉ có 4 chữ thôi, trong kinh Bát Nhã nói, “chư pháp thật tướng”, dùng 

câu này trả lời có được chăng? Anh ta suy nghĩ nói, được! Chư pháp thật tướng, nếu nói 

rộng ra, chính là chân tướng của vũ trụ vạn hữu, 49 năm đức Phật đã nói về vấn đề này. 

Quí vị hiểu rõ chân tướng của vũ trụ vạn hữu rồi, sao quí vị không vui được. Đức Phật 

10 Tập 54 

74 



thật sự có trí huệ, chân tướng này, ngài chia ra làm sáu điều. Thứ nhất nói về tánh, tánh là 

bản thể, trong triết học nói là bản thể. Thứ hai là tướng, tánh tướng, tướng là tất cả mọi 

hiện tượng. Thứ ba là lý, là đạo lý. Thứ tư là sự, lý sự. Cuối cùng là nhân quả, tổng cộng 

sáu chữ: tánh tướng, lý sự, nhân quả, nói rõ ràng hết. Khổng Tử nói rất hay: “sáng nghe 

đạo, chiều chết cũng được”. Thật sự hiểu rõ ràng rồi thì không còn sanh tử nữa, lấy đâu 

ra sanh tử? nó là giả chẳng phải chơn. Cho nên đạo Phật gọi là liễu sanh tử. Liễu sanh tử 

chẳng phải không có tướng sanh tử, đối với hiện tượng này quí vị hiểu một cách triệt để. 

Sanh  tử  ở  đâu?  Sanh  tử  ở  ý  niệm,  niệm  trước  diệt  là  tử,  niệm  sau  sanh  là  sanh,  trong 

khoảng sát na thôi. Tốc độ của nó quí vị không thể nào tưởng tượng được. Cho nên trong 

kinh đức Phật nói bất sanh bất diệt. Quí vị suy nghĩ thử xem, nếu thật sự bất sanh bất 

diệt, quí vị nói bất sanh bất diệt chẳng phải là câu nói thừa sao? Có sanh diệt, sanh diệt 

hầu như  đồng thời, cho nên gọi là bất sanh bất diệt. Quí vị nói diệt thì nó sanh, quí vị nói 

sanh nó lại diệt. sanh diệt là một chẳng phải hai, gọi là bất sanh bất diệt, sanh diệt đồng 

thời. Quí vị không tìm thấy đâu, ngay cả dấu vết cũng không thấy. Cái thân này chúng ta 

dùng nó mấy chục năm, nó già rồi, không còn tốt nữa, ta đổi một thân mới. Giống như 

quần áo, quần áo dơ bẩn rồi, cũ rách rồi, ta đổi bộ mới. Rất tự tại! Tâm quí vị tốt, hành vi 

tốt, thân này càng đổi càng tốt. 

Các nhà khoa học ngày nay cho biết, thân người do tế bào hợp thành, tế bào thay 

cũ đổi mới, sát na sát na sanh diệt, có chu kỳ là 7 năm, tế bào cũ không còn nữa, hoàn 

toàn mới. Chu kỳ 7 năm thay đổi hết, thời thời khắc khắc thay đổi, niệm niệm thay đổi. 

Chúng  ta  thấy  giống như thay  đổi linh kiện  trong cơ  khí  . Thay  linh kiện sao  ta không 

thay cái mới? nếu thay cái mới thì cơ thể chúng ta chẳng phải ngày một tốt hơn sao? Vì 

sao  lại  thay  vào  cái  già,  cái  cũ,  cái  mang  mầm  bệnh  ?  càng  thay  càng  xấu  đi.  Nguyên 

nhân gì thế? Bởi quí vị không hiểu rõ chân tướng sự thật, hiểu rõ chân tướng sự thật rồi, 

thì ta sẽ đổi cái mới, không còn đổi cái già nữa. Vì sao linh kiện này già? Bởi phiền não 

khiến nó già, lo âu làm nó già đấy, chuyện là như vậy đấy. Quí vị phiền não lo âu,  tự tư 

tự lợi, tham sân si mạn,  càng thay càng xấu đi. Nếu quí vị không có những thứ này, tâm 

địa thanh tịnh, những thứ thay đổi đều bình thường, đều tốt cả. Nếu quí vị thật sự thông 

hiểu đạo lý này, quí vị chấp nhận, đem tất cả những ý niệm bất thiện thay đổi hết, khôi 

phục lại tâm địa giống như chư Phật Bồ Tát. Tâm địa của chư Phật Bồ Tát là thế nào? 

Trên đề kinh này có nói đến, là Thanh Tịnh Bình Đằng Giác, tôi thêm vào trước sau hai 

chữ,  trước  thêm  hai  chữ  Chân  Thành,  Chân  Thành,  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Chánh 

Giác,Từ Bi, tổng cộng có mười chữ. Niệm niệm tương ưng với mười chữ này,  sẽ không 

bị bệnh tật, không bị già nua. Vì sao vậy? Bởi tâm địa của quí vị bình thường, tế bào thay 

cũ đổi mới đều bình thường. Đạo lý ở chỗ này! Có hiệu quả chăng? Có hiệu quả, rất có 

hiệu quả! 

Tập 54  107

5 



Mười mấy năm nay, tôi đã tham dự rất nhiều hội nghị quốc tế, những người tham 

dự hội nghị rất cung kính tôi, hầu như đều hỏi chung một vấn đề, là dùng phương pháp gì 

bảo dưỡng cơ thể. Tôi nói không có gì hết, tôi không ăn những thứ bổ, cuộc sống rất đơn 

giản, tôi ăn chay, và ăn rất ít. Bảo dưỡng cách nào đây? Tâm thanh tịnh! Tư tưởng của tôi 

rất đơn thuần, hàng ngày ngoài việc đọc kinh, đọc sách thánh hiền , những thứ khác tôi 

buông bỏ hết. Mấy chục năm rồi không xem ti vi, không nghe đài, không đọc báo, không 

xem tạp chí. Vì sao vậy? bởi những thứ đó là ma, tạo thành như một cái lưới vậy. Nó có 

năng lực chế tạo,  tôi cũng có năng lực cự tuyệt, không bị nó dụ dỗ.  Hàng ngày chúng ta 

tiếp xúc với kinh điển đại thừa, làm bạn với chư Phật Bồ Tát, giao lưu với chư Phật Bồ 

Tát, tâm quí vị mới thanh tịnh được. Không dính mắc danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục 

trần, vui biết bao, tự tại biết bao! Đây chính là phương pháp dưỡng sinh của tôi. Sau khi 

học Phật pháp rồi, kinh điển đại thừa là lý luận để y cứ, chỉ cần tâm hành, tương ưng với 

Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác là chính xác. Đây là phương pháp dưỡng sinh của chư Phật 

Bồ Tát. Giữ tâm như thế, sau đó thầy giáo hướng dẫn chúng ta nhìn thấu buông bỏ. Nhìn 

thấu là hiểu rõ, hiểu rõ tánh tướng lý sự nhân quả của vũ trụ vạn hữu, phải nhìn thấu. Sau 

khi  hiểu  rõ  rồi  đương  nhiên  phải  buông  bỏ, không  để  tâm  dính  mắc  những  thứ  này.  Ý 

niệm thiện trong thiện, tịnh trong tịnh, thuần trong thuần, chính là bốn chữ A Di Đà Phật, 

trong tâm luôn luôn có câu A Di Đà Phật, quí vị sẽ bình an, trong Phật pháp gọi là được 

độ, tôn giáo khác nói là được cứu rồi. Đây là sự thật không phải giả dối đâu. Cho nên ý 

niệm làm chủ tất cả, ý niệm ở mình chứ không phải ở người khác, tự mình làm chủ chính 

mình, làm chủ tất cả, thân tâm khỏe mạnh, gia đình mỹ mãn, sự nghiệp thuận lợi, xã hội 

an định, thế giới hòa bình, hoàn toàn ở ý niệm của quí vị. Đây chính là “tất cả pháp từ 

tâm  tưởng  sanh”  mà  trong kinh  thường  nói,  trong kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “duy  tâm  sở 

hiện, duy thức sở biến”. Tâm là chân tâm, tự tánh, biến pháp giới hư không giới đều do 

tự tánh biến hiện ra. Tự tánh của ai vậy? tự tánh của chính mình. Tự tánh của mình và tự 

tánh của người là một tự tánh, cũng đồng với tự tánh của chư Phật Như Lai, đồng với tự 

tánh  y  chánh  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới,  đồng  với  tự  tánh  của  hiện  tượng  tự 

nhiên sơn hà đại địa, cho nên nó thông suốt. Nếu quí vị thật sự kiến tánh thì sẽ thông hết, 

quí vị sẽ hiểu được vũ trụ và mình là một thể. Giác ngộ rồi quí vị chuyển cảnh giới chứ 

không còn bị cảnh giới chuyển nữa, như thế mới có thể được đại tự tại. 

Muốn không bị cảnh giới chuyển, đầu tiên phải biết, buông giả, giữ chân. Chân là 

tự tánh, là tánh đức, quí vị nắm bắt được điều này, trong đây có chân lạc. Người xưa có 

câu: “thế vị sao đậm bằng pháp vị”. thế gian là gì? Niềm vui ở cõi người cõi trời, không 

thể sánh bằng pháp vị. Pháp là gì? Pháp là tự tánh, có trong tự tánh. Tuy tự tánh không 

phải vật chất cũng chẳng phải tinh thần. Đại sư Huệ Năng cho chúng ta biết, nó “vốn tự 

đầy đủ”. Tự tánh đầy đủ điều gì? Trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

dạy rằng: “tất cả chúng sanh đều có đức tướng và trí huệ của Như Lai”, đây chính là nội 

10 Tập 54 

76 



dung của chữ “đầy đủ”. Đầy đủ điều gì? Vô lượng trí huệ, trí huệ không phải có từ bên 

ngoài, vốn sẵn có vô lượng trí huệ. Đức hạnh, là vô lượng đức năng, đức năng bao gồm 

tài  nghệ.  Cuối  cùng  là  tướng  hảo,  tướng  hảo  chính  là  phước  báo  mà  người  đời  thường 

nói, đều là viên mãn, không hề khiếm khuyết điều gì. Chỉ cần quí vị trừ được chướng 

ngại, buông được chướng ngại, thì trí huệ đức năng của tự tánh sẽ hiện tiền. Đây thật sự 

là  nguồn  gốc  của  pháp  hỷ  sung  mãn,  và  thường  sanh  tâm  hoan  hỷ,  họ  không  vui  sao? 

Mục  tiêu  của  đạo  Phật  là phá  mê  khai  ngộ, ly  khổ đắc  lạc, không  phải  dạy  quí  vị  chịu 

khổ, mà dạy quí vị ly khổ đắc lạc. Người đời cho danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần là 

vui. Đức Phật nói những niềm vui đó là gì? Là heroin, là á phiện, quí vị phải trả giá rất 

nhiều! Đức Phật nói lạc ở đây được lưu xuất từ tự tánh, là đức tướng trí huệ, là tự nhiên, 

là vĩnh hằng, là bất sanh bất diệt, những điều hư vọng, những thứ giả phải buông bỏ, quí 

vị thật sự tìm lại sự vĩnh hằng, thật sự sẵn có. Người xưa cho chúng ta biết bổn tánh bổn 

thiện, “nhân chi sơ tánh bổn thiện”, đó là lạc. Thiện ở đây chúng ta dùng giáo pháp đại 

thừa  giải  thích,  chính  là  trí  huệ  đức  tướng  viên  mãn  đầy  đủ,  đó  là  thiện,  thiện  ở  đây 

không phải thiện đối với ác. 

Đạo Phật truyền vào Trung Quốc, được người xưa  chấp nhận, mà còn sai sứ giả đi 

thỉnh về, vào thời Hán Minh Đế. Thật sự giống như Thang Ân Tỷ nói, người xưa có sự 

rộng lượng này, chấp nhận bao dung nền văn hóa dị tộc Phật giáo từ Ấn Độ, là dị tộc rồi, 

nền văn hóa dị tộc mà chúng ta chấp nhận, Phật pháp là khiến cho nền văn hóa truyền 

thống của xưa thêm phong phú, điều này không phải giả đâu. Quí vị xem người xưa nói: 

“nhân chi sơ tánh bổn thiện”, chỉ  một câu này thôi, nhưng thông thường người ta cho 

rằng thiện đối với ác, nên hành thiện, Ngũ Luân là thiện, Ngũ Thường là thiện, Tứ Duy, 

Bát Đức là thiện, không nên rời xa những thiện pháp này, tương lai đi về đâu? Về Thiên 

đường,  đó  là  thiên  đạo.  Nếu  dùng  pháp  đại  thừa  giải  thích  thì  người  này  thành  Phật. 

Thiện đó là gì? Thiện đó là đức tướng trí huệ vốn đầy đủ trong tự tánh. Đây chính là Phật 

pháp làm cho nên văn hóa truyền thống của xưa thêm phong phú. 

Trong Đệ Tử Quy có câu: “phiếm ái chúng, nhi thân nhân”, thông thường người ta 

giải  thích  “phiếm”  nghĩa  là  rộng  lớn,  phải  yêu  thương  tất  cả  chúng  sanh,  tất  cả  chúng 

sanh ở đây là chỉ cho con người, cùng lắm là đến loài động vật, thương yêu con người và 

thương yêu động vật, bởi động vật có tình. Nhưng chữ “chúng” trong đạo Phật rất rộng. 

trong đạo Phật thế nào gọi là chúng sanh? hiện tượng chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi 

gọi là chúng sanh, ý nghĩa này vô cùng rộng lớn. quí vị nghĩ xem trong vũ trụ, bất luận là 

hiện tượng vật chất hay hiện tượng tinh thần, lớn như vũ trụ, nhỏ như tiểu quang tử trong 

lượng tử, đều là hiện tượng chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi. cho nên dùng giáo pháp 

đại thừa giải thích, thì ái ở đây rất rộng, chẳng những thương yêu con người, thương yêu 

động vật, mà còn thương yêu hoa cỏ cây cối, sơn hà đại địa, phải thương yêu tất cả muôn 

sự  muôn vật trong vũ trụ này. Tình thương này  mở rộng ra, bao trùm khắp vũ trụ. “Ái 

Tập 54  107

7 



tâm biến pháp giới, thiện ý mãn nhân gian”. Phật pháp đã khiến cho nền văn hóa truyền 

thống xưa thêm phong phú, nâng cao nền văn hóa truyền thống xưa, nâng cao lên ngang 

hàng với đại thừa cứu cánh viên mãn. 

Nếu chúng ta không tiếp nhận Phật pháp, thì nền văn hóa truyền thống xưa không 

đạt đến cảnh giới này. Cho nên chúng ta học tập, có một cảm xúc rất rõ ràng, các vị cổ 

thánh tiên hiền đưa ra đại cương, dùng Phật pháp để giảng rõ đại cương này. Hiểu rõ đạo 

lý  này  rồi,  người  học  Phật  tâm  lượng  phải  mở  rộng  ra,  phải  bao  dung  nhưng  tôn  giáo 

khác trên thế giới. Trong kinh điển của mỗi tôn giáo đều có những điều hay, ta nghiêm 

chỉnh học tập, hấp thu những điều hay đó của họ, làm phong phú giáo pháp đại thừa của 

chúng ta. Đây là thái độ học vấn chính xác đấy, không nên có tâm phân biệt, cái gì của 

mình là hay nhất, người ta không bằng mình. Đây là câu nói có thói xấu rất lớn trong đại 

thừa. 

Lần này tôi và sáu tôn giáo cùng nhau tham vấn, tôi đưa ra một ví dụ để đàm luận 

với họ, điều này tôi thường nói. Chúng ta xem chân lý của vũ trụ như một cơ thể của con 

người, nền văn hóa bất đồng đều ở trên một thân người. Mắt là một nền văn hóa, tai là 

một nền văn hóa, mũi là một nền văn hóa. Bên ngoài năm căn, bên trong lục phủ, đều có 

nền văn hóa bất đồng. Nếu quí vị cho rằng, văn hóa của tôi là số một, cặp mắt là số một, 

còn  những  văn  hóa  khác  không  bằng  tôi. Thử  hỏi  xem  quí  vị  mạnh  khỏe  hay  bị  bệnh? 

Chỉ  có  con  mắt  tốt, còn  những  thứ  khác không được, quí  vị  bị  bệnh  rồi, bệnh  rất nặng 

đấy! Tâm trạng này không được lành mạnh, bị bệnh rồi. Phải đối xử thế nào đây? Mỗi 

khí quản của tôi đều là số một, không có số hai. Cơ thể của tôi mạnh khỏe không bị bệnh. 

Trên địa cầu này nhiều quốc gia, mỗi quốc gia đều là số một, không có số hai. Mỗi bộ tộc 

đều là số một, mỗi tôn giáo cũng là số một, thì địa cầu này chính là thiên đường, địa cầu 

này chính là thế giới Cực Lạc. Những người sống trên quả địa cầu này, cần nên quay về 

phương hướng đó nỗ lực tiến tới, nó có giá trị, có ý nghĩa. Đừng xem mình là số một, 

người khác không bằng mình, sai lầm lớn đấy! Chẳng những quí vị không được số một, 

mà còn lạc hậu nữa, sai lầm rồi! Quan niệm sai lầm  mau chóng sửa đổi lại.Trong cuộc 

đời này, ta có phương hướng chính xác, mục tiêu chính xác, quí vị nghĩ xem sung sướng 

biết bao! Ta đi trên con đường  Đại Bồ Đề, đây là tiếng Ấn Độ, dịch sang tiếng Trung là 

Giác  Ngộ, giác  mà  không  mê.  Người  Ấn Độ  gọi  là  giác, người  TQ  gọi  là  thánh,  thánh 

hiền. Thánh có nghĩa là gì? Thánh nghĩa là hiểu rõ, người hiểu rõ chân tướng sự thật, gọi 

là thánh nhân. Thánh nhân, thần nhân, Phật, cùng một ý nghĩa, chỉ là danh từ bất đồng, 

nội dung hàm nghĩa hoàn toàn tương đồng. Cho nên không nên chấp tướng danh tự. 

Trong  Khởi  Tín  Luận,  Mã  Minh  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta:  “Nghe  kinh  thuyết  giáo 

không nên chấp trước tướng ngôn thuyết. Ngôn ngữ nói nhiều nói ít, nói sâu nói cạn đều 

không quan trọng, quan trọng là ý nghĩa của nó, ý nghĩa của nó thuần chánh, tiêu chuẩn 

10 Tập 54 

78 



thuần  chánh chính là  chân tướng sự  thật, chân  tướng sự  thật, tuyệt  đối  chính xác. Tinh 

thần  khoa  học  cầu  điều  này,  Phật  pháp  cũng  không  ngoại  lệ,  cũng  xem  điều  này  là  số 

một, cho nên Phật pháp là khoa học. 

Ngày xưa khi tôi học triết học, Thầy Phương đã giới thiệu với tôi đạo Phật, thầy 

giảng về đỉnh cao của triết học, chúng tôi học gần sáu mươi năm, sang năm là 60 năm 

rồi, khẳng định rằng kinh Phật là khoa học tối cao. Những điều khoa học, triết học ngày 

nay không giải quyết được, đều nằm trong giáo lý đại thừa. Nhưng đáng tiếc, họ cho rằng 

đó là tôn giáo, là mê tín, không chịu tiếp cận. Đó là gì? Đạo Phật gọi đó là không có 

phước  báo.  Nếu thật  sự  có phước, khi tiếp  cận  sẽ làm  cho  nền  học thuật  của  họ  thêm 

phong  phú,  những  điều  nan  giải  trong  triết  học  sẽ  được  giải  quyết,  những  điều  tối  cao 

trong khoa học cũng được phát hiện ra, không tiếp cận, chẳng có phước báo. Những điều 

hay  ngay  trước  mặt  mà  không  nhận  ra,  điều  này  nên  trách  mình,  chứ  chẳng  thể  trách 

người , cho nên Phật pháp là pháp bình đẳng, không có gì chẳng bình đẳng. Mỗi người 

đều là số một, về thế giới Cực Lạc rồi, thật sự mỗi người đều là số một, cho nên người ở 

thế giới Cực Lạc là thân Kim Cang Bất Hoại, thân có vô lượng tướng, tướng có vô lượng 

đẹp,  chẳng  phải  chỉ  có  32  tướng  80  vẻ  đẹp.  Chúng  ta  nghe  rồi  cũng  không  cần  phải 

ngưỡng mộ, cũng chẳng cần phải tự ti mặc cảm. Vì sao vậy? Bởi đó do tâm biến hiện ra, 

chỉ  cần  chúng  ta  buông  bỏ  vọng  niệm,  buông  bỏ  những  thứ  không  bình  thường  này, 

buông bỏ hết, thì những điều hay đẹp ở thế giới Cực Lạc, đều sẽ hiện ra ngay đây. Trong 

tâm đại thừa không có đối lập, đây là điều những người tu tập pháp đại thừa chẳng thể 

không  hiểu,  không  đối  lập  có  nghĩa  là  bình  đẳng,  có  đối  lập  là  không  bình  đẳng  rồi. 

Trong đại thừa không có pháp nào chẳng chân thành, chân thành là bản thể của tự tánh, 

giống như vàng và vàng khí vậy, nó là vàng thiệt, nên hiện ra tất cả tướng đều là thuần 

vàng, không có gì chẳng chân thành, thấy điều gì cũng chân thành. Vì sao vậy? Bởi tất cả 

đều là tự tánh. Sau khi khai ngộ, không có pháp nào  chẳng phải, thật sự  thế giới bình 

đẳng, thế giới thanh tịnh, thế giới viên mãn,  đều ở trong đại thừa. Đại thừa ở đâu? Đại 

thừa ở trong tự tánh của chúng ta, đại thừa ở trong tâm của chúng ta, đại thừa ở chỗ hành 

vi của chúng ta, đại thừa trong thân, trong cuộc sống của chúng ta. Rất hữu dụng! chẳng 

phải học mà không dùng được, học rồi lập tức dùng được ngay. Cho nên năm 70 tiến sỹ 

Thang Ân Tỷ người Anh, có nói : “muốn giải quyết những vấn đề xã hội ở thế kỷ 21, chỉ 

có học thuyết Khổng Mạnh và giáo pháp đại thừa của Phật giáo”. Câu này ông ta nói rất 

nhiều lần, người hiểu được không nhiều, người hiểu sai ý nghĩa của nó rất đông. Ông ta 

nói không sai tí nào. Học thuyết Khổng Mạnh là nền tàng vào đại thừa tốt nhất. Người 

xưa rất thông minh, đức Phật Thích Ca Mâu Ni vốn dùng tiểu thừa làm nền tảng, cho nên 

trong kinh đức Phật dạy rõ ràng: “Đệ tử Phật, không học tiểu thừa trước, học đại thừa 

sau, thì chẳng phải đệ tử Phật”, Ngài không thừa nhận quí vị, đây là chỗ ngài nhấn mạnh 

tầm quan trọng của tiểu thừa. Đạo Phật truyền vào TQ, vào đời Tùy Đường tiểu thừa rất 

Tập 54  107

9 



hưng thịnh, kinh điển tiểu thừa được phiên dịch tương đối đầy đủ. Tứ A Hàm trong đại 

tạng kinh của chúng ta ngày nay, là kinh tiểu thừa, đem so với đại tạng kinh Pali của Phật 

giáo Nam truyền,  có thể nói hầu như được phiên dịch một cách viên mãn, đại tạng kinh 

Pali của Phật giáo nam truyền, so ra chỉ nhiều hơn của chúng ta khoảng 50 bộ, hơn ba 

ngàn bộ kinh chỉ nhiều hơn 50 bộ, cũng không đáng là bao, đã hoàn chỉnh như vậy đó. Ở 

TQ  thành lập hai tông  phái  là  Câu  Xá  Tông và  Thành  Thật  Tông, nhưng hai  tông phái 

này đến Đường triều Trung Diệp thì suy thoái, đến triều Tống  không còn nữa. Phật giáo 

TQ ngày nay chỉ có tám tông phái đại thừa. Có phải người TQ làm trái với lời dạy của 

đức Thế Tôn chăng? Không! Người TQ dùng Nho và Đạo thay cho tiểu thừa, làm nền 

tảng cho đại thừa. Từ triều đại nhà Đường đến nay,  hơn 1700 năm, đời đời cao tăng cao 

sỹ, người cư sỹ tại gia học Phật thành tựu rất nhiều, không thua gì Ấn Độ, chúng ta quan 

sát kỹ, thành tích tu học của chúng ta vượt hơn Ấn Độ rất nhiều. TQ nhiều năm rồi, trên 

hình tướng có Thích Đạo Nho, trên thực tế chỉ là một thể, học tập hết. Phật giáo dẫn đầu, 

quí vị xem học Phật phải học Nho học Đạo, lấy đó làm nền tảng, là môn học bắt buộc. 

Đạo Phật làm như vậy, đạo Nho làm như vậy, Nho học sách Lão Trang, cũng học kinh 

Phật, Đạo Lão cũng như vậy, Đạo Lão cũng học kinh Phật, cũng học Tứ Thư Ngũ Kinh 

của  đạo  Nho.  Cho  nên  trên  thực  tế  ba  đạo  này  đã  dung  thành  một  thể,  bên  ngoài  hình 

tướng phân biệt, bên trong không phân biệt, Thích Đạo Nho thường cùng nhau thảo luận, 

nghiên cứu, chia sẻ. Điều này làm nên nền văn hóa truyền thống TQ, cũng là nét đặc sắc 

của nền văn hóa truyền thống TQ. Bao dung! Vui vẻ hấp thụ tinh hoa của người khác để 

nâng cao chính mình, thế nên hơn 1700 năm về trước, vào triều đại nhà Đường tinh thần 

này rất hưng thịnh. Chúng ta hiểu được rồi, cho nên ta phải học tập, trên thế giới có rất 

nhiều  nền văn  hóa  khác nhau, chúng  ta nên  tiếp  xúc, học tập với  họ, để vun bồi mình, 

làm cho mình phát triển rộng rãi, như thế mới đúng. Cho nên Tịnh Tông Học Viện ở Úc 

Châu  của  chúng tôi, tháng 7  năm  nay  bắt  đầu, tôi đã  mời  hai thầy  Hồi giáo  và đạo  Cơ 

Đốc, mời A Hoanh và Thần phụ của họ, tới dạy ở học viện của chúng tôi, mời họ làm 

giáo thọ ở học viện của chúng tôi. Chúng ta phải nghiêm chỉnh học tập kinh điển của các 

tôn giáo khác, bất đồng văn hóa, chúng ta dẫn đầu. Sau khi có thành tích rồi, tôi tin rằng 

sẽ có sự ảnh hưởng, mọi người đều cần nên học tập. Đối với người phải tôn trọng và lẽ 

kính, không thể nói mình là số một, mình là độc nhất, không nên nói như vậy, bản thân 

nên khiêm hạ, “mãn siêu tổn, khiêm thọ ích”, lời dạy của người xưa nên khắc ghi cho kỹ. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây   

 

 

10 Tập 54 

80 



Tập 55 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Giảng ngày 12 tháng 06 năm 2010 

Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội HongKong 



Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi  xuống.  Xin  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang năm mươi bốn, hàng thứ hai từ dưới đếm lên, chúng ta xem 

Tứ 

 Tứ, chư pháp tương tức tự tại môn. Thượng hiển tương dung, thử biểu tương tức. 

 Tấn dịch Hoa Nghiêm Thập Trụ Phẩm vân: Nhất tức thị đa, đa tức thị nhất, ví như thủy 

 chi dữ ba, dĩ thủy dụ nhất, dĩ ba dụ đa, ba tức thị thủy, thủy tức thị ba, bỉ thử tương tức, 

 nhi các tự tại. Cố vân tương tức tự tại. 

Đây là giải thích tiêu đề thứ tư. Đoạn trước  nhất đa tương dung  và  quảng hiệp tự 

 tại, đều nói lên sự tương dung của tất cả pháp, chẳng những tương dung mà còn tương 

tức.  Nhất  tức  nhất  thiết,  nhất  thiết  tức  nhất.  Thập  Môn  đều  nói  về  thật  tướng  của  các 

pháp, về chân tướng của tất cả các pháp. Đây là cảnh giới Hoa Nghiêm, là cảnh giới của 

chư Phật Như Lai. Khế nhập được cảnh giới này, trong tông môn chính là đại triệt đại 

ngộ, ở giáo hạ gọi là đại khai viên giải, tịnh độ tông gọi là lý nhất tâm bất loạn. Từ đó 

cho thấy nghĩa lý của bộ kinh này, vô cùng sâu sắc. Còn sự thì sao? sự ở ngay trước mặt 

chúng ta, ngay trong cuộc sống hàng ngày. Chư Phật Bồ Tát, đây là Bồ Tát pháp thân, 

các ngài giác mà không mê, chúng sanh trong mười pháp giới, chúng ta càng không cần 

nói đến, mê mà không giác, sự ở ngay trước mắt , nhưng mê mà không giác. Tác dụng 

của  giác  là  gì?  Tác  dụng  của  giác  là  sự  sự  vô  ngại,  chúng  ta  ngày  nay  sự  sự  đều  bị 

chướng ngại. Thật sự đã nhiều năm rồi, làm một chút việc tốt thôi mà chướng ngại trùng 

trùng. Đó là gì? Là mê mà không giác. Cho nên đoạn kinh văn của khoa này, nghĩa là 

một đoạn dài nói về Thập Huyền Môn, đối với việc tu học của chúng ta, giúp rất nhiều 

trong việc nâng cao cảnh giới, và giác ngộ của chúng ta. Cho nên ở đoạn này chúng ta 

dùng nhiều thời gian, nghiêm chỉnh học tập. 

Đại sư dẫn chứng kinh Hoa Nghiêm, chỉ cho bộ Lục Thập Hoa Nghiêm dịch vào 

đời Tấn. Trong kinh có câu này : “ nhất tức thị đa, đa tức thị nhất”. Ý nghĩa của câu này 

rất thâm sâu, nhất là nhiệm nhất, chứ không phải là định nhất. Nhất chính là tất cả pháp, 

một pháp. Thế nào gọi là một pháp? Một vi trần gọi là một pháp, một cọng lông cũng gọi 

là một pháp. 

Tập 54  108

1 



Đa có nghĩa là gì? Đa là pháp giới, đa là vũ trụ. Vì sao gọi là “nhất tức thị đa, đa 

tức thị nhất” ? Bởi tất cả pháp không rời tự tánh. Chúng ta học tập lâu rồi, ít nhất cũng 

phải có khái niệm, tất cả pháp từ đâu mà có? Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. Chúng 

ta nói tâm hiện, tâm đây là tự tánh. Một pháp từ tự tánh hiện ra, tất cả pháp cũng từ tự 

tánh hiện ra. Nó là một hay là đa? 

Trong cuốn Sớ Sao của ngài Thanh Lương, đoạn dưới đây cũng dùng:  Hựu Đại Sớ 

 vân, như kim dữ kim sắc, nhị bất tương ly.  Kim là một pháp, kim sắc cũng là một pháp. 

Kim ví cho  thể, sắc ví cho  tướng. Từ từ chúng ta sẽ hiểu được ý nghĩa này.  Thể  là tịch, 

trong tịnh độ gọi là Thường Tịch Quang. Thể là Tịch, là bất động. Tướng là Quang, Tịch 

Quang.  Nhị bất tương ly  là Thường, vĩnh hằng bất biến, nó khởi tác dụng, thể có biến hóa 

hay không? Không! Thể biến thành hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, sao lại nói 

là không biến hóa? Biến ở đây là thức biến, thức là vọng thức, nó không có thật, nó là 

giả, là vọng. Vọng nương chân khởi, nếu không có chân lấy đâu ra vọng! Cho nên đức 

Phật dạy chúng ta chân vọng không hai. Đây đều là chân tướng sự thật, nếu quí vị giác 

ngộ sẽ thấy vọng chính là chân, chân không rời vọng. Sự khác biệt giữa giác và mê ở chỗ 

nào? Khi giác rồi không chấp trước, chẳng những không chấp trước mà cũng không phân 

biệt, chẳng những không phân biệt, mà đối với tất cả pháp không khởi tâm không động 

niệm. Đó là giác, cho nên được sự lợi ích vô ngại, tự tại vô ngại. Khi mê cùng sắc,  cùng 

tâm, cùng nhất cùng đa đều không được tự tại, nơi nơi đều chướng ngại. Chướng ngại từ 

đâu  mà  có?  Chướng ngại từ  mê  mà  có,  từ  bất  giác  mà  có,  chúng ta phải  hiểu  rõ chân 

tướng sự thật này. 

Làm thế nào để nhập vào cảnh giới Hoa Nghiêm? Cảnh giới Hoa Nghiêm và cảnh 

giới của thế giới tây phương Cực Lạc, không hai không khác. Nếu quí vị nhập được cảnh 

giới Hoa Nghiêm, vãnh sanh về thế giới tây phương Cực Lạc, quí vị sẽ sanh về Thật Báo 

Trang Nghiêm độ, quí vị không ở Phương Tiện Độ, cũng không ở Đồng Cư Độ, nâng cao 

lên  rất  nhiều.  Việc  này  ngày  nay  có  cần  nghiêm  chỉnh  học  tập  hay  không?  Cần!  trong 

kinh đức Phật dạy chúng ta, tu tập ở thế giới Ta Bà này một ngày, bằng tu một trăm năm 

ở thế giới Cực Lạc. Từ đó cho thấy, nếu chúng ta ở nơi này vào lúc này, hiểu rõ được 

việc này, hiểu rõ ràng gọi là nhìn thấu, nhìn thấu rồi tự nhiên sẽ buông bỏ. Vì sao bây giờ 

không buông bỏ được? bởi không nhìn thấu, coi cảnh giới tướng là thật, cho ta là thật có, 

người cũng là thật, môi trường cũng thật, mà không biết tất cả là giả, không có thật. Cho 

nên trong kinh Bát Nhã, Kinh Kim Cang quí vị đã đọc rất nhiều, quí vị xem trong kinh 

Kim Cang đức Phật dạy rất rõ ràng: “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, “nhất thiết 

hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh”. Thế nào gọi là “pháp hữu vi ” ? Y chánh trang 

nghiêm trong mười pháp giới đều là pháp hữu vi, Phật, Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác 

trong mười pháp giới, đâu chẳng phải là pháp hữu vi ? Hữu vi có nghĩa là có sanh có 

diệt. Chứng được vô vi thì không còn trong mười pháp giới nữa, ít nhất là đạt đến Thật 

10 Tập 54 

82 



Báo độ của chư Phật Như Lai. Vì sao vậy? Bởi trong kinh nói về Thật Báo độ rất rõ ràng, 

đức Phật nói nghe rất thú vị, gọi là hữu sanh vô diệt, Thường Tịch Quang độ bất sanh bất 

diệt, Thật Báo Trang Nghiêm độ hữu sanh vô diệt, thập pháp giới hữu sanh hữu diệt, đây 

là nói về hiện tượng trước mắt, quí vị cảm nhận được, trên thực tế thì nói đến chư pháp 

tương tức, sanh diệt bất nhị, mê ngộ là một, càng giảng càng huyền, huyền nghĩa là diệu, 

đối với người sơ học ngày càng thấy khó, không biết chư Phật Bồ Tát nói gì, chúng ta 

không hiểu được. Nghe không hiểu đừng sợ, không nên hoài nghi, chư Phật Bồ Tát nói 

mỗi  câu  mỗi  chữ  đều  là  lời  chân  thật,  chúng  ta  bị  mê,  không  phải  cảnh  giới  trước  mặt 

chúng ta, khi nào chúng ta phá mê khai ngộ thì sẽ hiểu thôi. 

Ví  dụ  trong  kinh  rất  hay,  từ  ví  dụ  chúng  ta  có  thể  phảng  phất  lý  giải  được, ngài 

dùng  thủy  và  ba  làm  ví  dụ.  Thủy  dụ  cho  nhất,  ba  là  sóng,  dụ  cho  đa.  Chúng  ta  ở 

HongKong, Hongkong ở vùng bờ biển, Hongkong, Cửu Long là một eo biển, nước ở đây 

là nước biển, nước mặn, hàng ngày chúng ta đều thấy nước và sóng, ngày nào cũng thấy. 

Sóng  là nước, nước là sóng. “Tức” ở đây nói đơn giản có nghĩa “chính là”, nước chính là 

sóng, sóng chính là nước. Vì sao lại dùng hai danh xưng như vậy? hai danh xưng vì nó 

hiện ra tướng không giống nhau. Nước là tĩnh, khi bất động chúng ta gọi là nước, khi nổi 

sóng chúng ta gọi là sóng. Sóng và nước là một chẳng phải hai. “bỉ thử tương tức”, nước 

chính là sóng, sóng chính là nước, bỉ thử tương tức. “Nhi các tự tại”, tuy mỗi mỗi tương 

tức,  nhưng  nước  vẫn  là  nước,  ba  vẫn  là  ba,    mỗi  mỗi  tự  tại.  Chính  là  tương  tức  tự  tại 

trong Huyền Môn nói, dùng cái này làm ví dụ, dụ cho cái gì? Dụ cho tất cả pháp. Ví dụ 

này rất dễ hiểu, tất cả pháp tương tức tự tại, cũng giống như nước và sóng vậy, điều này 

có thể chúng ta thấy khó. Chúng ta đổi một ví dụ khác xem có phải như vậy không. Khoa 

học ngày nay phát triển, đứng về mặt ví dụ mà nói, chúng ta càng được nhiều tư liệu hơn. 

Thân người ví như một người, đây là nhất, một đoàn thể là đa, Hiệp Hội Phật Đà Giáo 

Dục của chúng ta là đa, nhiều người cùng nhau học tập, là đa. Nhất ở trong đa, trong đây 

có thể thấy được nhất đa tương tức, nhất đa tự tại. Một người ở trong đoàn thể, là một 

nhân viên trong đoàn thể, khi nói đến đoàn thể thì có chúng ta ở trong đó, giống như sóng 

và nước vậy. Đứng về phía thâm sâu mà nói, cơ thể của chúng ta là đa. Vì sao vậy? Bởi 

cơ thể do nhiều khí quản hợp thành, mỗi khí quản đều độc lập riêng, nó tự tại, hợp thành 

một cơ thể, cơ thể là đa, cơ thể cũng là tự tại, mỗi khí quản đều tự tại. Nếu dùng phương 

pháp  khoa  học  ngày  nay  phân  ra,  khí  quản  do  nhiều  phân  tử  hợp  thành,  phân  tử  do 

nguyên tử hợp thành, thế nên càng nhiều, một cơ thể này có bao nhiêu nguyên tử. Mỗi 

nguyên tử là nhất, cả cơ thể là đa, hợp thành một cơ thể này. Chúng ta nên biết, những 

nguyên tố hợp thành này, nguyên tử, điện tử, thay cũ đổi mới, nó không vĩnh hằng, sát na 

sát na sanh diệt, sanh diệt là mỗi cái mỗi cái sanh diệt, nó không trở ngại đoàn thể, giống 

như đoàn thể của chúng ta vậy, một người đi rồi, lại thêm một người gia nhập, giống như 

tổ chức trong cơ thể của chúng ta, tình trạng giống nhau, chúng ta không cảm nhận được, 

Tập 54  108

3 



mất  một  tế  bào  cũ  lại  thêm  vào  một  tế  bào  mới.  Trên  thực  tế  đúng  như  đức  Phật  dạy 

tương tức tự tại. Trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật dạy chúng ta điều gì? Là nói về chỗ 

cứu cánh viên mãn của khoa học và triết học. Khoa học ngày nay tiến bộ, giúp chúng ta 

giải quyết được rất nhiều vấn đề, chứng minh những điều trong kinh đức Phật nói. Kinh 

Hoa Nghiêm nói:  Đức Thế Tôn đưa ra một ví dụ, trong Sớ có ghi và cũng chính là điều 

trong  kinh đức  Phật nói.  Đại  Sơ  của  Thanh  Lương đại  sư,  ngài  viết  rằng:  “  chí  ư  bổn 

kinh”, trong kinh Vô Lượng Thọ có câu này không? Có! Bổn kinh, Pháp Tạng Nhân Địa 

Phẩm”, đây là phẩm thứ tư, có một đoạn kinh văn như vầy:  

 “Thế Tôn năng diễn nhất âm thanh 

 Hữu tình các các tùy loại giải 

 Hựu năng hiện nhất diệu pháp thân 

 Phổ sử chúng sanh tùy loại kiến” 

Trong đây nói về hai việc, thứ nhất là đức Phật thuyết pháp, điều này quí vị đều 

biết, cách nói này trong kinh điển đại thừa rất nhiều. Đức Phật dùng một âm thanh thuyết 

pháp, chúng sanh các các tùy loại giải.  Ở đây nói Thế Tôn năng diễn nhất âm thanh, Hữu 

tình các các tùy loại giải, cùng một ý nghĩa. Một âm là nhất, tất cả chúng sanh là đa. Một 

âm thanh này đến bên tai của mỗi chúng sanh, đều biến thành âm thanh mà bản thân họ 

có  thể  hiểu  được. Nếu  chúng  ta  hỏi đức  Phật đã  nói  chưa?  Đức  Phật nói  rồi!  Rốt  cuộc 

ngài nói như thế nào? Nếu đức Phật thật sự nói rồi, trong hội chúng, đức Phật nói bằng 

ngôn ngữ nào, ai hiểu được ngôn ngữ đó thì sẽ hiểu, ngôn ngữ khác họ không hiểu. Quí 

vị nghĩ xem rốt cuộc đức Phật nói bằng ngôn ngữ nào? Vì sao tất cả chúng sanh đều hiểu 

được? Cảnh giới này, chư vị tổ sư gọi là “cảnh giới không thể nghĩ bàn”. Đức Phật nói 

thiệt mà, không phải là làm bộ nói đâu, ai cũng hiểu được. ngài có tự tại không? Tự tại! 

Người TQ nghe đức Phật nói bằng tiếng TQ, người Ấn độ nghe đức Phật nói bằng tiếng 

Ấn độ, đây chính là tương tức. Chẳng những cõi người hiểu được, mà súc sanh cũng hiểu 

được, tất cả chúng sanh bất đồng không gian duy thứ, đều hiểu được hết. Đó là gì? Đó là 

tánh đức! trong đây hoàn toàn không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, cho nên nó 

viên dung, nó không có chướng ngại. Âm thanh này đi đến đâu, tự nhiên sẽ biến thành 

âm thanh nơi đó họ hiểu được, tự động tự nhiên. Đức Phật dạy chúng ta, năng lực này 

của đức Phật đây không chỉ riêng một mình ngài có, mà tất cả chúng sanh ai ai cũng có. 

Vì sao chúng ta ngày nay không có? Bởi chúng ta vốn không có chướng ngại mà tự làm 

chướng  ngại,  nên  chẳng  có  cách  nào.  Tự  mình  gây  nên  chướng  ngại  gì?  Vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước do chính mình tạo nên, nhưng thứ này trong tự tánh vốn không có. 

Chỉ  cần  rời  vong  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  quí  vị  sẽ  hoàn  toàn  thấy  được  chư  pháp 

tương tức tự tại. Trước nói về tương dung, hỗ tương bao dung, ở đây nói càng thân thiết 

10 Tập 54 

84 



hơn, nói chính là, không hề có một chút phân biệt nào, sau đó chúng ta mới hốt nhiên đại 

ngộ. 

Vì sao Bồ Tát tu tập  muốn khai ngộ, muốn kiến tánh. Thập Huyền chính là tánh 

đức viên mãn hiển lộ, chúng ta thấy rồi vô cùng ngưỡng mộ, cũng muốn nhập vào cảnh 

giới đó. Nhập được không? Được! Nếu không được thì đức Phật đã không dạy chúng ta. 

Làm thế nào mới có thể được? Buông bỏ là được! Buông bỏ kiến tư phiền não, là tiểu 

ngộ, vừa nhập môn, buông bỏ phân biệt, là đại ngộ, buông bỏ vọng tưởng, là triệt ngộ, là 

nhập được cảnh giới rồi. Không buông bỏ thì không được đâu, buông bỏ khó đấy. Khó 

chỗ nào? Thứ nhất tập khí phiền não của mình quá nặng, tập khí phiền não từ vô thỉ kiếp. 

Thứ hai là hoàn cảnh trước mắt chúng ta, cám dỗ quá nhiều, sức mạnh của sự cám dỗ quá 

lớn, người thường không vượt qua được. Quí vị có thể không bị dụ dỗ chăng? 

Môi  trường  học  Phật  ngày  xưa  hay  hơn  ngày  nay.  Một  trăm  năm  về  trước,  khi 

khoa học kỹ nghệ mới manh nha, chưa có sức cám dỗ lớn như vậy. Một trăm năm khoa 

học kỹ nghệ này, đúng là tiến vùn vụt, ngày càng đổi mới, muôn màu muôn vẻ. Nó nhiễu 

loạn lục căn của chúng ta, đây chính là thời đại chúng ta đang sống. Nếu không có thiện 

căn sâu dày, quí vị học Phật có thể thành tựu được chăng? Trong kinh đức Phật dạy, chư 

vị  Tổ  sư  cũng  nói  rất  nhiều,  các  ngài  nói  đều  là  lời  chân  thật,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn nhưng không độ được chúng sanh thời nay. Chẳng phải pháp môn có vấn đề, mà 

căn tánh chúng sanh có vấn đề. Căn tánh của chúng sanh chúng ta dùng một câu để tóm 

lại:  nghiệp  chướng  quá  nặng!  Kinh  giáo  của  tất  cả  pháp  môn  đều  không  có  hiệu  quả, 

giống như bị bệnh nặng, không dùng thuốc được, chỉ có một con đường, con đường này 

chính  là lão thật niệm  Phật  cầu sanh  tịnh  độ. Con  đường  này  cũng phải  buông  bỏ,  nếu 

không buông bỏ thì phương pháp này không thể thành tựu được. Nhưng pháp môn này 

điều kiện dễ dàng hơn những pháp môn khác. Tám vạn bốn ngàn pháp môn khác, đều 

phải đoạn phiền não mới có thể thành tựu, pháp môn này không cần đoạn phiền não, chỉ 

cần  hàng  phục  được  phiền  não  là  thành  tựu, hàng phục  dễ  hơn  đoạn  nhiều. Hàng phục 

điều gì? Bản thân có quyết tâm: tôi tránh tất cả, ít tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, đây là 

phương pháp rất hay, tiếp xúc chẳng thể không bị ảnh hưởng, ít tiếp xúc, tốt! Tiếp xúc 

nhiều với chư Phật Bồ Tát, chư Phật Bồ Tát ở đâu vậy? Kinh Vô Lượng Thọ, Kinh Di 

Đà,  chính  là  chư  Phật  Bồ  Tát,  luôn  luôn  giữ  lấy,  tuyết  đối  không  để  lãng  quên,  chân 

thành, cung kính, thấy kinh Phật cũng giống như thấy được đức Phật A Di Đà vậy. Nhìn 

thấy tượng đức Phật A Di Đà, bất luận là tượng đắp hay tượng vẽ, cũng giống như thấy 

được đức Phật A Di Đà thiệt vậy, không xa lìa, trong đời này chúng ta mới có thể thoát 

ly luân hồi. Thật sự phải biết được nỗi khổ của luân hồi, phải nhìn thấu thế giới. Thế giới 

này có vui không? Có! Nhưng không có thiệt, nó là giả. Quí vị có thể hưởng thụ niềm vui 

của thế gian này, thời gian vô cùng ngắn ngủi. Kiếp sau ra sao? Kiếp sau đọa vào tam đồ, 

không  thể thoát ly lục đạo luân hồi, khổ lắm! Trong kinh thường hình dung lục đạo là 

Tập 54  108

5 



biển khổ, biển khổ không bờ, quay đầu là bến. Cho nên phải nhìn thấu thế giới này, thế 

giới này chỉ có khổ không có lạc. Lạc là gì? Lạc là hoại khổ. Đạo Phật chia khổ thành ba 

loại: khổ khổ, hoại khổ, hành khổ. Phải nhận biết ba loại khổ này một cách rõ ràng, sau 

khi chúng ta nhận biết rõ ràng rồi, tự nhiên  muốn tìm chân lạc, tìm vĩnh lạc. Tìm về Tây 

phương tịnh độ, đó chính là chân lạc, là vĩnh lạc. Quí vị thật sự nhìn thấu, công phu tu 

tịnh độ của quí vị sẽ đắc lực. Không nhìn thấu, mà còn lưu luyến nơi này, thì đời này chỉ 

có thể nói là kết thiện duyên với đức Phật Di Đà mà thôi, không thể vãng sanh được. Nếu 

chúng  ta  đến  được  thế  giới  Cực  Lạc,  cảnh  giới  này  sẽ  hiện  tiền,  nhất  âm  thuyết  pháp 

giống như chư Phật Như Lai vậy. Tất cả chúng sanh đều không chướng ngại, tương dung 

tương tức. 

Dưới  đây  nói:  “   Hựu  năng  hiện  nhất diệu  sắc thân,  phổ  sử  chúng sanh tùy  loại 

 kiến.  Diệu âm, sắc âm. Lại nói rằng: “nhất thân trung nhất thiết thân”  Nhất thân là gì? 

Phật  có ba  thân, đức  Phật  có ba  thân, thì chúng  ta cũng  có ba thân. Đức  Phật  có  mười 

thân, chúng ta cũng có mười thân. Chúng ta không hề kém đức Phật một điều gì, ngài có 

gì chúng ta cũng có cái đó, tuy ta có đầy đủ, nhưng ta có chướng ngại, nên không hiển lộ, 

chứ  chẳng phải không  có, chúng ta bỏ  được  chướng ngại thì nó  sẽ  hiển  lộ. Trong kinh 

thường nói: “mười phương ba đời Phật, cộng đồng một pháp thân”. Nhất là pháp thân, đa 

là tất cả thân, tất cả thân là ứng hóa thân. Ứng hóa thân hiện cách nào? Chúng sanh có 

cảm, tự nhiên sẽ hiện tiền, hiện y hiện chánh, y chánh đều hiện, tất cả thân. Biến pháp 

giới ứng hóa thân, tất cả là một, một là tất cả. 

Những năm gần đây, giới tôn giáo cũng giác ngộ rồi, đoàn kết rồi, cũng có nghĩa là 

duyên đã thành thục. Duyên gì vậy? quả địa cầu bị bệnh ! quả địa cầu có nguy cơ, bất 

luận quí vị thuộc tôn giáo nào, quí vị cũng không rời quả địa cầu. Quả địa cầu bị bệnh 

mọi người phải cứu nó, cho nên họ có thể hợp tác. Ngày nay chúng ta nói về đa nguyên 

văn hóa. Một chính là một tôn giáo, tất cả nghĩa là tất cả tôn giáo. Tất cả tôn giáo nghĩa 

là một tôn giáo, một tôn giáo nghĩa là tất cả tôn giáo. Tôn giáo cũng là tương tức tự tại, 

đa nguyên văn hóa. Trên thực tế khái niệm này, ở TQ ít nhất đã thực hiện hơn một ngàn 

năm về trước rồi. Ngày nay chúng ta nhắc đến nền văn hóa truyền thống của TQ , quí vị 

sẽ nghĩ ngay đến ba đạo Thích Đạo Nho. Nho là nhất, Đạo là nhất, Phật cũng là nhất, ba 

là đa. Một tức là ba, ba tức là một, Nhất đa bất nhị. Cho nên ngày nay chúng ta mới thấy, 

trên hình tướng thật sự có ba, hình tướng không giống nhau, nhưng về mặt giáo dục, về 

cảnh giới, thì ba đạo tương tức. Người thật học, họ học đạo Nho,  đọc kinh Phật, học Lão 

Trang,  họ  học  hết.  Người  học  Đạo,  các  vị  đạo  trưởng,  họ  học  Tứ  Thư  Ngũ  Kinh,  học 

kinh Phật, họ thông hết. Người học Phật, vào thời xưa, chắc chắn lấy Tứ Thư Ngũ Kinh 

làm nền tảng, lấy Lão tử, Trang Tử làm nền tảng, mới có thể nhập đại thừa. Đặc biệt sau 

Đường  Triều  Trung  Diệp,  người  học  Phật  không  còn  học  tiểu  thừa  nữa,  dùng  Nho  và 

Đạo thay thế cho tiểu thừa. Cho nên chúng ta thấy, hình như bia đá ở chùa Thiếu Lâm: 

10 Tập 54 

86 



“hỗn nguyên tam giáo cửu lưu thủ tán”. Tam giáo cửu lưu là một nhà. Đúng vậy! Ngày 

nay giới tôn giáo giác ngộ rồi, cho nên tam giáo cửu lưu là một nhà, bức tranh này nên in 

nhiều ra, tặng cho mọi người. Tương truyền rằng vào đời Đường Túc Tông, Túc Tông là 

con Đường Minh Hoàng, cách chúng ta ngày nay, khoảng 1500 năm, người TQ đã thực 

hành đa nguyên văn hóa rồi. Nói đến đa nguyên văn hóa, người xưa là lão tổ tông đấy. 

Cho nên đất nước TQ, 5000 năm lịch sử, bản đồ lớn như thế, dân tộc nhiều như thế, nhân 

khẩu  đông  như  thế,  mấy  ngàn  năm  rồi  trường  trị  cửu  an  là  nhờ  vào  đâu?  Nhờ  vào  đa 

nguyên văn hóa, không phải một đạo độc quyền, mà  bình đẳng, mỗi đạo đều là số một, 

Phật là số một, Nho là số một, Đạo cũng là số một. Nếu như họ không thể tương dung 

tương tức, thì sẽ có số một, số hai, số ba, tương tức tương dung, mỗi đạo đều là số một, 

không có số hai. Nhất định chúng ta phải hiểu đạo lý này. Vì sao vậy? bởi mỗi đạo đều là 

số một, là xưng tánh. Trong đây có ý nghĩa rất thâm sâu, trong tất cả pháp, một là tất cả, 

tất  cả  là  một,  trong  một  vi  trần  có  tin  tức  của  cả  vũ  trụ,  đó  là  đa.  Một  vi  trần  có  hiện 

tượng của cả vũ trụ, “hạt cải chứa núi Tu Di”, đây là ví dụ trong kinh đức Phật thường 

nói. Hạt cải cũng gần giống như hạt mè vậy, có thể dung chứa được núi tu di, đức Phật 

thường đưa ra ví dụ này. Trên thực tế chúng ta thấy trong kinh Hoa Nghiêm,  một vi trần 

có đại thiên thế giới, tương tức đấy! Tất cả vi trần đều như vậy, cho nên nói rằng: “nhất 

tức thị đa, đa tức thị nhất”, đều nói về chân tướng sự thật. Vì sao vậy? bởi một vi trần là 

tự  tánh,  tất  cả  sát  độ  cũng  là  tự  tánh,  tâm  hiện  thức  biến.  Xưng  tánh,  là  trong  tự  tánh 

không có lớn nhỏ, trong tự tánh không có trước sau. Phát sinh vũ trụ này khi nào? Một 

niệm ngay đây, không có trước sau. Cách nói này thật khó hiểu, nhưng ngày nay chúng 

ta chẳng thể không biết ơn các nhà khoa học thời cận đại, đặc biệt là lượng tử lực học, đã 

giúp  chúng  ta  rất nhiều. Những  điều khoa  học và lượng tử  nói, gần  giống  Thập  Huyền 

Môn, khác biệt ở chỗ họ không nói đến tánh, không nói đến tự tánh. Chúng ta nói đến đại 

thừa  Duy  Thức  tông,  các vị  đại sư  của  Duy  Thức, quí vị  xem  khẩu  khí  của họ, Duy  là 

duy độc. Trong vũ trụ có gì? Chỉ có Thức, ngoài Thức ra không có gì nữa, gọi là Duy 

Thức. Thức là gì? Thức là năng biến, tất cả vạn pháp là sở biến, năng sở không hai, năng 

sở  là  một.  Sở  biến  là  giả,  năng  biến  là  chân,  cho  nên  họ  nói  về  Duy  Thức.  Duy  Thức 

chính  là  tam  tế  tướng  của  a  lại  da,  các  nhà  khoa  học  phát  hiện  được  Nghiệp  Tướng. 

Nghiệp Tướng là gì? Nghiệp tướng là hiện tượng ba động, là năng lượng. Chuyển Tướng 

chính là tin tức. Tám thức và 51 món tâm sở đều có tin tức. Cảnh Giới Tướng là vật chất. 

Tâm vật nhất nguyên, không thể tách rời. 

Bồ Tát Di Lặc nói, trong một khảy móng tay, có ba mươi hai ức bá thiên niệm, đó 

là năng lượng, “niệm niệm thành hình, hình đều có thức”, lượng tử lực học ngày nay phát 

minh,   không  phải  giả  đâu. Pháp  Tướng  tông  thì  nói  rõ  ràng hơn. Phải  chuyển  a  lại  da 

thành  đại  viên  cảnh  trí,  đó  là  kiến  tánh.  Chuyển  tám  thức  thành  bốn  trí.  Nếu  các  nhà 

lượng  tử  lực  học  biết  cách  chuyển  tám  thức  thành  bốn  trí,    họ  sẽ  thành  Phật.  Những 

Tập 54  108

7 



người này rất thông minh, nếu tiếp xúc với Phật pháp họ sẽ rất giỏi. Nhưng muốn chuyển 

phải buông bỏ, buông bỏ phiền não chướng và sở tri chướng, mới kiến tánh được, cũng 

có nghĩa là mới nhập được cảnh giới Hoa Nghiêm. Nhập cảnh giới Hoa Nghiêm chính là 

minh tâm kiến tánh. Kiến tánh rồi mới có thể hiện diệu sắc thân, chẳng phải quí vị cố tâm 

cố ý hiện, cũng chẳng  phải vô  tâm  vô ý hiện, cố  tâm  cố  ý  hay  vô  tâm  vô ý đều không 

được, đều không thể hiện ra. Vì sao vậy? Bởi hữu vô là đối lập, vẫn ở trong lục đạo. Hữu 

vô là nhiễm pháp chứ chẳng phải tịnh pháp. Nhất định phải ở chỗ không khởi tâm, không 

động niệm, không phân biệt, không chấp trước, đây là sự thật! Chân tâm tự tánh hiển lộ 

viên mãn. Khi đó quí vị hiện ra diệu sắc thân, hiện cách nào? Hiện những thân chúng 

sanh cần, chúng sanh có cảm quí vị có ứng. Nếu chúng ta thật sự hiểu được nguyên lý 

này, biết được chân tướng sự thật này, thì tâm chúng ta sẽ định, vọng tâm không còn dao 

động nữa, người ta thường nói tâm không ổn định, tâm quí vị định khí sẽ hòa.  Như trong 

kinh Hoa Nghiêm nói, quí vị đã ở trong pháp giới không chướng ngại rồi, được đại tự tại. 

Chứng ngay đây, hiện chứng, thân còn ở thế gian này, có thể được tự tại chăng? Được ! 

thật sự được tự tại. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni biểu diễn cho chúng ta thấy, ngài thị hiện, 

năm 30 tuổi ngài chứng được, sau khi chứng được, Thập Huyền là cảnh giới của ngài. 

Suốt 49 năm giải kinh thuyết pháp, đó là ngài biểu diễn cho ta thấy. Ngài dạy chúng ta 

phàm phu một đời thành Phật, ngài biểu diễn cho chúng ta xem. Chúng ta hiểu được rồi, 

học  theo  phương  pháp  của  ngài,  chúng  ta  cũng  có  thể  được  thành  tựu.  Có  điển  hình 

chăng? Có, rất nhiều! Quí vị xem Cao Tăng Truyện trong đại tạng kinh, người xuất gia 

thành  tựu,  người  tham  thiền  được  đại  triệt  đại  ngộ,  người  học  giáo  được  đại  khai  viên 

giải, người niệm Phật được lý nhất tâm bất loạn. Thật sự không khác đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni. Phàm phu không nhận ra. Mười hạng đương cơ trong kinh Hoa Nghiêm, hạng 

cuối cùng là Đại Tâm Phàm Phu, hạng người này nhận ra được. 

Thế  nào  gọi  là  Đại  Tâm  Phàm  Phu?  Là  hàng  phàm  phu  thật  sự  phát  bồ  đề  tâm. 

Tâm bồ đề là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Họ đã thực hành được 

10  chữ  này,  nên  họ  có  thể  nhận  ra.  Ngạn  ngữ  có  câu:  “nội  hàng  khán  môn  đạo,  ngoại 

hàng khán nhiệt náo”, thông thường người phàm phu xem náo nhiệt, họ không thể thành 

tựu, người nội hàng xem môn đạo, họ học được. Cho nên người tại gia, quí vị xem biết 

bao người thành tựu. Người xuất gia, người tại gia, thành tựu viên mãn không dễ dàng 

đâu, thành tựu có ba tầng, buông bỏ kiến tư phiền não, trong kinh Hoa Nghiêm nói là 

chấp trước, thật sự buông bỏ thì thành Chánh Giác, đây là tầng thấp nhất. Kế đến buông 

bỏ phân biệt, đối với tất cả pháp của thế và xuất thế gian không phân biệt, sẽ chứng được 

Chánh Đẳng Chánh Giác, chứng được bình đẳng tánh trí trên đề kinh này, là Bồ Tát. Sau 

cùng buông bỏ khởi tâm động niệm, đó là vọng tưởng, không khởi tâm không động niệm, 

người đó chứng được Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, là thành Phật. 

10 Tập 54 

88 



Tám tông phái đại thừa, bất luận tu tập tông phái nào, phương pháp có khác nhau, 

nhưng phương hướng và mục tiêu hoàn toàn tương đồng, cho nên nói: “pháp môn bình 

đẳng,  không  có  cao  thấp”,  chỉ  ở  chỗ  quí  vị  thật  sự  nhìn  thấu,  thật  sự  buông  bỏ  thì  sẽ 

chứng  được.  Bản  thân  chúng  ta  cần  nghiêm  chỉnh  phản  tỉnh  lại  mình,  có  làm  được 

không? Không làm được, chúng ta phải bám chặt lấy đức Phật A Di Đà. Tịnh tông đơn 

giản, tổng cộng chỉ có 5 bộ kinh 1 bộ luận, phân lượng không nhiều, 5 bộ kinh 1 bộ luận 

chỉ vỏn vẹn trong một cuốn nhỏ, kinh điển của tịnh tông có đủ trong đó. Nếu cảm thấy 5 

bộ kinh 1 bộ luận quá nhiều, được, trong 6 bộ này quí vị chỉ cần dùng một bộ, quí vị sẽ 

thành tựu. Thật sự một kinh thông rồi tất cả kinh khác đều thông hết. Nếu không thông 

thì Thập Huyền này không thể Huyền được, một bộ thông thì các bộ khác đều thông, cho 

nên một tức là nhiều, nhiều tức là một. Một bộ kinh Vô Lượng Thọ là một, tất cả kinh là 

nhiều, một là tất cả, tất cả là một, tương dung tương tức. Vì sao vậy? bởi bộ kinh này từ 

trong tự tánh của đức Thế Tôn lưu xuất ra, tất cả kinh cũng từ trong tự tánh lưu xuất ra, 

làm sao không thông được? 

Bất  đồng  tôn  giáo,  Tân  Cựu  Ước  có  phải  từ  tự  tánh  lưu  xuất  ra  không?  Cổ  Lan 

Kinh có phải từ tự tánh lưu xuất ra không? Chẳng có pháp nào rời tự tánh, một bộ kinh 

thông được rồi, kinh điển của tất cả tôn giáo có thông được không? Thông được! thông 

hết,  thông  hết  tất  cả  pháp  của  thế  và  xuất  thế  gian,  mở  rộng  phạm  vi  ra,  cõi  trời  cõi 

người, dưới đến tam đồ, chẳng có chỗ nào là không thông, thông suốt hết. Không rời tự 

tánh! Trong kinh điển đại thừa đức Phật có dạy: “ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp 

không có tâm”. Pháp là tất cả pháp, sở hiện sở sanh. Tâm là một tâm, năng sanh năng 

hiện, cho nên tất cả pháp chính là tự tánh. Tự tánh đâu có lý không dung, tự tánh đâu có 

lý chẳng thông? 

Chúng  ta  đoàn  kết  tôn  giáo,  quí  vị  nghĩ  xem  có  cần  thiết  kêu  họ  theo  đạo  Phật 

chăng?  Có  cần  không?  Không  cần  thiết!  Cần  dạy  họ  điều  gì?  Cần  dạy  họ  nhìn  thấu, 

buông bỏ, họ sẽ thông được kinh. Trong tôn giáo nói về chân thần, người tạo nên vũ trụ, 

khi nào thì quí vị thấy được chân thần? nhìn thấu buông bỏ thì thấy được. Ngày nay họ 

nói  về  chân  thần,  chân  thần  không  có  hình  tướng,  chân  thần  không  có  thân,  chân  thần 

biến pháp giới hư không giới, chẳng lúc nào không có, chẳng chỗ nào không có. Chẳng 

lúc nào không có, chẳng chỗ nào không có, không sai, nhưng quí vị đã thấy chưa? Buông 

bỏ thì thấy được! Vì sao không thấy được? Bởi quí vị không buông bỏ, quí vị không nhìn 

thấu, không buông bỏ, nhìn thấu buông bỏ là thấy được.  Tôn giáo nói về chân thần, chân 

thần duy nhất. Đạo Phật nói là tự tánh, là một thứ thôi. Cho nên một tức là nhiều, nhiều 

tức  là  một, không  những tôn giáo như vậy, tất  cả học  phái  trên  thế gian này, cũng  đều 

như vậy. 

Tập 54  108

9 



Chắc sẽ có người hỏi, trong tôn giáo học phái có tà có chánh, đúng vậy, tà chánh 

cũng không rời tự tánh. Thế nào là chánh pháp? Tương ưng với tự tánh là chánh pháp, 

không tương ưng với tự tánh là tà pháp. Nếu chúng ta tiến lên một bước nữa, giác ngộ là 

chánh pháp, mê hoặc là tà pháp. Pháp có chánh tà chăng? Không có! Từ đâu phân biệt tà 

chánh? Từ mê ngộ! Nếu quí vị ngộ rồi, thì tà pháp cũng thành chánh pháp, còn  mê thì 

chánh pháp cũng thành tà pháp, kinh Hoa Nghiêm cũng thành tà pháp. Đạo lý này cần 

nên hiểu. Vì sao nói pháp pháp đều là chánh pháp? Bởi là tánh hiện, tâm hiện thức biến, 

không rời tự tánh, rời tự tánh chẳng có pháp nào để đắc. Nếu chúng ta thật sự giác ngộ, 

yêu ma quỷ quái cũng là chánh pháp sao? Đúng thế! Súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục đều như 

vậy! Chúng sanh tạo nghiệp đọa vào địa ngục, địa ngục cũng là chánh pháp. Vì sao vậy? 

Bởi  họ  ở  đó  để  tiêu  nghiệp  chướng,  nghiệp  chướng  tiêu  hết  rồi  mời  có  thể  thành  Phật 

được, không tiêu nghiệp làm sao thành tựu được! Địa ngục và thiên đường là bình đẳng, 

không sai biệt. Ở trong địa ngục tiêu tội nghiệp, tiêu nghiệp chướng, ở thiên đường thì 

tiêu phước báo, phước báo quí vị tu được, cũng làm cho nó tiêu tan hết, hưởng phước ở 

thiên  đường.  Cùng  chung  một  đạo  lý  thôi!  Quí  vị  sẽ  không  còn  phân  biệt,  không  còn 

chấp trước nữa. Cho nên đức Phật dạy chúng ta, thiện và ác đều không thể tạo. Đức Phật 

dạy đệ tử tu tịnh nghiệp. Tịnh nghiệp là gì? Là buông  cả hai bên thiện và ác. Nếu không 

buông  bỏ  được  quí  vị  không  ra  khỏi  lục  đạo.  Không  phải  đến  chịu  tội  là  đến  hưởng 

phước, những thứ quí vị tạo nên nhất định phải có chỗ để tiêu đi, quí vị không ra khỏi 

luân hồi lục đạo. Muốn ra khỏi luân hồi lục đạo phải tu tịnh nghiệp. Tịnh nghiệp là gì? 

Đoạn ác tu thiện là tịnh nghiệp, tạo tác ác nghiệp không chấp tướng cũng là tịnh nghiệp. 

Bất luận là thiện hay ác, chỉ cần không có vọng tưởng phân biệt chấp trước, đó chính là 

tịnh nghiệp. Quí vị có tin chăng? Nếu không tin quí vị hãy xem 53 tham trong kinh Hoa 

Nghiêm,  sự  ngu  si  của  Bà  La  Môn  Thắng  Nhiệt,  sát  nghiệp  của  Cam  Lộ  Hỏa  Vương, 

thiện nghiệp đấy, đó là tịnh nghiệp. Chuyên làm chuyện tham sân si, ai vậy? Bồ Tát đấy! 

Thiện Tài Đồng Tử đến tham vấn đấy! Thiện Tài Đồng Tử đến tham vấn được giác ngộ, 

nâng cao cảnh giới của mình. Trong cảnh giới này gọi là luyện tâm. Luyện tâm gì vậy? 

Luyên không phân biệt, không chấp trước, không khởi tâm, không động niệm, nếu không 

trải qua những sự tướng này, làm sao biết được quí vị không khởi tâm không động niệm? 

làm sao biết được quí vị không phân biệt không chấp trước? Nhất định phải trải qua, qua 

cảnh  để  luyện  tâm.  Bắt  đầu  từ  đâu?  Từ  sau  khi  thấy  tánh,  trước  khi  thấy  tánh,  quí  vị 

không được tu pháp môn này, tu pháp môn này tâm quí vị sẽ bị cảnh giới chuyển, không 

thể làm chủ được. Nhất định phải minh tâm kiến tánh, thật sự nhìn thấu, buông bỏ, không 

bị cảnh giới bên ngoài chuyển, mới tu pháp môn này. Pháp môn này là kỳ thi cuối cùng, 

quí vị là thiệt hay giả. Thông qua được cuộc thi này là quí vị thành tựu. Thiện Tài biểu 

diễn cho chúng ta thấy, một đời thành tựu Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, cũng có 

nghĩa  là,  53  cảnh  giới  này  ở  trước  mặt,  chẳng  những  không  phân  biệt  chấp  trước,  mà 

khởi tâm động niệm cũng không có. Đây là thiệt không phải giả đâu. 

10 Tập 54 

90 



Khi  tôi  mới  học  Phật,  Phương  Đông  Mỹ  tiên  sinh  giới  thiệu  cho  tôi  kinh  Hoa 

Nghiêm, thầy nói đây là chân trí huệ, chân học vấn, chân đức hạnh, trải qua khảo nghiệm 

đấy, không phải giả đâu. Trải qua cảnh để luyện tâm, mới thành tựu được vô sở bất tri, 

“bát nhã vô tri, vô sở bất tri”. Căn bản trí được thành tựu ở chỗ thầy giáo, hậu đắc trí 

được thành tựu trong cuộc sống hàng ngày, sinh hoạt hàng ngày chính là nơi để luyện 

tâm, sinh hoạt, công việc, đối nhân xử thế, lục căn tiếp xúc cảnh giới lục trần. Bồ Tát tu 

điều gì? Tu không khởi tâm không động niệm. Phàm phu trong cảnh giới tu không chấp 

trước, từng bước từng bước tiến lên, không nên chấp trước, thật sự ý niệm chấp trước 

cũng không có, quí vị thành Chánh Giác, tiểu thừa là A La Hán, đại thừa là Bồ Tát Thất 

Tín  trở  lên,  Thất  Tín  trong  Thập  Tín  trở  lên.  Sau  đó  tu  không  phân  biệt, lục  căn  trong 

cảnh  giới  lục  trần  tu  không  phân  biệt.  Cuối  cùng  trong  cảnh  giới  tu  không  khởi  tâm 

không động niệm, thật sự tu đến không khởi tâm, không động niệm, siêu việt mười pháp 

giới, quí vị thật sự đã thành Phật. Khi đó cảnh giới mà quí vị hiện ra, chính là Thật Báo 

Trang Nghiêm Độ. Ở trong Thật Báo Trang Nghiêm độ, triệt để buông bỏ tập khí khởi 

tâm động niệm, Thường Tịch Quang sẽ hiện tiền. Thường Tịch Quang là gì? Là tự tánh! 

Quí vị thành tựu viên mãn. Cho nên một tức là nhiều, nhiều tức là một, nói tóm lại, một 

là tánh, nhiều là tướng. Tánh tướng là một chẳng phải nhiều, cho nên nó tương tức. 

Chúng ta coi tiếp đoạn dưới, Hoàng Lão cư sỹ lại dẫn chứng phẩm thứ hai mươi 

bảy, “Ca Thán Phật Đức Phẩm”, trong đây có một đoạn kinh văn. 

 Kỳ sở tán hoa tức ư không trung hợp vi nhất hoa, hoa giai hướng hạ, đoan viên 

 châu táp hóa thành hoa cái, đa hoa thành nhất hoa, cố đa tức thị nhất. Nhất hoa trung 

 hàm đa hoa.  Trong một hoa cái lớn có rất nhiều hoa,  “nhất tức thị đa dã”. 

Ví dụ này và ví dụ trước đây đưa ra, một con người và một đoàn thể, ý nghĩa của 

nó hoàn toàn tương đồng. Một đóa hoa là một, hoa ở trong hoa cái, hoa cái là hoa lớn, 

dùng nhiều hoa làm thành một hoa cái, treo giữ hư không, tất cả hoa đều chỉa xuống, đẹp 

không gì bằng. Hiển thị chư pháp tương tức tự tại. Trong kinh Vô Lượng Thọ nói, chúng 

ta phải dụng tâm  học  tập. Phải  ở trong  cuộc sống  sinh  hoạt hàng  ngày  của  mình,   thấy 

được hiện tượng này. Thập Môn môn nào cũng vậy, cũng  ở ngay trước  mắt, chúng ta 

thấy được, tuy chưa khế nhập, nhưng  đã đến cửa, cũng thật sự thấy được. Vì sao chưa 

khế nhập được? chưa khế nhập được bởi không buông bỏ. Buông bỏ được một phần thì 

khế nhập được một phần, buông bỏ hai phần thì nhập được hai phần. Vi diệu không diễn 

tả được! Nhìn thấu vẫn chưa thể khế nhập. Nguyên nhân gì vậy? Ngày xưa Thầy Lý nói 

với chúng tôi, nhìn được thấu, không thắng được. Tập khí tự tư tự lợi, tập khí danh văn 

lợi dưỡng, tập  khí  cống  cao  ngã  mạn, tập  khí  tham  hưởng  thụ  ngũ  dục  lục  trần, không 

thắng được. Điều này hoàn toàn là vấn đề công phu tu tập, công phu hành môn, giải môn 

thì không có vấn đề gì, giải môn nhìn thấu, hành môn buông không được, cho nên không 

Tập 54  109

1 



hưởng được lợi ích chân thật của Phật pháp. Người xưa có câu: “thế vị không nồng bằng 

pháp vị”. Sự hưởng thụ phước báo của cõi trời cõi người, là thế vị, nó không thể đêm ra 

so sánh với pháp vị, đây là sự thật không giả dối đâu. Vấn đề ở chỗ quí vị không nếm 

được pháp vị, giải ngộ thì chưa nếm được. Giống như đọc thực đơn cho quí vị trong bữa 

tiệc vậy, món nào cũng đọc quí vị, nghe thấy hết nhưng không ăn được,  không biết mùi 

vị  gì.  Làm  thế  nào  mới  có  thể  nếm  được,  buông  bỏ  thì  nếm  được  thôi.  Quí  vị  cần  nên 

biết, đức Phật Thích Ca Mâu Ni biểu diễn cho chúng ta xem, ngài  đã buông bỏ hết. Hàng 

ngày ngài ăn gì? Ra ngoài đi khất thực, người ta cúng món gì ngài ăn món đó, không 

phân biệt, không  chấp  trước. Quí vị  nghĩ xem  ngài đã  ăn  được  vị gì?  Ngài  đã  ăn được 

diệu vị vô thượng. Vì sao vậy? người ta cúng dường ngài một bát cơm rất thường, đến 

khu  vực  người  ngheo  mà  cúng  dường, thì  thức  ăn  đó  vô  cùng  khó  ăn.  Họ  cúng  dường 

đức Phật, ngài đã tiếp nhận, để họ tu phước, cúng dường đức Phật phước báo rất lớn. Vì 

sao thức  ăn  đó  đến miệng  đức  Phật  lại  biến thành  vị khác?    cảnh  tùy  tâm  chuyển  đấy! 

Cho nên đức Phật nếm được toàn là diệu vị vô thượng, cảnh tùy tâm chuyển, tâm của đức 

Phật là tâm vô thượng. cảnh giới đến ngài là chuyển đổi. Nếu đức Phật đưa cho chúng ta, 

chúng ta ăn là vị phàm phu, vì sao vậy? Bởi tâm của chúng ta là tâm vọng tưởng, thượng 

vị của đức Phật đưa cho cũng biến thành vô vị. Đạo lý ở chỗ này! Không giống nhau đâu. 

Tất  cả đều  tùy  tâm, tâm  là  trạng  thái, tâm  niệm, đều  tùy  tâm  mà  chuyển. Như  Lai  mới 

thật sự gọi là bình đẳng nhất vị, vô thượng diệu vị. 

Trong  lục  căn,  một  căn  như  vậy,  năm  căn  khác  cũng  như  vậy.  Mắt  ngài  thấy  là 

diệu sắc, ví dụ như xem hoa, ngắm hoa, cùng ngắm hoa, nhưng sự cảm nhận hoàn toàn 

khác, đức Phật thấy là diệu sắc, ngài nghe là diệu âm, ngài tiếp xúc toàn là diệu pháp, 

không có gì  là chẳng  diệu. Làm  sao  biết  là  diệu?  Xem  Thập  Huyền  thì biết được diệu. 

Đây là chỗ chúng ta và ngài không tương đồng. 

Thông thường học giáo không nghĩ đến điều này, chỉ xem văn tự, xem xong thì 

thôi, đã học được rồi. Thật sự học tập phải thưởng thức từng câu từng chữ. Tuy chúng ta 

không trực tiếp tiếp xúc, nhưng đại khái cũng có thể cảm nhận được một chút gì đó, sẽ 

sanh pháp hỷ, pháp hỷ sung mãn thì không có, nhưng có pháp hỷ, chẳng thể nói là không 

có. Nếu thật sự không có, sẽ cảm thấy kinh giáo này khô khan vô vị. Khi nhìn thấy môn 

đạo, ở trong đó có mùi vị, quí vị muốn ngừng cũng không được, càng thấy càng muốn 

thấy, càng nghe càng muốn nghe. Đây chính là pháp vị. Từ cảnh giới của mình chúng ta 

cảm  nhận  được  những  thứ  này,  chúng  ta  sẽ  nghĩ  đến    cao  hơn  chúng  ta  như  bậc  A  La 

Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát, Bồ Tát còn có 51 đẳng cấp, cao nhất là đức Phật. Cảnh giới 

của mỗi cấp bậc đều không giống nhau, do đó chúng ta biết rằng, pháp vị của mỗi cảnh 

giới đều không tương đồng, càng lên cao càng thù thắng, như thế mới hiểu được lời dạy 

của người xưa: “thế vị không nồng bằng pháp vị”. Niềm vui của cõi trời cõi người, đem 

so với Phật pháp, thì thấy niềm vui đó khô khan vô vị, huống là trong lục đạo, nếu không 

10 Tập 54 

92 



có đức hạnh, hưởng thụ ngũ dục lục trần, không ai chẳng tạo tội nghiệp. Người có cặp 

mắt sáng thấy rõ, biết được quả báo sau này của quí vị, phàm phu vô tri, không thể nhận 

biết. Phàm phu là cõi người chúng ta đây, trên thực tế có những người không bằng con 

quỷ nữa, quỷ có ngũ thông, nó thấy được, thiện ác, họa phước, báo ứng, quỷ thần biết rất 

rõ. Quả báo được ngũ thông, nếu nó thật sự quay đầu nó  sẽ tinh tấn hơn chúng ta. Ngày 

nay  thật  sự  có  quỷ  thần  nghe  pháp  được  độ  vãng  sanh.  Thông  thường  mà  nói,  siêu  độ 

những quỷ thần này, sanh về cõi trời nhiều nhất, lại trở lại cõi người, đầu thai trở lại cõi 

người cũng không ít, thật sự được vãng sanh, thật sự thông minh, không còn trong lục 

đạo  luân hồi nữa.  Đối với vấn đề thiên tai, quỷ  thần rõ  hơn chúng ta,  chúng ta không 

bằng họ. 

Làm thế nào để hóa giải thiên tai ngày nay? Lần này tôi đến phỏng vấn đạo Thiên 

Chúa giáo, người ta thường gọi là Giáo Hoàng, chủ yếu cũng thảo luận về vấn đề này. 

Ngày nay thiên tai là toàn cầu, hóa giải xung đột là nhân, tu nhân, cầu xã hội an định, thế 

giới hòa bình là quả. Phải dùng phương pháp nào? Dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh, 

tâm cung kính để cầu nguyện. Có hiệu quả không? Có hiệu quả! Tâm địa chân thành, 

thanh tịnh, bình đẳng, từ bi là có hiệu quả. Kinh sám Phật sự trong đạo Phật, chúng tôi đề 

xướng tam thời hệ niệm, đều thuộc về loại này, âm dương đều lợi. Nhưng nên biết rằng, 

đó là trị ngọn chứ chẳng phải là trị gốc, cầu nguyện có thể cứu gấp, khi kiếp nạn đến thật 

sự rất có hiệu quả. Nhưng cách một khoảng thời gian, con người ta dễ dàng quên đi sự 

việc này, thiên tai lại hiện tiền, cho nên là trị ngọn chứ không phải trị gốc. Trị gốc là sao? 

Chư Phật Bồ Tát dạy chúng ta, một đời đức Phật Thích Ca Mâu Ni biểu diễn cho ta thấy, 

ngài giảng kinh thuyết pháp, dạy con người phá mê khai ngộ, vấn đề này mới thật sự giải 

quyết,  giải  quyết  triệt  để.  Tôi  nghĩ  một  số  quí  vị  biết  tiến  sỹ  Giang  Bổn  Thắng  người 

Nhật,  mười  mấy  năm  ông  ấy  làm  thí  nghiệm  nước,  nói  lên  một  việc.  Khoáng  vật,  một 

giọt nước thôi, nó có thọ tưởng hành thức, nó hiểu được suy nghĩ của con người, nó có 

cảm nhận, quí vị thích nó, nó cũng thích quí vị, quí vị ghét nó, nó cũng ghét quí vị, nó có 

thọ tưởng hành thức.  Nói  cách  khác, dùng  cách nói ngày  nay  thì nó có cơ thể, nước  là 

khoáng  vật,  nó  có  thọ  tưởng  hành  thức.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  tất  cả  hiện  tượng  vật 

chất, đều có thọ tưởng hành thức, một hạt cát, một vi trần đều có, huống là thực vật. Vì 

sao vậy? Bởi nó do tánh hiện ra. Trong tánh vốn đầy đủ kiến văn giác tri, đó là tánh đức 

của tự tánh. Khi mê, kiến văn giác tri sẽ biến thành thọ tưởng hành thức. Tâm vật một 

thể, không phân ra được. Nếu thật sự hiểu rõ chân tướng sự thật này, quả địa cầu ngày 

nay  phát  sinh  rất  nhiều  tai  biến,  có  cách  nào  khống  chế  nó,  để  nó  trở  lại  bình  thường 

chăng? Có ! Các nhà khoa học ngày nay cho chúng ta biết, ngay cả quả địa cầu, trong 

vòng 50 năm qua, nam bắc cực đã chênh lệch nhau 5 độ rồi, cho nên khí hậu ngày nay 

không  được  bình  thường.  Có  thể  làm  cho  quả  địa  cầu  trở  lại  trạng  thái  bình  thường 

chăng? Có phương pháp nào không? Có đấy! Thật sự có phương pháp, cầu nguyện cũng 

Tập 54  109

3 



có hiệu quả. Các nhà khoa học cho biết, nhân khẩu sống trên quả địa cầu ngày nay, có 

hơn sáu mươi ức người. Có được một phần ngàn người, thật sự phát bồ đề tâm, đoạn ác 

tu thiện, thì có thể khiến cho địa cầu hóa giải thiên tai, phục hồi trở lại bình thường. Họ 

đưa ra ví dụ rất hay, thành phố 100 vạn dân, có được 100 người, dùng tâm chân thành, 

thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, 100 người này ở đó cầu nguyện, thành phố 100 vạn dân đây 

thật  sự  được  tiêu  tai  miễn  nạn.  Chúng  ta  nghĩ  xem  có  thể  tin  được  chăng?  Người  tạo 

nghiệp tội nhiều như thế, 100 vạn người tạo tội, 100 người có thể cứu được chăng? Đáp 

án: chắc chắn cứu được. Vì sao vậy? dùng câu nói của người xưa để giải thích: “tà không 

thắng  chánh”.  Họ  đông  người  nhưng  là  tà,  quí  vị  ít  người  nhưng  là  chánh,  thật  sự  tà 

không thắng chánh, cho nên có hiệu quả. Nhưng nên biết rằng, đó là trị ngọn chứ không 

phải trị gốc, có thể cứu nhất thời, chứ không thể trường trị cửu an, trường trị cửu an nhất 

định phải nhờ vào giáo dục. Đức Phật thị hiện cho chúng ta là giáo dục, khi cấp nạn cũng 

dạy chúng ta cầu nguyện. Quí vị xem như trong kinh Vô Lượng Thọ đây, trong kinh đức 

Phật dạy chúng ta, nếu thật sự gặp cấp nạn thì phải làm thế nào? Cầu Bồ Tát Quan Âm, 

niệm Quan Âm Bồ Tát có thể hóa giải tai nạn trước mặt. có lý đấy! Nhưng thật sự cần 

phương pháp trị gốc, thay đổi từ nội tâm, thật sự phát bồ đề tâm, thật sự y giáo tu hành, 

sẽ triệt để giải quyết được vấn đề này, thật sự giúp quả địa cầu hóa giải tai nạn, giúp cho 

địa cầu trở lại bình thường, hơn 60 ức nhân khẩu trên thế giới này, cần bao nhiêu người 

phát tâm? Cần 8 ngàn người, 8 ngàn người thật sự phát tâm, có thể cứu được quả địa cầu. 

Ngày  nay  trong  hiệp  hội  phát  khởi  tu  Lục  Hòa  Kính,  nếu  trên  toàn  thế  giới  có  được  8 

ngàn người, tôi tin điều này không khó, ở trên ti vi, trên mạng Internet, 8 ngàn người đây 

thật sự quay đầu, thật sự phát tâm, thật sự thực hành Lục Hòa Kính, thực hành Lục Hòa 

Kính cũng chính là thực hành Đệ Tử Quy, Cảm ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp. Thực 

hành được ba điều này, là thật sự thực hành được Lục Hòa Kính. Chẳng những cứu mình, 

mà còn cứu địa cầu, cho nên tôi hy vọng quí vị trên mạng Internet, trên vệ tinh thật sự 

phát tâm. Chúng ta xem việc này, là sứ mệnh số một trong cuộc đời mình, chúng ta giúp 

cho quả địa cầu, cứu quả địa cầu, điều này rất có ý nghĩa. Đây là sự nghiệp vĩ đại. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 56 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày 13 tháng 06 năm 2010 



Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội HongKong 



10 Tập 56 

94 





Các  vị  pháp  sư,  các  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi  xuống.  Xin  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang năm mươi lăm, bắt đầu xem từ hàng thứ bảy. 

 Ngũ.  Ẩn  mật  hiển  liễu  câu    thành  môn.  Đại  Sớ  vân,  nhược  phiến  nguyệt  trừng 

 không, hối minh tương tịnh. 

Đây là lời ngài Thanh Lương Đại sư nói trong Hoa Nghiêm Kinh Sớ Sao. Đoạn 

này cho chúng ta biết, ẩn hiển không hai. “Ẩn” khi đại sư Huệ Năng kiến tánh,  nói lên 

sự thấy tánh, Ngài đã nói năm câu, trong đó câu thứ ba : “Đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy 

đủ”, đây là ẩn .  Câu cuối cùng : “ Đâu ngờ tự tánh, năng sanh vạn pháp”, đây là hiển.Khi 

không có duyên, chẳng thế nói nó không có, nó thật có đấy. Trong tự tánh không thiếu 

điều gì, đại sư Huệ Năng nói rất đơn giản, Ngài thưa với thầy mình, báo cáo với thầy 

mình, Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn nghe là biết ngay, chứ không phải ngài nói với chúng ta đâu. 

Nếu duyên đầy đủ nó sẽ  hiển,cho nên đạo Phật nói về Nhân Duyên Quả, ở đây không 

nói nhân sanh, mà nói duyên sanh. Điều này rất có đạo lý, nhân là trong tự tánh có đầy 

đủ hết, nhân gì? Nhân y chánh, và quả y chánh trong mười pháp giới đều có đầy đủ, chờ 

có duyên thì nó sẽ hiện tiền, nhân mà không có duyên thì nó chẳng hiện tiền. Ngày nay 

chúng  ta  thấy  trước  mặt, quí  vị  xem  pháp  giới  con  người  trong  mười  pháp  giới, duyên 

của  pháp  giới  con  người  đầy  đủ,  chúng  ta  cảm  nhận  được  y  chánh  trang  nghiêm  trong 

pháp giới con người, nhưng còn chín pháp giới kia, tuy biết được, nhưng  ta chưa thấy 

được. Trên là cõi trời, cõi A Tu La,  cao nữa là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, 

chúng ta không có duyên thì chẳng thể thấy được. Nhìn xuống có súc sanh, ngạ quỷ, địa 

ngục, chúng ta có thể nhìn thấy một bộ phận của cõi súc sanh, còn một bộ phận không 

thấy  được.  chúng  ta  nghe  nói  có  ngạ  quỷ  và  địa  ngục,  nhưng  không  thấy  được,  duyên 

chưa đủ. Cho nên  trong tất cả pháp thì duyên rất quan trọng. Y chánh trang nghiêm trong 

mười pháp giới, vốn sẵn có trong tự tánh. Cần duyên như thế nào nó mới hiện ra? Đạo 

Phật nói duyên này gọi là một niệm bất giác mà có vô minh. Cho nên Tướng tông nói:  

“Vô minh bất giác sanh tam tế 

Cảnh giới vị duyên trưởng lục thô” 

Tam tế là năng hiện năng sanh, nhưng thức là năng biến, có thể thấy những hiện 

tượng mà tự tánh hiện ra, nó năng biến hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần. Biến 

ra  bao  nhiêu?  Vô  lượng  vô  biên  vô  tận  vô  số,  không  có  hạn  lượng.  Đây  là  tánh  đức, 

không thể nghĩ bàn! Đạo lý này  khoa học thời cận đại, lượng tử lực học có nói đến một 

phần nào đó rồi, nhưng chưa nói đến duyên khởi thật sự. Có nghĩa là họ đã phát hiện ra 

năng biến sở biến của A lại da, lượng tử lực học đã phát hiện ra. Nhưng tầng cao nhất là 

tự tánh, là năng hiện năng biến họ không phát hiện được, điều này rất khó. Vì sao không 

Tập 56  109

5 



thể phát hiện ra một niệm đầu tiên này? Niệm đầu tiên cần phải buông bỏ vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước,  mới  có  thể  thấy  được.  Các  nhà  khoa  học  sử  dụng  dụng  cụ  khoa 

học, dùng số lý cao thâm mà phát hiện ra, chứ không phải do buông bỏ vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước mà phát hiện được. 

Đạo Phật ở Ấn Độ thời cổ đại, bất luận là học thuật hay tôn giáo, họ đều học thiền 

định. Thiền định là gì? Thiền định chính là buông bỏ tạp niệm, để tâm thanh tịnh hiện 

tiền. Tâm thanh tịnh khởi tác dụng là trí huệ, cho nên nó có thể đột phá không gian duy 

thứ, nó có thể nhìn thấy cảnh giới nhục nhãn thông thường không thấy, là cảnh giới trong 

định. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở trong định giảng kinh Hoa Nghiêm. Phàm phu chúng 

ta nhìn thấy đức Phật Thích Ca Mâu Ni tọa thiền dưới cội bồ đề, Ngài nhập định, nhập 

định 21 ngày, sự việc này rất bình thường, chúng ta đều có thể chấp nhận được. Vì sao 

vậy? một số vị cao tăng thời cận đại, khi họ nhập định, họ có thể nhập định 1 tháng , mới 

xuất định. 

Thời chiến tranh ở TQ có vị pháp sư, người ta gọi ngài là Phật Sống Kim Sơn, ngài 

thường nhập định, thể hiện hình tướng này cho chúng ta thấy, thật sự ngài có công phu 

đó. Quí vị đều biết Hòa Thượng Hư Vân, khu vực Quảng Đông không ai chẳng biết ngài. 

Công phu nhập định của HT Hư Vân, cũng có 1,2 tháng ngài không xuất định. Cho nên 

có cảnh giới trong định, cảnh giới trong định là thật chứ không phải là nằm mộng đâu, 

cảnh mộng là hư vọng, cảnh giới trong định chẳng phải như vậy. Khi HT Hư Vân ở trong 

định, ngài có thể lên cung trời Đâu Suất, nghe Bồ Tát Di Lặc thuyết pháp. Trong định 

cảnh giới cung trời Đâu Suất hiện tiền, ngài đã đến đó. Trong kinh điển của đạo Phật ghi 

chép lại những mẩu chuyện như thế rất nhiều. 

Vào triều đại nhà Đường có Trí Giả đại sư, có lần ngài nhập định, trở lại thời đức 

Phật  Thích  Ca  Mâu Ni  ở  núi  Linh  Thứu giảng kinh  Pháp  Hoa, ngài  còn  nghe  một thời 

pháp ở đó. Khi xuất định ngài nói với mọi người, pháp hội đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở 

Linh  Sơn giảng  kinh  Pháp  Hoa,  đến  nay  vẫn  chưa  kết  thúc,  Đức  Phật  vẫn  đang giảng 

pháp. Từ đó cho thấy, thời gian và không gian vốn không có thật. Nếu thật có thì làm sao 

có thể trở lại quá khứ? Nó không có thật! Thiền định có thể đột phá không gian duy thứ, 

nhìn được quá khứ, cũng có thể nhìn thấy vị lai. 

Ngày xưa thầy Lý có nói với tôi như thế này, nghĩa là nói đến dự ngôn, dự ngôn 

của người xưa, như dạng dự ngôn Suy Bối Thủ, họ suy đoán ra từ số lý. Đó là số học cao 

thâm, suy đoán được. Nhưng nếu có một chút gì đó sai lầm, thì đúng là “sai một ly đi 

một dặm”, hoàn toàn không đúng nữa. Cho nên nói có khi đúng có khi sai, không nhất 

định. Nhưng những điều trong định thấy được, là chân thật không sai chút nào. Chư vị tổ 

sư ngày xưa cũng có một số dự ngôn, điều đó rất đáng tin. Vì sao vậy? bởi những điều đó 

các ngài thấy được trong thiền định. 

10 Tập 56 

96 



Tôi thấy vừa rồi có rất nhiều bạn viết những câu hỏi , có mấy  bạn đề cập những 

vấn đề liên quan  đến thiên tai. Chúng ta học Phật nhiều năm rồi, tôi thường nói với quí 

vị, vào thời loạn thế này, linh môi rất nhiều. Vì sao có những hiện tượng này? Có người 

hỏi  tôi  như  vậy. Hiện  tượng  này  vốn  là  như  vậy, xã  hội  ngày  xưa  không  có  nhiều  như 

vậy, thỉnh thoảng nghe nói có, nhưng không phổ biến. Vì con người trong xã hội ngày 

xưa chánh khí, đọc sách thánh hiền, tiếp nhận nền giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả, 

cho  nên  tâm  con  người  chánh,  từ  trường  này  là  chánh  khí,  linh  môi  không  xuất  hiện. 

Điều này có nghĩa là tà không thắng chánh, nó không dễ gì xuất hiện được. Những thứ 

này xuất hiện phổ biến nói lên điều gì? Nói lên từ trường của xã hội ngày nay không phải 

chánh khí mà là tà khí. Tà và tà cảm ứng với nhau, cho nên n xuất hiện hết. Lý là như 

vậy,  chẳng  phải  không  có,  có  đấy.  Nó  cũng  tiết  lộ  một  số  thông  tin  cho  chúng  ta  biết, 

thực tế mà nói đây cũng là việc tốt, chứ không phải việc xấu đâu. Những thông tin này có 

đáng tin cậy không? Không nhất định, dự ngôn cũng như vậy, nhất định chúng ta phải 

dùng trí huệ trong kinh Phật đề giải thích , xem nó có như lý như pháp hay không? Nếu 

như lý như pháp thì chúng ta có thể làm tài liệu tham khảo, thậm chí nếu chúng ta ứng 

đối,  nhất  định  phải  dùng  lời  chỉ  dạy  trong  kinh  điển.  Chúng  ta  hiểu  được  đạo  lý  này, 

nguyên lý nguyên tắc là vạn pháp duy tâm. Kinh Hoa Nghiêm nói: “duy tâm sở hiện, duy 

thức sở biến”. Giáo lý đại thừa thường nói: “tướng do tâm sanh, cảnh tùy tâm hiện”, đều 

dạy chúng ta xử lý những nghi nạn tạp chứng đó, nhất định phải tuân thủ nguyên tắc này. 

Cho nên khi chúng ta gặp tai nạn,  bệnh đau, phải nhớ đến lời dạy của đức Phật, lúc này 

phải  hồi  tâm  hướng  thiện, nghiêm  chỉnh  phản  tỉnh, sám  trừ  nghiệp  chướng,  đoạn  ác  tu 

thiện, cải tà quy chánh, sẽ hóa giải được những tai nạn này. Từ đó cho thấy, bất luận dự 

đoán nào, kết quả phía sau không phải là một, mà rất nhiều kết quả khác nhau. Chúng ta 

có  thể  lựa  chọn,  những  điều  không  có  lợi  cho  mình,  không  có  lợi  cho  xã  hội,  cần  nên 

tránh. Những điều có lợi, ta phải nghiêm chỉnh nỗ lực học tập, thực hành trong cuộc sống 

hàng  ngày,  thực  hành  trong  công  việc,  thực  hành  trong  cách  đối  nhân  xử  thế.  Tất  cả 

những điều bất thiện ta nên  ẩn nó đi, không để nó hiện hành, để tất cả thiện pháp hiển 

hiện. Điều này bản thân chúng ta có thể làm được. 

Đoạn  văn  này,  đại  sư  Thanh  Lương  nói  về  Phiến  Nguyệt  Trừng  Không.  Phiến 

nguyệt là gì? Là bán nguyệt chứ không phải là mãn nguyệt, chắc là trăng vào ngày mùng 

tám, trăng mùng tám chúng ta gọi là thượng huyền, quí vị thấy một nửa mặt trăng, một 

nửa hiện, một nửa ẩn, đây là “ẩn xứ cụ hiển, hiển xứ cụ ẩn”. Một nửa đó chúng ta có thể 

nhìn thấy rõ ràng, là nói về ẩn mật hiển liễu câu thành, nghĩa là cùng quí vị thấy được 

hết. Chúng ta học rồi thì phải biết dùng, đặc biệt ứng dụng vào thời nay, bộ phận nào cần 

ẩn mật, bộ phận nào cần hiển liễu,  phải dùng nó một cách linh hoạt, thật sự đạt được lợi 

ích. 

Tập 56  109

7 



Nếp sống của xã hội ngày nay không tốt, vì sao không tốt? Bởi mê thất  tự tánh. 

Nói thiệt, từ trước tới nay, người tây phương mê hơn người đông phương nhiều. Vì sao 

vậy? Chư vị tổ sư ở đông phương, lão tổ tông của chúng ta, các ngài thật sự có trí huệ. 

Trí  huệ  từ  đâu  mà  có?  Trí  huệ  có  từ  tâm  từ  bi,  có  từ  tâm  đại  công  vô  tư.  Nếu  quí  vị 

thường xuyên đọc cổ tích xưa,  sẽ nhận ra một việc, tâm lượng của người xưa rất lớn. 

Chúng ta thấy trong văn tự ngữ ngôn, mở miệng là nói thiên hạ, rất ít nói đến quốc gia, 

mở miệng là nói đến thiên hạ, “tề gia trị quốc bình thiên hạ”, tề gia trị quốc là vì ai? Vì 

người trong thiên hạ có được sự công bình, bình thiên hạ có nghĩa là như vậy, cũng có 

nghĩa là đối đãi bình đẳng, hòa mục tương xứ mà ngày nay chúng ta nói, đây là ý nghĩa 

của câu bình thiên hạ,  là trí huệ chân thật! Duy nhất người trong thiên hạ hòa mục tương 

xứ, đối đãi bình đẳng, thì thế giới này mới an định, hòa bình. Làm thế nào để đạt được? 

Phải nương vào nền giáo dục, phải dạy. Con người dạy được, nương vào đâu? Điều này 

người xưa rất rõ, cổ thánh tiên hiền đều biết, tánh người vốn thiện, “nhân chi sơ tánh bổn 

thiện”. Cho nên trong kinh đức Phật dạy: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, chẳng phải là 

bổn thiện sao? Vốn là Phật  nhưng vì sao bây giờ không phải là Phật? Bởi quí vị không 

nghiêm chỉnh học tập, không có người dạy , quí vị học điều hư, đây chính là điều người 

xưa  thường  nói:  “gần  mực  thì  đen  gần  đèn  thì  sáng”.  Ngạn  ngữ  có  câu:  “thiếu  thành 

nhược thiên tánh, tập quán thành tự nhiên”, quí vị đã bị tập quán không tốt làm nhiễm ô. 

Chúng ta nên bình tĩnh quan sát, tư duy. Đồ  ngoại quốc thật sự tốt sao? Cái gì cũng học 

được chăng? Đó là quí vị mê hoặc điên đảo, không có trí huệ. 

Tôn Trung Sơn tiên sinh nói Tam Dân Chủ Nghĩa, năm ngoái tôi chữa sâu răng ở 

Đài Loan, rất nhiều người bạn làm chính trị đến thăm tôi. Tôi đã nói gì với họ? Cho nên 

tôi nhờ người ta kiếm cuốn sách Tam Dân Chủ Nghĩa cho tôi xem, tôi đã mất ba ngày, 

đọc qua sáu kỳ diễn giảng của Tôn Trung Sơn tiên sinh một lần, tôi rất khâm phục ông 

ấy, người TQ đã bỏ qua lý niệm của ông ấy. Khi diễn giảng ông có nói câu: “Ngoại quốc 

chỉ hơn chúng ta khoa học và cơ khí, hai thứ này chúng ta không bằng họ, còn những thứ 

khác họ không bằng mình”. Lời nói này vô cùng quan trọng. Ngày xưa Tôn Trung Sơn 

làm cách mạng, nói về Tam Dân Chủ Nghĩa đến nay đại khái khoảng 100 năm, lời nói 

của 100 năm về trước ngày nay đã ứng hiện rồi đấy. Nếu chúng ta, chỉ học khoa học kỹ 

thuật và cơ khí văn minh của người ngoại quốc, còn những thứ khác hoàn toàn dùng của 

TQ, thì hay biết mấy! Sai lầm lớn nhất của chúng ta là thấy đồ ngoại quốc tốt, cái gì cũng 

hay, đồ TQ đều không tốt, đều không cần, mê muội học theo ngoại quốc, ngày nay chúng 

ta mới bị thiệt thòi lớn như vậy, bị mắc mưu, còn có thể học nữa chăng? Học nữa sẽ mất 

nước đây! Tôi đọc xong cuốn sách này, nhận thấy quan điểm của ông ấy rất chính xác. 

Đáng tiếc, ông ấy qua đời sớm quá! Nếu ông sống  thêm được 10, 20 năm nữa, thì TQ có 

lẽ đã không bị gặp nạn lớn như vậy. Ông ấy thấy được rõ ràng, đây là trí huệ đấy, chứ 

không phải  tri thức đâu. Cho nên ưu điểm và khuyết điểm của người khác, ưu điểm là 

10 Tập 56 

98 



mặt phải, khuyết điểm là mặt trái, ta đều phải nhận biết rõ ràng, ẩn mật hiển liễuđều phải 

thấy rõ. Bản thân chúng ta cũng như vậy. Hiểu được đạo lý này, trong việc đối nhân xử 

thế, ngay cả chư Phật Bồ Tát cũng không ngoại lệ. Chư Phật Bồ Tát có ẩn mật không? 

Có! Vì sao vậy? Bởi không khế cơ, khi cần ẩn nhất định phải ẩn. Ví dụ dạy hàng sơ cơ, 

chỉ có thể dạy luân lý, đạo đức, nhân quả, họ sẽ được lợi ích. Quí vị nói vấn đề cao thâm 

với họ, như khoa học triết học, họ nghe không hiểu được, phải từ từ. Quí vị tốt nghiệp 

tiến sỹ, có được học vị tiến sỹ, kêu quí vị đi dạy tiểu học, quí vị có thể lấy chương trình 

của lớp tiến sỹ, để dạy cho lớp tiểu học chăng? Không thể được! Bộ phận đó đều phải cất 

giữ đi. Dạy Đệ Tử Quy , Cảm Ứng Thiên cho tiểu học rất thích hợp, những thứ này phải 

cho nó hiển liễu. Đạo lý ở chỗ này! Đối với xã hội ngày nay, có người nói xã hội này là 

thời đại tri thức bộc phát, chúng ta chẳng thể không thừa nhận, con người thời nay khó 

độ, người xưa dễ độ, họ chân thật, biết nghe lời, và thật sự làm theo, cho nên có rất nhiều 

người thành tựu. Ngày nay khó vì họ không chân thật, họ hoài nghi, họ đưa ra ý kiến và 

vấn  đề  rất nhiều, không dễ  dàng tiếp nhận, càng không thể  làm  theo. Hiện nay  đối  với 

hạng căn cơ như vậy, chúng ta đề xướng nền giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả, phải 

làm thế nào để người ta tin tưởng đây? Cần phải có những ví dụ cụ thể, những mô hình 

chính đáng, họ thấy rồi họ mới tin. 

Mấy  năm  trước  tôi  tham  dự  hội  nghị  hòa  bình  của  liên  hiệp  quốc,  mang  kinh 

nghiệm  trường  trị  cửu  an  của  người  xưa,  báo  cáo  lên  hội  nghị,  mọi  người  nghe  rồi  rất 

hoan hỷ. Vì  sao  vậy? vì họ  chưa từng  nghe. Nhưng họ nghi  vấn  rằng, đây  là  lý tưởng, 

không thể thực hành được. Nói cách khác là mất công nói rồi. Họ cùng biết là đúng, là 

hay,  nhưng  là  lý  tưởng,  không  thể  thực  hành  thì  tiêu  rồi.  Cho  nên  chúng  ta  phải  làm 

gương cho họ thấy, khoa học ngày nay không gì khác, khoa học là bằng chứng , mang 

bằng chứng ra cho họ xem. Như thế chúng tôi mới ở Giang Thang Trì An Vi Lô của TQ, 

tìm một thôn nhỏ này làm thực nghiệm, thực nghiệm đã thành công. Chúng tôi chỉ thực 

nghiệm Đệ Tử Quy. Chúng tôi mời 37 vị thầy giáo, đem mục tiêu, lý tưởng và nguyện 

vọng của mình nói cho thầy giáo biết. Yêu cầu thầy giáo không được làm thầy giáo bình 

thường, thầy giáo bình thường thì không thể cứu xã hội được. Phải làm thầy giáo như thế 

nào vậy? Phải làm thánh nhân, làm Khổng Tử, Mạnh Tử. Mọi người phải phát tâm như 

vậy,  chúng  tôi  vô  cùng  biết  ơn  những  vị  thầy  giáo  này,  họ  thật  sự  nghe  lời  và  đã  làm 

theo.  Làm  cách  nào  vậy?  Muốn  dạy  người  trước  phải  dạy  mình. Bản  thân  mình  không 

thực  hành  được  Đệ  Tử  Quy,  thì  không  thể  dạy  người  khác.  Đệ  Tử  Quy  có  1080  chữ, 

trong đó nói về 113 việc, 113 việc này mình đều phải làm được, thực hành ở đâu? Thực 

hành  trong  cuộc  sống  hàng  ngày,  thực  hành  trong  công  việc,  thực  hành  trong  cách  đối 

nhân xử thế, tất cả đều làm được thì người ta sẽ tin. Khi đó tôi yêu cầu thầy giáo trong 4 

tháng phải làm được, thầy giáo đã không cô phụ sự kỳ vọng của tôi, trong hai tháng đã 

làm được rồi. Từ trong thâm sâu tâm hồn chúng tôi rất khâm phục và cảm động. Làm 

Tập 56  109

9 



được rồi thì lập tức vào trong làng đến từng nhà để biểu diễn, đã khiến cho người dân nơi 

đó cảm động, sau đó chúng tôi mở lớp dạy học, mọi người đều đến học. Cho nên thôn 

nhỏ này 3,4 tháng, nếp sống của họ hoàn toàn thay đổi. Quí vị xem vốn là ẩn, ngày nay 

hiển liễu hết. Vốn ẩn điều gì? Tánh người vốn thiện, quí vị không thấy họ thiện, vì nó ẩn. 

dạy rồi bản thiện đó hoàn toàn hiển lộ. Khiến cho chúng tôi chứng mình được hai việc. 

Thứ nhất chứng minh được “nhân chi sơ tánh bổn thiện”. Thứ hai chứng minh con người 

rất dễ dạy,con người rất dễ dạy, chỉ cần quí vị chịu dạy họ,  chịu khó nhắc nhỏ họ, vì họ 

là bổn thiện. Những điều mô phạm trong Đệ Tử Quy là tánh đức, chỉ cần bổn thiện hiện 

tiền,  thì  tự  nhiên  sẽ  đầy  đủ  những  thứ  này,  đâu  cần  phải  học,  vốn  có  sẵn  mà!  Nó  phát 

khởi là hiện tiền, là hiển liễu. Đúng là tổ tông hữu đức. Sau khi có được những hiệu quả 

này, khi đó ý niệm đầu tiên của chúng tôi là, làm thế nào để giới thiệu cho Liên Hiệp 

Quốc?  chúng  tôi  đã  khởi  lên  tâm  niệm  này.  Quí  vị  xem,  có  cảm  ứng  đấy,  vừa  khởi  ý 

niệm, hai tháng sau Liên Hiệp Quốc đến tìm tôi, việc này rất tốt, mời tôi cùng họ làm chủ 

trì hoạt động này, làm chủ trì thì chúng tôi có quyền rồi. Cho nên khi đó tôi vui vẻ nhận 

lời, tôi nói lần này ở tổng bộ giáo khoa văn của liêp hiệp quốc, tổ chức hoạt động này, tôi 

chỉ có hai câu: “thứ nhất vấn đề tôn giáo có thể đoàn kết, thứ hai con người có thể dạy 

được” Hoạt động này mở ra hiệu quả rất tốt, thật sự hóa giải xung đột, giúp cho xã hội 

trở  lại  an  định  hài  hòa.  Cho  nên  Thập  Huyền  Môn  chúng  ta  học  rồi  thì  phải  biết  cách 

dùng, đây là trí huệ chân thật. Đừng sợ khó, trong tự tánh của chúng ta có đầy đủ cả. 

Chỗ chư Phật Bồ Tát Thập Huyền Môn là hiển liễu, Thập Huyền Môn của chúng ta là ẩn, 

ẩn mật không hiển, cho nên trước hết chúng ta phải nhận biết rõ ràng. 

Dưới đây Hoàng Lão cư sỹ, dùng kinh văn của bổn kinh để ứng đối với môn này. 

Trong phẩm Lễ Phật Hiện Quang, phẩm thứ 38 này có một đoạn kinh văn như sau: 

 A Di Đà Phật tức ư chưởng trung phóng vô lượng quang, phổ chiếu nhất thiết chư 

 Phật thế giới, thời chư Phật quốc giai tất minh hiện như xứ nhất tầm. 

Nhất tầm là cự ly rất gần, người xưa có danh xưng nói về độ dài như vầy, tám tấc, 

chưa  đến  một  trượng,  tám  tấc  là  một  tầm.  Đức  Phật  phóng  quang  trong  lòng  bàn  tay. 

Trong kinh điển đại thừa thường nói, đức Phật có thường quang,  phóng quang. Thường 

quang là thân quang, đức Phật có, điều này rất rõ. Chúng ta có không? Có ! quang của 

chúng ta bị ẩn mật rồi, đức Phật thấy được, nhưng bản thân chúng ta không thấy được. 

Ẩn hiển. 

Trên thân chúng ta có quang, làm cách nào để chứng minh trên thân chúng ta có 

quang? Không khó đâu, người có định sẽ thấy được, không cần phải định thâm sâu, có 

một chút tiểu định là  thấy được rồi, người học khí công ngày nay cũng có thể thấy được, 

bên khí công nói là khí, nhưng thực tế là quang. Đạo Phật nói quang, họ nói khí, gọi là 

khí  trường,  thân  quang  lớn  nhỏ  không  giống  nhau,  nhan  sắc  thân  quang  không  giống 

11 Tập 56 

00 



nhau. Vì sao có nhiều sự khác biệt như thế? Bởi nó liên quan đến tư tưởng hành vi của 

quí vị. Tâm quí vị thanh tịnh thì hào quang màu vàng kim, màu trắng rất đẹp mắt, nói lên 

cơ thể quí vị mạnh khỏe, thân tâm thanh tịnh. Nếu phiền não tập khí nặng nề, tâm hành 

bất thiện, hành vi bất thiện, cũng có quang, hào quang đó là màu xám, hoặc là màu đỏ 

sẫm, nhìn không đẹp mắt. Những người học khí công đều có năng lực này. Khi tiếp xúc 

họ cho chúng tôi biết, có năng lực này giúp họ rất nhiều. Vì sao vậy? Bởi nhìn người ta là 

biết được thiện và ác, thấy người bất thiện thì tránh xa, “kính nhi viễn chi”, người thiện 

thì có thể thân cận, họ có năng lực này đấy. Vì sao họ có thể thấy được? thực tế mà nói, 

điều này rất đơn giản, nguyên lý chính là ở chỗ tâm của họ thanh tịnh hơn chúng ta, cho 

nên năng lực này mới có thể hiện tiền. Có nhiều người học khí công ở gian đoạn rất cao, 

nhưng đến cuối cùng năng lực của họ bị mất hết. Vì sao bị mất vậy? Khởi niệm tham đối 

với danh lợi thì công phu sẽ bị mất hết. Người nổi tiếng, được cúng dường nhiều, người 

ta gặp đều cung kính, được người cung kính nên khởi tâm ngạo mạn, động đến tiền tài thì 

khởi tâm tham, như thế công phu sẽ mất hết. Còn một hạng người nữa nhìn thấy được, ai 

vậy? trẻ con, đứa trẻ lên hai, lên ba chúng nhìn thấy được, bởi tâm nó thanh tịnh, không 

tạp niệm, không phiền não nên nó thấy được, từ từ lớn lên thì năng lực này bị mất, nó sẽ 

không nhìn thấy nữa, bởi nó bị ngoại cảnh làm nhiễm ô. Năng lực này là thiệt chứ không 

giả đâu. 

Trong  kinh  đức  Phật  dạy,  chỉ  cần  là  hiện  tượng  vật  chất,  nó  đều  có  thể  phóng 

quang.  Quang  ở  đây  là  gì?  Quang  ở  đây  chính  là  sự  chấn  động  của  nó,  hiện  tượng  ba 

động của nó. Trong kinh đức Phật nói rất hay, hiện tượng ba động này chu biến pháp 

giới.  Chúng  ta  thấy  trong  Hoàn  Nguyên  Quán,  Hiền  Thủ  đại  sư  đưa  ra  ví  dụ  là  một  vi 

trần, một vi trần chu biến pháp giới.  Sao một trần chu biến pháp giới? là ba động. Vì sao 

vậy? Bởi vật chất do ba động hợp thành. Điều này lượng tử lực học ngày nay nói ra, họ 

nói đó là tâm niệm của chúng ta tích lũy mà có, là hiện tượng liên tục, vốn không có vật 

chất tồn tại. Cho nên nếu phân tích kỹ vật chất là phân thành ba động, ba động thì tồn tại. 

Hiện tượng vật chất có rất nhiều loại, tần suất của nó không giống nhau, tần suất chậm sẽ 

biến thành cố thể, như cát đá vân vân, nhanh hơn chút nữa sẽ biến thành hoa cỏ cây cối, 

nhanh hơn nữa sẽ biến thành động vật, nhanh nhất như điện từ ngày nay, điện là nhanh 

nhất. Cho nên tất cả mọi hiện tượng đều do tần suất ba động của ý niệm sanh ra. Đứng về 

khía cạnh này mà tìm hiểu, chúng ta sẽ biết rằng chỉ cần là hiện tượng vật chất thì đều 

phóng quang. Thân của chúng ta cũng là vật chất, sao nó không phóng quang?  Ánh sáng 

lớn nhỏ, màu sắc của ánh sáng, là ý niệm của chúng ta. Cho nên người thật sự có công 

phu,  nhìn  là  biết  được  ngay,  không  cần  phải  hỏi,  quí  vị  là  người  thiện  hay  người  ác 

không cần phải biện bạch, nhìn là biết ngay thôi. 

Đoạn này nói về phóng quang, phóng quang phải có nhân duyên đặc biệt, đây là 

thông tin  nhanh. Như ngày nay dùng điện thoại di động, vừa bấm máy điện ba lập tức 

Tập 56  110

1 



phóng đi, người ở bên kia trái đất sẽ nhận được ngay, tin tức đến họ, đây chính là phóng 

quang.  Phật  A  Di  Đà  phóng  quang,  chúng  ta  cũng  có  thể  phóng  quang  đấy,  chỉ  không 

lớn, không được tự tại như ngài thôi. Nếu chúng ta không có những cơ khí này thì chẳng 

thể phóng quang được. Nhưng vẫn còn có cách để ta phóng quang, đó là ý niệm, niệm 

đến đâu quang đến đó. Niệm Phật A Di Đà, Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc, sẽ nhận 

được quang của chúng ta, bản thân ta không biết, nhưng ngài đã nhận được. Niệm lực 

của chúng ta phóng quang, màu sắc không giống nhau, ánh sáng mạnh yếu không giống 

nhau, nó liên quan đến ý niệm của quí vị. 

Trong  cuộc  sống  hàng  ngày,  ta  tiếp  cận  với  người  thân,  người  xưa  nói:  “mẫu  tử 

liên  tâm”,  sự  cảm  ứng  đó  vô  cùng  nhạy  bén.  Hai  người  ở  hai  nơi  khác  nhau,  bên  này 

tưởng nhớ, bên kia sẽ cảm nhận được. Sự việc này không giả dối đâu. 

 Phật phóng quang phổ chiếu nhất thiết chư Phật thế giới, thời chư Phật quốc, giai 

 tất minh hiện, như xứ nhất tầm. 

Chúng ta thử hỏi, bàn tay đức Phật A Di Đà phóng ra vô lượng quang, quả địa cầu 

này có nhận được chăng? Có! Chúng ta ở trong ánh hào quang của đức Phật chăng? Có, 

chúng ta ở trong ánh hào quang đó, không sai tí nào. Vì sao chúng ta vẫn mê hoặc điên 

đảo? vẫn tạo tội nghiệp? Chẳng phải hào quang của đức Phật không chiếu đến quí vị, bản 

thân quí vị núp ở một chỗ khiến cho hào quang của đức Phật không chiếu đến mình. Núp 

ở đâu vậy? Núp trong vọng tưởng phân biệt chấp trước, những thứ này làm chướng ngại 

Phật quang, ba tầng chướng ngại. Nếu quí vị buông bỏ chấp trước, quí vị sẽ thấy được 

Phật quang, tuy thấy không nhiều, buông bỏ được phân biệt sẽ thấy được nhiều một chút. 

Nếu buông bỏ hết khởi tâm động niệm, thì sẽ thấy được hết, không còn chướng ngại nữa. 

Chúng ta sống ở đâu? Sống trong quang minh biến chiếu của chư Phật Như Lai. Nghiệp 

chướng  gì  cũng  tiêu  trừ,  cho  nên  người  học  Phật  chẳng  thể  không  buông  bỏ.  Không 

buông bỏ thì chỉ học được trên văn tự mà thôi, chẳng được lợi ích gì. Nếu chúng ta thật 

sự buông bỏ, sẽ được lợi ích thật sự. Đọc kinh, nghe kinh trí huệ tăng trưởng, trí huệ rất 

hữu dụng. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  dưới  đây,  vẫn  là  kinh  văn  trong  phẩm  Lễ  Phật  Hiện 

Quang.  Hựu nãi chí nê lê khê cốc u minh chi xứ, tất đại khai khoát, giai đồng nhất sắc. 

Đoạn này nói,  chẳng riêng cõi người, mà đường súc sanh cho đến đường địa ngục, 

“nê lê” là địa ngục, thậm chí đường địa ngục. “khê cốc” là nơi ánh sáng khó chiếu đến. 

“Sơn cốc tiểu khê, u minh chi xứ”. U minh là song ngữ,  là chỗ trong hốc núi mặt trời 

khó  chiếu  đến,  nơi  u  ám.  Cũng  có  nghĩa  chỉ  cho  đường  ngạ  quỷ.  Đoạn  trước  nói  đến 

đường địa ngục, đường ngạ quỷ. Phật quang phổ chiếu của đức Phật A Di Đà, đều có thể 

chiếu đến hết, không hề chướng ngại. Điện từ đôi khi bị chướng ngại, chúng ta ở trong 

11 Tập 56 

02 



núi điện thoại di động không thể điện được, điện tín không thông, nó có chướng ngại. 

Phật  quang  không  hề  chướng  ngại,  từ  tự  tánh  lưu  xuất  ra  nên  không  hề  chướng  ngại, 

khiến  cho  tự  tánh  bị  chướng  ngại  chính  là  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  của  chính 

mình,  những  thứ  này  khởi  lên  chướng  ngại.  Nếu  buông  bỏ  được  những  thứ  này,  thì 

không còn chướng ngại nữa. 

“Tất đại khai khoát, giai đồng nhất sắc”. Điều này nói lên y chánh trang nghiêm 

trong mười pháp giới, là một chẳng phải hai. “Nhất sắc” là gì? Nhất sắc là tự tánh. Năng 

hiện  năng  sanh  là  tự  tánh,  sở  hiện  sở  sanh  là  vạn  vật,  tất  cả  vạn  vật.  Giống  như  ví  dụ 

trước đây. Nước ví cho năng sanh năng hiện, sóng ví  cho sở sanh sở hiện. Sóng chính là 

nước,  nước  chính  là  sóng.  Muôn  sự  muôn  vật  không  rời  tự  tánh,  đều  thấy  được  hết. 

Trong tướng thấy tánh, trong sự thấy lý. Lý là một, tánh là một. 

Dưới đây đưa ra ví dụ:  Do như kiếp thủy di mãn thế giới, kỳ trung vạn vật trầm 

 một bất hiện.  Kiếp thủy là đại tam tai, chẳng phải là tiểu tam tai. Ngày nay chúng ta hiểu 

được tiểu tam tai rồi, tiểu tam tai là chiến tranh vũ khí hạt nhân, rất đáng sợ. Đại tam tai 

là thủy  hỏa  phong, những thiên tai  này  trong kinh  có nói: người đạt được sơ thiền,  nhị 

thiền, tam thiền, tứ thiền thiên gọi là phước thiên, người phước ở đất phước. Vì sao vậy? 

Bởi nơi đó không có tam tai. Từ đó cho thấy chúng ta cần nên tu phước, phước báo này 

nếu được bằng tứ thiền, mới có thể hóa giải thiên tai thủy hỏa phong trên địa cầu . Phước 

của  cõi  trời  tứ  thiền  là  gì?  Chính  là  đề  kinh  Vô  Lượng  Thọ  này,  là  Thanh  Tịnh  Bình 

Đẳng Giác. Chúng ta phải đạt được đến đâu? Đạt đến Thanh Tịnh là được rồi. Tâm người 

ở cõi tứ thiền thật sự thanh tịnh, lấy định hàng phục tâm phân biệt, tạm thời không khởi 

lên tâm phân biệt. Giác thì chưa giác. Hàng phục tâm phân biệt, tâm thanh tịnh hiện tiền, 

người đó có đại phước đức, họ ở bất cứ nơi đâu nơi đó cũng không có thiên tai, người tạo 

ác nơi đó tạm thời cũng không bị thiên tai, vì nhờ phước đức của vị này, nhưng người tạo 

ác này đi chỗ khác quả báo thiên tai sẽ hiện tiền. Ở bên người có phước đức, nhờ phước 

của họ. Cho nên đạo lý này, chân tướng sự thật này chúng ta cần nên hiểu rõ ràng minh 

bạch, khi thiên tai hiện tiền, tâm quí vị sẽ ra sao? Tâm quí vị sẽ thanh tịnh, không bị cảnh 

giới  bên  ngoài  làm  động  tâm,  quí  vị  động  tâm  là  tiêu  rồi.  Chúng  ta  tu  tập  phải  ở  ngay 

trong cuộc sống sinh hoạt hàng ngày, tu luyện công phu này. Không bị cảnh giới nhiễu 

loạn, đây  là  chân  công  phu, thật sự  tài giỏi, không nên  bị cảnh giới bên ngoài làm  ảnh 

hưởng. Nói cách khác, quí vị duy trì được tâm thanh tịnh. Phải dùng phương pháp gì? 

Dùng một câu A Di Đà Phật, trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, pháp môn này rất hay. 

Niệm niệm ở câu A Di Đà Phật, đây là tâm thanh tịnh, ngoài A Di Đà Phật ra không có 

tạp niệm gì khác, buông bỏ hết tất cả, chỉ giữ một câu A Di Đà Phật là được rồi. Chúng 

ta có thể làm được đấy. Phước báo của người này bằng cõi trời tứ thiền, thật sự là người 

có đại phước đức. 

Tập 56  110

3 



Khu  vực  Hongkong  này  nếu  y  theo  cách  nói  của  các  nhà  khoa  học,  là  giới  khoa 

học  nói,  chứ  không  phải  các  nhà  dự  ngôn  nói.  Nhà  khoa  học  lượng  tử  nói,  đô  thị  một 

trăm vạn người, có 100 người đạt đến cảnh giới này, đô thị một trăm vạn người đây sẽ 

không bị thiên tai. Hongkong tính ra có khoảng 3-4 trăm vạn dân, cần bao nhiêu người? 

cần  3-4  trăm  người!  3-4  trăm  tâm  địa  thanh  tịnh,  khu  vực  Hongkong  đây  sẽ  không  bị 

thiên tai. Các nhà khoa học kiến nghị với chúng ta như vậy, chúng ta nghe rồi có thể tin 

được, có lý do để tin họ, lý do này nằm trong kinh điển đại thừa. Người bất thiện nhiều, 

họ làm những điều trái ngược tánh đức, trái ngược tánh đức gọi là tà. Người thiện khởi 

tâm động niệm đều từ tánh đức lưu xuất ra, tâm họ chánh. Đúng với câu tà không thắng 

chánh. Nhiều người tà niệm, một người chánh niệm thôi là có thể thắng được những tà 

niệm này. Tà niệm tà hạnh chiêu cảm ra thiên tai. Tâm chánh hạnh chánh nơi họ ở không 

đâu chẳng kiết tường. Cho nên càng nhiều người chánh niệm thì sức mạnh càng lớn. 

Có lần tôi tham vấn ở Phạm Đế Cương, trong cuộc nói chuyện, có đoạn nói về việc 

cầu nguyện có linh hay không? Có người cầu nguyện rất linh, có cảm ứng rõ ràng, nhưng 

có người cầu nguyện không linh. Cùng một bài cầu nguyện vì sao đạt hiệu quả không 

giống nhau? Bởi người cầu nguyện tâm không thanh tịnh, không kiền thành. Vấn đề then 

chốt ở chỗ này. Nếu tâm thanh tịnh, tâm kiền thành, thì sự cảm ứng của việc cầu nguyện 

đó rất nhanh. Trong tâm hoài nghi, tạp niệm, việc cầu nguyện sẽ không linh. Người xưa 

nói rất hay: “thành tắc linh”. Tâm địa không thành thì chẳng cảm ứng, tâm địa kiền thành 

sẽ cảm ứng. Có thể nói người phương tây đối với việc cầu nguyện họ nghiên cứu kỹ, họ 

nói rất hay, cũng nói đến tâm thanh tịnh, tâm kiền thành, và còn nói đến tâm trạng tốt, 

nếu tâm trạng không vui, tâm lý loạn, cầu nguyện cũng có vấn đề, cho nên tâm trạng phải 

thật vui. 

“Giai đồng nhất sắc”, chúng ta có thể nói, người này đã thấy tánh rồi. Chân tánh ở 

đâu? Không pháp nào chẳng phải, pháp nào cũng là nó. 

Dưới đây đưa ra ví dụ kiếp thủy đầy khắp thế giới, nước dâng lên cao, chỉ nhìn 

thấy mặt nước, còn muôn vật đều chìm trong nước, bị nước nhấn chìm, quí vị thấy một 

màu trắng, nghĩa là miêu tả nước lớn, chỉ thấy nước thôi. 


  Kỳ  trung vạn vật trầm một bất hiện, duy kiến đại thủy, bỉ Phật quang minh diệc 

 phục  như  thị.  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  nhất  thiết  quang  minh  tất  giai  ẩn  tế,  duy  kiến 

 Phật quang minh diệu hiển hách. 

Dùng ví dụ trước để hội hợp nghĩa kinh. Đưa hàng Thanh Văn, nghĩa là bậc tiểu 

thừa Tứ Quả Tứ Hướng, đưa hàng Bồ Tát, Bồ Tát từ sơ tín vị đến Đẳng Giác 51 địa vị, 

họ có hào quang, nhưng đem so với Phật quang thì hào quang của họ bị ẩn hết, không 

còn thấy nữa, chỉ thấy Phật quang thôi. Phật quang “minh diệu hiển hách”, dùng bốn chữ 

11 Tập 56 

04 



này miêu tả Phật quang. Khi đó quí vị chỉ thấy được Phật quang, Phật quang từ tự tánh 

viên mãn hiển lộ. Ý nghĩa câu này vô cùng thâm sâu, tự tánh viên mãn hiển lộ, tự tánh 

của ai vậy? Tự tánh của chính mình, chứ chẳng phải chỉ có đức Phật A Di Đà,  chúng ta 

không có phần. Chúng ta và đức Phật A Di Đà không hai không khác. Về hình tướng có 

sự sai biệt, nhưng về tự tánh thì không khác. Nhất định phải hiểu đạo lý này. Mười pháp 

giới y chánh trang nghiêm, sự sai biệt đó không có số lượng, cùng một tự tánh. Tự tánh 

quang minh hiển lộ, chúng ta hiểu được, muôn sự muôn vật trong vũ trụ đều do tự tánh 

biến hiện ra. Nói cách khác, tất cả đều mang theo ánh quang minh của tự tánh. Lớn nói 

đến vũ trụ, nhỏ nói đến vi trần, đã là tự tánh biến hiện thì nó chính là tự tánh. Trong tự 

tánh có trí huệ, đức năng, tướng hảo. Cho nên trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta đã đọc 

rất nhiều lần, trong một vi trần có thế giới. Có thế giới gì? Sát độ của tất cả chư Phật đều 

ở trong một vi trần. Một vi trần không lớn ra, thế giới chẳng thu nhỏ lại. Một vi trần này 

làm sao có thể dung chứa được thế giới? Phàm phu không thấy được cảnh giới này, tuy 

nghe nói nhưng còn nhiều nghi vấn, hoài nghi. Đó là gì? Là phàm phu có đầy dẫy vọng 

tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  nên  không  thấy  được  chân  tướng  sự  thật.  Quả  vị  Phật  đã 

đoạn hết vọng tưởng phân biệt chấp trước rồi, ngài thấy được cứu cánh viên mãn, thấy 

được thật tướng của các pháp. Trong tự tánh không có lớn nhỏ, không có đồng dị. Nói 

cách  khác  trong  tự  tánh  chưa  bao  giờ  có  pháp  đối  lập.  Cho  nên  trong  kinh  đức  Phật 

thường nói đến pháp môn bất nhị. Lớn nhỏ không hai, lớn như vũ trụ, nhỏ như vi trần là 

không hai. Đây không phải là cảnh giới của chúng ta. Đức Phật nói kinh Hoa  Nghiêm 

cho 41 vị pháp thân Bồ Tát, là bậc đương cơ chứ chẳng phải hàng phàm phu, hàng phàm 

phu nghe không hiểu, nghe rồi tâm sanh nhiều nghi vấn. Nói với các vị pháp thân Bồ Tát 

họ hiểu được, vì sao vậy? Vì họ đã thấy tánh. 

Trong  Sớ  Sao ngài  Thanh  Lương giới thiệu  cho  chúng ta  về  bậc  đương  cơ  trong 

kinh Hoa Nghiêm. Trong mười bậc đương cơ, hạng cuối cùng là phàm phu, phàm phu 

cũng học được. Phàm phu nào? Đại tâm phàm phu. Đại tâm ở đây nếu y theo kinh điển 

mà nói, là “tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”. Người xưa nói: “lượng to phước lớn”. 

Người được “tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”, phước báo đó không thể nghĩ bàn, 

người đó có thể tham dự pháp hội Hoa Nghiêm. Kỳ thật đại tâm ở đây chính là tâm bồ 

đề. Tâm lượng lớn có thể bao dung, tương dung, tương tức, cho nên có đủ điều kiện nhập 

cảnh giới Hoa Nghiêm. 

Dưới  đây  kết  luận  rất  hay:   Tức  biểu  nhất  thiết  pháp  tức  ư  Phật  quang  chi  nhất 

 pháp,  tắc  nhất  pháp  Phật  quang  hiển  nhi  nhất  thiết  pháp,  thử  độ  vạn  vật,    thánh  hiền 

 quang minh câu ẩn. 

Đưa ra ví dụ hiển nhất pháp, Phật quang là hiển nhất pháp. Tất cả pháp ở thế gian 

bao  gồm  cả  Bồ  Tát,  không  nhìn  thấy  được  quang  minh  của  họ.  Giống  như  chúng  ta  ở 

Tập 56  110

5 



dưới mặt trời, nhóm lửa, thắp đèn, đốt đống lửa lớn, thắp ngọn đèn sáng, cũng chỉ thấy 

ánh sáng của mặt trời chứ không thấy ánh sáng của ngọn đèn. Có có nghĩa là như vậy. Có 

ánh sáng của ngọn đèn không? Có! Có ánh sáng của đống lửa không? Có ! Sau khi ánh 

sáng mặt trời chiếu đến thì không còn thấy những ánh sáng  này nữa. 

“Ẩn  hiển  câu thành”,  “thị  vi  ẩn hiển  câu  thành,  đệ ngũ  Huyền  Môn  chi tướng”. 

Chúng ta đã học qua rồi. Chúng ta phải làm cho ánh quang minh của tánh đức hiển lộ. 

Còn có cái không thể hiển lộ, phải mang dấu nó đi. Đó là gì? Là tập khí phiền não, tất cả 

những ý niệm bất thiện, những thứ này không thể hiển lộ, hành vi bất thiện không được 

hiển lộ. 

Có người hỏi tôi, nếu được số tiền tài không nên có được, mang ra làm những việc 

thiện được hay không? Quí vị suy nghĩ vấn đề này thử xem. 

Vị  tổ  sư  đời  thứ  sáu  của  tông  tịnh  độ,  Vĩnh  Minh  Diên  Thọ  đại  sư,  ngài  đã  làm 

việc này, ngài làm được đó, nhưng chúng ta không được làm. Trước khi ngài xuất gia, 

ngài làm công vụ viên nhỏ, quản lý thu nhập tiền thuế, địa vị không cao, tay ngài thường 

cầm tiền, đó là của cải trong kho bạc nhà nước, chứ chẳng phải của ngài, nhưng ngài lấy 

mang đi mua đồ phóng sanh. Lâu ngày chày tháng, số tiền lấy trong kho bạc nhà nước 

chắc cũng không ít đâu. Của không cho mà lấy gọi là trộm cắp, mang đi mua đồ phong 

sanh  hết, bản  thân  mình  không  giữ  đồng nào. Cuối  cùng bị  người  ta  phát  hiện  ra, ngài 

thừa nhận toàn bộ sự việc, ngài không nói dối, hỏi ngài lấy vào lúc nào? Lấy bao nhiêu? 

Chắc là không ít đâu. Y theo pháp luật phải tử hình, ngài chấp nhận. Cho nên vụ án này 

rất kỳ lạ, các vị quan tòa chưa bao giờ gặp phải vụ án như vậy. Người này lấy trộm tiền 

trong  kho  bạc  nhà  nước,  để  làm  gì?  Để  mua  đồ  phóng  sanh,  cho  nên  lãnh  án  tử  hình. 

Cuối cùng cũng may, vụ án này đưa lên hoàng đế. Đức vua xem qua cũng mắc cười, sao 

lại có một người như vậy, bèn hạ lệnh dẫn đức vua ra pháp trường, pháp trường là nơi 

chém đầu. Nói với vị quan nơi đó nhìn xem ngài có sợ không? Nếu ngài sợ thì chém đầu, 

bằng không  sợ  thì dẫn  ngài đến  để vua hỏi  chuyện. Đức  vua này  cũng  rất  thông minh. 

Đến pháp trường ngài không hề có chút lo sợ. Pháp quan hỏi vì sao vậy? Ngài nói: Một 

tấm thân này của tôi mà đổi được ngàn vạn thân khác, đáng giá lắm! Ngài không hề có 

chút lo sợ. Y theo lời dặn dò của đức vua nên dẫn ngài về. Hoàng thượng hỏi ngài làm 

gì?  Ngài  nói:  Làm  việc  tốt  cho  đất  nước,  tích  đức  cho  hoàng  thượng.  Đức  vua  phóng 

thích ngài, ngài vô tội. Hỏi ngài muốn làm gì? Ngài muốn xuất gia, sau này chính là Vĩnh 

Minh Diên Thọ đại sư, đức vua rất hoan hỷ và làm hộ pháp cho ngài. 

Quí  vị  nghĩ  xem,  việc  như  vậy  ngày  nay  chúng  ta  làm  được  chăng?  việc  này  là 

tham ô đấy, nhưng bản thân ngài không có tơ hào ý niệm danh lợi. Nếu bản thân có chút 

danh lợi trong đó, sẽ đọa lạc. Ngài thật sự không có tí danh lợi nào. 

11 Tập 56 

06 



Ngày nay chúng ta nói đến ẩn mật hiển liễu, chẳng thể không biết chuyện này. Đưa 

ra ví dụ ngài Vĩnh Minh Diên Thọ, là một ví dụ rất hay, không phải bình thường mà là 

thủ đoạn phi thường. Trong đây bản thân mình thật sự trong sáng, không hề có danh văn 

lợi dưỡng, duy nhất một nguyện vọng là phổ độ chúng sanh, nhìn thấy số động vật này 

sắp bị người ta giết an thịt, ngài cứu nó mang đi phóng sanh, chỉ có tâm niệm như vậy, 

không có cái ta ở trong đó. Ngày nay chúng ta làm được chút việc tốt bèn cho rằng mình 

có công đức, sai lầm rồi, vẫn còn có mục đích mà. Ngài Vĩnh Mình Diên Thọ nói thay 

thế  đau khổ  cho  chúng sanh, dùng thân mạng  mình đổi lấy  ngàn  vạn thân  mạng chúng 

sanh,  thay thế đau khổ cho chúng sanh đấy. Chúng ta có dụng tâm như vậy không? Nếu 

thật sự dụng tâm như vậy thì có thể học ngài Vĩnh Minh Diên Thọ. Nếu không phải như 

vậy  mà  trong  đó  có  chút  danh  lợi  thì  quí  vị  sẽ  có  tội.  Điều  này  chẳng  thể  không  hiểu. 

Nhất là chư Phật Bồ Tát, bao gồm cả đệ tử Phật, luôn luôn phải nghĩ đến việc, làm rạng 

danh Phật giáo. 

Ngày xưa thầy Lý thường dạy chúng tôi, phải dát vàng lên tượng Phật, làm trang 

nghiêm Phật pháp, không thể bôi nhọ lên tượng Phật, làm như vậy là diệt pháp. Ý nghĩa 

này  rất  thâm  sâu, chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác, làm  rạng  danh  Phật 

pháp, làm mặt phải hay làm mặt trái sự việc? Làm mặt trái rõ ràng nhất là phá hoại hình 

tượng Phật giáo. Trong ngũ nghịch tội, làm thân Phật chảy máu, là tội địa ngục. Còn một 

giới trọng nữa là phá hòa hợp Tăng, Tăng là Tăng đoàn, phá hoại Tăng đoàn, đây là tội 

địa ngục. 

Khi tôi mới xuất gia, vừa xuất gia là giảng kinh dạy học, xuất gia rồi bèn dạy Phật 

Học Viện. Có vị lão cư sỹ tên Triệu Mặc Lâm, lớn tuổi rồi, chắc lớn hơn tôi khoảng 30 

tuổi. Một hôm ông ấy mời tôi ăn cơm, ở Công Đức Lâm thành phố Đài Bắc, tôi nhớ hình 

như ở gần bến xe lửa. Khi tôi đến đã thấy ông ngồi ở đó rồi, bữa ăn chỉ có hai chúng tôi. 

Tôi hỏi ông không mời ai nữa sao? Không, tôi chỉ mời một mình thầy thôi. Thầy có biết 

vì sao hôm nay tôi mời thầy không? Tôi không biết, chưa có thần thông mà! Ông nói, tôi 

có  một  vấn  đề  muốn  hỏi  thầy.  Ông  già  rất  khách  sáo.  Vấn  đề  này  nghi  vấn  lâu  rồi  mà 

chưa được giải quyết. Tôi hỏi vấn đề gì vậy? Ông nói về tội ngũ nghịch đọa địa ngục A 

Tỳ. Tôi nói: đúng vậy! Trong kinh có nói: tội ngũ nghịch là giết cha, giết mẹ, giết A La 

Hán, làm thân Phật chảy máu, phá hòa hợp Tăng. Ông nói bốn tội kia không dễ phạm, rất 

ít.  Ngày  nay  giết  cha,  giết  mẹ  rất  nhiều,  năm  mươi  năm  về  trước  quả  thật  rất  ít,  ít  khi 

nghe  thấy  việc  này.  Xã  hội  ngày  nay  loạn  rồi,  ngày  xưa  thật  sự  hiếm  thấy.  Giết  A  La 

Hán. A La Hán ở đâu tìm không ra, nhưng có đẳng lưu, nghĩa là bằng với tội giết A La 

Hán đó chính là giết thầy giáo, điều này cũng rất ít. Làm thân Phật chảy máu, Phật không 

có ở thế gian, cũng có đẳng lưu là ác ý phá hoại hình tượng Phật, nghĩa là tượng Phật, 

tranh Phật. Lấy tâm hận, tâm thù hận để phá hoại, cũng giống như tội làm thân Phật chảy 

máu vậy. Nhưng những điều này không dễ phạm phải. Riêng tội phá hòa hợp Tăng tôi 

Tập 56  110

7 



thấy rất nhiều người phạm. Ông cụ rất từ bi, ông là đệ tử quy y với Ấn Quang đại sư, là 

bạn  học  với  Thầy  Lý,  huynh  đệ  đồng  môn  đấy.  Ông  đã  đem  vấn  đề  này  ra  hỏi  tôi,  tôi 

nghe  rồi  nói  rằng,  chúng  ta  ăn  cơm  thôi, không  nên  để  tâm  đến  việc  này.  Ông  đặt  đũa 

xuống nhìn tôi nói: Như vậy nghĩa là sao? Tôi quay lại thỉnh giáo với ông nói,  tôi học 

Phật  thời  gian  chưa  nhiều,  xuất  gia  cũng  chưa  được  bao  lâu,  ông  là  đại  đức  trong  đạo 

Phật, ông thấy được nhiều hơn tôi, ông thấy đạo tràng nào là đạo tràng hòa hợp Lục Hòa 

Kính. Ông cụ nghe tôi nói như vậy, suy đi nghĩ lại bèn cười. Không có đạo tràng nào hết, 

trong chùa có hai người xuất gia ở với nhau còn cãi cọ, lấy đâu ra hòa hợp Tăng? Thế 

mới biết rằng Tăng đoàn hòa hợp không dễ. Trong kinh dạy, nếu khu vực này xuất hiện 

một Tăng đoàn hòa hợp, thì chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần thủ hộ. Ông nghĩ thử 

xem, một người có đạo đức, một người tu phước, khắp khu vực đó đều được lợi ích, bốn 

người  trở  lên, quả  thật  đáng  sợ. Người  đại  phước đức  như  vậy  ông  có  gặp được người 

nào không? Thật sự không có ai hết, cho nên không dễ dàng. Ngày nay thiên tai hiện tiền 

chúng tôi đề xướng tu Lục Hòa Kính, chúng ta không thể yêu cầu người khác học mình, 

yêu cầu người khác học mình là sai. Bản thân mình học, người khác không hòa với mình, 

mình  phải  hòa  với  người.  Tiêu  chuẩn  hòa  là  gì?  Là  sáu  điều:  Thứ  nhất  kiến  hòa  đồng 

giải. Dĩ nhiên người ta khác với mình. Điều quan trọng nhất trong kiến hòa đồng giải là 

gì? Là biến pháp giới hư không giới, vạn pháp trong vũ trụ với ta là một thể, cùng một 

thể tự tánh thanh tịnh viên minh. Hòa nương vào đâu? Nương vào điều này. Ta là tự tánh 

hiện tiền, người cũng là tự tánh hiện tiền, tất cả súc sanh là tự tánh hiện tiền, hoa cỏ cây 

cối, sơn hà đại địa đều là tự tánh hiện tiền. Chẳng những mình hòa với người, mà hòa với 

tất cả hữu tình chúng sanh, hòa với hoa cỏ cây cối, hòa với sơn hà đại địa, hòa với khắp 

cả vũ trụ, là một thể. Không yêu cầu người khác, mà yêu cầu chính mình, người ta không 

hiểu, mình biết rõ ràng. 

Giới hòa đồng tu, căn bản giới, Đệ Tử Quy, Cảm ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp 

Đạo, nhất định mình phải thực hành, thật sự làm được chứ không yêu cầu người khác 

phải làm. Nếu quí vị yêu cầu người khác làm thì quí vị không hòa với họ được. Ta chỉ 

yêu  cầu  chính  mình,  chứ  không  yêu  cầu  người  khác.  Gặp  người  nhất  định  phải  khom 

lưng cung kính 90 độ, không yêu cầu người khác phải khom lưng cung kính mình 90 độ. 

Lần này tôi gặp đức giáo hoàng ở Paris, tôi thấy các vị trong đạo Thiên Chúa gặp 

đức giáo hoàng của họ, hành lễ bao nhiêu độ? Đại khái khoảng 5 độ, gật đầu một tí thôi. 

Nhưng chúng tôi gặp giáo hoàng nhất định phải cúi 90 độ, tôi không yêu cầu ông ấy đối 

với tôi như vậy. Tôi cũng yêu cầu tôi đối với người như thế nào. 

Kế đến là thân hòa đồng trụ, khẩu vô tránh, ý đồng duyệt, đều ở chính mình. Cuối 

cùng là lợi đồng quân, điều này  thực tế. Mình được cúng dường, có thể chia cho người 

khác chăng? Nhất định phải chia, người ta cần mình phải giúp, nếu họ không cần không 

11 Tập 56 

08 



nhất định phải nhắc tới. Khi họ cần, tuy không nói ra, nhưng họ cần mình phải chủ động 

giúp họ, bản thân chúng ta làm. không nên yêu cầu người khác. Trong một gia đình bản 

thân quí vị làm được rồi, tôi tin rằng không bao lâu sẽ cảm hóa được những người trong 

nhà. Gia đình quí vị sẽ biến thành một gia đình lục hòa kính. Gia đình lục hòa kính  thực 

tế nhất chính là kinh tế của cải, của cải có trong gia đình quí vị, thấy người khác thiếu 

thốn, mình có thể giúp họ hay không? Đây là điều rất thực tế, những điều khác tôi cảm 

thấy rất dễ thực hành. Cho nên người ta nói chủ nghĩa cộng sản, quí vị nên biết lục hòa 

kính chính là cộng sản, không có của riêng. Tôi có của cải mọi người cùng hưởng. Chủ 

nghĩa cộng sản không phải do Mã Khắc Tư phát minh ra. 3000 năm về trước đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni đã đề xướng chủ nghĩa cộng sản rồi, Mã Khắc Tư là sau này, ông ta 

vẫn chưa thật sự làm được. So với đức Phật Thích Ca Mâu Ni thì còn kém xa lắm. Điều 

này nhất định chúng ta phải hiểu. Học rồi phải thực hành cách nào? Làm như thế là thành 

tựu đức hạnh của mình, viên mãn phước đức của mình. Viên mãn phước đức không phải 

vì mình, mà vì những chúng sanh khổ nạn ngày nay. Người thật sự có phước đức họ sống 

ở đâu, nơi đó có thiên tai, thiên tai không thể hóa giải được, đức của một người chưa đủ, 

không thể hóa giải được, nhưng có thể khiến cho thiên tai giảm nhẹ xuống. Chuyện này 

chắc chắn làm được. Giảm được bao nhiêu là do công lực, niệm lực của mỗi chúng ta. 

Sức mạnh của ý niệm rất lớn, chúng ta làm là sức mạnh của hành, tất cả đều có liên quan 

với nhau. Chúng ta có thể làm được bao nhiêu? Thật sự giúp cho nơi này, khiến cho thiên 

tai giảm nhẹ và rút ngắn thời gian lại. Thiên tai lớn biến thành thiên tai nhỏ, thiên tai nhỏ 

hóa thành không còn thiên tai. Tâm địa thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, phải giống như ngài 

Vĩnh Minh Diên Thọ đại sư vậy, không có chút danh lợi của mình ở trong đó, như thế 

mới được! Có một chút tâm danh lợi trong đó, là phá hoại hết công đức của mình. Đạo lý 

này chẳng thể không hiểu. Quí vị làm, người ta thấy quí vị khổ, khổ hạnh Tăng, nhưng 

bản thân quí vị có niềm vui không gì sánh bằng. Đức Thế Tôn dạy chúng ta, học Phật là 

học điều gì? Học phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Nếu quí vị đạt đến cảnh giới này, 

thấy người trên thế gian này, ai được vui? Chính bản thân mình vui. Ai khổ? Thấy tất cả 

chúng sanh đều khổ. Đây là sự thật, không giả dối đâu. Ngày nay người ta nói áp lực, quí 

vị xem người thời nay ai là người không bị áp lực? Ngay cả học sinh tiểu học cũng bị áp 

lực, nếu không bị áp lực sao nó nhảy lầu tự sát? Ai không bị áp lực? Người thật sự học 

Phật là người không bị áp lực, thân không có áp lực, tâm không có áp lực, tự tại biết bao! 

Vui sướng biết bao! Thật sự lìa khổ được vui đấy. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni làm bậc mô phạm cho chúng ta. Ngài xuất thân từ địa 

vị vương tử, là người con trong một gia đình giàu có. Sau khi khai ngộ ngài đã sống như 

thế nào? Cuộc sống khổ hạnh Tăng, ngày ăn một bữa, tối ngủ dưới gốc cây, tài sản duy 

nhất ba y một bình bát, ngoài ra không có gì hết. Người thường nhìn như vậy thấy quá 

khổ, nhưng ngài có niềm vui lớn. Dùng ngôn từ ngày nay mà nói, là không hề bị áp lực, 

Tập 56  110

9 



tự tại biết bao! Không bị ràng buộc, hàng ngày ngao du sơn thủy, thật sự được đại tự tại. 

Nhưng có được mấy người học theo ngài? Không ai học theo. Thực tế mà nói, ngài đã 

đạt được cảnh giới đó, sống cuộc đời như vậy, mới thật sự là đời sống của người xuất 

gia.  Không  sợ  gió  mưa  nắng  cháy,  ngài  không  sợ,  ban  đêm  ngủ  ngoài  trời,  ngồi  thiền 

dưới gốc  cây.  Chúng  ta  nghe nói  thân  kim  cang  bất  hoại, thân  ngài  chính  là  thân kim 

cang bất hoại, ngài cũng không bệnh. Người thường chúng ta không thể sánh được, ban 

đêm chúng ta ra gốc cây ngồi một đêm thôi, có lẽ ngày hôm sau phải đưa đến bệnh viện 

rồi, làm sao có thể so với ngài được. Cho nên ngày nay chúng ta nghĩ đến phương thức 

sinh hoạt của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, cho rằng mình không làm được, cơ thể  không 

chịu  đựng  nổi.  Quan  niệm  này  có  chính  xác  không?  Không  chính  xác!  Vì  sao  không 

chính xác?  Bởi tất  cả  pháp từ  tâm  tưởng sanh, tâm  tưởng  chúng  ta  sai, nghĩ  rằng mình 

không bằng ngài, đương nhiên không bằng ngài rồi. Nếu nghĩ rằng, đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni làm được, mình cũng làm được. Ý niệm này chính xác đấy. Thân thể này bị gió 

mưa nắng cháy cũng chẳng sao. Chuyển ý niệm thì cả cơ thể cũng chuyển theo. Chúng ta 

hiểu được đạo lý này nhưng không dám thử, không dám thử nghiệm. Vì sao vậy? vì tín 

tâm  chưa  đủ.  Ngày  xưa  Chương  Gia  đại  sư  thường  nhắc  nhở  tôi  nói  tôi  vẫn  còn  hoài 

nghi, vẫn chưa tin. Cho nên tin rất khó, không hoài nghi thật sự chẳng dễ dàng, đến lúc 

không hoài nghi nữa, quí vị không là Phật cũng là đại Bồ Tát đấy, chứ không phải người 

thường đâu. Đúng là ý niệm làm chủ tất cả. Ngày nay chúng ta không dám nghĩa là đối 

với vấn đề này còn có nhiều nghi vấn, không nghi vấn thì vấn đề gì cũng giải quyết được. 

Kinh Phật gặp nghi vấn gì cũng có thể giải thích được, đều có thể nói rõ ràng minh bạch. 

Thật tin thật tu phàm phu sẽ thành Phật. Thành Phật cần mất bao nhiêu thời gian? đứng 

về lý luận mà nói chỉ trong một niệm, một niệm giác, phàm phu thành Phật, một niệm mê 

Phật thành chúng sanh, phàm phu và Phật không khác, chỉ khác nhau ở chỗ mê ngộ mà 

thôi. Cho nên kinh giáo quý ở chỗ thật sự có thể lý giải, như trong kệ khai kinh: “nguyện 

giải Như Lai chân thật nghĩa”. Thật sự lý giải rồi sẽ dùng được, biến nó thành cuộc sống 

của mình, thành tư tưởng của mình, thành hành vi của mình, thì quí vị sẽ được lợi ích. Sự 

lợi ích này không phải có từ bên ngoài, mà tự tánh vốn đầy đủ, chỉ ở trong trạng thái ẩn, 

chưa hiển lộ mà thôi, giác ngộ rồi, nó sẽ hiển lộ. Cho nên không tăng không giảm, khi ẩn 

không mất, khi hiển không được, nó vốn có mà, không tăng không giảm, là sự thật đấy. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây 









11 Tập 56 

10 



HẾT TẬP 56 



 

Tập 56  111

1 



Tập 57 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày 14 tháng 06 năm 2010 

Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội HongKong 

 

Các vị pháp sư, các vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 55, hàng cuối cùng. 

 Lục, vi tế tương dung an lập môn. Đại Sớ viết, như lưu ly bình thịnh đa giới tử. Dĩ 

 thượng các môn hàm minh quảng hiệp vô ngại, nhất đa tương dung chi nghĩa, kim thử đệ 

 lục môn, cánh chỉ vô luận như hà vi tế chi trung, diệc khả hàm dung nhất thiết chư pháp, 

 nhất mao nhất  trần chi trung vô biên sát hải, nhất thiết chư pháp đồng thời thông hiện, 

 như nhất cảnh trung ương hiện vạn pháp.  Chúng ta xem đến đây. 



Môn này giảng về vi tế tương dung an lập. Năm môn trước đây, đều thuyết minh 

về tất cả pháp của thế và xuất thế gian, không  một pháp nào ngoại lệ, tất cả đều có quảng 

hiệp vô ngại, tương  dung  tương tức. Hôm  nay  đại  sư  giảng  cho  chúng  ta  môn  thứ  sáu, 

môn thứ sáu này giảng càng vi tế hơn, bất luận trong vi tế như thế nào, ý nghĩa của câu 

này rất sâu rộng. Nương theo sự tiên tiến của khoa học, chúng ta thấy báo cáo của các 

nhà  khoa  học,  trong  phòng  thí  nghiệm  họ  thấy  được,  thấy  được  nguồn  gốc  của  vũ  trụ, 

duyên khởi của vũ trụ, họ báo cáo với mọi người, nghĩa là khoa học lượng tử ngày nay. 

Trong báo cáo nói, tất cả muôn sự muôn vật trên thế giới, đều do vật chất tương đồng. 

Vật chất tương đồng này là ánh sáng vô cùng vi tế, danh từ khoa học là quần lượng tử. 

Tốc độ chấn động của nó, không tương đẳng, có nhanh có chậm. Chúng ta nói nó chậm, 

cũng không phải vấn đề ta có thể tưởng tượng được. Nói nó nhanh, nhanh đến mức độ 

nào. Nói nó chậm chậm đến mức độ nào, đều không phải là những thứ chúng ta có thể 

tưởng tượng được. Tia sáng chấn động chậm sẽ biến thành cố thể, như cát, đá, núi đá, là 

tần suất chấn động chậm. Nhanh hơn một chút nữa nó biến thành động thực vật. Nhanh 

nhất là biến thành điện từ. Đây là những điều con người thời cận đại phát hiện ra. Các 

nhà khoa học còn cho chúng ta biết, giải thích cho chúng ta chân tướng sự thật. Một nhà 

khoa  học  người  Đức, chuyên  môn  nghiên  cứu  về  lượng  tử  lực  học  đã nói  rằng:  Duyên 

khởi và sự tồn tại của tất cả vật chất trên thế gian này, đều do một sức mạnh khiến cho 

nguyên tử và phân tử chấn động. 

11 Tập 57 

12 





Đạo Phật nói tự tánh là thanh tịnh, quang minh là vĩnh hằng, là bất động. Khi Lục 

Tổ Huệ Năng khai ngộ, ngài đã dùng ngôn từ đơn giản nói lên chân tướng sự thật. Các 

nhà lượng tử lực học nói nguyên tử, điện tử, quang tử, đều là vật chất. Vật chất không 

tách rời chấn động, cũng có nhà khoa học gọi là ba động, cùng chung một ý nghĩa. Từ đó 

chúng ta mới biết được, tần suất chấn động và ba động chung một ý nghĩa. Nếu không có 

ba động này, thì chẳng có hiện tượng. Điều này gần giống với vũ trụ duyên khởi trong 

Phật  pháp  thường  nói.  Đức  Phật  dạy,  đây  cũng  là  cảnh  giới  ngài  đã  thân  chứng.  Ngài 

chứng  được  cách  nào?  Ngài  thấy  được  từ  trong  thiền  định  thâm  sâu.  Thiền  định  là  gì? 

Thiền định là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. Tâm thanh tịnh sanh trí huệ, tâm bình đẳng 

chính là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Công phu của người xưa đều học tập trong 

thiền  định,  nói  công  phu  là  nói  về  thiền  định,  thiền  định  chính  là  tâm  thanh  tịnh.  Tâm 

thanh tịnh của quí vị đến trình độ nào? Đức Phật dạy chúng ta, tâm thanh tịnh này tất cả 

mọi người đều có, là chân tâm, là bản tánh của tất cả chúng ta, nó vốn như vậy. Bây giờ 

thì  sao?  Bây  giờ vẫn  như vậy?  Sao biến thành phàm  phu lục  đạo?  Trong kinh  diển đại 

thừa nói rất rõ ràng, chúng ta quên mất, quên mất nên mê lầm, không dùng chân tâm. Có 

chân tâm mà không dùng nó. Chúng ta dùng tâm nào? Dùng vọng tâm. Thế nào là vọng 

tâm? Trong giáo lý đại thừa nói a lại da chính là vọng tâm. Học Pháp Tướng Tông, đây 

không phải là môn học chuyên của chúng ta, ta học một chút kiến thức như Bách Pháp 

Minh Môn Luận, Duy Thức Tam Thập Tụng, chúng ta đã học qua những môn này rồi. 

Nhất niệm bất giác gọi là vô thỉ vô minh. Vì sao gọi là vô minh? Bởi chân tâm là 

quang  minh.  Ba  động  cực  kỳ  vi  tế  vừa  khởi,    quang  minh  biến  mất,  quang  minh  biến 

thành đen tối, cho nên gọi sự đen tối đó là vô minh, vô minh chính là đen tối, là vọng 

tâm. Thật không may mắn vọng tâm đã làm chủ, chân tâm đứng bên cạnh không khởi tác 

dụng. Lục đạo như vậy, pháp giới Tứ Thánh cũng như vậy. Khi nào giác ngộ không dùng 

vọng tâm? Quí vị nên biết, chúng ta khởi tâm động niệm, ý niệm đầu tiên nghĩ gì? Nghĩ 

đến ta. Bất luận vô tâm hay cố ý, chắc chắn niệm đầu tiên là ta, không quên được ta. Đức 

Phật  dạy,  lục  đạo  chúng  sanh,  ý  niệm  về  ta  là  giả  chẳng  phải  chân.  Cho  nên  trong  lúc 

giảng  dạy,  đức  Phật  thường  nói    vô  ngã,  đây  là  chân  chẳng  phải  giả.  Người  học  Phật, 

nhất là hàng sơ học, nghe nói vô ngã là sợ, vô ngã thì tiêu rồi, cho nên họ không dám vào 

đạo Phật. Đức Thế Tôn đã dùng phương tiện thiện xảo trước nói về ẩn hiển, đối với hàng 

sơ học, đức Phật không nói về vô ngã. Đức Phật nói có ngã, có ngã mọi người sẽ hưng 

phấn, có Thường, Lạc, Ngã, Tịnh. Đức Phật không vọng ngữ, thật có Thường, Lạc, Ngã, 

Tịnh. Ngã có nghĩa là gì? Ngã có nghĩa là chủ tể, là tự tại. Đức Phật thêm cho nó ý nghĩa. 

Nghĩ thử xem, ngày nay chúng ta có ngã, trong đó có ý nghĩa chủ tể hay không? Có tự tại 

không? Tự tại chính là vô ngại trong Thập Huyền Môn đề cập đến, sự sự vô ngại.Chúng 

ta không cảm nhận được mình có thể làm chủ tể. Nếu ta có chủ tể, ta hy vọng  vinh hoa 

phú  quí,  mạnh  khỏe  sống  lâu,   làm  được  chăng?  Không  làm  được. Không  làm  được  là 

Tập 57  111

3 



không có ngã, thật sự làm được mới là ngã. Khi nào quí vị tìm được ngã. Trong Thiền 

Tông có câu thoại đầu: “bản lai diện mục trước khi cha mẹ sanh ra”. Đó là gì? Đó là tự 

tánh.  Đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  là  tìm  lại  được  ngã.  Có  Ngã,  có  Thường. 

Thường là gì? Thường là bất sanh bất diệt. Có Lạc, Lạc nghĩa là gì? Lạc nghĩa là vĩnh 

viễn không khổ, gọi là Lạc. Lạc không phải là hoan lạc, không phải là rất vui, không phải 

ý nghĩa này. Hỷ, nộ, ái, ố, ai, lạc, dục, được gọi là thất tình. Thất tình ngũ dục đều là khổ. 

Cho nên Lạc trong đạo Phật không phải là tương đối, không phải đối lập với khổ. Không 

có nghĩa quí vị vui, người ta khổ. Đạo Phật nói hoan lạc cũng là khổ. Hoan lạc là gì? 

Hoan lạc là Hoại Khổ. Nó không thể vĩnh viễn bảo trì, nó là một sát na rất ngắn, khiến 

cho quí vị hưng phấn một chút, như ngày nay chúng ta nói hút á phiện, hút heroin. Cái 

lạc đó không thể gọi là vui, đó là khổ. Cái gì là Lạc? Sau sự hưng phấn đó là khổ không 

thể nói hết. Đức Phật nói cho chúng ta biết, chúng ta tư duy quan sát xem, không sai một 

chút nào, đó là thật không phải giả đâu. Đạo Phật nói Lạc, ly khổ chính là Lạc. Thất tình 

lục dục là khổ, sanh lão bệnh tử là khổ, mê hoặc điên đảo là khổ. Đức Phật nói những ý 

nghĩa này, chúng ta phải dùng tâm cảm nhận, mới đạt được sự thọ dụng chân thật ở trong 

đó. Cuối cùng là Tịnh, là thanh tịnh, thanh tịnh là vui. Trong kinh Lăng Nghiêm đức Phật 

dạy: “tịnh cực quang thông đạt”. Tịnh đến một trình độ nhất định trí huệ sẽ khai mở, hốt 

nhiên đại ngộ. Đại ngộ là gì? Đối với chân tướng của vũ trụ nhân sinh, trong những buổi 

giảng chúng tôi thường dùng sáu chữ: tánh tướng, lý sự, nhân quả của tất cả các pháp, 

đều hiểu hết. Thật sự hiểu rõ này là Lạc, đạo Phật nói pháp hỷ sung mãn. Khổng Tử cũng 

nói: “học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”. Sự hỷ duyệt này không đến từ bên ngoài, hỷ 

duyệt ở đây là hiểu rõ, hiểu rõ chân tướng của tất cả pháp, sanh ra lạc, được phát ra từ nội 

tâm,  từ  trong  tự  tánh  lưu  xuất  ra,  đây  là  chân  lạc.  Lạc  của  phàm  phu  được  đến  từ  bên 

ngoài, cho nên nó không phải là chân lạc. Từ trong tự tánh lưu xuất ra là tánh đức, tánh 

đức lưu xuất ra, là chân thật, là vĩnh hằng, không hề gián đoạn, là thường sanh hoan hỷ 

tâm,  cho  nên nó  có  ngã. Hiện nay  chúng  ta  mê  mờ  trong  lục đạo, không  còn  chân  ngã 

nữa, xem thân này là ta, nó là giả. Thân này ta không làm chủ được, mỗi năm mỗi năm 

suy thoái, thời gian qua đi quá nhanh. 



Còn nhớ tôi đến Hongkong giảng kinh năm đó, là năm 1977,  tôi 50 tuổi, khi 

nói chuyện với các bạn đồng tu, hơn 30 năm về trước, rất nhiều đồng tham đạo hữu đã 

không còn, thời gian bằng một khảy móng tay, con người đã già rồi. Đó là gì? Đó là do ta 

không làm chủ được, đây chính là không tự tại. Y theo định nghĩa của đức Phật mà nói 

thì đó là vô ngã, cho nên nó là giả. Chư vị tổ sư thường nói: “mượn giả tu chân”, ý nghĩa 

của câu này thâm sâu, nói rất hay. Chúng ta đến thế gian này bằng cách nào? do nghiệp 

báo mà đến. Ngày xưa tạo thiện nghiệp, thiện nghiệp gặp duyên quả báo hiện tiền, đầu 

thai về cõi người, điều này trong kinh gíao nói rất rõ . Tạo nghiệp gì? Trung phẩm thiện 

nghiệp,  Ngũ  Giới  hoặc    Ngũ  Thường  của  đạo  Nho  đều  được  cả,  đều  thông  hết.  Ngũ 

11 Tập 57 

14 



Thường:  nhân,  lễ,  nghĩa,  trí,  tín.  Đời  trước  nghiêm  chỉnh  học  tập,  thực  hành  giỏi,  đó 

chính là nghiệp nhân thọ thân người trong lục đạo. Mỗi chúng ta được thân người, tương 

đồng với nghiệp nhân quá khứ. Y lý mà nói mỗi đời mỗi đời, hướng thượng nâng cao 

mới  được.  Đây  mới  là  chánh  lý.  Cũng  là  điều  người  xưa  nói:  “nhân  chi  sơ  tánh  bổn 

thiện”. Thiện ở đây là thiện đối với ác, đời quá khứ quí vị tu thiện nhân, kiếp này được 

thân người, kiếp này tiếp tục tu thiện không khó đâu, từ cõi người nâng cao lên cõi trời, 

có  khả  năng  đến  cõi  trời  dục  giới,  trời  sắc  giới,  trời  vô  sắc  giới,  chỉ  do  gặp  duyên  bất 

đồng. Ngày nay chúng ta nói: “nhân chi sơ tánh bổn thiện”, không phải thiện đối với ác, 

mà là tự tánh viên mãn, đó là gì? Dùng Phật pháp để giải thích, giống như tiến sỹ Thang 

Ân Tỷ từng nói: Phật pháp khiến cho nền văn hóa xưa thêm phong phú, là ý nghĩa này. 

Dùng Phật pháp giải thích từ thiện này, nâng cao cảnh giới như đại thừa Phật giáo, nhưng 

người đời xem  “nhân  chi sơ  tánh bổn thiện”, là thiện đối với  ác.  Đời quá khứ tu thập 

thiện kiếp này được thân người. Vì sao con người bây giờ quên mất đức hạnh trong đời 

quá khứ? Người xưa thường nói: „gần mực thì đen, gần đèn thì sáng”. Xã hội ngày nay 

nhiễm ô, vấn đề này rất nghiêm trọng. Chúng ta thấy quả địa cầu, bất luận khu vực nào, 

đều chú trọng nền giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả, ngày nay không nói đến, không 

nói đến thì loạn đấy, không còn thị phi, không có chánh tà, không có chuẩn mực, tạo nên 

một xã hội loạn động. Trong sự loạn động đó, con người lại tạo ác nghiệp, chứ không tạo 

thiện nghiệp. Thế nào là ác nghiệp? tự tư tự lợi, khởi tâm động niệm đối với mình có lợi 

ích  hay  không,  chứ  không  nghĩ  đến  người  khác.  Người  xưa  biết  nghĩ  đến  người  khác. 

Người thời nay không có. Mấy ngàn năm trước người phương tây, tiếp nhận nền giáo dục 

tôn giáo. Tôn giáo là hay, trong đó có nhân quả, đạo đức, luân lý. Trong Tân Cựu Ước 

nói về mười giới, rất giống Thập Thiện trong đạo Phật. Khi chúng tôi tiếp xúc với những 

tôn giáo khác, giới luật, quy tắc rất hay, có thiện ác, tà chánh, mực thước, thân cận bậc 

thánh  hiền,  “phiếm  ái  chúng  nhi  thân  nhân”,  thân  cận  bậc  nhân  từ,  bậc  hiền  thánh,  sẽ 

nâng  cao.  Quí  vị  xem  từ  trung  phẩm  thập  thiện,  được  thân  người,  tiếp  tục  hành  thiện, 

thượng phẩm thập thiện kiếp sau được sanh lên cõi trời, cứ thế hướng lên là chính xác. 

Ngày nay chúng ta đọa lạc, đọa lạc là sao, là rời xa nền giáo dục của thánh hiền, nhiễm tà 

ác nghiêm trọng. Điều này phiền  phức lớn, tự tư tự lợi là tà ác, danh văn lợi dưỡng là tà 

ác, tham thủ ngũ dục lục trần là tà ác, tham sân si mạn là tà ác. Nếu quy về luân lý mà 

nói, bất trung bất hiếu là tà ác, bất nhân bất nghĩa là tà ác, không biết tôn sư trọng đạo là 

tà ác. Người xưa nói đến ân điển, có hai người ân lớn nhất đối với chính mình. Một là ân 

dưỡng dục của cha mẹ, hai là ân dạy dỗ của thầy giáo. Người xưa xem thầy giáo và cha 

mẹ mình không hai không khác. Từ danh xưng của người xưa, quí vị dẽ dàng cảm nhận 

được, từ xưa đến nay có danh có tự. Danh do cha mẹ đặt cho, gọi là mệnh danh, khi chưa 

thành  niên  gọi  là  đồng  tử,  mọi  người  đều  gọi  tên  quí  vị,  đều  gọi  danh  tự  của  quí  vị. 

Thành niên rồi, nam tử hai mươi tuổi hành quan lễ, quan lễ chính là mang mũ, mang mũ 

nói lên quí vị đã thành niên, là người lớn chứ không còn là trẻ nhỏ nữa. Người nữ mười 

Tập 57  111

5 



sáu tuổi chải đầu có nghĩa là thành niên rồi, người đồng bối cho quí vị tự, từ đó về sau 

gọi tự chứ không gọi tên nữa, tên chỉ riêng cha mẹ gọi thôi, suốt đời cha mẹ gọi tên, cô 

bác trong nhà, ông bà nội gọi tự chứ không gọi tên quí vị. Vì sao vậy? vì tôn trọng quí vị, 

cho nên chỉ cha mẹ gọi tên quí vị. Quí vị làm quan trong triều đình hoàng đế cũng gọi quí 

vị bằng tự chứ không gọi tên, tôn trọng quí vị, tôn trọng người khác. Nhưng bản thân quí 

vị nhất định phải xưng tên, vì sao vậy? vì quí vị khiêm hạ, cho nên phải hiểu, bản thân 

mình nhất định phải xưng tên. Ngoài cha mẹ ra vẫn còn một người nữa gọi tên quí vị, là 

thầy  giáo,  địa  vị  của  thầy  giáo  bằng  địa  vị  của  cha  mẹ.  Đây  chính  là  ân  đức  lớn  nhất. 

Xem trong tang lễ cũng có thể nhận ra, cha mẹ qua đời phận làm con phải thủ hiếu ba 

năm,  mặc  đồ  chế,  thầy  giáo qua đời để  tang  ba năm,  không có  đồ  chế, tôn  trọng  thầy 

giáo. 

Chúng ta học tịnh tông, tu học nương theo nguyên tắc hướng dẫn tối cao, là Tịnh 

Nghiệp  Tam  Phước  trong  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ,  đây  là  nguyên  tắc  hướng  dẫn  tối 

cao cho những người tu tịnh độ, cần nên tuân thủ. Tam Phước Tam Điều tổng cộng có 

mười một câu, điều thứ nhất bốn câu: “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”, cho 

nên bất hiếu phụ mẫu, không kính sư trưởng, gọi là bội sư phản đạo, bất hiếu phụ mẫu 

bằng  với  tội  này.  Không  nên  cho  rằng  chính  mình  làm  không  sao  hết,  không  phải  vậy 

đâu, quí vị ảnh hưởng xã hội đấy. Xã hội thấy quí vị là người bất hiếu cha mẹ, họ sẽ học 

theo. Quí vị có chịu trách nhiệm không? Cho nên “học vi nhân sư, hành vi thế phạm”, 

điều này tích công đức lớn, mình phải làm mô phạm cho người khác thấy, để người ta 

học theo, mình không nên làm mô phạm xấu . Quí vị khiến cho con người trong xã hội 

hư, tội này rất nặng. Cho nên chúng ta phải từ vũ trụ duyên khởi, nhân sinh duyên khởi, 

sau đó mới có thể cảm nhận được thế nào gọi là tùy thuận tánh đức. Tùy thuận tánh đức 

là  tối  thiện,  tối  hay.  Cổ  thánh  tiên  hiền  nói  đến  Ngũ  Luân,  Ngũ  Thường,  Tứ  Duy,  Bát 

Đức, không phải do ai phát minh ra, hay sáng tạo ra, mà đó là tánh đức. Tự tánh của con 

người vốn là như vậy, đây gọi là thiện, tánh bổn thiện nó vốn là như vậy. Bậc thánh nhân 

và người thông minh phát hiện ra, phát hiện ra tự nhiên họ sẽ tuân thủ, khởi tâm động 

niệm, đối nhân xử thế, tuyệt đối không làm trái ngược tánh đức. Tùy thuận tánh đức được 

tôn  xưng  là  thánh  nhân,  hiền  nhân,  quân  tử.  Đời  đời  kiếp  kiếp  truyền  thừa,  từ  nhỏ  đã 

được dạy rồi, mọi người trong xã hội đều làm như vậy. Nhưng xã hội ngày nay không 

được như thế. Điển hình như Hongkong đây, lần đầu tiên tôi đến Hongkong, vào năm 

1977, môi trường ngày đó và Hongkong bây giờ hoàn toàn không giống nhau. Hongkong 

khi đó rất đẹp, giống như lời người xưa nói: “thế phong nhật hạ”. Chẳng riêng Hongkong 

mà toàn thế giới. Vì sao ngày nay thiên tai hưng khởi? vì sao có nhiều như thế? Tất cả 

đều có nguyên nhân của nó. 

Đạo  Phật  dạy  quan  trọng  là phá  mê  khai  ngộ,  dạy  con  người  giác  ngộ,  dạy  con 

người nhận biết chân tướng vũ trụ nhân sinh. Cho nên các nhà khoa học phát hiện ra vật 

11 Tập 57 

16 



chất  trên  thế  gian  này, sự  khởi  đầu  và  tồn  tại  của  nó, đều  có  một  sức  mạnh  đang chấn 

động,  nếu  không  chấn  động  thì  chẳng  có.  Sức  mạnh  này  đạo  Phật  gọi  là  nghiệp  lực. 

Nghiệp lực không thể nghĩ bàn. Nghiệp lực là gì? Nói về duyên khởi của vũ trụ, nghiệp 

lực của A lại da, nhưng khi nói về tam tế tướng thì không nói đến nghiệp lực mà nói đến 

nghiệp  tướng,  ba  loại  hiện  tượng:  nghiệp  tướng  của  A  lại  da,  chuyển  tướng,  cảnh  giới 

tướng. Đây là danh từ Phật học. Nghiệp tướng chính là sức mạnh mà các nhà khoa học 

nói, nhưng họ không biết được sức mạnh này từ đâu mà có, họ không nói rõ, chỉ nói rằng 

trong vũ trụ có một sức mạnh. Đạo Phật nói: “một niệm bất giác mà có vô minh”. Tự 

tánh hiện ra huyễn tướng, gọi là A lại da. A lại da hiện huyễn tướng, các nhà Duy Thức 

Học gọi là một nửa chân một nửa vọng. Vì sao vậy? Bởi thể là tự tánh, tướng hiện và tác 

dụng của nó là huyễn tướng, không tách rời thể. Tách rời thể nó không có cách nào hiện 

ra huyễn tướng, cho nên danh từ triết học gọi là bản thể. Thể không có hình trạng, không 

phải  hiện  tượng  vật  chất,  cũng  chẳng  phải  hiện  tượng  tinh  thần,  nhưng  hiện  tượng  vật 

chất và hiện tượng tinh thần đều từ nó sanh khởi. Nguyên nhân sanh khởi gọi là nghiệp 

tướng, chính là sức mạnh này. Từ sức mạnh chấn động này sanh ra. Chuyển tướng và 

cảnh giới tướng, chuyển tướng là hiện tượng tinh thần, cảnh giới tướng là hiện tượng vật 

chất. Duy Thức nói về tứ phần: tự chứng phần, kiến phần, chứng phần. Kiến phần là hiện 

tượng tinh thần, tướng phần là hiện tượng vật chất, tự chứng phần là bản thể, là tự tánh, 

là chân. Tự chứng phần là chân, kiến phần và tướng phần là giả. Cái gì là chân? Cái gì là 

vọng? Phật pháp định nghĩa: có sanh có diệt là vọng, không sanh không diệt là chân. Tự 

chứng phần không sanh diệt, kiến phần và tướng phần đều có sanh diệt. Như thế chúng ta 

dễ hiểu hơn. Đôi khi Duy Thức nói tứ phần gồm chứng tự chứng phần, chứng tự chứng 

phần là tánh giác, nghĩa là quí vị  hiểu được. Vì sao quí vị hiểu được? Bởi có chứng tự 

chứng phần, cho nên chứng tự chứng phần là năng duyên trong tự chứng phần. 

Trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật dạy: “Tất cả chúng sanh đều có đức tướng trí 

huệ của Như Lai”. Chứng tự chứng phần là trí huệ, trí huệ hiện tiền sẽ hiểu rõ. Trí huệ là 

chân  chẳng phải giả,  trí huệ  không  phải  là  tri thức, tri  thức  là  giả, trí huệ  là  chân. Đạo 

Phật  nói  về  điều  này  rất  rõ  ràng,  các  nhà  khoa  học  cũng  nói  rất  rõ  .  Họ  nói  nhất  định 

chúng ta phải tin rằng, đằng sau sức mạnh này có tâm trí tồn tại. Tâm linh, tâm trí này 

mới là nguồn gốc của vật chất và tinh thần, cũng chính là bản thể. Đứng về mặt lý luận 

phân tích thì  nó có thứ này, cái này đạo Phật gọi là tự tánh. 

Từ trong kinh văn và cách nói của các nhà khoa học, chúng ta có kết luận rằng, 

vạn pháp trong vũ trụ này là một thể. Hơn ba ngàn năm trước đạo Phật đã nói rõ: tự tánh 

năng hiện năng sanh, A lại da năng biến, A lại da năng biến y chánh trang nghiêm trong 

mười pháp giới. A lại da là gì? A lại da chính là ba động. Tự tánh bất động, đại sư Huệ 

Năng nói : “Đâu ngờ tự tánh vốn không dao động”, trong kinh điển đại thừa thường nói: 

tự tánh bổn định. Bởi tự tánh bổn định cho nên định vô cùng quan trọng, quí vị chẳng thể 

Tập 57  111

7 



không tu định. Định càng thâm sâu sức khỏe càng tốt, tốt đối với sức khỏe của thân tâm. 

Vì  sao  vậy?  Bởi  tất  cả  các  tế  bào  trong  cơ  thể  của  ta  đang  động,  nếu  nó  bất  động  sẽ 

không còn nữa. Nó sinh ra hiện tượng ba động, ba động có quy luật, ba động bình thường 

là mạnh khỏe, nếu ba động với tốc độ nhanh hoặc chậm, tế bào có sự biến hóa, sự biến 

hóa này mang đến mầm mống bệnh tật. Vì sao vậy? Vì nó không bình thường. Cho nên 

con người khi ở trong định là bình thường, cả cơ thể phục hồi trở lại bình thường, muôn 

vạn  hình  tượng  trong  vũ  trụ  cũng  bình  thường.  Làn  sóng  tư  tưởng  của  chúng  ta  ảnh 

hưởng khắp vũ trụ, ảnh hưởng sơn hà đại địa, ảnh hưởng  hoa cỏ cây cối, ảnh hưởng tất 

cả  chúng  sanh.  Cho  nên  Phật  giáo  đại  thừa  và  khoa  học  hợp  lại  mà  xem  thì  rất  thú  vị. 

Cho nên đoạn cuối trên đề kinh này, đưa ra đại cương tu tập cho chúng ta. Tu tập điều gì? 

Tu thanh tịnh, bình đẳng, giác. Ba thứ này hoàn toàn tùy thuận tánh đức. Được quả báo 

gì? Được quả báo đại thừa vô lượng thọ trang nghiêm. Đại thừa là trí huệ, vô lượng thọ là 

đức tướng. Đạo Phật cho rằng vô lượng thọ là đức thứ nhất, có rất nhiều đức, đức thứ 

nhất chính là thọ mạng, nếu không có thọ mạng thì chẳng có những thứ khác, không thể 

đạt được, cho nên thọ mạng là đức thứ nhất. Trang nghiêm là đẹp. Tu nhân chứng quả 

đều ở trên đề kinh này. 

Hôm nay nói về môn thứ sáu. “Cực kỳ vi tế chi trung”  .  Dùng khoa học ngày nay 

mà nói, trong lượng tử lực học gọi là quần lượng tử, vi tế là quần lượng tử, tiểu quang tử 

trong quần lượng tử vi tế. Trong Phật pháp dùng một vi trần thay thế cho nó, vi trần thay 

thế cho  vật  chất, một  hiện  tượng  vật  chất.  Hiện tượng  vật  chất  và  hiện  tượng  tinh  thần 

miên  viễn  không  tách  rời nhau, nó đồng  thời  sanh  khởi. Cho nên  các  nhà  lượng  tử  lực 

học nói: bất cứ vật chất nào đều cũng có làn sóng thông tin bên trong, làn sóng thông tin 

này là tinh thần, Phật pháp gọi là thọ tưởng hành thức, tất cả vật chất đều có thọ tưởng 

hành thức. Những điều thâm áo này, các nhà khoa học thời cận đại từ từ đã phát hiện, họ 

biết được và đã nói ra, những điều này được các nhà khoa học tiên tấn phát hiện, tuy phát 

hiện nhưng họ  chưa đạt  được sự  tác dụng  thù thắng. Đạo  Phật  nhận  biết từ  trong  thiền 

định,  thật  sự  đạt  được  lợi  ích  thù  thắng.  Cá  nhân  mỗi  nguời  đạt  được  thân  tâm  khỏe 

mạnh, thanh tịnh tự tại, đây là lợi ích của mỗi người. Lợi ích cho người khác thì sao? Quí 

vị không cần tác ý phóng ánh hào quang tự nhiên, đạo Phật gọi là quang, khoa học gọi là 

ba động. Ba động của quí vị đều là thiện, hoàn toàn tương ưng với tự tánh. Ba động của 

con người trong xã hội ngày này là loạn, h trái ngược với tánh đức, giống như sóng gió 

lớn, quí vị là người rất bình tĩnh, ba động bình tĩnh, so với sóng to gió lớn, sóng gió đó sẽ 

giảm nhẹ đi, bên đây khởi lên một chút bên đó sẽ giảm nhẹ xuống. Đó là gì? Là hóa giải 

thiên tai, sóng to gió lớn là thiên tai, quí vị có thẻ hóa giải nó. Bên đó sóng to, bên này 

sóng nhỏ, có khởi được tác dụng chăng? Được! Người xưa thường nói: “tà không thắng 

chánh”. Cũng có nghĩa là sức mạnh của chánh lớn hơn tà rất nhiều. 

11 Tập 57 

18 



Gần đây tôi đọc cuốn sách, tác giả người ngoài quốc, dịch thành tiếng Trung, trong 

cuốn sách này cho  chúng ta biết một thông tin, số ít người cầu nguyện, có thể hóa giải 

nghiệp  chướng  do  nhiều  người  tạo  nên.  Ngày  nay  chúng  sanh  trên  toàn  thế  giới  tạo 

nghiệp, tạo nghiệp bất thiện. Nhân khẩu trên thế giới có khoảng hơn sáu mươi ức người. 

Cần bao nhiêu người thật sự quay đầu, đoạn ác tu thiện, chuyển mê khai ngộ? Tám ngàn 

người là đủ rồi, có thể duy trì hiện trạng thế giới này, không đến nỗi bị hủy diệt. Họ đưa 

ra tám ngàn người, không khó tìm đâu. Nếu chúng ta dùng mạng Internet, ti vi vệ tinh, 

tôi tin rằng chúng ta ở đây hô hoán một chút, ai thật sự có thể phát tâm, buông bỏ tự tư tự 

lợi, danh văn lợi dưỡng, chuyển ác thành thiện, chuyển nhiễm thành tịnh, chuyển mê khai 

ngộ, sẽ giúp được thế giới này hóa giải thiên tai. Có ai chịu làm chăng? Có đấy! Tôi tin 

không phải chỉ có tám ngàn người, tám vạn người cũng có. Càng đông người sức mạnh 

càng lớn, chẳng phải không làm được, thật sự làm được đấy. Cho nên đến thế gian này 

cần phải giác ngộ, giác ngộ rồi nên làm người cứu thế, không nên tạo nạn ở thế giới này. 

Quay đầu rồi, quí vị nhìn lại mà xem, tất cả những dự ngôn về thiên tai, các nhà khoa học 

đưa ra số lượng thiên tai, đều có thể thay đổi được. Bản thân các nhà dự ngôn nói rất hay, 

dự ngôn không phải là kết quả, có rất nhiều kết quả bất đồng, quan trọng ở chỗ chúng ta 

nghĩ  thế  nào,  làm  thế  nào  để quyết  định kết quả  của  nó  mà  thôi.  Nếu  chúng  ta không 

quay đầu, không sửa đổi, vẫn ngu si tự tư tự lợi, tổn người lợi mình, thì dự ngôn đó rất 

chính xác, thiên tai sẽ xảy ra giống như lời họ vậy, không hề sai chạy. Nếu chúng ta ngày 

nay  giác  ngộ,  sức  mạnh  của  ý  niệm  lớn  như  vậy,  chánh  niệm  hóa  giải  được  tà  niệm. 

Chúng ta có thể nói như thế này, hóa giải tà niệm sanh ra quả ác, nó thật sự có sức mạnh 

đó. Điều này trong Phật pháp có thể nói thông được, các nhà khoa học cũng chứng minh 

cho ta thấy rồi. 

Trong cực kỳ vi tế của môn này, “diệc khả hàm dung nhất thiết chư pháp”. Nhất 

thiết chư pháp ở đây là tất cả pháp trong biến pháp giới hư không giới, chẳng phải một 

quả địa cầu. Các nhà khoa học gọi là vũ trụ, tất cả pháp trong vũ trụ, trong cực kỳ vi tế có 

thể ba dung. Dưới đây nói: 

 Nhất mao nhất trần chi trung, vô biên sát hải, nhất thiết chư pháp, đồng thời thông 

 hiện. 

Nhất  mao  là  cọng  lông  của  chúng  ta, là  vật  nhỏ  nhất  trong  chánh  báo. Đức  Phật 

thường dùng từ mao đoan. Đầu cọng lông này càng nhỏ hơn. Nhất trần là vi trần, một hạt 

vi trần, vi trần này mắt thường không thấy được . Trong kinh đức Phật thường nói, trong 

kinh nói vi trần, lục đạo phàm phu không thể thấy được, chư thiên ở hai mươi tám tầng 

trời, chư thiên tuy có thiên nhãn cũng không thấy được. Ai thấy được? Người chứng quả 

vị A La Hán thấy được vi trần. Có bao nhiêu vi trần? Dưới lớp kính hiển vi cao cấp ngày 

nay, chúng ta thấy quần lượng tử đó có phải vi trần trong kinh đức Phật nói hay không? 

Tập 57  111

9 



Chúng ta sẽ biết được điều này. Nhưng vi trần còn có nhỏ hơn nữa, gọi là sắc tụ cực vi, 

nhỏ hơn gọi là cực vi chi vi. Trong kinh vi trần nhỏ nhất gọi là cực vi chi vi, không thể 

nhỏ hơn nữa, nhỏ hơn nữa sẽ không còn. Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay có ba 

mươi hai ức bá thiên niệm, niệm niệm thanh hình, đó là vi trần. Mỗi niệm là một vi trần, 

“hình giai hữu thức”, mỗi hạt vi trần đều có đủ thọ tưởng hành thức. Các nhà khoa học 

cho biết, tiểu quang tử, nghĩa là lượng tử. Vật chất từ đâu mà có? Vật chất chính là hiện 

tượng tiểu quang tử tích lũy liên tục, hiện tượng tiểu quang tử tích lũy liên tục. Chúng ta 

thấy vật chất muôn hình muôn vẻ, chúng đều do tần suất ba động không giống nhau, có 

sự nhanh chậm khác nhau, ngoài những thứ này ra không có vật chất. Chúng ta nên biết, 

mắt  thường  thấy  một  hạt  vi  trần  rất  lớn,  bao  nhiêu  lượng  tử  tích  tụ  lại,  tần  suất  chậm 

khiến chúng ta có thể tiếp xúc đến một hạt vi trần. Nhưng đức Phật cho biết, trong một 

hạt vi trần này, có tin tức cả một vũ trụ, hàm dung nhất thiết chư pháp. 

“Vô biên sát hải, nhất thiết chư pháp, đồng thời thông hiện”. Ở đâu vậy? ở trong 

một vi trần, dùng danh từ khoa học ngày nay,  gọi là một tiểu quang tử trong quần lượng 

tử. Vô  biên  sát hải, nhất thiết  chư  pháp đều  ở  trong  đó, đạo Phật  nói như  vậy, các  nhà 

lượng tử lực học chưa phát hiện ra, họ chỉ phát hiện ra tiểu quang tử, nhưng không biết 

rằng trong tiểu quang tử vẫn còn cả một thế giới. Thật là không thể nghĩ bàn! Như thế 

mới nói rõ chân tướng sự thật cho chúng ta biết. 

Dưới đây đưa ra một ví dụ: “như nhất kính trung ương hiện vạn tượng”. Ví dụ này 

giống như chúng ta dùng chiếc gương nhỏ, ngày nay dùng máy chụp hình là ví dụ hay 

nhất, ống kính của máy chụp hình rất nhỏ, cảnh giới tướng bên ngoài lớn cỡ nào,  cũng 

có thể thu nó vào trong ống kính được, trong thước phim chúng ta thấy rất rõ ràng. Ống 

kính đó được ví dụ cho vi trần, một vi trần, tất cả cảnh giới tướng bên ngoài đều nằm 

trong  đó.  Đây  là  ví  dụ,  người  xưa  nói  rất  hay,  chỉ  có thể đưa  ra  ví  dụ  hơi  giống  thôi, 

không cách nào đưa ra ví dụ đúng như sự thật được. Từ ví dụ đó chúng ta dụng tâm tư 

duy, quan sát. Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn, giới khoa học ngày nay vẫn chưa làm 

được, giới khoa học chỉ nói đến nhất mao nhất trần, trong nhất mao nhất trần vẫn còn có 

vật chất nhưng họ chưa phát hiện ra. Sao đức Phật phát hiện ra? Điều này chúng ta nên 

biết, nếu không biết sẽ sanh tâm hoài nghi Phật pháp. Trong thiền định Đức Phật đã phát 

hiện  ra,  ngài  nhìn  thấy  từ  tâm  thanh  tịnh  tột  cùng.  Trong  giáo  pháp  đại  thừa  đức  Phật 

thường dạy, ai là người thấy được cảnh giới A Lại Da? Bồ Tát bát Địa, Thất Địa trước 

nghe đức Phật nói họ biết được, họ biết được việc này, bản thân họ từng bước từng bước 

tiếp cận và chứng được, đến Bát Địa thì thấy được, tận mắt thấy được chân tướng sự thật. 

Bát Địa rất cao, Cửu Địa, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, 51 địa vị Bồ Tát, năm địa vị 

cao nhất là Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác,  năm địa vị cao nhất đây 

sẽ thấy rõ sự việc này, là cảnh giới thân chứng, chứ không phải do suy tưởng. Cho nên 

quí vị có thể nói Phật pháp không phải là khoa học sao? Nên tin tưởng những điều đức 

11 Tập 57 

20 



Phật dạy, nhưng không phải chỉ tin tưởng là đủ, tin tưởng cái đó vẫn là của đức Phật chứ 

không phải của quí vị, quí vị không được lợi ích. Làm thế nào để được lợi ích? Đức Phật 

dạy quí vị phải thân chứng, chứng được cảnh giới tương đồng với ngài quí vị sẽ được lợi 

ích. Như thế sự học tập của quí vị mới viên mãn, nếu không nhập cảnh giới này chẳng 

thể gọi là viên mãn, nó chẳng phải của quí vị, mà chỉ nghe người ta nói thôi. Nhất định 

quí vị phải hạ thủ công phu. 

Làm thế nào để đạt được thiền định thẩm thâm? Không gì khác hơn ngoài buông 

bỏ, cái gì cũng phải buông bỏ. Vì sao vậy? Bởi trong tự tánh không có gì hết. Chỉ cần 

một thứ không buông bỏ đó cũng là chướng ngại rồi. Bậc lợi căn, họ có khả năng nhất 

thời  đốn  xả. Khi  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  còn  tại  thế, ngài đã  thị  hiện  cho  chúng  ta 

thấy, chúng ta có thể nói là một niệm đốn xả. Niệm ở đây như Bồ Tát Di Lặc nói, một 

khảy móng tay có ba mươi hai  ức bá thiên niệm, một niệm trong đó, chỉ cần một niệm 

đốn xả, đoạn hết, tự tánh viên mãn sẽ hiện tiền. Gọi đó là một niệm đốn chứng, phàm 

phu thành Phật chỉ trong một niệm, một niệm đoạn hết, giống như Vĩnh Gia đại sư nói 

trong Chứng Đạo Ca: “giác hậu không không vô đại thiên”.  Tịnh độ tông gọi cảnh giới 

đó  là  trở  về  Thường  Tịch  Quang,  không  còn  đại  thiên  thế  giới  nữa,  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm độ của Chư Phật Như Lai cũng không có, trở về tự tánh viên mãn. Tự tánh là gì? 

Là đại quang minh tạng. Đức Phật dùng những thứ này để miêu tả tự tánh. Quí vị đã trở 

về Thường Tịch Quang, vừa khởi một niệm như vậy, A Lại Da xuất hiện ngay, tuy A Lại 

Da xuất hiện nhưng nó không khởi tác dụng. Khi đó là gì? Là Thật Báo Trang Nghiêm 

độ. Thật Báo Trang Nghiêm độ là tam tế tướng của A Lại Da hiện tiền, vì chưa có phân 

biệt chấp trước, nó không khởi lên tác dụng đó. Nếu một niệm tâm phân biệt khởi lên, 

ngay lập tức Thật Báo độ sẽ không còn, nhanh quá! Ý niệm làm chủ tất cả. Quí vị xem, 

có phân biệt là pháp giới Tứ Thánh xuất hiện, có chấp trước là lục đạo xuất hiện. Trong 

lục đạo có thiện niệm thiện hành, ba đường lành xuất hiện, ác niệm ác hành, ba đường ác 

xuất hiện. Tất cả đều do ý niệm làm chủ. Cho nên niệm lực không thể nghĩ bàn. Thật sự 

hiểu  được  đạo  lý  này  rồi,  chúng  ta  muốn  thân  tâm  mình  mạnh  khỏe,  làm  được  chăng? 

Được! được thân kim cang bất hoại giống như chư Phật Như Lai vậy. Tất cả ý niệm bất 

thiện đều không còn, thuần tịnh thuần thiện, đó chẳng phải là Phật thân sao? Đạo lý là 

như vậy. 

Các nhà khoa học nói rằng, cơ thể con người do tế bào hợp thành, những tế bào 

này hàng ngày thay cũ đổi mới, hàng ngày những tế bào trên người có cái biến mất, có 

cái  thêm  vào.  Điều  này  chúng  ta  hiểu  được.  Một  chu  kỳ  là  bảy  năm,  trong  bảy  năm 

những tế bào cũ trên cơ thể hoàn toàn biến mất, thay vào đó những tế bào mới, bảy năm 

một lần, bảy năm một lần. Người bảy mươi tuổi là đổi được mười lần. Tôi nghĩ vì sao họ 

không đổi cái mới? Nếu đổi cái mới thì hay biết bao. Vì sao lại đổi cái cũ vậy? Giống 

như một chiếc xe, thường xuyên thay đổi linh kiện, sao không đổi mới hoàn toàn? Đổi 

Tập 57  112

1 



những cái cũ, đổi cái cũ là sai rồi, đổi linh kiện cũ vẫn là chiếc xe cũ. Con người rất lỳ lạ, 

càng đổi càng xấu đi, đến cuối cùng thì không thể dùng được nữa, chỉ còn cách đổi thân 

khác thôi, thân này chết là đổi thân khác đấy. 

Ở đây này dạy chúng ta rằng, nếu đổi cái mới, thế nào gọi là mới? Là khái niệm 

mới. Vì sao vậy? những tế bào hình thành này thay cũ đổi mới, nó hoàn toàn do ý niệm 

làm  chủ. Chúng ta buông  bỏ hết những  ý  niệm  bất thiện, cần những ý niệm  tốt, không 

nên tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, tham sân si mạn, thị phi nhân ngã. Thân thể quí vị 

tốt biết bao! Thân tâm mạnh khỏe, tuổi tác mỗi năm một lớn, nhưng quí vị ngày càng trẻ 

ra,  không  thấy  già.  Căn  cứ  vào  nguyên  lý  này,  chúng  ta  thấy  chư  Phật  Bồ  Tát  đã  làm 

được, các vị A La Hán trong pháp giới tứ thánh, các vị Bích Chi Phật đều làm được, rất 

giống  như  vậy.  Chư  thiên  trong  lục  đạo  phàm  phu,  chư  thiên  là  gì?  Họ  có  phiền  não, 

nhưng phiền não nhẹ. Bậc A La Hán đoạn kiến tư phiền não, cho nên họ thành tựu thân 

kim cang bất hoại. Bậc A La Hán chưa chứng được pháp thân và trí bát nhã, họ có được 

mấy phần giải thoát vô ngại, có được mấy phần thôi chứ chưa viên mãn. Lợi ích của mấy 

phần đó, chúng ta cũng thấy ngưỡng mộ lắm rồi. 

Trong  kinh  đức  Phật  dạy,  giống  như  bên  tôn  giáo  ngưỡng  mộ  thượng  đế  là  bậc 

toàn tri toàn năng, trong Phật pháp chúng ta được biết, tất cả chúng sanh ai ai cũng là bậc 

toàn tri toàn năng, không sai chút nào. Vì sao chúng ta ra nông nỗi này? Đây chính là vấn 

đề mê ngộ. Chúng ta mê mờ sâu dày, ngộ chưa thấu triệt. Vừa mới có được một chút giác 

ngộ, một chút giác ngộ này là gì? Là chúng ta chọn cách thân cận thánh hiền, chứ không 

chọn cách thân cận thế pháp trong xã hội ngày nay, không thân cận nó. Đây là giác ngộ 

đấy! Ít nhất chúng ta cũng giác ngộ không chấp nhận ô nhiễm, xã hội là lò nhiễm ô lớn, 

mình ở trong lò nhiễm này không bị sự nhiễm ô làm ảnh hưởng. Như thế cũng khá lắm 

rồi, nhưng chưa đủ đâu, chúng ta phải tiếp tục nỗ lực, bởi vẫn còn nhiều quan niệm sai 

lầm chưa buông bỏ được. Thật sự buông bỏ rồi, chúng ta sẽ có sức mạnh thay đổi nó, bây 

giờ  chỉ  có  thể  nói  rằng  duy  trì  trạng  thái  trước  mắt,  nó  không  thể  thay  đổi  ta,  ta  cũng 

chẳng  có  cách  nào  đối  với  nó,  hiện  nay  là  trạng  thái  như  vậy.  Chúng  ta  cần  nỗ  lực, 

phương pháp nỗ lực là giảng kinh dạy học. Đây là phương pháp vô cùng hữu hiệu. Vì sao 

vậy? Vì quí vị giảng kinh thuyết pháp cho người, chắc chắn bản thân mình phải nỗ lực 

học tập. Nếu không nghiêm chỉnh học tập thì không thể giảng được. Dùng phương pháp 

này vun bồi bản thân, khích lệ chính mình. Bản thân mình chẳng thể không học, chẳng 

thể không thân cận chư Phật Bồ Tát, thân cận bậc thiện tri thức. Đại sư Thanh Lương là 

thiện tri thức, đại sư Liên Trì là thiện tri thức, kinh điển là thiện tri thức. Bộ kinh Hội Tập 

của Hạ Liên lão cư sỹ, Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ chú giải bộ kinh này, cũng là thiện tri 

thức. Hàng ngày chúng ta đọc tụng là hàng ngày chúng ta thân cận. Chỉ có phương pháp 

này mới có thể bảo hộ chính mình không bị tập tục làm nhiễm ô. Như thế mới thật sự gọi 

là học Phật, đối với những điều trong kinh điển nói thâm tín không nghi. 

11 Tập 57 

22 



Dưới đây Hoàng Niệm lão cư sỹ dẫn chứng một đoạn trong phẩm Phổ Hiền Hạnh 

Nguyện: 

 Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm vân, nhất trần trung hữu trần số sát, nhất nhất sát 

 hữu nan tư Phật. 

Điều này các nhà khoa học không thể lý giải được, lượng tử lực học đem so với 

kinh Hoa Nghiêm khác biệt quá xa, như trời với đất vậy. Sự việc này chờ chúng ta chứng 

minh. Chứng minh được chăng? Được! Vì kinh Hoa Nghiêm nói: Trong một vi trần có vi 

trần số Phật sát, quí vị không thể tưởng tượng được đâu. Trong vũ trụ này có bao nhiêu 

vi trần? Mỗi Phật sát đều ở trong một vi trần, không có cách nào tưởng tượng được nhiều 

Phật sát như thế, chỉ có thể nói rằng vô lượng vô biên, vô số vô tận. Chư Phật Như Lai 

đều ở trong đó. Đức Phật có rời chúng ta chăng? Không! Trên người chúng ta có bao 

nhiêu vi trần, trong mỗi hạt vi trần có trần số Phật sát, mỗi Phật sát này là khu giáo hóa 

của một đức Phật. Chúng ta nói tam thiên đại thiên thế giới, một Phật sát có tam thiên đại 

thiên thế giới, chứ chẳng phải một quả địa cầu, một thái dương hệ, hay một hệ ngân hà. 

Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ nói: Vũ trụ trong kinh nói, là một đơn vị thế giới, ngày  xưa 

chúng ta ngộ nhận, tưởng một đơn vị thế giới là một thái dương hệ, Hoàng Niệm lão nói 

không phải như vậy. Ngài nói cũng rất có lý. Trọng tâm của đơn vị thế giới là núi Tu Di, 

thái  dương  hệ  xoay  chung  quanh  đơn  vi  thế  giới.  Chúng  ta  thấy,  thái  dương  hệ  xoay 

quanh hệ ngân hà, cho nên ngài nói đơn vị thế giới là hệ ngân hà, trung tâm của hệ ngân 

hà là hắc động, trong kinh nói đến núi Tu Di chính là hắc động này. Một ngàn đơn vị thế 

giới là một tiểu thiên thế giới, nghĩa là một ngàn hệ ngân hà, là một tiểu thiên thế giới. 

Một ngàn tiểu thiên thế giới bằng một trung thiên thế giới. Một ngàn trung thiên thế giới 

bằng  một  đại  thiên  thế  giới, là  một  Phật  sát. Một  Phật  sát  bằng  bao  nhiêu  hệ  ngân  hà? 

Muời  ức  hệ  ngân  hà,  mười  vạn  ức  hệ  ngân  hà  bằng  một  Phật  sát.  Trần  số  sát  ở  đâu? 

Trong một vi trần, lượng tử lực học nói trong một tiểu quang tử. Mỗi Phật sát có số Phật 

nhiều không thể đếm được, vô lượng vô biên chư Phật. Thật sự có nhiều như vậy sao? 

Đúng vậy. Vì sao? Bởi trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật nói: “Tất cả chúng sanh vốn là 

Phật”, thật sự rất nhiều. Quí vị xem một Phật sát bằng mười ức hệ ngân hà, trong mười 

ức hệ ngân hà này có bao nhiêu chúng sanh? Không nói đến vô tình chúng sanh, chỉ nói 

đến hữu tình chúng sanh thôi. Trong đây nói lên điều gì? Nói lên không gian duy thứ bất 

đồng,  là  sự  thật  không  giả  dối  đâu.  Đức  Phật  dạy  trong  đại  thiên  thế  giới  này,  có  hai 

mươi tám tầng trời, có lục đạo luân hồi. Hai mươi tám tầng trời chính là hai mươi tám 

không gian duy  thứ khác  nhau. Trong đó  có  bao  nhiêu?  Đạo Phật  nói đều  là  chư  Phật. 

Trong lục đạo mê hoặc điên đảo, còn có  chỗ không mê hoặc điên đảo, đó là pháp giới tứ 

thánh. Trong  một  Phật  sát  có  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  độ. Thật  Báo  Trang  Nghiêm  độ 

của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Có Phương Tiện Hữu Dư độ, Phương Tiện Hữu Dư độ 

chính  là  pháp  giới  Tứ  Thánh.  Lục  đạo  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ.  Quí  vị  nghĩ  xem 

Tập 57  112

3 



trong đó có bao nhiêu Phật? Vì sao không nói đến chúng sanh mà nói đến Phật? Phật là 

chân thật, còn chúng sanh sẽ biến hóa, từ chúng sanh biến thành Phật, thành Phật thì bất 

biến. Cho nên đây là sự thật không dối gạt đâu. Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, trước 

sau gì họ cũng thành Phật, vấn đề chỉ sớm hay muộn mà thôi. Người kia làm ác đọa vào 

địa ngục A Tỳ, nhưng trong tương lai họ sẽ thành Phật, chứ chẳng phải miên viễn đọa 

vào địa ngục A Tỳ, khi trả hết nghiệp rồi họ đi ra, từ từ tu tập họ vẫn có thể thành Phật. 

Cho nên nói đến Phật là chân, nói đến chúng sanh là giả. 

Trong  một  vi  trần,  một  mao  đoan,  có  sự  việc  huyền  diệu  như  thế,  nếu  đức  Phật 

không nói thì làm sao chúng ta biết được? Đức Phật dạy trong kinh Hoa Nghiêm, có ai 

vào được sát độ trong vi trần này không? Có ! chẳng những đến tham quan mà còn đến 

đó học tập nữa. Ai đến đó vậy?  Trong kinh đức Phật nói cho chúng ta biết, Phổ Hiền Bồ 

Tát đã đến đó. Chúng ta tin tưởng Phổ Hiền Bồ Tát có trí huệ, có thần thông, cho nên 

ngài có thể đến đó, chẳng những đến đó được, mà ngài còn có thể ở trong một niệm, châu 

biết hết thảy trần sát, trong một niệm ngài đã làm được. Vì sao vậy? Bởi hợp với tự tánh 

chẳng có gì không làm được. 

Đại thế giới này không thu nhỏ lại, một vi trần không phóng lớn ra, lớn nhỏ không 

hai. Những việc này chúng ta nên dụng tâm quan sát, từ từ sẽ hiểu được. Những điều này 

mang đến cho chúng ta thông tin thù thắng không gì sánh bằng, đây là chân tuớng sự 

thật, đức Phật đã thân chứng, chúng ta hướng đến, không nên nghĩ đến những điều thế 

gian, nên suy nghĩ về việc này.Một ngày nào đó chúng ta cũng giống như Bồ Tát Phổ 

Hiền,  đến  tham  lễ  vô  lượng  vô  biên  chư  Phật  Như  Lai,  đây  không  phải  mộng  tưởng, 

nguyện vọng này nhất định sẽ thành hiện thực. Bản thân chúng ta nếu muốn sớm thành 

hiện thực, không muốn chờ đến kiếp sau, chờ chúng ta chân tu thành đạt địa vị như Phổ 

Hiền Bồ Tát, là Phổ Hiền Đẳng Giác, thì ta mới có năng lực. 

Hiện  nay  chúng  ta  có  được  phương  pháp  rất  hay,  nghĩa  là  về  thế  giới  Cực  Lạc 

trước, vì sao vậy? Bởi ở thế giới Cực Lạc thành tựu nhanh. Cho nên kinh Hoa Nghiêm 

đến cuối cùng, Văn Thù Bồ Tát, Phổ Hiền Bồ Tát đều phát nguyện cầu sanh tịnh độ, điều 

này chúng ta thấy trong kinh ghi chép rõ ràng. Các ngài đã làm bậc mô phạm cho chúng 

ta,    không  nên  bỏ  lỡ  cơ  hội  này.  Vì  sao  vậy?  Bởi  thật  sự  hiểu  rõ,  tin  tưởng  tuyệt  đối, 

trong một đời chúng ta có thể được thành tựu. Nếu thật sự muốn thành tựu, cần nên biết, 

thế duyên  của thế  gian  phải  buông bỏ triệt  để,   không  buông bỏ thì quí  vị  chỉ là mộng 

tưởng mà thôi, còn buông bỏ được thì rất có khả năng thành tựu. Quí vị suy nghĩ kỹ xem, 

tính kỹ  xem  có  lợi  hay  không?  Hiểu được  rồi, tôi  tin  rằng quí  vị  sẽ  giống  như  Lục  Tổ 

Huê Năng, thế xuất thế gian, mười pháp giới, quí vị sẽ đốn xả hết. Không riêng cõi nhân 

gian trên quả địa cầu này, cõi trời sắc giới mời quí vị làm thiên vương quí vị cũng không 

làm. Đây là sự thật đấy. 

11 Tập 57 

24 



Hai câu dưới đây  vẫn nằm trong phẩm Hạnh Nguyện:  

“Ư nhất mao đoan cực vi trung 

  

 Xuất hiện tam thế trang nghiêm sát” 

Tam thế là nói về thời gian: quá khứ, hiện tại, vị lai. Tất cả sát độ của chư Phật ở 

đâu? Trong cọng lông của chúng ta, một cọng lông như vậy, tất cả cọng lông trên cơ thể 

cũng đều như vậy. Chư Phật Bồ Tát có bao giờ rời quí vị đâu, chưa bao giờ các ngài rời 

quí vị. Bản thân chúng ta thô bạo, không bao giờ nghĩ đến. Chúng ta khởi tâm động niệm 

nghĩ đến điều gì? Đều là vọng tưởng. Học kinh Hoa Nghiêm, học Phật cần học cách nào? 

Cần nhập cảnh giới Phật. Cảnh giới Phật ở đâu? Cảnh giới Phật ở ngay ý niệm, trong tâm 

niệm  của  chúng ta. Quí  vị  nên biết, cảnh  giới  Phật, cảnh  giới  Bồ  Tát, cảnh giới  Thanh 

Văn, Duyên Giác, chư thiên, ngạ quỷ, địa ngục, đều ở trong ý niệm của chúng ta. Cần 

nên  nghiêm  chỉnh phản tỉnh  lại  mình, hôm  nay  mình  đã  khởi lên  tâm  niệm  gì. Thường 

nghĩ đến trong vi trần, trong cọng lông, có vi trần số Phật sát, trong mỗi mỗi Phật sát có 

vi  trần số  chư  Phật  Như  Lai. Đó  là  gì? Đó  là  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm, là  cảnh giới  Phổ 

Hiền. Mỗi  Phật sát  trang  nghiêm  không  gì  sánh  bằng. Vô  lượng vô  tận  Phật sát, quí vị 

nghĩ thử xem đó là cảnh giới gì? Không thể nào hình dung ra được. 

Trong  kinh  Kim  Cang  đức  Phật  dạy:  Như  Lai  là  người  nói  chân  ngữ,  như  ngữ. 

Chân nghĩa là không nói lời dối trá, chân tướng sự thật như thế nào nói ra đúng như vậy, 

không thêm bớt điều gì. Truyền lại cho chúng ta thông tin đúng như sự thật này, chúng ta 

nên tin tưởng. Khởi tâm động niệm nên suy nghĩ về những điều này, không nên nhớ đến 

việc khác, thường xuyên đọc những câu kinh này, như vậy mới thật sự gọi là đọc kinh. 

Thường có trong tâm, từ từ quên đi cảnh giới bên ngoài, dùng cảnh giới của Phật thay thế 

cảnh giới bên ngoài, chúng ta thân cận chư Phật Bồ Tát. Tất cả tế bào trên cơ thể mình, 

những tế bào này do nhiều hạt vi trần hợp thành, cơ thể chúng ta là một vũ trụ nhỏ. Đây 

là chân tướng sự thật. Nhìn xa ra thế giới bên ngoài, tất cả hiện tượng vật chất đều  do 

quần lượng tử tích tụ mà có. Quần lượng tử do vi trần tích tụ thành. Đức Phật ở đó. Tự 

nhiên  chúng  ta  sẽ  nghĩ  đến  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  có  dạy,  nguyên  tắc  tu  tập  là  Thập  Đại 

Nguyện Vương, trong đó  có “lễ kính chư Phật”. Người xưa viết cuốn Lễ Ký, khi đó đạo 

Phật  chưa  truyền  vào  TQ,  chúng  ta  có  thể  nhận  thấy  trí  huệ  của  ngưỡi  xưa.  Thiên  thứ 

nhất  trong  Lễ  Ký  là Khúc  Lễ, câu  đầu  tiên:  “khúc lễ  viết, vô  bất kính”, và nguyện  thứ 

nhất  Lễ  Kính  Chư  Phật  của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  chẳng  phải  không  hẹn  mà  nên  đó  sao? 

Không có điều gì chẳng cung kính, tâm cung kính này là gì? Là tánh đức, tự nhiên lưu 

xuất ra, biểu hiện ra bên ngoài, cung kính đối với tất cả mọi người, chẳng phải hư ngụy. 

Cung kính từ tâm chân thành lưu xuất ra. Lễ kính chư Phật đấy! Cung kính tất cả động 

vật, quí vị nên biết, những con vật như muỗi mòng là hiện tượng bao nhiêu vi trần tích tụ 

lại mà có, nên nhớ rằng trong mỗi hạt vi trần có trần số sát, mỗi trần số sát đó có nan tư 

Tập 57  112

5 



Phật, quí vị còn dám đập chết một con muỗi chăng? Đập chết một con muỗi là hủy diệt 

mất bao nhiêu Phật sát, giết biết bao nhiêu Phật rồi. Đây là sự thật không dối gạt đâu. Từ 

đó chúng ta mới thật sự lãnh hội được thập đại nguyện vương. Cho nên cung kính tất cả 

động vật, chúng ta cung kính nó, nó sẽ cung kính chúng ta, ta không giết hại nó, nó sẽ 

không  giết  hại  ta.  Đừng  tưởng  bệnh  truyền  nhiễm,  nhưng  con  vật  này  mang  theo  mầm 

bệnh, chúng ta phải tiêu diệt nó, sai lầm đấy! Nó không mang theo bệnh. Có mầm bệnh 

là sao? Bởi ý niệm của ta có độc tố, tâm niệm không độc, thì tất cả thế giới vật chất bên 

ngoài sẽ không độc, tất cả đều do ý niệm biến hóa ra. Vì sao chúng ta không dùng chánh 

niệm để hóa giải vấn đề này. Nếu dùng ý thức hóa giải vấn đề là sai lầm, ý thức không 

được đâu,  phải  dùng  chánh  niệm.  Ly  tâm  ý  thức  chính  là  chánh niệm.  Tâm,  ngày  nay 

chúng  ta  gọi  là  ký  ức,  ý  thức  là  phân  biệt,  mạt  na  là  chấp  trước.  Chỉ  cần  quí  vị  không 

khởi tâm động niệm, không phân biệt chấp trước, là tự tánh khởi tác dụng. Không nên lạc 

vào tâm ý thức. 

Giao Quang đại sư chú giải kinh Lăng Nghiêm, ngài chủ trương xả thức dụng căn. 

Trong  hội  Lăng  Nghiêm  đức  Phật  đề  xướng  việc  này,  nhưng  thông  thường  người  ta 

không dễ làm được, tuy chúng ta chưa làm được nhưng phải biết việc này, nghiêm chỉnh 

nỗ lực học tập không sợ sệt. Sợ sệt là sao? Là chưa hiểu thấu. Thật sự hiểu thấu rồi, tâm 

sẽ an định, không còn hoài nghi nữa, hiểu không thấu triệt sẽ sanh tâm hoài nghi. Có hoài 

nghi là có lo sợ không dám làm. Những hiện tượng này chúng ta không khó lý giải, bản 

thân  mình  nghiêm  chỉnh  nỗ  lực,  nhất  định  không  rời  kinh  điển  đại  thừa.  Chúng  ta  là 

phàm phu, cần nên nương vào những lời dạy trong kinh điển đại thừa, nghiêm chỉnh nỗ 

lực làm theo. Những lời dạy  trong kinh điển đều từ tánh đức lưu xuất ra. Tánh đức của 

chư Phật Như Lai và tánh đức của chúng ta là một chẳng phải hai. Nói cách khác từ tự 

tánh lưu xuất ra, có phải chúng ta đi theo đức Phật Thích Ca chăng? Không, chúng ta đi 

theo tự tánh của chính mình. Quí vị phải có khái niệm, chúng sanh và Phật không khác, 

phải có sự nhận thức này. Ta kính Phật là kính tự tánh của mình, ta yêu Phật là yêu tự 

tánh của mình. Chư Phật Như Lai và các vị hóa thân Bồ Tát đều từ tự tánh lưu xuất ra. 

Thanh  tịnh,  trang  nghiêm,  viên  mãn,  điều  này  chúng  ta  cần  nên  học  tập.  Không  phải 

chúng  ta  bị  người  khác  xỏ  mũi  dắt  đi, khẳng  định  mình  người  không  khác.  Tất  cả  chư 

Phật Như Lai là tự tánh của mình biến hóa ra, rời tự tánh không có Phật Bồ Tát. Chúng ta 

xem  kinh  điển  như  thế,  tâm  trạng  hoàn  toàn  khác.  Trong  kinh  viết  gì?  Viết  về  chính 

mình, mỗi câu mỗi chữ đều là mình. Như thế quí vị mới có thể dung hợp thành một thể 

với kinh điển, dung hợp thành một thể với chư Phật Bồ Tát, tâm cung kính mới có thể 

lưu xuất ra. 

Đoạn trước đại sư Thanh Lương đưa ra những ví dụ này. Dưới đây  kim bổn kinh, 

 tích công lụy đức phẩm đệ bát phẩm. Vị Pháp Tạng Tỳ Kheo ư nhân địa trung thân khẩu 

 thường xuất vô lượng diệu hương, do như chiên đàn, ưu bát la hoa, kỳ hương phổ huân 

11 Tập 57 

26 



 vô  lượng  thế  giới, thủ  trung  thường  xuất vô  lượng  chi  bảo,  trang  nghiêm  chi  cụ, nhất 

 thiết sở nhu, tối thượng chi vật, lợi lạc hữu tình. 

Những  điều  này  trong  bổn  kinh  nói,  giống  như  ý  nghĩa  trong  kinh  Hoa  Nghiêm 

vậy. Đoạn trước trong  kinh Hoa Nghiêm có nói đến, trong kinh Vô Lượng Thọ cũng có, 

cũng có những đoạn kinh văn và ý nghĩa như vậy. Nói lên “vi tế tương dung an lập”. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây 













HẾT TẬP 57 

 

 

Tập 57  112

7 



Tập 58 

Chuyển ngữ: Tử Hà 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày 15 tháng 06 năm 2010 

Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội HongKong 



Các vị pháp sư, các vị đồng học,  mời ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang năm mươi sáu, hàng thứ sáu từ dưới đếm lên. Bắt đầu từ Thất, nhân 

đa la võng pháp giới môn ,  học từ đoạn này. Tôi đọc một đoạn. 

 Nhân đa la võng pháp giới môn, dĩ thượng vi tế tương dung môn, minh nhất trùng 

 chi  tương    nhập  tương  tức,  nhi  vị  minh  trùng  trùng  vô  tận  tương  nhập  tương  tức  chi 

 nghĩa. Cố giả nhân đà la võng chi dụ dĩ minh thử nghĩa. 

Công đức của tự tánh thật sự không thể nghĩ bàn, chúng ta không thể tưởng tượng 

được. Môn thứ sáu nói về vi tế tương dung, chỉ nói về nhất trùng tương nhập tương tức, 

và nói đến chỗ tướng vi tế cuối cùng, hiện tượng vật chất, nhỏ đến mức không thể nhỏ 

hơn nữa. Người xưa nói, nếu chúng ta dùng hai câu này để hình dung tự tánh, cũng rất 

thích  hợp,  chính  là  câu:  “kỳ  đại  vô  ngoại,  kỳ  tiểu  vô  nội”,  hai  câu  này  rất  có  ý  nghĩa, 

dùng để miêu tả tự tánh rất thích hợp. Khoa học ngày nay nói đến lượng tử, lượng tử gọi 

là lượng tử quần, không phải đơn độc mà là lượng tử quần, do nhiều tiểu quang tử hợp 

thành. Đây có phải là một vi trần trong kinh điển đại thừa đức Phật thường nói chăng? 

Rất khó nói. Nếu khoa học tiến bộ hơn nữa, phát hiện ra lượng tử cũng do nhiều yếu tố 

nhỏ hợp thành, thì lượng tử quần cũng không phải là vật nhỏ nhất rồi, hiện tượng này là 

nhỏ nhất. Một hạt vi trần nhỏ nhất đó, lại có thể hàm dung biến pháp giới hư không giới, 

đại thế giới này ở trong một hạt vi trần, tuyệt đối không phải hạt cải chứa núi Tu Di. Khi 

mới bắt đầu học Phật, lão hòa thượng thường nói với chúng tôi, trong kinh nói giới tử là 

hạt cải, hạt cải rất lớn, hạt cải này có thể dung nạp núi Tu Di, chúng tôi nghe như vậy, 

đúng là như bịp bịp nghe sấm, hạt cải sao có thể dung nạp núi Tu Di chứ? Núi Tu Di 

không thu nhỏ lại, hạt cải chẳng lớn ra, làm sao dung chứa núi Tu Di đây? Ngày nay thấy 

trong kinh Hoa Nghiêm, hiện tượng nhất trần đây đem so với hạt cải quả thật vi diệu hơn 

nhiều. Nhất trần mắt thường không thấy được, nó rất nhỏ. Trong kinh đức Phật dạy rằng: 

Thiên nhãn của bậc A La Hán thấy được vi trần, vi trần chẳng phải là vật nhỏ nhất, trong 

kinh nói nhất trần bậc A La Hán không thể thấy được, vi trần còn có vật nhỏ hơn, chúng 

ta thường thấy trong kinh, gọi là sắc tụ cực vi, là một phần bảy của vi trần, bậc A La Hán 

không thấy được. Sắc tụ cực vi cũng không phải vật nhỏ nhất, bởi nó còn phân ra được, 

11 Tập 58 

28 



một phần bảy của sắc tụ cực vi gọi là cực vi chi vi, là vật chất nhỏ nhất trong kinh điển 

đại thừa, không thể phân ra được nữa, nhất trần trong kinh nói là chỉ cho cực vi chi vi. 

Ngày nay chúng ta thấy trong kinh Bồ Tát Xứ Thai, Bồ Tát Di Lặc dạy, lại càng 

nhỏ hơn nữa. Bồ Tát Di Lặc nói rằng ,  một khảy móng tay có ba mươi hai ức trăm ngàn 

niệm, niệm niệm thành hình, hình đều có thức. Một niệm là một vi trần, thời gian tồn tại 

của  vi  trần  rất  ngắn,  tuy  ngắn  nhưng  trong  vi  trần  đều  có  thức.  Trần  là  hiện  tượng  vật 

chất, là cảnh giới tướng của A Lại Da. Thức là hiện tượng tinh thần, đứng về mặt A Lại 

Da mà nói đó chính là thọ tưởng hành thức, chúng ta thường nói đến Ngũ Uẩn, Ngũ Uẩn 

làn nền tảng của vật chất. Một vi trần có đầy đủ ngũ uẩn. Hình là sắc uẩn, hình có bốn 

hiện  tượng,  là  địa, thủy,  hỏa, phong,  nó  không  phải  bốn  phần,  một  vi  trần  có  bốn  hiện 

tượng, gọi là tứ đại. Thứ nhất là vật chất, ta thấy được, tuyệt đối không phải dùng mắt 

thấy được, thiên nhãn cũng không thấy được. Trong kinh đức Phật dạy, đến trình độ nào 

mới có thể thấy được? đến địa vị Bát Địa mới có thể thấy được. Thiên nhãn của Bồ Tát 

Bát  Địa  mới  thấy  được  duyên  khởi  của  vũ  trụ,  nghĩa  là  thấy  được  A  Lại  Da,  tam  tế 

tướng: nghiệp tướng, chuyển tướng, cảnh giới tướng của A Lại Da, tam tế tướng sanh 

khởi như là đồng thời, bởi nó quá nhanh, một khảy móng tay có một phần trong ba trăm 

hai mươi triệu, chúng ta không thể tưởng tượng được, ngắn đến mức chúng ta không có 

khái niệm về nó, nó quá nhanh, người xưa hình dung nó là đá lửa điện quang, thời gian 

đó vẫn rất dài. Người xưa muốn có lửa dùng cục đá làm ra lửa, lúc nhỏ chúng tôi có dùng 

qua,  thời  chiến  tranh  ở  vùng  quê  còn  dùng  cách  này  lấy  lửa.  Điện  quang  là  chớp, thời 

gian cũng rất ngắn. Thời gian của tam tế tướng sanh khởi còn ngắn hơn nhiều so với đá 

lửa điện quang, không thể so sánh được. 

Kiến văn giác tri trong tự tánh, trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật dạy, tất cả chúng 

sanh đều có đức tướng trí huệ của Như Lai. Kiến văn giác tri là đức, thuộc về đức tướng, 

là hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần đều không hiện hành, 

trong tự tánh không có những thứ này, nhưng gặp duyên nó sẽ sanh. Chân tánh không có, 

sao  có  thể  sanh được?  Chúng  ta  dùng  ví  dụ  đại  hải, trong  biển  có  sóng  và  nước, trong 

nước có sóng chăng? Ta thấy hồ nước nhỏ khi không có sóng, nước trong hồ rất sạch, 

nước không có sóng, gợn sóng nhỏ cũng không có, như tấm gương vậy, phong cảnh trên 

bờ  hồ  đều  chiếu  xuống  nước,  nhưng  gặp  gió  nó  sẽ  có  sóng,  có  những  gợn  sóng  nhỏ. 

Chúng ta phân sóng ra có sóng nhỏ, sóng vừa, sóng lớn, thật sự không có, gặp duyên mới 

có.  Tự  tánh  thật  sự  không  có  hiện  tượng  vật  chất  và  hiện  tượng  tinh  thần,  nhưng  gặp 

duyên nó sẽ khởi lên. Tất cả những hiện tượng này, các nhà lượng tử lực học ngày nay 

nói  rằng, hiện tượng vật chất  này  do  ý  niệm  tích tụ  mà  có, ý niệm  tích  tụ  thành huyễn 

tướng liên tục. Trên thực tế thì không có. Giống như giới khoa học ngày xưa cho chúng 

ta biết, năng lượng và vật chất có thể hỗ tương chuyển biến, năng lượng biến thành vật 

chất, vật chất trở lại năng lượng, y theo lý luận này mà phát minh ra hạt nguyên tử, nghĩa 

Tập 58  112

9 



là vật chất trở về năng lượng, năng lượng biến thành vật chất cách nào, các nhà khoa học 

chưa có cách nào tìm ra. Nhưng Phật Pháp đã làm được. Bồ Tát Di Lặc dạy rằng, ngài 

nói về ý niệm, niệm niệm thành hình, niệm niệm ở đây rất có ý nghĩa, nghĩa là đa niệm 

chứ không phải một niệm, e rằng trong một niệm vẫn chưa có, một niệm có hình, có hình 

là thấy được, niệm niệm thành hình là ta thấy được rồi, nhiều niệm tích tụ lại một chỗ, 

hiện  tượng  ba  động  liên  tục  đó  khiến  chúng  ta  nhìn  thấy  được,  một  cái  thì  không  thấy 

được,  nhưng  tích  tụ  lại  là  thấy  được.  Quí  vị  đều  biết  thân  người  do  nhiều  tế  bào  hợp 

thành, tế bào do phân tử hợp thành, phân tử là điện tử, nguyên tử hợp thành, phân đến 

chỗ cuối cùng là tiểu quang tử, là lượng tử hợp thành. Chẳng những ta không thấy được 

lượng  tử,  mà  không  thấy  được  nguyên  tử,  phân  tử,  nhưng  chúng  ta  thấy  được  tế  bào, 

nhục nhãn thấy được tế bào, thấy được một thân người, thấy được vạn vật, tất cả đều do 

những thứ này hợp thành, hợp thành những hiện tượng vật chất không giống nhau, hình 

tướng lớn nhỏ có vô lượng vô biên. Nghĩa là thế nào? Các nhà khoa học cho biết, do tần 

suất  chấn  động  của  những  hiện  tượng  này  không  giống  nhau.  Nếu  tần  suất  chấn  động 

giống nhau, là một vật chất, đổi thành vật chất khác, tần suất chấn động sẽ không giống 

nữa, giống như cục đá và khúc cây không giống nhau, cây và động vật cũng không giống 

nhau, tất cả đều do tần suất chấn động không đồng, mà có nhiều sự khác biệt như thế. 

Đoạn trước đức Phật nói, trong một vi trần có đầy đủ vũ trụ, đạo Phật nói vô lượng 

vô biên sát độ của chư Phật. Trong kinh đức Phật dạy, sát độ của chư Phật lớn nhỏ không 

giống  nhau.  Do  nguyên  nhân  gì?  Phật  Phật  đạo  đồng,  hoàn  toàn  bình  đẳng, vì  sao  khu 

vực giáo hóa của các ngài có lớn nhỏ? Hiện tượng này do nhân quả mà có. Có Phật trước 

khi các ngài chưa thành Phật, còn đang tu hành Bồ Tát đạo, nguyện lực của các ngài rất 

lớn, nguyện quảng độ chúng sanh, trong tương lai khi các ngài thành Phật, sát độ đó sẽ 

rất lớn. Có một số vị lại không phát nguyện lớn như vậy, chỉ là phổ độ chúng sanh, tương 

lai thành Phật, sát độ của vị này là một đại thiên thế giới. 

Trong  phẩm  Thế  Giới  Hoa  Tạng  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  chúng  ta  thấy  trong 

phẩm Thế Giới Thành Tựu, thật sự có một số Phật sát, là 2-3 đại thiên thế giới, 5-6 đại 

thiên thế giới, cũng có cái mười mấy đại thiên thế giới, hoàn toàn không giống nhau. Lớn 

nhất là thế giới Cực lạc của đức Phật A Di Đà. Rốt cuộc thế giới Cực Lạc là bao nhiêu 

đại thiên thế giới? Vô lượng. Vì sao vậy? Vì nguyện lực của đức Phật A Di Đà quá đặc 

biệt, nguyện lực này bao gồm tất cả nguyện của chư Phật ở trong đó, cho nên thế giới của 

ngài rất lớn, không cách nào tưởng tượng được. Tất cả sát độ của chư Phật, bao gồm cả 

đức Phật A Di Đà, đều có thể hiển hiện trong một vi trần. Vi trần không phóng lớn, thế 

giới không thu nhỏ. Đây là tánh đức không thể nghĩ bàn, không thể tưởng tượng được. Vì 

sao vậy? Bởi nó là tự tánh, một vi trần là tự tánh, vô lượng vô biên sát độ của chư Phật 

cũng do tự tánh hiện ra, không rời tự tánh, tự tánh chẳng lớn nhỏ. Môn thứ sáu trước đây 

nói về vi tế tương dung, thật là tương nhập tương dung. Đây là chân tướng sự thật. Có ý 

11 Tập 58 

30 



nghĩa gì đối với người học Phật chúng ta? Ý nghĩa này rất lớn. Lớn thế nào? Trong kinh 

có câu: “sanh Phật bất nhị”, chúng sanh và Phật là một chẳng phải hai, “tự tha bất nhị”, 

tha ở đây chỉ cho vạn pháp, mình và vạn pháp không hai, bất luận là người, là súc sanh, 

là  hoa  cỏ  cây  cối,  sơn  hà  đại  địa,  hay  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  cùng    với  mình 

không  hai  không  khác.  Đạo  lý  này  chúng  ta  không  hiểu,  nghe  rồi  sanh  tâm  mê  hoặc, 

thường không hiểu rõ. Hôm nay học đến đoạn này là hiểu rõ rồi, tương dung tương tức 

đấy. Mỗi lỗ chân lông, mỗi một tế bào trong cơ thể ta, đều có biến pháp giới hư không 

giới tất cả sát độ của chư Phật ở trong đó. Trong tế bào của mình có người, trong tế bào 

của  người  có  mình. Như  thế  mới  gọi  là  nhất  thể,  trong  mình  có  người,  trong  người  có 

mình.  Nếu  quí  vị  nhận  biết  được  sự  và  lý  này,  quí  vị  còn  hại  người  được  chăng?  Hại 

người chẳng phải là hại mình đó sao? Quí vị sẽ không hại họ mà còn thương yêu họ. Vì 

sao vậy? bởi thương người là thương chính mình, mình và người không khác mà. Vũ trụ 

và mình là một sinh mạng thể cộng đồng, không phải một nhà, một nhà vẫn chưa gọi là 

thể cộng đồng. Một thể cộng đồng, đây là chân tướng sự thật. Cho nên trong kinh có câu, 

câu này chúng ta đã học nhiều rồi, bản thân quí vị cũng có thể giảng giải được, nhưng 

chưa làm được. Vì sao vậy?  Bởi quí vị chưa thật sự lãnh hội được ý nghĩa của nó. Câu 

đó là: “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”. Hai câu này có nghĩa là gì? Trong kinh nói đến 

luân lý đại thừa, luân lý là nói về quan hệ, mối quan hệ này sâu, rất viên mãn, thật sự là 

một thể. Sinh mạng của chúng ta có sanh diệt chăng? Không sanh diệt. Chẳng những tự 

tánh không sanh diệt, mà những hiện tượng do tự tánh hiện ra cũng không sanh diệt. Đó 

gọi là gì? Đạo Phật gọi là liễu sanh tử. Liễu là gì? Là hiểu rõ vấn đề sanh tử. Nhìn sanh 

tử đến chỗ cuối cùng, chính là sự sanh diệt của tiểu quang tử mà các nhà lượng tử lực học 

nói. Hiện tượng sanh diệt của tiểu quang tử, trong kinh thường gọi là bất sanh bất diệt. 

Quí vị nghĩ  thử  xem,  nếu thật sự  bất sanh  bất diệt, mà  còn nói  bất sanh bất  diệt  chẳng 

phải dư thừa sao? Nó thật sự sanh diệt, gần như sanh diệt đồng thời, cho nên ta không 

thấy  được  sanh  diệt. Quí  vị  nói  diệt  nó lại  sanh, nói sanh  nó  lại  diệt, tốc  độ  rất nhanh. 

Ngày nay chúng ta xem ti vi, những thứ hiện lên màn hình đó có sanh diệt không? Quí vị 

đều biết là có mà, nó thật sự là tiểu quang tử sanh diệt, tốc độ sanh diệt rất nhanh, chúng 

ta không nhìn thấy nó sanh diệt, nó thật sự có sanh diệt. Chúng ta thấy  màn ảnh, ta có 

kiến thức này, sự sanh diệt trên màn ảnh đó, một giây có 24 sanh diệt, chúng ta không thể 

thấy được, không thể cảm nhận được hiện tượng sanh diệt đó, cứ tưởng nó liên tục. Màn 

ảnh ti vi nhanh hơn màn ảnh phim nhiều, cho nên xem ti vi càng thấy thật hơn, tốc độ 

quá nhanh. Trên thực tế trong cuộc sống hàng ngày, tốc độ sanh diệt này, chính là tốc độ 

sanh diệt của tiểu quang tử mà các nhà lượng tử lực học nói. Trước đây chúng ta nói về 

lạp tử cơ bản, tiểu quang tử còn nhỏ hơn lạp tử cơ bản. Lạp tử cơ bản do tiểu quang tử 

hợp thành. Thật sự hiểu rõ rồi, quí vị sẽ coi thế giới này là cơ thể của mình, đó là gì? Đó 

gọi là pháp thân, quí vị chứng được thanh tịnh pháp thân. Chứng được pháp thân là đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Pháp thân Bồ Tát, trong kinh Hoa Nghiêm là Sơ Trụ 

Tập 58  113

1 



của Viên Giáo trở lên. Người chứng được pháp thân là siêu việt được mười pháp giới. Vì 

sao vậy? Bởi mười pháp giới là giả chẳng phải chân, lục đạo cũng là giả, quí vị có thể 

buông  bỏ  được  chăng?  Dĩ  nhiên  là  buông  bỏ  được.  Buông  bỏ  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước. Thân còn ở thế gian, nhưng thân này hoàn toàn khác. Thân đó là gì? Là vì tất 

cả chúng sanh mà có thân, chứ không phải chiếm lấy riêng mình, hoàn toàn vì người. Bởi 

tất cả chúng sanh là pháp thân của mình . Cho nên pháp thân không sanh diệt, ứng thân 

có sanh diệt, pháp thân không sanh diệt. Như cơ thể của chúng ta, đem thân này ví cho 

pháp thân, còn ứng hóa thân là gì? ứng hóa thân là tế bào của ta. Có thể nói hàng ngày tế 

bào thay cũ đổi mới không gián đoạn, đó gọi là sự sanh diệt của ứng hóa thân. Thân của 

chúng ta hình như không thấy có sanh diệt, gọi là pháp thân không sanh diệt. Phật pháp 

không gì khác ngoài việc nhân biết chính mình, bản lai diện mục trước khi cha mẹ sanh 

ra. Nó ở đâu? ở ngay đây. Bất quá chư Phật Bồ Tát đã giác ngộ, còn chúng ta mê, mê mà 

không giác, các ngài giác mà không mê. Ngoài điểm này ra, phàm phu và Phật hoàn toàn 

giống nhau. 

Đoạn này, môn thứ bảy này dạy chúng ta điều gì? Nói về tương nhập tương tức 

trùng  trùng vô  tận. Ý  nghĩa này  rất  thâm  sâu, chúng ta  phải  dùng  quán  tưởng, trong vi 

trần có thế giới, đại thế giới này ở trong vi trần. Thế giới trong vi trần đó còn có vi trần 

hay chăng? Có, chắc chắn có! Trong vi trần đó lại có thế giới, trong thế giới đó lại có vi 

trần, trong vi trần lại có thế giới, trùng trùng vô tận, đó gọi là kỳ tiểu vô nội. Chúng ta 

dùng Phật pháp để giải thích lời nói của người xưa, ý nghĩa của nó hoàn toàn khác. Tiến 

sỹ Thang Ân Tỷ nói, Phật pháp truyền đến TQ, được người TQ chấp nhận, Phật pháp đã 

khiến  cho nền văn  hóa xưa  thêm  phong phú. Vì sao?  Chúng ta dùng  Phật pháp để  giải 

thích lời nói của người xưa. Quí vị xem, người xưa nói: “kỳ đại vô ngoại, kỳ tiểu vô nội”, 

chứ không giải thích thêm nữa. Nhưng Phật pháp giải thích cho quí vị, không có biên tế. 

Gần  đây  các  nhà  khoa  học  phát  hiện  ra,  họ  nói  vũ  trụ  này,  ngày  nay  chúng  ta  nhận  ra 

được chỉ là 10%, còn 90% đâu? 90% đó không thấy nữa, ngay cả dấu vết cũng không có, 

không thấy nữa. Làm sao giải thích đây? Trong giáo pháp đại thừa rất dễ dàng, nó quay 

trở về tự tánh rồi. Có thấy được tự tánh chăng? Không thấy được. Vì sao vậy? Bởi quí vị 

còn  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  nên  không  thấy  được  tánh.  Nếu  buông  bỏ  được 

vọng tưởng phân biệt chấp trước, là kiến tánh, là thấy được. Cho nên chúng ta dùng vọng 

tâm, nghĩa là dùng tám thức và năm mươi mốt món tâm sở, hướng ra ngoài duyên đến vũ 

trụ, ngày nay gọi là thế giới hồng quan. Hướng nội có thể duyên đến A Lại Da. Giới khoa 

học ngày nay thật sự duyên đến A Lại Da, họ nói rằng trong vũ trụ chỉ có ba thứ, ngoài 

ba thứ này ra không có gì hết, ba thứ này chính là tam tế tướng của A Lại Da, giống như 

các nhà Duy Thức Học, họ nói trong vũ trụ không có gì hết, chỉ có duy thức. Thức là gì? 

Thức chính là ý niệm. Ý niệm là gì? Là năng biến, năng sanh, năng hiện, năng biến, vũ 

trụ là sở sanh, sở hiện, sở biến. Họ nói về ba thứ, thứ nhất là năng lượng, thứ hai là vật 

11 Tập 58 

32 



chất, thứ ba là tin tức, giống như tam tế tướng nói, năng lượng là nghiệp tướng của A Lại 

Da, tin tức là chuyển tướng của A Lại Da, vật chất là cảnh giới tướng của A Lại Da. Vũ 

trụ  do  ba  thứ  này  biến  hiện  ra.  Các  nhà  khoa  học  cũng  rất  thông  minh,  đáng  tiếc  họ 

không học Phật, những người này mà học Phật chắc chắn sẽ thành Phật. Chúng ta tin, vì 

sao  vậy?  vì  đức  Phật  nói  tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật.  Nếu  họ  học  Phật,  lập  tức  họ 

buông  bỏ  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  sẽ  thấy  tánh,  những  điều  khoa  học  mà  họ 

nghiên cứu sẽ đạt đến cứu cánh viên mãn, chưa kiến tánh là chưa viên mãn, chỉ ở trong A 

Lại Da. Phật pháp gọi cảnh giới này là gì? Cảnh giới hướng lên của đạo Phật hoàn toàn 

từ chỗ đoạn hoặc mới có thể tiến lên, không đoạn hoặc thì chẳng thể tiến lên. Quí vị có 

thông minh đến đâu, nhưng nếu không tu thập Thiện Nghiệp, thì vẫn ở cõi người, địa vị 

của quí vị vẫn ở cõi người, ở cõi người giải ngộ, không cách nào lên được cõi trời, hướng 

lên được nhất định là đức hạnh, đức hạnh và tự tánh tương ưng. Dù giới khoa học thông 

minh, nhưng nếu không có đức hạnh, địa vị của họ ở cõi người, những sản phẩm khoa 

học kỹ thuật mà họ tạo ra, có hại lớn đối với tất cả chúng sanh, thậm chí có hại đối với 

quả địa cầu, tương lai chắc chắn họ phải đọa vào địa ngục. Mười pháp giới, lên cách nào, 

xuống cách nào, đều có tiêu chuẩn của nó, hoàn toàn không liên quan đến sự thông minh 

tài trí của quí vị. Chúng tôi thường nói, nó không liên quan đến Phật học, Nho học, Đạo 

học. Nếu là học Nho, học Đạo, học Phật thì hoàn toàn khác, đó mới thật sự hướng thượng 

nâng cao. Phải hiểu được đạo lý này. Nếu không hiểu đạo lý này, cho dù quí vị là nhà 

phát mình giỏi cũng không thể siêu việt lục đạo luân hồi. 

Ở đoạn này, đức Phật dùng nhân đà la võng làm dụ, để nói lên ý nghĩa này. Nghĩa 

là mượn nhân đà la võng. Dưới đây giải thích rằng: 

 Nhân đà la võng giả, Đế Thích thiên cung sở hiển chi châu võng, võng hữu thiên 

 châu, hỗ tương ương chiếu, nhất nhất châu trung cách hiện nhất thiết châu ảnh, thử thị 

 đệ nhất trùng chi các các ảnh hiện. 

Trời Đế Thích là thiên chủ của cõi trời Đao Lợi, người xưa quen tôn xưng ngài là 

ngọc hoàng đại đế, ngọc hoàng đại đế chính là Đế Thích thiên. Trong cung điện của ngài 

có la võng, ngoài trần của cung điện có la võng. 

Ở cõi nhân gian này, cung điện thời xưa có, tôi đi tham quan qua cung điện của 

nước ngoài, hình như không có la võng, cung điện của Nhật có, Nhật học theo TQ mà. Vì 

sao vậy?  Vì  cung  điện  là  một  tác phẩm  nghệ  thuật, mỗi  viên gạch, mỗi  viên  ngói,  mỗi 

cây cột, mỗi cây kèo đều là nghệ thuật, đều có hoa văn, đó là một tác phẩm nghệ thuật 

đắt giá.  Sợ  chim  làm  tổ  trên những  cây  kèo  đó,  cho  nên dùng  sợi dây  đồng  kết  thành 

võng ngăn lại, chim không bay vào được, người thấy được nhưng không được đụng vào. 

Cho nên cung điện thời xưa đều có la võng, ngày nay không còn, nhưng nếu đến Nhật 

Tập 58  113

3 



Bản quí vị sẽ thấy được. Một số chùa ở Nhật có mấy ngàn năm lịch sử, vẫn còn la võng, 

chúng ta có thể thấy được. 

La võng của trời Đế Thích rất đắt giá, vì nó dùng bảo châu kết thành, gọi là châu 

võng, võng có thiên châu, chúng ta có thể tưởng tượng ra, viên châu đó rất lớn, một ngàn 

viên,  trong  cung  điện  có  võng,  trên  võng  gắn  một  ngàn  viên  châu.  Viên  châu  tròn  và 

trong  suốt, như  tấm  gương  có  thể  soi được,  mỗi  viên  châu  có  thể  soi  được những  viên 

châu khác, viên châu tròn, bề mặt của nó lồi ra, chiếu được hết cả cung điện vào trong 

đó. Chẳng những ngàn viên châu mà tất cả cảnh quan đều thu vào trong đó. Đây là một 

trùng,  quan  sát  kỹ,  mỗi  viên  châu  đều  có  ngàn  viên  châu,  ánh  sáng  của  999  viên  châu 

khác đều ở trong một viên châu, giống như hai tấm kính chiếu vào nhau vậy, hai tấm 

kính  chiếu  vào  nhau,  chúng  ta đi  ở  giữa  sẽ  thấy  trùng  trùng  vô  tận. Hiện  tiện  của  viên 

châu này cũng như vậy,  ở trong đó chúng ta nhìn kỹ sẽ thấy được trùng trùng vô tận, 

chẳng phải một viên. 

“Nhất nhất châu trung các hiện nhất thiết châu ảnh”, đây là trùng thứ nhất, môn 

thứ sáu có nói. 

 Nhi nhất châu trung sở hiện chi nhất thiết châu ảnh, phục hiện ư kỳ dư cửu bách 

 cửu thập cửu châu chi trung, thị đệ nhị trùng chi ảnh hiện, như thị thiên châu trùng trùng 

 ương hiện vô hữu cùng tận. 

Như hai tấm kính chiếu vào nhau, ở đây là một ngàn tấm, một ngàn tấm kính chiếu 

vào nhau, quí vị đi ở giữa sẽ thấy được tướng gì? 

Đời Tùy Đường, quốc sư Hiền Thủ  nói về trùng trùng vô tận, giảng trong cung 

đình, hoàng đế nghe không hiểu được, không thể lãnh hội được ý này. Hoàng đế thưa với 

đại sư Hiền Thủ. Đại sư nói hoàng thượng lập một ngôi đình ngoài cung điện, xây dựng 

một ngôi đình tám góc. Làm xong rồi, quốc sư nói hoàng thường đặt mỗi góc một tấm 

gương, gương ngày xưa làm bằng đồng chứ không phải làm bằng kính, cho nên trên dưới 

cũng có thể đặt kính, tổng cộng là mười mặt. Sau đó mời hoàng thường vào trong đình 

xem, vừa bước vào trong là hiểu được, trùng trùng vô tận, quang quang tương chiếu.Quí 

vị  xem, trong  đó rốt cuộc là bao nhiêu người, đúng  là  đếm  không thể hết.  Đây  là  cảnh 

giới Hoa Nghiêm, là chân thật, chân tướng, chân tướng sự thật đấy! Chúng ta ngày nay 

rất tệ. Vì sao vậy? Vì la võng của trời Đế Thích trong suốt, như viên thủy tinh vậy. Mỗi 

tế bào trong cơ thể của chúng ta, có phải là một viên thủy tinh trong suốt chăng? Có hay 

không? Có! Trong kinh nói, trong một vi trần một cọng lông đều có đại thiên thế giới mà, 

chẳng những có đại thiên thế giới mà còn trùng trùng vô tận. Đây là sự thật không giả dối 

đâu. Khi nào chúng ta mới có thể nhận ra? Minh tâm kiến tánh là nhận ra được. Quí vị sẽ 

biết được mỗi cọng lông trên cơ thể của mình, mỗi tế bào khởi tác dụng, tác dụng này và 

11 Tập 58 

34 



đại thiên thế giới vô lượng vô biên sát độ của chư Phật, giống như thông tin qua lại, nó là 

đồng thời, biến pháp giới hư không giới, lớn là thế giới, nhỏ là vi trần đều có ở trong đó. 

Đây là khoa học mà đạo Phật nói, tuyệt đối không giả đâu, câu này nói cách đây mấy 

ngàn năm  rồi,  khi đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni giảng kinh  Hoa  Nghiêm.  Sau  khi  thành 

đạo, bộ kinh đầu tiên được ngài giảng ở trong định, cảnh giới này không ai có thể hiểu 

được, nếu khi đó đức Phật nói về cảnh giới này cho mọi người nghe, họ sẽ không chấp 

nhận,  chẳng ai có thể hiểu được. Vì sao vậy? Phiền não tập khí dày cộm, sao có thể hiểu 

được? Cho nên Bồ Tát Long Vương mang cất giữ dưới long cung. Sau khi xuất định đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh gi? Ngài giảng kinh A Hàm, điều này chúng ta cần nên 

học tập, gọi là ứng cơ thí giáo. Hàng phàm phu không biết gì hết, giảng cho họ điều gì? 

Giảng về đạo lý làm người, như ngày nay chúng ta nói về luân lý, đạo đức, nhân quả, nói 

về tiểu pháp, họ có thể chấp nhận. Kinh A Hàm là con đường trời người, khuyên người 

đoạn ác tu thiện, con người nên lập chí sanh thiên. Cõi trời phước báo lớn hơn cõi người, 

nên đem mục tiêu đặt ở cõi trời. đem bộ Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh mà 

đức Phật đã giảng trong 21 ngày đó cất đi, cất đi không nói đến nữa. 12 năm giảng kinh 

A  Hàm,  nền  tảng  này  vững  chắc  rồi, kế  đến  giảng  Phương  Đẳng  8  năm.  Kinh  Phương 

Đẳng là sự bắt đầu của giáo pháp đại thừa, chuyển tiểu thành đại. Giống như mở trung 

học, Phương Đẳng giảng 8 năm, cộng với 12 năm trước là 20 năm. Có nền tảng 20 năm 

rồi mới giảng Bát Nhã, Bát Nhã là nói lời chân thật, nói lên điều gì? Nói cho ta biết tất cả 

đều  là giả  chẳng phải  chân.  “phàm  sở  hữu tướng giai  thị  hư vọng”,  “nhất  thiết  hữu vi 

pháp, như mộng huyễn bào ảnh”, giảng những điều như vậy, không ngừng đưa học trò 

tiến  lên.  Bậc  căn  tánh  thật  sự  đốn  ngộ  quá  ít,  hạng  người  này  không  nhiều,  người  căn 

tánh bình thường  chiếm  đại đa số.  22 năm  giảng kinh  Bát  Nhã,  cuối  cùng  giảng Pháp 

Hoa 8 năm, giáo nghĩa của Pháp Hoa và Hoa Nghiêm giống nhau, nói lời chân thật. Đức 

Phật dạy học có thứ lớp, giống nhưu trường học, tiểu học, trung học, đại học, nghiên cứu 

sở. Không có hình thức trường học, nhưng quí vị cần nên biết, một đời đức Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni,  giống  như  việc  dạy  học  tư  thực  ngày  xưa.  Không  ít  học  sinh.  Vào  thời 

Khổng Tử là tư nhân dạy học, cũng không tệ đâu, Khổng Tử có 3000 học trò, Khổng Tử 

dạy học chỉ có năm năm, thời gian không dài. 

Sau khi đức Phật Thích Ca khai ngộ, ngài lập chí dạy học, không làm việc gì khác, 

79 tuổi ngài nhập Niết Bàn, ngài đã dạy học 49 năm. 49 năm này đều là cách dạy học tư 

thục ngày xưa, hình thức đó, trạng thái đó, ngài đã dạy rất thành công. Phạm vi dạy học 

đến  cuối  cùng  vô  cùng  rộng  lớn.  Trong  số  học  trò được  thành  tựu,  tỏa  ra  khắp  nơi đi 

giảng kinh thuyết pháp, mở rộng sự giáo hóa của đức Phật, ảnh hưởng rất lớn. Ngoài Ấn 

Độ ra, những nước lân cận Ấn Độ, các vị đệ tử ngài đều đã đi qua, cho nên ngài là nhà 

giáo dục, chứ không phải tôn giáo. Người tín ngưỡng tôn giáo đã học theo đức Phật rất 

đông, chúng ta thường thấy trong kinh, đức Phật không bảo họ phải thay đổi tín ngưỡng, 

Tập 58  113

5 



vì tín ngưỡng tôn giáo nhưng học tập theo đức Phật Thích Ca Mâu Ni, không sung đột, 

không sao hết. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giống như tư nhân mở trường học, quí vị đến 

học. Đức Phật dạy điều gì? Giáo dục phổ cập là kinh A Hàm, kinh A Hàm giúp cho ta an 

định xã hội. Trong đó nói về luân lý, đạo đức, nhân quả rất nhiều. Nam truyền là tiểu 

thừa, đầy đủ nhất là nước Thái Lan, tôi có đến Thái Lan mấy lần. Rất tiếc, Phật giáo tiểu 

thừa không đi vào phương hướng dạy học. Nếu họ thực hành giáo dục của Phật giáo, thì 

đất nước Thái Lai sẽ rất hay, xã hội đó chắc chắn trường trị cửu an, sẽ không có nhiều 

loạn  động  như  vậy.  Khi  đất  nước  Thái  Lan  không  an  định,  người  học  Phật  sẽ  rất  kiền 

thành, làm nghi thức tôn giáo, cầu Phật Bồ Tát gia hộ. Đọc tụng kinh điển nhưng không 

hiểu ý nghĩa trong kinh. Tuy trì giới, nhưng tại sao phải trì giới, vì sao đức Phật chế định 

ra  những  điều  này?  Họ  không  hiểu  được,  cho  nên  nó  thuộc  về  tôn  giáo.  Khi  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni còn tại thế ngài là nhà giáo dục, điều này cần nên hiểu rõ. Ngài dạy con 

người phá mê khai ngộ, mới có thể lìa khổ được vui. Khổ từ đâu mà có? Khổ từ mê hoặc 

điên đảo mà có. Thế nào gọi là mê hoặc điên đảo? Là không hiểu rõ chân tướng sự thật. 

Người xưa dạy chúng ta biết được chân tướng sự thật trước mắt, điều này rất cạn, chứ 

không sâu đâu. Đầu tiên phải biết quan hệ giữa con người với con người, Ngũ Luân là 

nói về quan hệ, sau khi hiểu rõ được mối quan hệ rồi, kế đến phải biết cách đối xử với 

nhau. Quan hệ là đạo, thuận theo quan hệ đối xử với nhau là đức, gọi là đạo đức. Đạo là 

quy luật tự nhiên, chứ chẳng phải người nào đó sáng lập nên. Quan hệ cha con, quan hệ 

vợ chồng, quan hệ vua tôi, quan hệ anh em, quan hệ bạn bè, những điều này không phải 

do ai đó phát minh ra, mà là tự nhiên, cho nên nó thuộc về đạo. Phu tử hữu thân, là thân 

yêu, quân thần hữu nghĩa, là nhân nghĩa, nó thuộc về đức, phu từ tử hiếu là đức. Quân 

thần,  quân  nhân,  thần  trung,  trung  nghĩa  đây  chính  là  đức.  Bằng  hữu  hữu  tín  là  đức. 

Trường ấu hữu tự, tự là đức, là thứ tự. Giáo dục phổ cập nói đến Ngũ Thường, rất đơn 

giản, gồm nhân nghĩa lễ trí tín. Nói về Tứ Duy, Bát Đức, là đầy đủ rồi. Mọi người ai ai 

cũng hiểu và tuân thủ theo, xã hội này sẽ an định hài hòa. Con người phải dạy, nếu không 

dạy họ sẽ không hiểu. Những thứ này không phải mang ra đọc giống như đọc kinh, đọc 

như thế sẽ chẳng có lợi ích gì. Nếu thực hành được trong cuộc sống, trong công việc, 

trong cách đối nhân xử thế. Cho nên Phật giáo là sự giáo dục của đức Phật chứ không 

phải là tôn giáo. Điều này nhất định chúng ta phải nhận biết rõ ràng. Ngày nay Phật giáo 

trở  thành  tôn  giáo,  biến  thành  tôn  giáo,  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  sẽ  chảy  nước  mắt 

đấy. Sao lại ra nông nỗi này? Bất luận hàng tại gia hay xuất gia đã qui y theo Phật, trở 

thành đệ tử của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, nếu không nhận biết chân tướng sự thật này, 

sao xứng đáng là đệ tử của đức Phật Thích Ca Mâu Ni? Nhất định chúng ta phải đưa tôn 

giáo trở lại nền giáo dục, thì mới xứng đáng với đức Phật. 

Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, năm 30 tuổi ngài bắt đầu giảng kinh 

dạy học, 79 tuổi ngài nhập Niết Bàn, không bỏ phí một ngày nào, hàng ngày giảng kinh 

11 Tập 58 

36 



dạy học. Địa vị của ngài là gì? Là thầy giáo, danh từ này rất xứng đáng, ngài là thầy giáo 

đấy. Ngài dạy điều gì? Tất cả kinh điển ngày nay chính là những bài giảng ngày xưa. 

Trong kinh điển tiểu thừa, nói về luân lý, đạo đức, nhân quả, rất nhiều. Trong kinh điển 

đại thừa nói về triết học, khoa học rất nhiều. Chẳng điều gì không có trong kinh giáo. 

Mọi người gặp đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thỉnh giáo với ngài, có hỏi là có đáp. Những 

câu vấn đáp này đều có ghi chép trong kinh điển, chúng ta thường thấy trong kinh điển. 

Tâm của đức Thế Tôn từ bi đến cùng tột, giúp tất cả chúng sanh vô điều kiện. Giúp điều 

gì? Giúp cho chúng sanh lìa khổ được vui, tiêu tai miễn nạn. Những thiên tai ngày nay 

đều có ghi chép trong kinh điển. Làm thế nào để hóa giải tai nạn của mỗi cá nhân, hóa 

giải thiên tai của xã hội, hóa giải thiên tai của quả địa cầu. Có trong kinh điển chăng? Có 

! Nghiêm chỉnh học tập, chắc chắn có hiệu quả. 

Gần  đây  hiệp  hội  của  chúng ta, đề xướng  tu pháp  Lục  Hòa  Kính. Pháp  Lục  Hòa 

Kính có thể hóa giải thiên tai của quả địa cầu. Vì sao vậy? Chuyển đổi tâm niệm bất thiện 

của chúng ta. Trên thế giới ngày nay có rất nhiều bậc chí sỹ nhân từ, nhà khoa học, nhà 

triết học, người lãnh đạo đất nước, đều cho chúng ta biết, hài hòa là vấn đề tối quan trọng 

trong xã hội ngày nay. Nếu mọi người đều nghĩ đến hài hòa, đều đi đến hướng hài hòa, 

thì  thế giới  này  không  còn xung đột, không còn  chiến tranh  nữa,  chiến tranh  là tai  họa 

của  con  người.  Ngày  nay  chúng  ta  biết  được,  trình  độ  của  mình  hiểu  được  những  điều 

trong kinh tương đối, biết được thế giới vật chất và mình là một thể. Tâm chúng ta chánh, 

hành vi chúng ta chánh, thì những thiên tai trên quả địa cầu này đều được hóa giải. Khởi 

lên một niệm bất luận là vô tình hay cố ý, là thiện niệm hay ác niệm,  sự ba động của nó 

châu biến pháp giới, dĩ nhiên châu biến khắp quả địa cầu, nó sẽ ảnh hưởng đến quả địa 

cầu. Ý niệm không tốt sẽ dẫn đến quả địa cầu có những chuyện phiền phức như động đất, 

gió bão, nước lớn vân vân, thậm chí còn có nạn ôn dịch nữa. Một ý niệm thiện sẽ hóa 

giải được những thiên  tai này. Sao gọi là thiện niệm?  Sao gọi là  ác  niệm?  Có  một  tiêu 

chuẩn rất đơn giản, tự tư tự lợi là ác niệm, lợi ích xã hội, lợi ích đại chúng là thiện niệm. 

Quí  vị  xem  tiêu  chuẩn  này  đơn  giản  như  vậy  đó.  Một  đời  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni, 

chưa bao giờ ngài có một ý niệm vì mình, ngài làm bậc mô phạm, là điển hình cho chúng 

ta. Ngài nhận biết rõ ràng, mỗi ý niệm chẳng những chịu trách nhiệm đối với mình, mà 

đối với xã hội, đối với quả địa cầu đều phải chịu tránh nhiệm, chịu tránh nhiệm hoàn toàn 

đối với biến pháp giới hư không giới. Lời nói này chúng ta ngày nay khẳng định được 

rồi. Vì sao vậy? Khi học đến nhân đà la võng pháp giới môn, học đến vi tế tương dung 

môn là hiểu được rõ ràng. Trong tâm không có ý niệm ác. Chúng sanh lấy ác niệm đối 

với mình, mình đem thiện niệm đối với họ, như thế mới có thể giải quyết được vấn đề. 

Đức Thế Tôn đã làm bậc mô phạm cho chúng ta, khi đức Phật còn tại thế có người hủy 

báng ngài, có người chướng ngại ngài, có người phê bình ngài, có người hãm hại ngài. 

Ngài đã đối phó cách nào? Trong tâm ngài những người hại ngài đều là chư Phật Bồ Tát, 

Tập 58  113

7 



đều là thiện tri thức, đến để khảo ngài xem những điều ngài giảng, ngài học có thật hay 

không? Ngài đã trải qua được sự khảo nghiệm. Ngài có chánh niệm, chánh niệm đó là gì? 

“Tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Trong giới kinh có câu: “tất cả người nam là cha ta, tất 

cả người nữ là mẹ ta” , Ngài thật sự đã làm được, đây không phải là ví dụ đâu. Nếu biết 

quan hệ nhất thể thì sẽ hiểu được vấn đề này. Nếu cha mẹ khiển tránh ta một cách vô lý, 

ta có oán giận họ chăng? Không thể được. Khi vô cớ hàm oan quí vị, xem quí vị có đức 

hạnh hay không? Kiểm tra quí vị, xem quí vị nói là ác tâm hay thiện ý? Ác tâm thiện ý 

không ở  người mà ở mình. Nếu bản thân là thiện ý, tất cả ác tâm bên ngoài đến chỗ mình 

đều  biến  thành  thiện  ý.  Người  ngoài  thiện  ý,  mình  ác  tâm,  thiện  ý  bên  ngoài  đến  chỗ 

mình cũng biến thành ác tâm. Hiện tượng này rất phổ biến trong xã hội ngày nay, quí vị 

quan sát kỹ sẽ thấy được rõ ràng. Chỉ cần tâm địa thanh tịnh, lương thiện, sẽ nhận biết 

một cách rõ ràng minh bạch. Khi gặp nạn, quí vị sẽ nghĩ đến đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

chư Phật Như Lai, chư đại Bồ Tát, lập tức được hóa giải hết. Dùng tâm gì? Dùng tâm 

biết ơn để đối phó. Vì sao phải dùng tâm biết ơn? Nếu họ thật sự thiện ý thì chẳng có vấn 

đề gì, nếu họ bất thiện, với tâm trạng đố kỵ chướng ngại, họ đã tạo nghiệp rất nặng, phải 

đọa vào ba đường ác. Họ không làm tổn hại mình, nhưng đã tổn hại chính họ. Cho nên 

bản thân chúng ta trong cuộc sống hàng ngày, tu tập tất cả công đức hồi hướng cho họ, 

giúp  cho  họ  tiêu  tai  giải  nạn,  tuy  đọa  vào  ác  đạo  nhưng  chịu  khổ  ít  một  chút.  Sớm  có 

ngày ra khỏi nơi đó. Chúng ta phải học giống như tâm của chư Phật Như Lai, chư đại Bồ 

Tát, không được dùng phiền não, nếu dùng phiền não là oan oan tương báo, là sai lầm 

lớn. Như vậy có nghĩa là quí vị ngang hàng với họ. Học Phật nhiều năm như thế mà còn 

ngang hàng với họ, thì quí vị học đến đâu chứ? Học Phật, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

chính là bậc mô phạm của chúng ta, học tập theo ngài, gọi là chân học tập. Kinh điển là 

ngôn ngữ của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Trong kinh giáo, nếu chúng ta lãnh hội được 

tâm của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, hành vi của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, quí vị đều 

có thể đạt được, đệ tử Phật giống như Phật, trong tâm không có một người oán hận. Quí 

vị còn có người oán, người hận, là sai lầm rồi, vẫn còn là phàm phu chưa ra khỏi luân hồi 

lục đạo. Nhất định quí vị phải giống Ca Lợi Vương cắt thân mình, đem quí vị ra xử tử 

nhưng trong lòng không chút tơ hào oán hận. Vì sao vậy? vì không có sanh tử, lấy đâu ra 

sanh  tử.  Cắt  thân,  thân  này  là  giả,  không  có  thật,  xả  thân  này  rồi,  lập  tức  đổi  lại  thân 

khác. Thân giả này bị cắt, bị hư rồi, đổi thân khác, là thân kim cang bất hoại, so với thân 

giả này tốt biết bao. Cho nên không oán hận mà còn biết ơn, khiến cho mình sớm thay 

được bộ quần áo mới, cho nên thật sự không chút oán hận. Phải hiểu rõ chân tướng sự 

thật mới có thể làm được việc này. Nếu không hiểu rõ chân tướng sự thật thì chẳng thể 

làm được. Đức Phật dạy chúng ta học Phật điều đầu tiên là buông bỏ ngã chấp. Kinh Kim 

Cang nói: “vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”, đây là 

cảnh giới nhập môn chứ không phải rất cao đâu.  Hàng tiểu thừa Tu Đà Hoàn, đại thừa 

Bồ  Tát  Sơ  Tín  vị  ,  đã  phá  được  bốn  tướng  này  rồi.  Chúng  ta  đã  học  được  chưa?  Học 

11 Tập 58 

38 



được điều này, mới gọi là học trò chính thức của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, địa vị rất 

thấp, là học sinh tiểu học lớp một, cách ly học vị còn rất xa, học vị đầu tiên là A La Hán, 

giống như quí vị học đại học, học vị học sỹ, nhận được học vị. Đây mới là Tu Đà Hoàn, 

cách A La Hán tám giai cấp gồm tứ quả tứ hướng, đến lớp tám mới có thể nhận được học 

vị, bây giờ mới học lớp 1 thôi. Chúng ta chưa đạt đến cảnh giới này,  mới đang học lớp 

mẫu giáo, chưa được lên lớp một. Điều này bản thân mình phải nhận biết rõ ràng. 

Đức Phật từ bi vô cùng, ngài biết chúng sanh trong thời mạt pháp nghiệp chướng 

sâu nặng, không có năng lực đoạn hoặc, đây là sự thật, không giả dối đâu. Có người giải 

ngộ nhưng không có người chứng ngộ. Cho nên chúng ta phải biết ơn đức Phật A Di Đà, 

chẳng riêng chúng ta biến ơn, mà mười phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai đều biết 

ơn đức Phật A Di Đà. Vì sao vậy? Vì pháp môn của ngài người nghiệp chướng sâu nặng 

không có năng lực đoạn hoặc cũng được độ. Vì sao chư Phật Như Lai phải cảm ơn? Các 

ngài  vì  hàng  phàm  phu  chúng  ta  mà  cảm  ơn  đức  Phật  A  Di  Đà.  Sao  các  ngài  phải  vì 

chúng sanh? Bởi chúng sanh và ngài là một thể, chúng sanh không biết nhưng ngài rõ, 

cho nên đức Phật A Di Đà đến độ chúng ta, các ngài rất hoan hỷ, các ngài cảm ơn, tán 

thán. Có người đến giúp đỡ người thân trong gia đình mình, quí vị có biết ơn không? Đạo 

lý giống nhau thôi. 

Ngày nay chúng ta học được đoạn kinh này trong kinh Hoa Nghiêm, mới thật sự 

biết được biến pháp giới hư không giới và mình là một sinh mạng thể cộng đồng, không 

chỉ  là  một  nhà  mà  quan  hệ  một  thể,  quan  hệ  này  thân  thiết  biết  bao,  Ngài  đã  nói  cho 

chúng ta biết, một thể này thật thâm sâu, trùng trùng vô tận, chẳng phải một tầng tương 

tức  tương  nhập,  trùng  trùng  vô  tận  tương  tức  tương  nhập,  nền  tảng  này  thật  thâm  sâu. 

Ngày nay học đến đoạn này, chúng ta tin tưởng lời dạy của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

ngài tuyệt đối không lường gạt chúng ta, ngài nói ra những lời chân thật, những điều ngài 

nói  hoàn  toàn  là  chân  tướng  sự  thật,  không  thêm  không  bớt  tí  nào,  gọi  là  không  tăng 

không giảm. Chúng ta nghe được, hiểu được, hiểu rõ ràng, thật không đơn giản! Trong 

kinh Di Đà nói về thiện căn phước đức nhân duyên. Thiện căn là gì? Nghe đức Phật dạy, 

tin được, hiểu được, đó là thiện căn. Phước đức là gì? Là năng hành, chân tu, như thế là 

có phước rồi. Đầy đủ thiện căn phước đức, cầu sanh tịnh độ, đâu có lý không được vãng 

sanh! Đầy đủ thiện căn phước đức rồi, đức Phật dạy chúng ta phải buông bỏ, xả ly, mới 

có thể đạt được. Không làm được thì thiện căn phước đức không đầy đủ. Từ chân tướng 

sự thật này, từ từ chúng ta giác ngộ. 

Ân đức lớn nhất của đức Thế Tôn đối với chúng ta là gì? Là giảng kinh dạy học. 

Nếu  không  giảng  kinh  dạy  học  làm  sao  chúng  ta  biết  được.  Chỉ  đọc  không,  không  có 

người giảng giải sẽ không hiểu được. Cho nên khi đức Phật còn tại thế, suốt 49 năm ngài 

không nghỉ một ngày nào, gặp một người ngài cũng dạy, gặp hai người ngài cũng dạy, 

Tập 58  113

9 



tùy  thời  tùy  xứ  đều  là  đạo  tràng,  đều  là  lớp  học.  Cho  nên  làm  đệ  tử  chân  thật  của  đức 

Phật, thật học, thật tu, học được rồi đi đến các nơi giải dạy giống như đức Phật, thì chư 

Phật hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ. Vì sao? Vì tôn kính đức Phật, nên kính trọng 

đệ tử của ngài, đạo lý là như vậy. Quí vị không cần cầu hộ pháp long thần bảo hộ, tự họ 

sẽ đến che chở cho quí vị. Bởi quí vị thật tu, nếu không thật tu hàng ngày cầu họ họ cũng 

không đến. Cho nên đối với các vị thần hộ pháp ta không cần phan duyên, nghiêm chỉnh 

nỗ lực, đó là sứ mệnh, là bổn phận của họ, họ sẽ tận trung gìn giữ làm công việc hộ pháp 

của mình. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới:  Đại Sớ vân, nhược lưỡng kính hỗ chiếu, truyền diệu 

 tương tả.  

Đại  Sớ  là  Sớ  Sao  của  đại  sư  Thanh  Lương.  Quí  vị  xem  hai  tấm  kính  chiếu  vào 

nhau, vào thời nay, nhiều thang máy bên trong gắn kính, quí vị thường thấy đó, thấy cảnh 

giới này bèn nghĩ ngay đến kinh văn trong kinh Hoa Nghiêm, từ trong đây chúng ta lãnh 

hội. 

“Tại bổn kinh trung”, trước đây đều nói trong kinh Hoa Nghiêm, bây giờ chúng ta 

xem kinh Vô Lượng Thọ.  “Vô Lượng Thọ Kinh, Bảo Liên Phật Quang phẩm”, đây là 

phẩm thứ hai mươi mốt, có đoạn kinh như thế này:  

 Chúng bảo liên hoa châu mãn thế giới, nhất nhất hoa trung.  Chú ý câu này, trong 

mỗi đóa hoa. Quí vị xem hoa sen báu châu biến thế giới Cực Lạc. Về thế giới cực lạc, bất 

luận đi đến đâu, đều có thể nhìn thấy hoa sen, cho nên nơi đây còn được gọi là thế giới 

hoa sen. 

 Nhất nhất hoa trung xuất tam thập lục bá thiên ức quang.  Ba mươi sáu không phải 

là số chữ mà là biểu pháp. Nói lên điều gì? Nói lên sự vô tận, vô lượng, vô số, vô tận nói 

lên  sự  viên  mãn.  Trong  Mật  tông  thường  dùng  36,  cho  nên  tông  giáo  hiển  mật  đều  ở 

trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  cũng  như  vậy.  Tông  môn,  tông  là  thiền 

tông, giáo là giáo hạ, giáo nghĩa của hiển giáo, mật giáo đều ở trong kinh này. Bộ kinh 

này gọi là đại viên mãn, thế giới cực lạc cũng như vậy, cũng là đại viên mãn. 

 Nhất nhất quang trung xuất tam thập lục bá thiên ức Phật.  Quí vị nên biết, hoa sen 

phóng hào quang, trong hào quang có hóa Phật. Một đóa hoa sen vô lượng quang, trong 

mỗi quang có vô lượng Phật. Quí vị nghĩ xem có bao nhiêu Phật? 

 Nhất nhất chư Phật hựu phóng bá thiên quang minh phổ vị thập phương thuyết vi 

 diệu pháp.  Các vị hóa Phật này tự nhiên đi đến mười phương, hào quang đến nơi nào, 

nói đó có duyên với ngài, ngài sẽ đi đến đó. Chúng sanh có cảm, đức Phật có ứng. Những 

người sống trên quả địa cầu ngày nay, chắc là rất có duyên với đức Phật A Di Đà? Thật 

11 Tập 58 

40 



sự có duyên rất sâu với thế giới Cực Lạc. Thời quá khứ khi ngài Quán Thế Âm và Đại 

Thế Chí chưa thành Phật, các ngài đều tu ở thế giới Ta Bà này, có nghĩa là đồng hương 

với chúng ta đấy, có sự quan hệ như vậy. Ngày nay các ngài ở thế giới Cực Lạc làm trợ 

thủ cho đức Phật A Di Đà, quan hệ vô cùng mật thiết. 

Đức Phật phóng hào quang có chiếu đến chúng ta hay không? Có, chúng ta ở trong 

ánh hào quang của đức Phật. Vì sao không cảm nhận được? Chúng ta bị một tầng thép 

dày đè lên, bao trùm chúng ta nên hào quang không thể lọt vào. Tầng thép đó là gì? Là 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  thật  đấy,  không  giả  dối  đâu.  Nếu  vọng  tưởng  phân 

biệt chấp trước nhẹ một chút, sẽ cảm nhận được, cảm nhận được Phật quang gia hộ mình. 

Phật quang gia hộ giúp quí vị sanh trưởng trí huệ, phiền não khinh, trí huệ trưởng. Đáng 

tiếc  bản thân quí vị tự  bảo hộ  chặt chẽ quá, không tiếp nhận  nên đức  Phật  chẳng  miễn 

cưỡng.  Chư  Phật  Bồ  Tát  đối  với  chúng  sanh  luôn  tùy  duyên.  Phổ  Hiền  Hành  Nguyện 

Phẩm nói đến tùy hỷ công đức, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Chư Phật Bồ 

Tát chưa bao giờ miễn cưỡng một người nào, quí vị làm thiện ngài hoan hỷ, làm ác ngài 

thở dài, ngài không can thiệp, tùy quí vị thôi. Biết rõ trong tương lai chắc chắn quí vị hồi 

đầu, chỉ ở chỗ sớm hay muộn mà thôi, chắc chắn sẽ hồi đầu. 

 Như thị chư Phật các các an lập vô lượng chúng sanh ư Phật chánh đạo.  Nghĩa là 

chư Phật đến mười phương thế giới giáo hóa chúng sanh, hiện thân gì? Cần lấy thân gì để 

độ, các ngài sẽ hiện thân đó. Tất cả đều là chư Phật, là hóa thân của các ngài trong mười 

phương  thế  giới.  Cần  lấy  thân  Bồ  Tát để  độ  bèn hiện  thân  Bồ  Tát.  Các  tôn  giáo khác 

cũng không ngoại lệ. Trong đạo Phật cần hiện thân A Xà Lê bèn hiện thân A Xà Lê, đây 

là nói đến người xuất gia, gọi là pháp sư. Cần lấy thân mục sư để độ, bèn hiện ra thân 

mục sự, là nói đến đạo cơ đốc. Cần lấy thân A Hoành để độ bèn hiện thân A Hoành, đạo 

Hồi  giáo.  Cần  hiện  thân  đồng  nam  đồng  nữ  để  độ  bèn  hiện  thân  đồng  nam  đồng  nữ, 

không nhất định. Đây gọi là hằng thuận chúng sanh. Trong kinh Lăng Nghiêm nói: “tùy 

chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”. Đều là các vị hóa Phật ở thế giới Cực Lạc, số lượng 


này không thể tính đếm được, nhiều hơn số người sống trên quả địa cầu này. Trên quả 

địa cầu có sáu mươi mấy ức người, đáng là bao! Một đóa hoa nơi thế giới cực lạc, mỗi 

ánh  hào  quang  trong  một  đóa  hoa  đó,  đã  nhiều  hơn  số  người  trên  quả  địa  cầu  này  rồi, 

chúng ta không thể so sánh được. Cho nên nếu quí vị thật sự hiểu và nhận biết về thế giới 

cực lạc, quí vị có thể không phát tâm về đó sao? Đâu có lý như vậy! Không muốn về thế 

giới cực lạc, là vô tri đấy! Một nơi tốt như vậy mà còn do dự, còn hoài nghi, đó là gì? Là 

bản thân không có phước báo, không đủ thiện căn phước đức. Thật sự hiểu rồi sẽ buông 

bỏ vạn duyên, nhất tâm nhất ý cầu sanh tịnh độ, chắc chắn là như vậy! Trong đời này cầu 

sanh tịnh độ chắc chắn thành công, tu pháp môn khác, mặc dù dốc lòng, nhưng trong đời 

này chưa chắc đã thành tựu. Vì sao vậy? Bởi tập khí phiền não chưa đoạn hết. Có thể 

thành tựu được ở thế giới tây phương cực lạc là do quí vị đới nghiệp vãng sanh, tập khí 

Tập 58  114

1 



phiền não chưa đoạn vẫn được, đây là điều thù thắng không gì sánh bằng. Gặp được cơ 

hội này, nếu đời này không phát tâm cầu vãng sanh, không về được thế giới tây phương 

cực  lạc, là hàm  oan, là  sai  lầm  đấy!  Trong  một  đời, sai lầm  lớn  nhất  của quí vị là như 

vậy, những việc khác chỉ là chuyện nhỏ thôi. Điều này chẳng thể không biết. 

Đoạn kế tiếp nói:  Thượng đệ lục môn trung dĩ minh nhất nhất quang trung xuất 

 tam thập lục bách thiên ức Phật, thị vi tế tương dung môn  bỉ nãi nhất trùng chi tương 

 tức tương dung. Cánh vi kỳ tiền hậu chi kinh văn, tắc khả quảng hiển trùng trùng vô tận 

 chi tương tức tương nhập chi diệu nghĩa. 

Đúng là thâm sâu không đáy, chúng ta phải lãnh hội được ý nghĩa này, đây là chân 

tướng sự thật. 

 A Di Đà Phật quốc trong hữu vô số bảo liên hoa, nhất nhất hoa trung phóng vô số 

 quang, nhất nhất quang trung hữu vô số Phật, nhất nhất Phật phóng quang thuyết pháp 

 an lập vô lượng chúng sanh ư Phật chánh đạo. 

Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn, không cần nói đến những thứ khác ở thế giới 

tây phương cực lạc, chỉ nói về việc quang trung hóa Phật thôi, quí vị có muốn hướng đến, 

muốn về đó không? Ở đây nghe nói, nghĩa là  miêu tả một điểm nhỏ ở thế giới cực lạc 

cho quí vị biết, quí vị nghe hiểu rồi, đây chính là nhân duyên, là một trong ba điều kiện 

để vãng sanh, gồm thiện căn, phước đức, nhân duyên. Quí vị có được nhân duyên rồi, 

gặp được rồi. Kế đến là vấn đề thiện căn phước đức. Thế nào là thiện căn? quí vị có tin 

không? Nghe có hiểu không? Nghe hiểu được, tin tưởng, đấy là thiện căn, quí vị đã có 

thiện căn. Còn thiếu một thứ là phước đức. Quí vị có phước hay không? Phước là gì? Là 

thật tu, thật sự phát nguyện cầu vãng sanh, cầu vãng sanh trong đời này chính là bộ kinh 

Vô Lượng Thọ đây, hoặc kinh Di Đà, chỉ cần một bộ là đủ rồi, không cần nhiều, nhiều sẽ 

phức tạp. Chỉ cần một bộ kinh, không cần đọc chú gì hết, nhất môn thâm nhập, trường 

thời huân tu. Thời gian bao lâu? Thông thường mà nói chỉ ba năm là đủ, quí vị nắm chắc 

phần vãng sanh rồi. 

Ba,  bốn  năm  về  trước,  ở  Thâm  Quyết  có  vị  cư  sỹ  còn  rất  trẻ,  khoảng  ngoài  ba 

mươi tuổi, là cư sỹ Hoàng, nghe được pháp môn tịnh độ cậu ấy bèn phát tâm. Nghe nói 

niệm Phật chỉ cần ba năm là được vãng sanh, cậu ta bèn làm thực nghiệm nên nhập thất, 

cư sỹ Hướng Tiểu Lị hộ thất. Cậu ấy niệm Phật hai năm mười tháng, còn hai tháng nữa 

mới viên mãn, nhưng đã biết được giờ vãng sanh. Đó là gì? Làm mô phạm cho chúng ta 

thấy, là chuyện có thật chứ không giả dối đâu. Buông bỏ hết tất cả, ở trong thất chỉ có 

duy  nhất  một  bộ  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  một  câu  A  Di  Đà  Phật.  Hai  năm  mười  tháng  là 

thành công, Phật A Di Đà đến rước cậu ta, biết được giờ đi, không hề bệnh tật, đi rất tự 

tại. Đó là sự chứng minh gần đây cho chúng ta thấy, công đức của cậu ta rất lớn. Chúng 

11 Tập 58 

42 



ta đang khuyến chuyển, khuyên mọi người, còn cậu ta thì chứng minh. Trong tam chuyển 

pháp luân, đây là tác chứng chuyển. 

Chúng ta xem tiếp đoạn cuối cùng.  Như thị tắc cực lạc quốc trung, hữu vô số liên, 

 liên phóng quang quang hiện Phật, Phật hiện quốc độ. Độ trung hựu hữu vô số liên liên 

 phục phóng quang hiện Phật, mỗi nhất liên hoa dụ nhất đế châu như thị liên hoa châu 

 biến Phật quốc. 

Đoạn  này  là  nói  về  trùng  trùng  vô  tận.  Trong  tánh  đức  điều  này  vô  cùng  quan 

trọng, điều này cũng rất khó hiểu, thật sự có thể giúp chúng ta phá mê sanh tín. Chúng ta 

thật sự hiểu được thì có lợi rất lớn trong việc tu tập của mình. Nhiều nghi vấn đều được 

hóa giải, không còn nghi hoặc nữa. Rất nhiều điều không thể buông bỏ được, nhưng sau 

khi  hiểu  rồi  tự  nhiên  sẽ  buông  bỏ  hết.  Vì  sao?  Vì  quí  vị  biết  được  không  buông  bỏ  là 

chướng ngại. Chướng ngại điều gì? Chướng ngại sự hiện tiền của tánh đức. Tánh đức của 

quí vị đức Phật nói rất hay, là trí huệ đức năng tướng hảo. Vì sao quí vị không đạt được? 

Bởi quí vị có chướng ngại, buông bỏ hết chướng ngại sẽ đạt được  toàn bộ. Nhất là người 

gặp được pháp môn này, nhất tâm cầu sanh tịnh độ, khi chưa về được tịnh độ, ngay bây 

giờ đã đạt được rồi, hà huống trong tương lai sanh về thế giới cực lạc. Chưa sanh về thế 

giới cực lạc, ngay đây đã đạt được rồi. Đạt được điều gì? Thân tâm khỏe mạnh, vấn đề 

của bản thân được giải quyết. Hiện tiền gia đình hạnh phúc, sự nghiệp thuận lợi, tuy cuộc 

sống hạnh phúc nhưng tâm địa thanh tịnh không nhiễm một bụi trần, đó là gì? Là buông 

bỏ  tất  cả, trí  huệ khai  mở  rồi. Bộ  kinh  Vô  Lượng  Thọ  này  triển  khai  rộng  ra  là  gì?  Là 

giao phả của quí vị, trong đó nói về lịch sử gia đình quí vị, những việc trong nhà quí vị, 

không phải việc bên ngoài, không liên quan gì đến người khác, hoàn toàn là nhà mình. 

Nếu  có  ai  hỏi  nhà quí  vị như thế  nào?  Hãy  tặng  cho  họ  một  cuốn kinh  Vô  Lượng Thọ 

nói, nhà tôi là như vậy đó. Quí vị xem tự tại và vui biết bao! Quí vị thật sự là người có 

phước đức lớn, người phước ở đất phước, chỉ cần quí vị ở Hongkong, khu vực Hongkong 

này sẽ không bị thiên tai, không cần dùng Lục Hòa Kính, chỉ một người là đủ rồi. Đây là 

sự thật không giả dối tí nào. Vấn đề ở chỗ chúng ta có thấu hiểu được hay không? Thấu 

đến trình độ nào? Trùng trùng vô tận ở đây có độ sâu. Chúng ta nghe kinh đọc kinh, tự 

nhiên  sẽ  có  pháp  vị,  nếm  được  pháp  vị  rồi  mới  thật  sự  tin  lời  người  xưa  dạy:  “thế  vị 

không nồng bằng pháp vị”, mùi vị của thế gian không đậm bằng pháp vị, thế vị không 

nồng bằng pháp vị, quí vị thật sự nếm được rồi, tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm bình đẳng 

hiện tiền, trí huệ cũng hiện tiền, quí vị được đại tự tại. Tâm từ mẫn hiện tiền, tâm thương 

yêu hiện tiền, nhìn thấy chúng sanh, gặp khổ nạn như ngày nay, quí vị sẽ lân mẫn và giúp 

đỡ họ. Dùng cách nào để giúp họ?   Dùng phương pháp nghiêm chỉnh tu tập để giúp họ, 

người khác không nhìn thấy quí vị tu hành chân chánh, khoa học ngày nay nói làn sóng 

của  quí  vị  không  ngừng  hướng  ra  ngoài  phát  đi,  sẽ  có  lợi  đối  với  họ.  Đạo  Phật  gọi  là 

phóng  quang,  quí  vị  thấy  hoa  sen  ở  thế  giới  cực  lạc  phóng  quang,  trong  hào  quang  có 

Tập 58  114

3 



Phật, Phật lại phóng quang. Ngày nay chúng ta học tập, ta cũng đang phóng quang. Tuy 

bản thân mình có chướng ngại nên không nhìn thấy, nhưng thật sự là đang phóng quang. 

Trong kinh đức Phật dạy, ý niệm của ta vừa khởi đã châu biến pháp giới rồi, trong Hoàn 

Nguyên Quán nói như vậy, lẽ nào lại nói sai? Ý niệm của chúng ta, bất luận vô tình hay 

cố  ý, đều  có  thể  xuất  sanh vô tận  và hàm  dung  không  hữu. Đây  là  tánh  đức không  thể 

nghĩ bàn. Quí vị có trí huệ, tự nhiên sẽ hiểu được dùng phương pháp nào để giúp những 

chúng sanh khổ nạn, giúp cho quả địa cầu này. 

Cuối cùng là câu tổng kết.  Khả kiến bổn kinh chánh hiển Hoa Nghiêm nhân đà la 

 võng trùng trùng vô tận sự sự vô ngại chi huyền môn. 

Câu kết này rất hay. Trong kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ ràng, kinh Vô Lượng Thọ 

cũng nói rất rõ ràng. Điều này nói lên kinh Vô Lượng Thọ và kinh Hoa Nghiêm bằng 

nhau. Cho nên người xưa nói rằng, kinh Vô Lượng Thọ là trung bổn Hoa Nghiêm, rất có 

lý chứ không phải tùy tiện nói như vậy đâu. Nếu như không thật sự viên mãn thông đạt 

kinh Vô Lượng Thọ, thì không thể nói ra những lời như vậy. Nói ra lời này là pháp thân 

Bồ Tát chứ chẳng phải hàng phàm phu. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





HẾT TẬP 58 



 

11 Tập 58 

44 



Tập 59 



Chuyển Ngữ: Tử Hà 



Biên Tập: Bình Minh 



Giảng Ngày: 16 Tháng 06 Năm 2010 





Địa Điểm:  Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

   





Các vị pháp sư, các vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 57, hàng thứ 7 từ dưới đếm lên. Đoạn thứ tám: thác sự hiển pháp 

sanh giải môn. 



 Do thượng chi trùng trùng vô tận, cố trần trần pháp pháp giai thị sự sự vô ngại 

 pháp giới. Cố khả nhậm tựu nhất trần nhất sự hiển thử pháp giới toàn thể. Như Đại Sớ 

 vân, lập tượng thụ tý độc mục giai đạo. 

  

Đến đây là một đoạn, đoạn trước nói về nhân đà la võng pháp giới môn, là nói đến 

sự trùng trùng vô tận, đây chính là khoa học mà trong kinh đề cập đến, nói cho ta biến 

chân tướng của vũ trụ, khiến chúng ta nhớ đến Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của quốc 

sư Hiền Thủ. Hoàn Nguyên Quán nói về hiển nhất thể, khởi nhị dụng, thị tam biến. Thị là 

giảng về ba loại châu biến. 



Tương tức tương nhập là nói về tất cả pháp, tất cả pháp tương tức tương nhập 

trùng trùng vô tận, đây chính là loại thứ hai trong ba loại châu biến: “xuất sanh vô tận”, 

là cảnh giới không thể nghĩ bàn, nhưng nó là chân tướng sự thật. Các nhà khoa học ngày 

nay tìm hiểu, không có cách nào nghiên cứu đến cảnh giới này, họ nghiên cứu đến tam tế 

tướng, vật chất từ đâu mà có, họ nghiên cứu đến chỗ này. Phát hiện ra nghiệp tướng, 

chuyển tướng, cảnh giới tướng của A Lại Da. Danh từ trong khoa học và danh từ Phật 

học không giống nhau, nhưng cùng nói về một thứ. Khoa học nói về năng lượng, năng 

lượng chính là nghiệp tướng. Nghiệp ở đây nghĩa là động, nghiệp là tạo tác cho nên nó 

có nghĩa là động. Cũng chính là hiện tượng ba động mà các nhà khoa học nói, ba động vô 

cùng vi tế.  Các nhà khoa học thời cận đại rất hứng thú với vấn đề này, đây là phát hiện 

mới. Ba là gì? Là làn sóng ý niệm, sức mạnh của ý niệm rất lớn, ý niệm thật sự có thể 

làm thay đổi vũ trụ, vũ trụ còn thay đổi được huống là sinh lý của chúng ta, thân thể, sinh 

lý đều có thể thay đổi. Thay đổi được là ý niệm, các nhà khoa học gọi ý niệm là tin tức, ở 

chỗ A Lại Da gọi là chuyển tướng, chuyển tướng cũng có nghĩa là kiến phần. Hiện tượng 

vật chất là cảnh giới tướng của A Lại Da, lượng tử lực học ngày nay nói về những thứ 

này, nhưng nhất trùng tương dung tương tức dễ hiểu, trùng trùng vô tận tương dung 

Tập 59  114

5 



tương tức thì rất khó hiểu. Điều này chỉ có ở trong Phật giáo đại thừa. Giới khoa học có 

thể hiểu được chuyện này chăng? Không dễ đâu, rất khó! Điều này trong thiền định thâm 

sâu mới thấy được. Trong kinh đức Phật thường dạy, công phu thiền định như thế nào 

mới có thể thấy được cảnh giới này? Trong kinh điển đại thừa đều nói rằng Bồ Tát Bát 

Địa. Từ đó cho thấy, bảy địa trước không thể thấy được, như chúng ta, cũng không thấy 

được, chỉ nghe nói thôi, trong kinh đức Phật nói cho chúng ta biết, ta biết được thông tin 

này. Muôn sự muôn vật trong vũ trụ này đều là tương dung tương nhập. Vì là tương dung 

tương nhập nên mới thật sự là một thể, không phải là một thể tưởng tượng, mà thật sự là 

một thể, chính là một sinh mạng thể cộng đồng. Do đó chúng ta khởi tâm động niệm, đức 

Thế Tôn nói “tâm hữu sở niệm”. Bất luận vô tình hay cố ý, tâm niệm này chính là ba loại 

châu biến. Thứ nhất năng lượng của nó châu biến pháp giới. Thứ hai xuất sanh vô tận. 

Thứ ba hàm dung không hữu. 



Trong kinh đưa ra ví dụ nhất trần, một vi trần. Nhất sự, một sự việc, bất cứ một sự 

việc nào. Trong một sự việc có thể nhìn thấy toàn thể pháp giới. Trong một vi trần có thể 

nhìn thấy bất cứ một sự việc nào. Cho nên người minh tâm kiến tánh sẽ thấy được, thấy 

được chân tướng sự thật, cũng chính là Thập Huyền Môn trong kinh Hoa Nghiêm, môn 

nào cũng nhập được. Nhập được một môn thì tất cả các môn khác đều nhập. Vì sao vậy? 

Bởi tương dung tương nhập, bất luận môn nào cũng có đủ mười môn khác, bất luận vào 

từ môn nào cũng thấy được tất cả. Một là tất cả, tất cả là một. Biết được muôn sự muôn 

vật trong vũ trụ với mình là một thể, thân thiết biết bao! 



Chúng tôi thường nói đến nền giáo dục luân lý, luân lý là nói về quan hệ. Kinh 

Hoa Nghiêm trong Phật giáo đại thừa nói về quan hệ, nói rất mật thiết. Chúng ta thấy 

trong kinh có ghi: “mười phương tam thế Phật, cộng đồng nhất pháp thân”. Tôi nghĩ rất 

nhiều người đã đọc qua câu kinh này, đều nhớ, rất quen thuộc. Nhưng có ai lãnh hội 

được không? Họ và mình thật sự là một pháp thân sao? Đúng vậy, không sai tí nào! Cảnh 

giới này không dễ lãnh hội được đâu. Mười phương ba đời Phật, ở trong đó có chúng ta. 

Ba đời Phật là nói về Phật quá khứ, Phật hiện tại, Phật vị lai. Chúng ta là Phật vị lai, 

trong tương lai đều sẽ thành Phật. Vì sao? Vì chúng ta có Phật tánh, hiện tại còn mê, mê 

thất tự tánh, sẽ có ngày giác ngộ, vấn đề này chỉ ở chỗ sớm hay muộn mà thôi, chắc chắn 

ta sẽ thành Phật. Sau khi thành Phật, chứng được Thập Huyền Môn, chứng được thanh 

tịnh pháp thân. Đến khi đó quí vị sẽ biết được, tất cả y chánh trang nghiêm trong pháp 

giới hư không giới và minh là một thể, gọi là pháp thân. 



Trên đây nói nhiều đoạn, đoạn này đại sư cho chúng ta biết: trần trần pháp pháp 

đều là sự sự vô ngại pháp giới. Nhất trần nhất mao, mao ở đây chỉ cho lỗ chân lông. 

Trong một vi trần một cọng lông đều có cả pháp giới. Thông thường chúng ta dùng sáu 

chữ để nói lên toàn thể,  gồm: tánh tướng, lý sự, nhân quả. Tánh là pháp tánh, trong Hoàn 

11 Tập 59 

46 



Nguyên Quán nói, “tự tánh thanh tịnh viên minh thể”. Tất cả mọi hiện tượng trong vũ 

trụ, đều từ thể này biến hiện ra. Thể ở đây không phải vật chất cũng chẳng phải tinh thần, 

nó không hề có bất cứ một hình tướng nào, nhưng nó năng sanh tất cả hiện tượng vật 

chất và hiện tượng tinh thần, năng sanh năng hiện. 



Vào triều đại nhà Đường, thiền tông có vị tên là đại sư Huệ Năng, vị tổ sư thứ sáu 

của thiền tông, người ta thường gọi ngài là Lục Tổ Huệ Năng. Ngài đã kiến tánh, ngài 

đốn ngộ, chứ không phải tiệm ngộ. Ngài là người không biết chữ, mới 24 tuổi, còn rất 

trẻ, khi ngài khai ngộ mới có 24 tuổi. Ngài đã thị hiện và chứng minh cho chúng ta biết, 

phàm phu thành Phật chỉ trong một niệm, một niệm giác ngộ phàm phu thành Phật, một 

niệm mê Phật thành phàm phu. Chỉ trong một niệm thôi. Một niệm này là một niệm như 

thế nào chúng ta không biết được, không thể lãnh hội được. Đã nhiều năm rồi chúng ta 

tìm tòi trong kinh giáo, thấy trong kinh có dạy. Ngày xưa thấy kinh Nhân Vương, bộ 

kinh này hàng đệ tử Phật ở Đài Loan đều biết đến, bởi mỗi năm Phật giáo tổ chức một 

lần pháp hội Nhân Vương Hộ Quốc Tức Tai, pháp hội này chủ yếu đọc tụng kinh Nhân 

Vương, pháp hội kéo dài bảy ngày, mọi người đều biết. Trong kinh Nhân Vương đức 

Phật có dạy, nguồn gốc của vũ trụ là nhất thời đốn hiện. Khi nào vậy? Trong đại thừa 

giáo thường nói: “nhất niệm bất giác mà có vô minh”, một niệm bất giác gọi là vô minh. 

Vô minh là gì? Vô minh chính là năng lượng mà giới khoa học ngày nay nói, cái này 

xuất hiện, bất giác là nó xuất hiện, nếu giác thì nó không xuất hiện. Khi không xuất hiện 

gọi đó là chân tâm. Các vị đều biết chân tâm miên viễn bất động, chân tâm không có hình 

tướng, không phải vật chất cũng chẳng phải tinh thần. Chân tâm ở đâu? Không nơi nào 

chẳng có, không lúc nào chẳng hiện. Quí vị không cách nào có thể rời xa chân tâm, rời 

chân tâm thì không còn gì nữa, ngay cả hư không cũng là chân tâm biến hiện ra.  Chân 

tâm ở đâu? Chân tâm ở ngay trước mắt, bởi nó chẳng phải là không, không thể gọi nó là 

không, cho nên lục căn không duyên tới được. Ở trước mặt mà mắt không thấy, tai không 

nghe được, tay không đụng được, tâm nghĩ không đến, nhưng nó có. Nếu nó không có thì 

chẳng có gì hết. Đạo Phật gọi đó là tự tánh, là chân tâm, là pháp tánh, là đệ nhất nghĩa, 

rất nhiều danh từ. Đối với việc này Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đã nói đến mấy chục 

danh từ. Vì sao nói nhiều như vậy?  Đây là thiện xảo trong việc dạy học. Dạy ta điều gì? 

Dạy ta không nên chấp trước vào danh tự, nếu chấp trước danh từ là sai lầm, hoàn toàn 

sai lầm, nó không có danh tự. Giống như trong Đạo Đức Kinh Lão tử nói: “danh khả 

danh phi thường danh”, bất đắc dĩ giả lập một danh từ cho nó, vốn không có danh từ, nói 

nó tên gì là sai lầm đấy, nó không có danh từ. Cho nên Bồ Tát Mã Minh dạy chúng ta 

nghe kinh học giáo, không nên chấp trước tướng danh tự, tất cả danh từ thuật ngữ đều là 

giả thiết, vì phương tiện dạy học, phải từ danh tự lãnh hội ý nghĩa của nó, như thế mới 

đúng. Không nên chấp trước danh từ, vì danh từ là giả. Chấp trước danh từ thì không thể 

thấy được chân tánh, vĩnh viễn không lãnh hội được chân thật nghĩa mà đức Phật đã nói. 

Tập 59  114

7 



Phải lìa tướng danh tự mới có thể lãnh hội được chân thật nghĩa. Đức Phật dạy điều gì? 

Ngài Huệ Năng kiến tánh rồi, bèn thưa lại với thầy mình, điều này rất quan trọng. Thầy 

thấy tánh rồi, tánh như thế nào? Nói tôi nghe thử,  nói được không? Nói không được, nói 

không được nhưng miêu tả được. Ngài nói: “hà kỳ tự tánh”, câu này nếu dùng cách nói 

ngày nay nghĩa là không thể tưởng tượng được tự tánh, “vốn tự thanh tịnh” , hiện tượng 

thứ nhất là thanh tịnh, chưa bao giờ bị nhiễm ô, quá khứ chưa từng bị nhiễm ô, hiện tại 

cũng không bị nhiễm ô, chắc chắn không bị nhiễm ô. Điều thứ nhất là như vậy. Thứ hai 

nó không sanh diệt, “vốn không sanh diệt”, không có sanh diệt, là vĩnh hằng, là tồn tại. 

Tồn tại nhưng chúng ta không nhìn thấy, không đụng được, cũng không thể tưởng tượng 

ra. Câu thứ ba là “vốn tự đầy đủ”, nó không có gì hết, nhưng cũng có thể nói là có tất cả, 

không thiếu điều gì, nhưng nó không hiện tiền, điều này rất khó hiểu, cho nên có duyên 

thì nó năng hiện. Cái gì là duyên của nó? Một niệm bất giác chính là duyên. Danh từ một 

niệm bất giác này trong Phật pháp cũng rất nhiều, thông thường chúng ta thấy nó có tên 

là vô thỉ vô minh. Ý nghĩa của hai chữ vô thỉ này, không nên nghĩ quá huyền, nghĩ huyền 

là sai đấy. Nó có nghĩa là gì? Là không có bắt đầu, cũng có nghĩa là không có nguyên 

nhân, không có bắt đầu, một niệm vọng động. Điều này rất huyền, vô cùng khó hiểu. Sao 

lại khởi lên một ý niệm? Ý niệm này là vô ý, thực tế mà nói vô tình hay cố ý đều không 

đúng, đối diện với vô ý còn có hữu ý, nó không phải hai thứ này, nhưng nó động, là một 

hiện tượng ba động cực kỳ vi tế, hiện tượng này vừa động, từ thể khởi dụng, nghĩa là từ 

tự tánh, tự tánh là bản thể. Quí vị xem, nó vốn tự đầy đủ. Hiện ra tướng gì? Hiện ra tướng 

của A Lại Da. A Lại Da là vọng tâm, tự tánh là chân tâm, từ chân tâm hiện ra vọng tâm. 

Ai biến ra vũ trụ này? Vọng tâm biến ra. Vọng tâm biến cách nào? Vọng tâm phải có thể. 

Nếu trong thể này thật sự không có gì hết, thì vọng tâm làm sao biến ra được? Cho nên 

trong thể này có đầy đủ, không thiếu thứ gì, chỉ cần động là nó hiện hình. Trong kinh đức 

Phật thường lấy nước làm ví dụ, tự tánh ví như nước, khi mặt nước yên. Động là gì? 

Động là sóng, động khởi sóng, khởi lên hiện tượng sóng, đó là vọng tâm, sóng vẫn là 

nước, là tự tánh. Khởi lên làn sóng này, sóng này chính là “năng sanh vạn pháp”. Tuy 

sanh vạn pháp nhưng tự tánh vẫn như như bất động, tự tánh không hề động. Đại sư Huệ 

Năng nói: “vốn không dao động”. Từ đó cho thấy, hiện tượng ba động này, hiện tượng ba 

động vô thỉ vô minh này, là giả chẳng phải chân. Chân tâm chưa bao giờ động, vừa động 

là khởi lên vọng tâm, vọng tâm này chính là ba thứ mà các nhà lượng tử lực học ngày 

nay thấy được, đó là hiện tượng năng lượng, hiện tượng tin tức, hiện tượng vật chất, ba 

thứ này xuất hiện. Trong giáo pháp đại thừa gọi là tam tế tướng của A Lại Da. Khi tam tế 

tướng này xuất hiện đó là một niệm. Bồ Tát Di Lặc có nói, ngài nói rất hay, rất rõ ràng. 

Thời gian của một niệm này rất ngăn, không dài, ngắn đến mức nào chúng ta không thể 

lãnh hội được. Trong kinh Bồ Tát Di Lặc nói rằng, trong một khảy móng tay, một khảy 

móng tay có bao nhiêu niệm? có 320 triệu niệm, nói cách khác, thời gian của một niệm 

trong khảy móng tay, là một phần trong 320 triệu, không phải là giây, một giây khảy 

11 Tập 59 

48 



móng tay được 4 lần, chắc còn có người khảy nhanh hơn tôi nữa, tôi tin có thể khảy được 

năm lần. Nếu khảy được năm lần, vậy trong một giây có bao nhiêu niệm? 1600 triệu, một 

niệm nghĩa là một phần trong 1600 giây, không thể tưởng tượng được, nó quá nhanh. 

Cho nên Phật nói về vấn đề này gọi là bất sanh bất diệt. Quí vị nên biết, nếu không có 

hiện tượng này, mà nói bất sanh bất diệt chẳng phải là nói suông sao? Nó thật sự có sanh 

diệt, sao nói nó bất sanh bất diệt?  Nói nó diệt, nó lại sanh, nói nó sanh nó lại diệt. Có thể 

nói rằng sanh diệt đồng thời, nhưng nên nhớ, trong ý niệm này có đầy đủ tam tế tướng, 

nghĩa là tam tế tướng của A Lại Da. Có nghiệp tướng, nghĩa là ba động, từ ba động này 

mà có hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần. “Niệm niệm thành hình, hình giai hữu 

thức”. Thức là thọ tưởng hành thức, là hiện tượng tinh thần. Cho nên vật chất và tinh 

thần đồng thời phát sanh. A Lại Da chính là chúng ta, là bản thân chúng ta, gọi nó là bổn 

thức, bổn nhân của mình. Khi mê, người xưa gọi là linh hồn, cái này, thân chúng ta có 

sanh diệt, nhưng nó không sanh diệt, thức không sanh diệt. Trong kinh Phật, thêm vào 

một chữ Thần, gọi là thần thức, đó là chúng ta. 



Phạm vi của A Lại Da rất lớn, ngày nay từ Thập Huyền Môn mà ta biết được, bởi 

nó tương dung tương tức, nó cùng pháp giới là một thể, thật sự giống như tấm lưới, cùng 

ở một chỗ. Cho nên thật sự hiểu rõ đạo lý này rồi, chúng ta sẽ biết được ý niệm của mình, 

ý niệm chính là tin tức. Bất luận vô tình hay cố ý, nó cùng với tất cả hiện tượng trong 

biến pháp giới hư không giới, đều hỗ thông với nhau, giống như điện lưới vậy, vừa tiếp 

cận là động hết. Nhổ một cọng tóc mà động toàn thân, các nhà khoa học lượng tử rất 

hứng thú đối với việc này, họ đang nghiên cứu vấn đề này. Bởi thông nên nó khống chế 

được vật chất, sự biến hóa của vật chất, đó không phải việc của tánh mà là của thức. Cho 

nên đại thừa giáo có dạy: “duy tâm sở hiện”, tâm là chân tâm, chân tâm năng hiện, năng 

sanh năng hiện, không năng biến, nó bất biến, thức thì biến , cho nên tâm hiện thức biến. 

Thức biến ra mười pháp giới y chánh trang nghiêm, thức biến đấy. Tướng do chân tâm 

hiện ra, chính là Thật Báo Trang Nghiêm độ của chư Phật Như Lai. Chúng sanh trong 

Thật Báo độ này, chẳng những chư Phật Bồ Tát mà có con người, trong Thật Báo độ 

cũng có hoa cỏ cây cối, sơn hà đại địa. Nó sanh cách nào? Hóa sanh ra, tất cả đều do biến 

hóa, không có hiện tượng sanh trưởng. Sinh vật ở thế giới của chúng ta đây có thể chia 

làm mấy loại, gọi là noãn, thai, thấp, hóa, noãn sanh, thai sanh, thấp sanh, hóa sanh, như 

hiện tượng hoa cỏ cây cối, hiện tượng sơn hà đại địa. Cho nên hiện tượng trong Thật Báo 

độ,  như con người, hoa cỏ cây cối, sơn hà đại địa, đều vĩnh hằng bất biến. Không có 

hiện tượng con người từ nhỏ lớn lên, họ do biến hóa, là vĩnh hằng bất biến, cũng không 

có hiện tượng già nua, gọi là trường sinh bất lão, thiệt  có đó, không giả đâu. Con người 

ở Thật Báo độ ai ai cũng trường sanh bất lão. 



Chúng ta học Phật, mục tiêu của mình, là hy vọng sanh về Thật Báo Trang 

Nghiêm độ. Thật sự có thể sanh về được nơi đó không? Thật sự có thể. Điều kiện gì để 

Tập 59  114

9 



sanh về nơi đó? Chỉ cần buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, là sanh về Thật Báo 

độ. Thật Báo độ mới thật sự là cố hương , mới thật sự là quê mình. Ngày nay chúng ta 

thành kẻ lang thang bên ngoài, chịu luân hồi trong lục đạo, khổ không nói hết. Nguyên 

nhân gì? Chính là do ta có phân biệt chấp trước. trong Thật Báo độ không có phân biệt 

chấp trước, có khởi tâm động niệm, sự khởi tâm động niệm đó chúng ta không tưởng 

tượng được, chúng ta không tưởng tượng ra. Đó là gì? Đó gọi là vô thỉ vô minh. Từ vô 

thỉ vô minh hiện ra cảnh giới gọi là Thật Báo độ, cho nên sự khởi tâm động niệm đó quá 

vi tế, chúng ta không thể nhận ra. Sự ba động vi tế này, ba động đầu tiên đó, chỉ có địa vị 

Bát Địa trở lên mới thấy được, Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác. Năm 

địa vị Bồ Tát này họ thấy được. trước Thất Địa công phu định lực chưa đủ, không thấy 

được chân tướng sự thật. Không thấy được chân tướng sự thật, nhưng họ cũng đến ở nơi 

đó. Trong kinh Hoa Nghiêm, bậc Sơ Trụ trở lên, 41 vị pháp thân đại sỹ. Từ đó cho thấy, 

trong Thật Báo độ thông minh trí huệ có khác, 41 vị pháp thân đại sỹ ở cùng nhau, nhưng 

rốt cuộc Thật Báo độ như thế nào, hàng Bồ Tát ở năm địa vị cao nhất biết rất rõ, họ thông 

minh, hoàn toàn hiểu hết, còn những vị khác không hiểu được. Cho nên Bồ Tát trong 

Thật Báo độ, còn phải học, phải tu. Nhưng cách học và tu của họ hoàn toàn không giống 

với chúng ta. Họ không cần diễn giảng, vậy học cách nào?  Tục ngữ ngày nay có câu: nói 

bằng tâm linh, đại khái là như vậy, không có biên tế, nói bằng tâm linh, từ từ nâng cao 

cảnh giới của mình, hóa giải tập khí vô thỉ vô minh. Tập khí hoàn toàn hóa giải rồi, trở về 

Thường Tịch Quang, trở về Thường Tịch Quang thì không còn gì nữa. Cho nên giới khoa 

học ngày nay, họ có một vấn đề rất nghi hoặc. Chúng tôi đọc nhiều bài nghiên cứu của 

các nhà khoa học. Họ nói khoa học ngày nay có thể lý giải được, thấy được vũ trụ, trên 

thực tế vũ trụ chỉ còn lại 10%, 90% của vũ trụ không thấy nữa, không biết nó đã đi đâu. 

Có phải nó đã trờ về Thường Tịch Quang chăng? Trở về Thường Tịch Quang, không hề 

có dấu vết gì. Nó từ Thường Tịch Quang ra, sau đó lại trờ về Thường Tịch Quang. Trong 

kinh Phật có giải thích như vậy. Trở về Thường Tịch Quang, thật sự không có dấu vết gì, 

có khởi tác dụng được chăng? Chúng tôi tin nó khởi tác dụng. vì sao vậy? Bởi chúng 

sanh có cảm, nó sẽ có ứng. Chúng sanh cảm, tuy Thường Tịch Quang bất động, nhưng 

chúng sanh cảm khiến nó khởi động, cho nên có ứng. Vì sao có ứng? Vì trong tự tánh 

vốn đầy đủ đức tướng trí huệ. Tướng là hiện tượng vật chất, trí huệ là kiến văn giác tri, 

cho nên nó có trí huệ, có đức, có tướng, có đầy đủ hết, chỉ là không hiển thôi, giống như 

nước vậy. Nước có sóng không? Có sóng, nhưng khi không có gió thì không hiển sóng, 

có gió nghĩa là có duyên , nó sẽ khởi ba, khởi sóng, khởi lên sóng lớn. Khi không có gió, 

chẳng hề có sóng. Cho nên chúng ta mới biết được, chư Phật Bồ Tát cảm ứng, đức Phật 

A Di Đà ở thế giới tây phương cực lạc hiện tiền, có phải ngài từ thế giới tây phương cực 

lại đến không? Không phải, ngài hiện thân ngay trước mặt. Vì sao vậy? Vì tương tức 

tương nhập. Ở trong cảnh giới đó, không có cái gọi là thời gian và không gian. Không có 

11 Tập 59 

50 



thời gian là chẳng có trước sau,  không có quá khứ vị lai, cho nên ở ngay đây. Không có 

không gian là chẳng có cự ly, hiện hình ở đâu? Hiện hình ở ngay đây. 

Chúng tôi gặp một việc, đây là thầy hiệu trưởng của tôi, thời chiến tranh tôi học ở 

Quí Châu, thầy Châu Bang Đạo hiệu trưởng trường quốc lập đệ tam trung học, vợ thầy 

chúng tôi gọi là Châu sư mẫu, bà ấy gặp một chuyện rất kỳ lạ, sau khi chiến tranh thắng 

lợi, trở về Nam Kinh, căn nhà ở Nam Kinh rất lớn, mặt trước mặt sau đều có vườn, muốn 

bước vào trong phải đi qua ba lớp cửa, cửa lớn rồi tới vườn, trong đó còn hai lớp cửa 

nữa, bước vào lớp cửa thứ ba mới đến phòng khách 

, sau phòng khách là phòng ở 

của họ. Một hôm, Châu sư mẫu gặp một người xuất gia, gặp ở đâu? Gặp trong nhà bà ấy, 

vị xuất gia này đến đó hóa duyên. Sư mẫu hỏi thầy từ đâu tới? Từ Cửu Hoa Sơn. Sư mẫu 

hỏi thầy cần gì? Người đó nói cần năm cân dầu đốt. Khi đó sư mẫu chưa học Phật nên 

không cúng dường vị này. Không cúng dường nên vị xuất gia này bèn ra đi. Sau khi vị 

này đi rồi, sư mẫu phát hiện ra một việc kỳ lạ, ba lớp cửa đều không mở, sao vị này có 

thể vào trong được? khi ra cũng không ai mở cửa cho vị này , sao ra được? Lúc này mới 

phát hiện ra chuyện kỳ lạ đó, sự việc này trong lòng luôn mang nỗi hoài nghi. Sau này 

sống ở Đài Trung, quen biết thầy Lý, đem sự việc này kể lại cho thầy Lý nghe. Thầy Lý 

nói, đó là Bồ Tát Địa Tạng, bà đã có duyên với ngài. Sư mẫu vô cùng hối hận vì đã 

không cúng dường năm ký dầu đốt cho ngài. Đó là gì? Là ở ngay đây, không có thời gian 

không gian. Khi đó sư mẫu không cảm nhận được, sự việc qua rồi, mới thấy việc này kỳ 

lạ, ba lớp cửa không mở, vị đó đã đi đâu? Rõ ràng thấy ngài đến, còn nói chuyện với ngài 

nữa, nói đi là lập tức biến mất. Từ đó chúng ta hiểu được, “đương xứ xuất sanh, tùy xứ 

diệt tận”. đây là sự thật. 

Bồ Tát thị hiện cho chúng ta thấy, bản thân mình có phải hiện tượng này không? 

Cũng là hiện tượng này mà không biết. Nếu quí vị thật sự lãnh hội được trong kinh nói 

một khảy móng tay có 320 triệu niệm. Khoa học lượng tử ngày nay cho ta biết, hiện 

tượng vật chất là gì? Là sự tích lũy của ý niệm, sinh ra hiện tượng liên tục. Tần suất ba 

động của ý niệm không giống nhau. Ba động chậm biến thành đá, thành khoáng vật, tần 

suất chấn động nhanh một chút biến thành thực vật, thành động vật, nhanh nhất như ti vi, 

điện thoại di động vân vân, ba động của nó rất nhanh. Ngoài ba động ra, không có cái gọi 

là vật chất. Nói cách khác, có thể đem vật chất phân giải trở lại ba động. Cách nói này và 

những điều trong Hoàn Nguyên Quán nói, nhất niệm châu biến pháp giới, xuất sanh vô 

tận, hàm dung không hữu, rất gần. Hiện tượng này là thật, không phải giả, ở ngay trước 

mắt. 

Chúng ta hiểu được chân tướng sự thật này rồi, tuy không bằng chư Phật Bồ Tát, 

các ngài đã thân chứng, còn chúng ta chưa chứng đắc, chỉ nghe đức Phật nói thôi, nhưng 

đối với lời Phật dạy ta thâm tín không nghi ngờ. Trong kinh Kim Cang đức Phật dạy rất 

Tập 59  115

1 



hay: “Như Lai thị chân ngữ giả, như ngữ giả”, “chân” nghĩa là tuyệt đối không nói dối, 

“như” nghĩa là giảng đến chỗ rất hay, không tăng không giảm. Sự thật như thế nào, ngài 

nói đúng như thế ấy, không thêm không bớt tí nào, gọi là như ngữ. Chúng ta tin tưởng lời 

đức Phật dạy, trong cuộc sống sinh hoạt hàng ngày, từ từ thể nghiệm, đó mới là chân 

chánh học Phật. Ngày nay chẳng phải chúng ta nói tu Lục Hòa Kính đó sao? Điều thứ 

nhất trong Lục Hòa Kính là Kiến Hòa Đồng Giải, rất quan trọng, đây là căn cứ lý luận 

hòa mục, chúng ta hiểu rõ được chân tướng sự thật, vũ trụ với mình là một thể, tất cả 

chúng sanh và mình là một thể. Ta có nên hòa hay không? Thu nhỏ vũ trụ lại, như thân 

của chúng ta, vậy ta là gì? Ta là một tế bào trong cơ thể, nhỏ nữa là một nguyên tử, một 

lạp tử. Giới khoa học biết thân này có bao nhiêu lạp tử, họ có số liệu, kiểm tra xem trên 

thân có bao nhiêu nguyên tử, điện tử, lạp tử, trên thân có bao nhiêu? Cứ như thế chất 

thành một hiện tượng thân thể này. Mỗi nguyên tử, mỗi lạp tử, đều là một bộ phận trong 

cơ thể này, cùng thành tựu một thân thể, hiện tượng này liên quan mật thiết với nhau, 

giống như tấm lưới vậy, thông hết với nhau, gọi là nhất thể quán. Chúng ta không trân 

trọng tấm thân này được chăng? Không trân trọng từng lỗ chân lông trên cơ thể, từng 

phân tử, từng nguyên tử, điện tử được chăng? Tuy những thứ này, luôn luôn thay cũ đổi 

mới. Giới khoa học cho chúng ta biết chu kỳ thay cũ đổi mới là 7 năm. Hiện tượng này 

chúng ta suy nghĩ kỹ thấy nó bình thường. Vì sao vậy? Lạp tử cơ bản nhất, lượng tử nói 

là lượng tử quần, lượng tử quần là tiểu quang tử, thời gian tồn tại của nó rất ngắn, ngắn 

vô cùng, nhưng mỗi cái liên tiếp với nhau, tích lũy thành hiện tượng vật chất. Vũ trụ này 

do những thứ đó hợp thành. Cho nên chúng ta biết được là một thể. Trong kinh đức Phật 

dạy: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, đối với người ta phải tôn trọng, phải kính mến, tôn 

trọng mọi người, nghĩa là tôn trọng tự tánh của ta. Hoa cỏ cây cối, cũng là một thể cộng 

đồng của chúng ta, năng lượng, tin tức, vật chất hoàn toàn tương đồng, sơn hà đại địa 

cũng tương đồng. Trong vũ trụ, đạo Phật nói y chánh trang nghiêm trong mười pháp giới, 

không tìm thấy một vật gì độc lập riêng biệt, không liên quan đến mình, tìm không ra. 

Cũng có thể nói rằng,  không có vật gì ngoài thể của chúng ta, tất cả và mình là một thể, 

quí vị nghĩ xem chúng ta có nên kính mến không? Người xưa nói là hiếu thuận.  Nói về 

hai chữ “hiếu kính”, hai chữ này là cội rễ, cội rễ của đức. Hiếu đối với cha mẹ, kính đối 

với thầy giáo. “hiếu thân tôn sư” là cội rễ của mọi đức hạnh. Hiểu được đạo lý này rồi, sẽ 

mở rộng hiếu kính ra. Đem sự hiếu cha mẹ, kính thầy giáo của mình triển khai ra chính là 

hiếu kính biến pháp giới hư không giới, đây là hạnh của Bồ Tát Phổ Hiền. Bồ Tát Phổ 

Hiền không giống các vị Bồ Tát khác, cho nên trong Đại Kinh đức Phật dạy: Bồ Tát 

không tu hạnh Phổ Hiền thì chẳng thể thành Phật, có nghĩa là không tu hạnh Phổ Hiền thì 

không thể thấy tánh. Hạnh Phổ Hiền có mười điều. Cảnh giới của ngài là gì? Là biến 

pháp giới hư không giới. Đối tượng của ngài chính là trùng trùng vô tận mà trong môn 

này nói. “lễ kính chư Phật”, chư Phật ở đây chẳng những riêng hàng hữu tình chúng 

sanh. Kinh Hoa Nghiêm nói: “tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”. Vô tình là hoa cỏ 

11 Tập 59 

52 



cây cối, sơn hà đại địa, hiện tượng tự nhiên, thuộc về loài vô tình, cùng loài hữu tình 

đồng viên chủng trí. Là một chẳng phải hai, cùng với vũ trụ là một thể. Chúng ta hiếu 

tâm kính ý, đối với biến pháp giới hư không giới không hề sai biệt, đối với cha mẹ như 

thế nào, đối với tất cả mọi người đều như vậy, đối với thầy giáo như thế nào, đối với 

chúng sanh cũng như vậy, không thể có sự sai khác. Có phân biệt thì không phải là Bồ 

Tát Phổ Hiền rồi. Đối với con người như vậy, đối với con kiến con muỗi cũng như vậy, 

đối với hoa cỏ cây cối cũng như vậy, đối với sơn hà đại địa cũng như vậy. Đây gọi là Bồ 

Tát Phổ Hiền. Vì sao ngài làm được? Bời ngài biết tất cả là một thể, cảnh giới ngài thân 

chứng. Tuy chúng ta chưa chứng được cảnh giới này, nhưng trong kinh điển đại thừa, 

chư Phật Như Lai khai thị , nói cho ta biết chân tướng sự thật này. Ngày nay chúng ta 

phải sửa đổi tâm mình, chỉnh đốn lại những khái niệm sai lầm ngày xưa. Theo truyền 

thống ngày xưa mà nói, truyền thống ngày xưa nói về Ngũ Luân, trong kinh điển đại thừa 

nói về Thập Huyền Môn. Ngũ Luân nói đến chỗ cứu cánh viên mãn, quan hệ vô cùng 

mật thiết! Hiếu tâm của chúng ta mới đạt đến chỗ cứu cánh. Phu tử hữu thân là thân yêu, 

quân thần hữu nghĩa là đạo nghĩa, đều có thể đạt đến chỗ cứu cánh viên mãn. Mở rộng ra 

là Ngũ Thường: nhân nghĩa lễ trí tín. Tứ Duy: Lễ nghĩa liêm sỉ. Bát Đức: Trung hiếu 

nhân ái tín nghĩa hòa bình.  Những điều truyền thống của người xưa chỉ có bấy nhiêu đó 

thôi. Mỗi chữ mỗi điều, cảnh giới của nó đều là biến pháp giới hư không giới, con người 

thật sự giác ngộ. Ngày nay chúng ta gọi là từ trường, người xưa gọi là không khí, bầu 

không khí đó rất tốt, đều là chánh khí, đều là tánh đức, đầy đủ cái này chính là cảnh giới 

của chư Phật Bồ Tát, ít nhất là cảnh giới của cõi trời. Tất cả tà khí của yêu ma quỷ quái, 

không thể xâm nhập được, tự nhiên là không có. Tà khí của yêu ma quỷ quái tương phản 

với chánh khí, tà không thắng chánh. Tự nhiên nó ẩn đi, không dám hiện ra. 

Chúng ta thấy xã hội ngày nay toàn là tà ác, từ trường của xã hội này không tốt, 

khiến cho con người sống trên thế gian này cảm thấy không an toàn, tâm không thể định 

được, luôn luôn thấy bất an, đó chính là từ trường không tốt. Nguyên nhân gì? Chúng ta 

đã làm mất đi chánh khí. Tâm chúng ta như thế nào? Tâm ta tự tư tự lợi, tổn người lợi 

mình, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, tham sân si mạn. Tập khí này quá dày, là tập 

khí xấu, hoàn toàn trái ngược với tánh đức. 

Nếu có một số ít người, thậm chí là một người, là chánh khí, như Phật pháp nói, 

nơi họ ở, từ trường của phạm vi nhỏ này chắc chắn có khác. Tôi thấy từ trường của 

Chương Gia đại sư có khác, từ trường của Lý Bính Nam lão cư sỹ có khác, nhất là 

Chương Gia đại sư. Khi đại sư còn tại thế, nơi ngài ở là một căn phòng kiểu Nhật Bản, 

trước sau đều có vườn. Bước vào vườn của ngài, là cảm nhận ra ngay bầu không khí 

khác. Cảm thấy nơi đó hài hòa, an tường. Ngồi với đại sư, tuy không nói lời nào nhưng 

chẳng muốn đi. Vì sao? Vì muốn hưởng thụ từ trường của ngài. Từ trường đó từ đâu mà 

Tập 59  115

3 



có? Từ tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. Kinh Vô Lượng Thọ gọi là từ 

trường của Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác. Ngồi ở đó quí vị sẽ sanh tâm hoan hỷ. 

Trong Luận Ngữ Khổng phu tử nói: “học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”, hỷ 

duyệt đấy! Sự hỷ duyệt đó không phải đến từ bên ngoài, cảm nhận được đức hạnh của 

bậc cao nhân, quí vị cảm nhận được. “học nhi thời tập chi” , ngày nay chúng ta nói học 

Phật, học Nho, học Đạo, mấy câu này mọi người đều đọc được, giảng được, nhưng chưa 

thực hành được. Hỏi quí vị, học điều gì? Điều này chẳng thể không biết, pháp của thế và 

xuất thế gian cũng có liên quan mật thiết với nhau, giống như mắt lưới vậy, chẳng có 

pháp nào không liên kết với nhau. Chánh và tà cũng liên kết với nhau. Ý niệm bất thiện 

khiến thiện biến thành tà pháp, cho nên dạy học vô cùng quan trọng. Dạy học là sao? Là 

đưa tà trở về chánh, chỉ có thế mà thôi, chuyển ác thành thiện, chuyển tà thành chánh, 

chuyển mê thành ngộ. Nền giáo dục mấy ngàn năm rồi, chỉ làm một việc như vậy, cho 

nên học là học luân lý, Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức. Mấy ngàn năm rồi, người xưa đã 

trước tác rất nhiều, thời Càn Long thu thập thành một bộ Tứ Khố Toàn Thư. Trong Tứ 

Khố Toàn Thư giảng về điều gì? Không rời học thuật truyền thống, có nghĩa là không rời 

Ngũ Luân, Ngũ Thường, Tứ Duy, Bát Đức, rời điều này là tà giáo, không rời những điều 

này là chánh giáo. Tà chánh được phân ra từ đây. 

Tập có nghĩa là làm được, đem những điều đã học được thực hành trong cuộc sống 

hàng ngày, thực hành trong công việc, bất luận làm nghề gì, thực hành trong cách đối 

nhân xử thế, đó chính là bậc thánh hiền quân tử. Qúi vị đã làm được một cách viên mãn, 

chẳng những thực hành được sự mà lý cũng tương ưng, lý sự không hai, là bậc thánh 

nhân. Nếu lý không thấu triệt, chỉ biết một bộ phận chứ không thấu triệt, thực hành được 

sự là hiền nhân. Không hiểu lý nhưng hoàn toàn làm được sự là bậc quân tử. “Bất diệc 

duyệt hồ” đó là vui, đều có thể đạt được bất diệc duyệt hồ. Sự đạt được sâu cạn khác 

nhau. Quân tử đạt được hỷ duyệt, không bằng bậc hiền nhân, hỷ duyệt bậc hiền nhân đạt 

được không bằng bậc thánh nhân, trình độ không tương đồng. 

Ba nền tảng văn hóa truyền thống, mọi người đều thừa nhận, thực hành được Đệ 

Tử Quy của đạo Nho, học Thái Thượng Cảm Ứng Thiên của nhà Đạo. Vì sao? Vì giáo 

dục nhân quả.  Trong đạo Phật có Ấn Quang đại thời cận đại, trong giới Phật giáo thời 

cận đại, mọi người đều ngưỡng mộ, tôn trọng ngài. Suốt cuộc đời ngài đặc biệt thúc đẩy 

việc giáo dục nhân quả. Chỉ định ba cuốn sách người học Phật chẳng thể không đọc. Ba 

cuốn sách đó là: Liễu Phàm Tứ Huấn, Cảm Ứng Thiên Hội Biến, An Sỹ Toàn Thư. Một 

đời ngài cật lực tuyên dương. Vì sao? Ngài dạy, đây là Ngài dùng lời nói của Châu An 

Sỹ: “nhân nhân tín nhân quả, thiên hạ đại trị chi đạo dã, nhân nhân bất tín nhân quả, thiên 

hạ đại loạn chi đạo dã”. Vào thời ngài Ấn Quang đại sư, đã thấy được hiện tượng loạn 

của xã hội. Dùng cái gì để cứu? Dùng nhân quả! Luân lý đạo đức không thể cứu được. Vì 

11 Tập 59 

54 



sao? Vì chẳng phải không có người hiểu được luân lý đạo đức, nhưng nếu  hiện ra cảnh 

giới cao danh, trọng lợi, tâm họ sẽ thay đổi, không thắng được sự cám dỗ. Nhưng người 

hiểu được nhân quả họ sẽ sợ, những vinh dự và lợi dưỡng đạt được trước mắt, hưởng thụ 

được mấy ngày? Lai sanh phải làm sao? Nghĩ đến vấn đề này thì họ không dám nhận, 

không phải của mình nhất định không nhận, họ sẽ không tham danh trục lợi. Cho nên 

người xưa nói rất hay, có tu dưỡng luân lý đạo đức, người này sỉ ư tác ác, nghĩa là họ 

không làm ác, vì sao? Vì họ biết hổ thẹn, lễ nghĩa liêm sỉ, biết hổ thẹn nên không làm. 

Người hiểu được nhân quả không dám làm ác. Vì sao? Vì đằng sau có quả báo. Ở hành 

môn học tập Thập Thiện Nghiệp Đạo, mới thật sự đạt được viên mãn. Thập Thiện 

Nghiệp đạo chỉ có mười điều, quí vị nên biết, triển khai mười điều này ra là gì? Trong Đệ 

Tử Quy có 113 việc, đều không rời mười điều này. Mỗi câu mỗi chữ trong Cảm Ứng 

Thiên, cũng không rời mười điều này. Tiểu thừa triển khai ra là ba ngàn oai nghi. Quí vị 

xem, mười điều biến thành ba ngàn điều. Bồ Tát đại thừa càng nhiều hơn nữa, biến mười 

điều này thành tám vạn bốn ngàn tế hạnh. Làm được tám vạn bốn ngàn điều này là ai? Là 

Phật đấy. Trong đại thừa giáo nói chư Phật Như Lai, pháp thân đại sỹ, các ngài đã làm 

được, không tìm thấy một khuyết điểm nào trong ngôn ngữ tạo tác, khởi tâm động niệm 

của họ. Chúng ta dùng một câu để miêu tả là thuần tịnh thuần thiện, đây là học đấy! Thật 

sự học như thế mới có pháp hỷ. “Học nhi thời tập chi” mới có hỷ duyệt, trong giáo pháp 

đại thừa gọi là pháp hỷ sung mãn. Sự hoan hỷ này không phải đến từ bên ngoài, mà từ tự 

tánh lưu xuất ra, pháp hỷ này là từ trường thù thắng nhất. Đối với con người mà nói, đây 

là dinh dưỡng tốt nhất. Ngạn ngữ có câu: “ nhân phùng hỷ sự tinh thần sảng”, từ sáng 

đến tối hoan hỷ, sao có thể bệnh được? Cho thấy người này không ưu tư, không phiền 

não, ngày nay nói không bị áp lực. Vì sao? Vì người đó vô ngã, cho nên cũng không có 

đối lập. Trong tâm họ, không riêng con người mà cả sơn hà đại địa, đều là chư Phật Như 

Lai, đều là thanh tịnh pháp thân, thác sự hiển pháp. Sự sự giai thị, pháp pháp giai thị. 

Đại Sớ nói: “lập tượng thụ tý”, đó là đưa ra ví dụ, trong thiền tông thầy giáo khảo 

học trò, học trò kiến tánh, tánh như thế nào? Một thái độ rất tự nhiên để diễn tả, thầy giáo 

gật đầu  là thông qua. Vì sao? Ông kiến tánh, tánh ở đâu? Pháp nào không phải là tánh? 

Đưa một ngón tay cũng là biểu thị, nói không được. Họ cùng một cảnh giới giống nhau, 

một động tác nhỏ là hiểu được hết, không phải hiểu được ở hình tướng, mà hiểu được 

nhau ở ý niệm. Điều này lượng tử lực học ngày nay phát hiện ra, tùy tiện đưa ra một 

pháp, không pháp nào là chẳng phải, pháp pháp đều là nó, “xúc mục giai đạo”. Những 

điều này trong kinh Hoa Nghiêm nói. 

Xem trong bổn kinh này.  Bổn kinh, Bồ Đề Đạo Tràng Phẩm. Đây là đoạn kinh 

văn trong phẩm thứ mười lăm.  Hựu kỳ đạo tràng hữu bồ đề thụ, phục do kiến bỉ thụ cố, 

 hoạch tam trùng nhẫn. Nhất âm hưởng nhẫn, nhị nhu thuận nhẫn, tam giả vô sanh pháp 

 nhẫn. 

Tập 59  115

5 



Cây là vô tình, là thực vật. Ở thế giới tây phương cực lạc, tiếp xúc đến cây là khai 

ngộ, cây biết nói pháp, thấy sắc nghe âm đều có thể khai ngộ.Chúng tôi nói sơ qua về ba 

loại nhẫn này. Tam nhẫn là ba loại nhẫn. Nguyện thứ 48 trong kinh Vô Lượng Thọ, đức 

Phật dạy: “văn danh đắc nhẫn”, nghe thấy danh hiệu của đức Phật A Di Đà là được ba 

loại nhẫn, nguyện thứ 47 trong 48 nguyện: 

 Cử Thanh Văn giả đắc tam pháp nhẫn chi nguyện, nhi ngôn đệ nhất pháp nhẫn, đệ 

 nhị pháp nhẫn, đệ tam pháp nhẫn”.  Pháp nhẫn ở đây là gì? Không nói ra.  Vị cử kỳ pháp 

 nhẫn chi danh, nhân thị nhi chư sư chi giải bất đồng.  Vì đức Phật không nói ra danh 

xưng của ba loại nhẫn này.Sau này Pháp Vị, đây là tên của một vị pháp sư,  trong Kinh 

Nhân Vương nói ra năm loại nhẫn, tam nhẫn là ba loại nhẫn đầu, chính là Phục Nhẫn, 

Tín Nhẫn, Thuận Nhẫn. 

Cảnh Hưng, là pháp sư người Nhật, cho rằng trong Phục Nhẫn có ba nhẫn là 

thượng trung hạ. pháp sư Huyền Nhất nói là kinh văn ở đoạn sau, trong Bồ Đề Đạo 

Tràng Phẩm  thứ mười lăm, nói về ba loại nhẫn, ba loại nhẫn là: âm hưởng nhẫn, nhu 

thuận nhẫn, vô sanh pháp nhẫn. Ngài dùng kinh văn trong bổn kinh này để giải thích, đều 

có thể giảng thông được. 

 Vô Lượng Thọ Kinh vân, vãng sanh cực lạc chi nhân, văn thất bảo thụ lâm chi âm 

 thanh nhi đắc tam chủng chi nhẫn. 

Đây chính là điều đạt được ở cây bồ đề, cây bồ đề có thể hiện sắc, cũng có thể hiện 

âm thanh, rất tự nhiên, mà còn tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng. Ở dưới cội bồ đề 

nói tôi muốn thấy thế giới Ta Bà, chỗ đó ngày xưa tôi từng ở, cội cây này sẽ giống như 

màn hình ti vi, lập tức quí vị thấy trạng thái ở thế giới Ta Bà. Quí vị muốn nghe giảng 

kinh, nghe âm nhạc, đều có thể tùy theo nguyện vọng của quí vị, mấy người ở chung một 

chỗ, tôi muốn nghe giảng kinh Vô Lượng Thọ, người kia muốn nghe kinh Hoa Nghiêm, 

tôi thật sự nghe thấy giảng kinh Vô Lượng Thọ, người kia nghe đang giảng kinh Hoa 

Nghiêm. Cực kỳ vi diệu, không hề nhiễu loạn nhau. Vật chất ở thế giới cực lạc đều biết 

thuyết pháp. Vì sao? Vì hằng thuận chúng sanh. Quí vị ở trong chánh điện nghe đức Phật 

A Di Đà nói pháp, mọi người nghe kinh rất quy củ,  có sự  bó buộc, nhưng cây thuyết 

pháp cho quí vị, quí vị rất tự nhiên, rất tự tại, không cần phải bó buộc như vậy. Quí vị 

xem thế giới đó như vậy đấy. 

Đoạn kinh này nói về ba loại nhẫn.  Âm hưởng nhẫn, do âm hưởng nhi ngộ giải 

 chân lý giả. Âm hưởng này có rất nhiều loại, có âm nhạc diễn tấu, nghe rồi bèn khai ngộ, 

có giảng kinh thuyết pháp, đều thuộc về âm hưởng. Thứ hai:   Nhu thuận nhẫn, huệ tâm 

 nhu nhuyến. Đây là tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán, đức thứ ba trong tứ đức là nhu hòa 

chất trực, tâm con người nhu hòa, chân thành, sanh trí huệ không sanh phiền não, tự 

11 Tập 59 

56 



nhiên tùy thuận chân lý, chân lý ở đây chính là tự tánh, tùy thuận tánh đức.  Vô sanh pháp 

 nhẫn chúng vô sanh chi thật tánh nhi ly chư tướng giả.  Ly chư tướng nghĩa là không 

chấp tướng. Đối với tất cả hiện tượng trong vũ trụ, trong kinh Bát Nhã nói thật tướng của 

các pháp, người này nhận biết rõ. Có tánh không có tướng. Thật tánh, tánh là gì? Tánh là 

năng sanh năng hiện, tướng là sở sanh sở hiện. Tướng sở sanh sở hiện là có sanh có diệt, 

tánh năng sanh bất sanh bất diệt, cho nên trên tướng thấy tánh, gọi là vô sanh pháp nhẫn. 

Đây là ngộ đạo đến chỗ cuối cùng, vô sanh pháp nhẫn ở đây người ta thường gọi là thành 

Phật, là pháp thân Bồ Tát, phần chứng tức Phật. 

Thiện Đạo đại sư cũng nói về ba nhẫn, theo truyền thuyết nói, Thiện Đạo đại sư là 

đức Phật A Di Đà tái lai, ngài sanh và triều đại nhà Đường, khi đó Nhật Bản, Hàn Quốc, 

Việt Nam, không ít cao tăng đến TQ học tập, họ nhận hai vị thầy, một là Thiện Đạo đại 

sư, tu tịnh độ, hai là Trí Giả đại sư, học Pháp Hoa. Hai vị thầy này có học sinh người 

ngoại quốc rất đông, khi trở về nước họ thật sự  thành tựu. 

Thiện Đạo đại sư nói về ba nhẫn: thứ nhất là hỷ nhẫn, hoan hỷ. Nghĩa là người 

niệm A Di Đà mà sanh tâm hoan hỷ. Ngài nói rất dễ hiểu. Quí vị nghĩ thử xem, niệm 

Phật A Di Đà niệm đến chỗ tâm sanh hoan hỷ, chẳng những có cảm ứng, chắc chắn là “ 

nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật”, niệm đến 

pháp hỷ sung mẫn, được hỷ nhẫn. Đây là do công phu niệm Phật sâu hay cạn mà ra. 



Thứ hai là ngộ nhẫn, là khai ngộ, nghĩa là niệm Phật A Di Đà mà ngộ giải chân lý. 

Chân lý chính là thật tướng của các pháp, niệm Phật mà khai ngộ. Vì sao? Niệm hết 

phiền não chẳng phải là khai ngộ sao? Ngày nay không ít người niệm Phật, vì sao không 

thể khai ngộ? Thứ nhất là tạp nhạp, không thuần công phu, tuy niệm Phật A Di Đà nhưng 

trong đó còn đầy vọng tưởng phân biệt chấp trước. Thứ hai là hoài nghi,  lòng tin không 

đủ. 

Đại Thế Chí Bồ Tát dạy trong  niệm Phật cương yếu: “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm 

tương tục”. Đô nhiếp lục căn là tam muội, không xem tạp, tịnh niệm tương tục, nếu 

không thu nhiếp lục căn, mắt phan duyên với sắc, tai phan duyên với thanh, lục căn phan 

duyên với cảnh giới lục trần, xen tạp trong việc niệm Phật, sẽ phá hoại toàn bộ công phu 

niệm Phật. Cho nên đô nhiếp lục căn nói đơn giản là thu nhiếp vọng niệm, có nghĩa là 

như vậy. Nhất tâm chuyên chú, gọi là tịnh niệm, không hoài nghi, không xen tạp, không 

gián đoạn, tương tục là không gián đoạn, sẽ khai ngộ. Sau khi khai ngộ sẽ giống như Lục 

Tổ Huệ Năng, những bộ kinh chưa học qua, vừa nghe là hiểu, vừa thấy là biết rõ. Khai 

ngộ rồi mà! 

Thứ ba là tín nhẫn, niệm Phật A Di Đà mà trụ ở chỗ chánh tín, chánh tín ở đây có 

nghĩa là tin tưởng mình chắc chắn được vãng sanh. Công phụ đã thành tựu. Thiện Đạo 

đại sư giải Quán Kinh, đối với Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, có bộ chú giải tên là Tứ 

Tập 59  115

7 



Thiếp Sớ, phu nhân Vi Đề Hy đạt được vô sanh pháp nhẫn, Thiện Đạo đại sư nói chính là 

ba điều này: hỷ nhẫn, ngộ nhẫn, tín nhẫn. 

Trong Tịnh Độ Văn Loại Hành Quyển có câu: “sau khi Khánh Hỷ được một niệm 

tương ưng, cùng Vi Đề Hy đạt được tam nhẫn”, đều là giải thích Quán Kinh. Khánh Hỷ 

là tôn giả A Nan, tôn giả A Nan niệm Phật, sau khi một niệm tương ưng, cùng phu nhân 

Vi Đề Hy đạt được tam nhẫn. Tam nhẫn này chính là hỷ nhẫn, ngộ nhẫn và tín nhẫn mà 

Thiện Đạo đại sư nói. 

Còn một cách nói khác là nhẫn nhục ba la mật trong sáu ba la mật. Nhẫn nhục ba 

la mật có ba hình tượng, chúng ta cần nên học. 

Thứ nhất  Nại oán hại nhẫn năng nại nhẫn hữu tình oán địch chi não hại.  Hữu tình 

là con người, là oán thân trai chủ của chúng ta, những người này đến không nhất định 

phải có nhân duyên gì, họ hủy báng, nhục mạ, phá hoại, hãm hại  , xem quí vị có nhẫn 

được không? Nếu không nhẫn được thì quí vị không  tu Bồ Tát hạnh.  Hại đến chỗ cùng, 

như đức Phật Thích Ca Mâu Ni tu hạnh nhẫn nhục ba la mật, gọi là Nhẫn Nhục Tiên, gặp 

vua Ca Lợi cắt xẻ thân ngài, tử hình ngài bằng cách tùng xẻo, nghĩa là dùng dao cắt từng 

miếng thịt trên thân ngài cho đến chết, không phải chết liền. Vua Ca Lợi với tâm oán hận 

nghĩ rằng, ông nói ông tu nhẫn nhục, được, xem ông có nhẫn được hay không, dùng thủ 

đoạn này xử tử ngài, cắt đến lúc sắp chết vua hỏi ngài, ông có oán hận không? Đức Phật 

nói không oán hận, mà còn nói cho vua biết, sau này khi tôi thành Phật, người đầu tiên 

tôi độ là ông. Đức Phật nói là giữ lời. Sau khi thành Phật, người đầu tiên được độ thành 

A La Hán là tôn giả Kiều Trần Như, tiền thân ngài chính là vua Ca Lợi. Đây là mô phạm 

mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện cho chúng ta thấy, không hề có mảy may oán hận, 

chẳng những không oán hận mà còn có lòng biết ơn. Vì sao?  Vì họ đến kiểm tra xem 

mình nhẫn nhục đến trình độ nào, nếu tốt nghiệp sẽ thành Phật. Cho nên đức Phật Thích 

Ca thành Phật, là vị Phật thứ năm trong Hiền kiếp, sau đức Phật Di Lặc. Vì nhẫn nhục ba 

la mật viên mãn, nên Ngài thành Phật trước, thành Phật trước đức Phật Di Lặc, Phật Di 

Lặc thành Phật sau. Ngài thành Phật trước, quí vị nghĩ xem có nên cám ơn vua Ca Lợi 

chăng? Cho nên chúng ta bị người khác đến hủy báng, mạ nhục, hãm hại, phải cám ơn 

họ, không nên có chút  oán hận nào. Họ đến kiểm tra, mình biết trình độ của mình nâng 

cao lên, nếu còn một chút chưa buông bỏ thì không được, phải thi lại từ đầu, một lần thi 

là đậu ngay, không cần phải thi lần thứ hai nữa, nhưng cảnh giới của quí vị không ngừng 

hướng thượng vươn lên, phải liên tục tham gia cuộc thi. Con đường giác ngộ này không 

phải thuận buồm xuôi gió. Nếu thật sự tu nhẫn nhục là thuận buồm xuôi gió. Việc tốt 

đấy, không phải việc xấu đâu. Vấn đề ở chỗ quí vị dùng ánh mắt nào nhìn sự việc. Nếu 

quí vị dùng ánh mắt của người giác ngộ, đó là việc tốt. Nhân giả vô địch, nhân giả là Bồ 

Tát, Bồ tát đối với tất cả chúng sanh không có một đối địch nào. Bồ tát nhìn chúng sanh 

11 Tập 59 

58 



đều là Phật Bồ Tát, như thế là đúng. Phật Bồ tát đến thử mình, các ngài thị hiện ra muôn 

vàn ác sự, tạo muôn vàn nghiệp tội cho quí vị xem, xem quí vị có chịu đựng nổi không? 

Có nhìn vào mắt không? Nếu nhìn không vào mắt thì không được, công phu còn kém xa 

lắm. Xã hội là một vũ đài lớn, ai ai cũng khảo quí vị, cũng kiểm tra quí vị. Cho nên 53 

tham của Thiện Tài đồng tử, qua sự luyện tâm, 53 tham là xã hội hiện thực, nam nữ già 

trẻ, các hãng các nghiệp, có thiện có ác, đều cho quí vị xem hết, thông qua các cửa, lấy 

tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm cung kính mà đối đãi. Đều là chư Phật Như Lai thị 

hiện, cho nên một đời thành tựu viên mãn, đạo lý là như vậy. Thấy người này cũng 

không vào mắt, thấy người kia cũng không vào mắt, chẳng phải họ làm sai mà chính 

mình có vấn đề. Họ làm đúng đấy! Quí vị xem Thiện Tài đồng tử thấy những người làm 

ác, ngài cung kính cúng dường, không tán thán. Biểu diễn  thiện thì ngài tán thán, biểu 

diễn trái ngược lại ngài không tán thán nhưng cung kính cúng dường, thỉnh giáo, không 

thiếu điều gì, ngài đang học tập mà. Nếu là thiện thì học theo, là bất thiện thì mình cần 

nên phản tỉnh. “Hữu tắc cải chi, vô tắc gia miễn”, tất cả đều là thiện tri thức. Phu Tử nói: 

“tam nhân hành, tất hữu ngã sư”. Tam nhân hành gồm có: một là chính mình, hai là 

người thiện, ba là người ác, hai người đó đều là thầy của mình, thành tựu chính mình. 

Thứ ba:  Đế sát pháp nhẫn, hựu vân vô sanh pháp nhẫn, bất khởi nhẫn đẳng, đế 

 quán chân lý, nhi an trụ ư vô sanh chi lý giả. 

Giống như ý nghĩa vô sanh pháp nhẫn ở đoạn trước, nghĩa là quí vị thấy tất cả 

pháp, thấy được tánh tướng, lý sự, nhân quả của tất cả pháp, không động tâm. Trong ba 

nhẫn này, hai nhẫn trước là nhẫn nại, nhẫn sau cùng là tín nhẫn, hầu như không giống 

nhau. “nhưng ý nghĩa tâm bất động lại giống nhau”, câu này rất quan trọng, nghĩa là bất 

luận cảnh giới nào hiện tiền, cũng không phân biệt, không chấp trước. Hàng Bồ Tát địa 

vị cao, chứng được vô sanh pháp nhẫn, các ngài không khởi tâm động niệm, gọi là vô 

sanh pháp nhẫn. Không phân biệt, không chấp trước, vẫn còn thuộc về trình độ nhẫn nại, 

đến khi không khởi tâm không động niệm, gọi là vô sanh pháp nhẫn. 

Kinh Hoa Nghiêm cũng nói về ba nhẫn này, nhưng nói kỹ hơn một chút. 

Thứ nhất:  Nại oán hại nhẫn, vị nhân dĩ oán tắng độc hại nhi gia ư ngã, tức năng 

 an tâm nhân nại nhi vô phản báo chi tâm.  Nhất định không báo thù. Người xưa nói: 

“nghịch lai thuận thọ”, lại nói rằng: “hành hữu bất đắc phản cầu chư kỷ”, nhất định phải 

có lòng tin, người khác không có lỗi, lỗi ở nơi mình. Vì sao người đó không oán hận 

người khác mà oán hận chính mình? chắc chắn mình có lỗi, chắc chắn mình làm gì đó có 

lỗi với người, gặp việc như vậy nghiêm chỉnh phản tỉnh, tìm ra nguyên nhân, trừ bỏ 

nguyên nhân, vấn đề này sẽ được hóa giải, nhất định không có sung đột. Không nên cho 

rằng đối phương có lỗi, như thế là sai, hoàn toàn sai lầm. Đời này mình không mắc tội 

với họ, nhưng có thể đời trước.  Trong luân hồi lục đạo, chúng ta tin rằng đã từng đi qua, 

Tập 59  115

9 



đời trước kết oán, bây giờ gặp lại, họ không bỏ được tâm oán hận nên đến báo thù. 

Chúng ta học Phật hiểu được đạo lý này rồi phải nên chấp nhận, bị đánh không đáng trả, 

bị chửi không đáp lại, người ta chửi mình lắng nghe, họ chửi mệt rồi tự nhiên sẽ không 

chửi nữa, bản thân mình luôn luôn biểu hiện tâm chân thành, cung kính, không hề oán 

hận, thì oán kết này sẽ được hóa giải. Điều này rất quan trọng! 

Thứ hai:  An thọ khổ nhẫn. Ở đây đưa ra một ví dụ:  Vị tật bệnh thủy hỏa đao 

 trượng đẳng chúng khổ sở bách tức năng an tâm nhẫn thọ điềm nhiên bất động. 

Đó là gì? Là nghiệp chướng, điều chỉnh tâm trạng của mình, thì những nghiệp 

chướng này đều được hóa giải. Những nghiệp chướng này là ý niệm bất thiện, ngôn ngữ 

bất thiện, hành vi bất thiện của chúng ta tạo thành. Không phải từ bên ngoài vô duyên vô 

cớ gán cho ta đâu. 

Thứ ba:  Đế sát  pháp nhẫn, vị thẩm sát chư pháp thể tánh hư huyễn, bổn vô sanh 

 diệt tín giải chân thật tâm vô vọng động an nhiên nhẫn khả. 

Nhẫn ở đây có nghĩa là khẳng định, có nghĩa là đồng ý. Những đạo lý đức Phật 

dạy trong kinh, mình đồng ý, tiếp nhận, khẳng định, có nghĩa là như vậy. Có khi đức 

Phật giảng đạo lý thâm sâu, tuy ta không thể lý giải nhưng không hoài nghi, lâu ngày 

chày tháng sẽ hiểu được. Cho nên học kinh giáo, phương pháp người xưa dạy chúng ta là 

nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, chắc chắn có lý. Trường thời huân tu nói lên 

rằng học một lần chắc chắn không đủ, được mấy người đọc một lần là khai ngộ? Có đấy, 

như ngài Huệ Năng một lần là khai ngộ ngay, người như vậy quá ít, điều này  ta không 

học được, cho nên nhất định chúng ta phải lặp đi lặp lại. 

Tôi có một thói quen đọc sách, những môn học quan trọng, ít nhất đọc mười lần, 

đây là tiêu chuẩn thông thường của tôi, đọc mười lần, nghe mười lần. Ngày xưa không có 

băng đĩa, không có những thứ này, nơi nào có giảng kinh thì tôi đến đó nghe, nghe càng 

nhiều càng tốt. Tôi nghe thầy Lý giảng môn Phật Học Khái Yếu, tôi đã nghe giảng 11 

lần, mỗi lần mở lớp dạy môn này, tôi đều đến nghe, sau khi nghe 11 lần tôi đã giảng 

được, tôi giảng không cần nhìn sách. Không lặp lại không được đâu, nghe bộ kinh này ít 

nhất mười lần trở lên. Những bộ kinh quan trọng tôi nghe đi nghe lại khoảng 30 lần, mới 

thật sự lãnh hội được, nghe ít không được đâu. Cho nên học Phật không được lợi ích, 

không gì khác ngoài việc nghe quá ít, thời gian huân tập không đủ, thật sự huân tập thời 

gian dài tự nhiên sẽ hiểu được, tự nhiên sẽ tương ưng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



11 Tập 59 

60 



 

HẾT TẬP 59 

--------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

TẬP 60 



Chuyển ngữ: Tử Hà 





Biên tập: Bình Minh 





Giảng ngày: 17 tháng 06 năm 2010 



Địa điểm:  Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 



 

Các vị pháp sư, các vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang năm mươi bảy, hàng thứ hai đếm từ dưới lên. 

  

 Đệ cửu:  Thập thế cách pháp dị thành môn. Thử môn biểu diên xúc. Dĩ thượng bát 

 môn hoành thị viên dung chi tướng, thử thị thụ thị thập thế giả quá hiện vị tam thế, mỗi 

 thế hựu các hữu quá hiện vị tam thế ư thị thành vi cửu thế, cửu thế hỗ nhập, vi nhất tổng 

 thế, tổng thế dữ tiền cửu tương hợp nhi vi thập thế. 

  

Tám môn trước, dùng cách nói ngày nay, là nói về không gian, nói về tương ưng, 

vô ngại tương ưng, vô ngại tương dung, tương tức, nói về vi tế an lập. Tất cả đều nói về 

không gian. Chúng ta đã biết, biến pháp giới hư không giới là một thể, quan hệ của nó là 

một thể. Đứng về mặt thời gian mà nói, có quá khứ, hiện tại, vị lai, có phải cũng bao gồm 

trong đó chăng? Không sai! Vì sao? Thời gian và không gian, được sanh ra từ một niệm, 

nó  cũng  không  thật  có.  Trong  tự  tánh  không  có  thời  gian    và  không  gian,  ở  tám  môn 

trước chúng ta đã lãnh hội được rồi. 

Môn  này  nói  về  thời  gian.  Trong  văn  nói:  “thử  môn  biểu  diên  xúc”,  diên  là  thời 

gian dài, diên trường; xúc là ngắn, thời gian ngắn. Vô ngại nghĩa là không có dài ngắn, 

một niệm  là vô lượng kiếp, vô lượng kiếp là thời gian dài, một niệm là thời gian ngắn. 

Vô lượng kiếp chính là một niệm. Trong kinh Hoa Nghiêm nói: “niệm kiếp viên dung”, 

niệm là thời gian ngắn, kiếp là thời gian dài, viên dung, tự tại, không chướng ngại. Nếu 

hỏi rằng: đoạn phiền não thành Phật cần mất bao nhiêu thời gian? Đứng về lý mà nói là 

một niệm, một niệm giác ngộ, phàm phu thành Phật, một niệm mê Phật biến thành chúng 

sanh. Đức Phật có biến thành phàm phu chăng? Đức Phật không biến. Vì sao? Bởi đức 

Phật không mê, sau khi giác rồi không mê trở lại nữa. Đây là sự thật, không dối gạt đâu. 

Trong Đại Kinh rất rõ ràng, không phải đức Phật nói với chúng ta một lần, mà rất nhiều 

lần ngài nói với chúng ta. Chư Phật Bồ Tát vô cùng từ bi, thời thời khắc khắc nhắc nhở 

TẬP 60  116

1 



chúng ta, khi nào chúng ta thật sự giác ngộ rồi. Thế nào là giác ngộ? Buông bỏ là giác 

ngộ, điều này cần nên biết, không buông bỏ là chưa giác ngộ. Khi chưa giác ngộ thì phải 

thường xuyên nhắc nhở quí vị. 

Ngộ có hai là giải ngộ và chứng ngộ. Giải ngộ nghĩa là hiểu nhưng chưa làm được, 

chưa làm được có thật sự lý giải được hay không? Chương Gia đại sư nói với tôi rằng, 

chưa lý giải được! Không nên cho rằng mình đã giác ngộ, cho rằng mình đã giác ngộ, 

đây là sai lầm rất lớn. Thật sự buông bỏ rồi mới là giác ngộ. Đại sư đưa ra một ví dụ, 

khiến tôi hiểu được đạo lý này. Ngài nói, trên bàn phía bên này để một  đồng tiền bằng 

đồng, bên kia để một đồng tiền bằng vàng, cho quí vị lấy một đồng, quí vị lấy đồng nào? 

Dĩ nhiên chúng ta lấy tiềng bằng vàng, chứ ai lấy tiền bằng đồng. Đó là gì? Là đã giác 

ngộ, chắc chắn biết chọn, chọn được chính xác. Người không hiểu, không giác ngộ, họ 

thầy  tiền  bằng  đồng  cũng  rất  tốt,  nhất  là  tiền  đồng  mới  thì  nhìn  rất  đẹp  mắt,  tiền  bằng 

vàng mà cũ thì không đẹp bằng tiền đồng, quí vị lấy cái nào? Chúng ta hiểu được hàm 

nghĩa này, cho nên thật sự giác ngộ, sao quí vị không chọn chư Phật Bồ Tát? Chắc chắn 

quí vị sẽ về đó, chắc chắn quí vị sẽ chọn Thật Báo Trang Nghiêm độ, chứ không chọn lục 

đạo luân hồi đâu. Ở trong lục đạo thật sự giác ngộ rồi, chắc chắn sẽ chọn thế giới cực lạc, 

quí 

vị 

còn 

làm 

những 

việc 

ngốc 

đó 

nữa 

sao? 



Quí vị xem, ở ngay trước mắt chúng ta, người niệm Phật vãng sanh, hiện ra điềm 

lành cho chúng ta thấy, người ta đã giác ngộ, giác ngộ điều gì? Buông bỏ vạn duyên. Sau 

khi giác ngộ thì như thế nào? Thật sự là một bộ kinh Vô Lượng Thọ, bốn chữ hồng danh, 

A Di Đà Phật, chứ không nói đến sáu chữ. Ngoài những thứ này ra, trong tâm họ trong 

sạch không có bất cứ thứ gì, không hề vướng mắc điều gì, ra đi vô cùng tiêu dao tự tại, 

thật sự đã vãng sanh, không hề giả dối tí nào. Những người sống ở gần đều nhìn thấy nhà 

người này phóng hào quang, và có mùi hương lạ. Tất cả những người này ở trong thời 

mạt pháp chứng minh cho ta thấy, họ thật sự đã giác ngộ. Người giác ngộ sẽ không còn 

làm việc ngu ngốc nữa, người giác ngộ sẽ không làm cho mình phiền phức, họ đã giác 

ngộ  rồi. Người giác ngộ  cũng  không làm  phiền đức  Phật  Thích  Ca Mâu  Ni nữa, chánh 

pháp cửu trụ  thế gian. Chúng ta ngày nay từ chỗ giải ngộ, có giải ngộ, không thể đi đến 

chỗ giác ngộ, là vì chưa buông bỏ được tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, tham luyến ngũ 

dục lục trần không buông bỏ,  tập khí phiền não tham sân si mạn không buông bỏ. Cho 

nên mặc dù nghe hiểu Đại Kinh, nhưng trong cuộc sống hàng ngày vẫn lấy phiền não làm 

nhà, chứ không lấy giác tánh làm nhà. Giác tánh là Bồ đề tâm, chúng ta dùng mười chữ 

để miêu tả tâm bồ đề, thì mọi người sẽ dễ hiểu: chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh 

giác, từ bi. Thể của bồ đề tâm là chân thành, chân là vĩnh hằng bất biến. Trong vũ trụ cái 

gì vĩnh hằng bất biến? Chỉ có chân tâm vĩnh hằng bất biến. Chân tâm chính là bổn tánh, 

là tự tánh. Trong Hoàn Nguyên Quán nói: “tự tánh thanh tịnh viên minh thể, vĩnh hằng 

11 TẬP 60 

62 



bất biến”. Thấy tánh là thấy điều gì? Thấy như vậy, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật. 

Ngày nay chúng ta biết được có tự tánh, nhưng không thấy tánh, cũng có nghĩa tự 

tánh không thể làm chủ. Tự tánh làm chủ, thì tập khí phiền não vừa quét là hết, không 

còn nữa, không còn vọng tưởng phân biệt chấp trước. 

Đại từ đại bi, chư Phật Bồ Tát, Bồ Tát ở đây là chỉ cho pháp thân Bồ Tát, đại từ 

đại bi, ứng hóa trong mười pháp giới, chúng ta không nói đến pháp giới tứ thánh, ứng 

hóa trong lục đạo, ứng hóa trong nhân gian. “Tùy chúng sanh tâm”, nghĩa là hằng thuận 

chúng sanh, “ứng sở tri lượng”, chúng sanh mong điều gì, ngài đều có thể hiện ra điều 

đó. Tuy thị hiện nhưng không hề khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, đây gọi là 

diệu dụng. Hiện tướng đó để làm gì? Hiện tướng để độ chúng sanh, giúp chúng sanh giác 

ngộ, cho nên các ngài làm như vậy, khiến cho chúng sanh trên thế gian này nhìn thấy, họ 

sẽ tỉnh ngộ. Tập khí phiền não nặng, vừa mới tỉnh ngộ, nhưng lập tức lại mê, giống như 

khi ngủ, kêu thức dậy, vươn vai một tiếng, mắt không mở ra, lại ngủ tiếp. Chúng ta học 

Phật  cũng  như  vậy,  nghe  kinh  tỉnh  được  một  chút, nhưng  vẫn  chưa  thức  dậy,  chưa  trở 

mình lại ngủ đi tiếp, có bao nhiêu người như vậy? quá nhiều! Được mấy người thức tình 

ngồi dậy, đó là thật sự giác ngộ. Kêu thức dậy, miệng trả lời nhưng lại ngủ tiếp, như thế 

không được. Cho nên chư vị tổ sư dạy chúng ta, ngộ rồi khởi tu. Tín, giải, hành, chứng. 

Tin tưởng, lý giải, đây là giải ngộ. Ngộ rồi thì sao? Ngộ rồi mới tu hành. Tu điều gì? Phải 

giống như đoạn cuối của kinh Hoa Nghiêm, 53 tham của Thiện Tài đồng tử, trải sự luyện 

tâm, đây là chân tu. 

Năm xưa thầy Phương giới thiệu cho tôi kinh Hoa Nghiêm, đặc biệt nhấn mạnh 

đoạn 53 tham này, thầy nói đây là trí huệ chân thật, không phải giả, không ở trong kinh 

sách,  ở  trong  cuộc  sống  sinh  hoạt  hàng  ngày,  thật  sự  đoạn  tận  tập  khí  phân  biệt  chấp 

trước. 53 tham là gì? Chính là những hiện tượng xã hội mà chúng ta tiếp xúc trong cuộc 

sống  sinh  hoạt  hàng  ngày,  nam  nữ  già  trẻ,  các  hãng  các  nghiệp,  mỗi  ngày  ta  đều  tham 

học. Quí vị có luyện công phu hay không? Thấy những hình tướng đó, ta luyện công phu 

gì? Luyện không chấp trước, không phân biệt, không khởi tâm, không động niệm, luyện 

cái này đấy! Nếu thật sự không chấp trước, không chấp trước nghĩa là vô ngã, chắc chắn 

không tự tư tự lợi, chỉ cần có ngã là có chấp trước. 

Đạt được quả A La Hán không đơn giản, tiêu chuẩn trong kinh Kim Cang, người 

này  thật  sự  đạt  được  vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả 

tướng. Trong kinh Kim Cang nói rất rõ ràng, đó là hạng người nào? Tu Đà Hoàn, bậc Tu 

Đà Hoàn cũng đang chia sẻ với chúng ta, họ chứng được quả Tu Đà Hoàn, nhưng không 

suy nghĩ rằng mình chứng được quả Tu Đà Hoàn. Vì sao? Bởi có suy nghĩ như vậy là 

chấp tướng, chấp tướng là giả chẳng phải chân, không chứng được. Thật sự chứng được 

TẬP 60  116

3 



là không có dấu vết gì, tâm địa thanh tịnh, không hề có dấu vết. Cho nên bậc A La Hán 

đạt được điều gì? Đạt được tâm thanh tịnh. Trên đề kinh này nói “thanh tịnh bình đẳng 

giác”, họ đã đạt được thanh tịnh. 

Nếu còn có ngã, là còn nhiễm ô. Ngã là gì? Là sự nhiễm ô của Mạt na trong A lại 

da  thức, Mạt na là ý căn, là ý nhiễm ô. Chỉ cần có ngã, là có bốn đại phiền não tương 

tùy. Ngã ái, ngã si, ngã mạn, nghĩa là tham sân si. Tham sân si là tam độc câu sanh phiền 

não, quí vị nghĩ xem căn bệnh này sâu dày biết bao! Sau khi giác ngộ, trong cuộc sống 

sinh hoạt hàng ngày, đối với người, đối với việc, đối với vật không có tâm tham. Thuận 

cảnh không tham tâm, nghịch cảnh không sân hận, tiếp nhân xử vật không có tâm kiêu 

mạn, không còn tham sân si, bất luận sống nơi đâu cũng giữ tâm bình khí hòa, đối nhân 

xử thế tâm luôn từ bi. Tâm từ bi được lưu xuất ra từ tâm khiêm hạ, bản thân mình không 

khiêm nhường, không khiêm tốn, nơi đâu cũng không tôn trọng người, là không có tâm 

từ bi. Người xưa nói: “học vấn thâm thời ý khí bình”. Người thật sự có học vấn, có đức 

hạnh, họ không nóng giận, họ tuyệt đối không ép buộc người khác, rất tùy thuận và hòa 

hợp. Vì sao? Vì họ không có ngã chấp thì lấy đâu ra ngã sở! Ngã sở là gì? Là cái mình 

có.  Họ  không  có  tâm  niệm  này,  ngã  và  ngã  sở  đều  buông  bỏ  hết.  Cho  nên  mới  có  thể 

chứng được quả vị A La Hán, chứng được quả A La Hán thì không còn lục đạo nữa, siêu 

việt lục đạo luân hồi, họ đến lục đạo để giáo hóa chúng sanh, cũng là để tu hành. Tu điều 

gì? Họ đã buông bỏ chấp trước, nhưng chưa buông bỏ phân biệt, vẫn còn tâm phân biệt. 

Phân  biệt  vi  tế  hơn  chấp  trước,  tướng  chấp  trước  rất  thô, họ  chưa  buông  bỏ  phân  biệt, 

trong lục đạo tu ly phân biệt nhanh hơn trong pháp giới Tứ thánh. Như trong kinh Đức 

Phật dạy, chúng ta học tịnh độ, tu ở cõi này thù thắng hơn tu ở thế giới cực lạc. Tu ở cõi 

Ta Bà này một ngày, bằng một trăm ngày tu ở thế giới cực lạc. Vì sao?  Bởi nơi đây sóng 

to gió lớn, thế giới cực lạc không có sóng gió, cho nên tiến bộ rất chậm, nơi này tiến độ 

rất nhanh, thành tựu nhanh, đọa lạc cũng nhanh. Cho nên mười phương sát độ, chẳng thể 

nói nơi nào tốt nơi nào xấu, không có tốt xấu. Tốt xấu không ở bên ngoài mà ở nơi chính 

mình.  Nếu  mình  biết  tu  thì  cảnh  giới  này  rất  tốt.  Chúng  ta  ở  thế  giới  này    nếu  thật  sự 

dụng công tu hành, tương lai có thể vãng sanh về Thật Báo Trang Nghiêm độ. Nếu không 

thiện học, chẳng thật tu, ở nơi này tu tập là Phàm Thánh Đồng Cư độ, đến tây phương 

cực lạc, muốn tiến lên Thật Báo Trang Nghiêm độ, ít nhất phải trải qua mười kiếp nữa, 

thời gian dài như vậy. Nếu ở cõi này thật sự biết tu, mười mấy năm ở cõi này, siêu việt 

qua mười đại kiếp tu ở thế giới cực lạc. Vì sự cám dỗ quá nhiều, việc tốt cũng có, việc 

xấu cũng có, ở nơi đây thật sự tu tập đạt được bất động tâm, không khởi tâm không động 

niệm, nhìn thấy được rõ ràng, phân minh, an nhiên bất động, quí vị đã thành công rồi. 

Rõ  ràng  là  trí  huệ,  liễu  liễu  phân  minh  là  huệ,  như  như  bất  động  là  định,  không 

khởi tâm không động niệm là bổn định của tự tánh. Công phu như thế niệm Phật vãng 

sanh,  sanh  về  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  độ,  chứ  không  phải  Phương  Tiện  Hữu  Dư  độ. 

11 TẬP 60 

64 



Thật sự tu đến chỗ không phân biệt, không chấp trước, là sanh về Phương Tiện Hữu Dư 

độ. Có đủ vọng tưởng phân biệt chấp trước, dùng câu niệm Phật đè nén không cho nó 

khởi  hiện  hành,  gọi  là  công  phu  thành  phiến,  là  đới  nghiệp  vãng  sanh,  sanh  về  Phàm 

Thánh Đồng Cư độ, điều này chúng ta phải hiểu rõ ràng, sau đó đối với thời gian diên 

xúc vô ngại, thật sự hiểu được rồi đấy. Cho nên nâng cao cảnh giới của mình, nên nương 

vào ai? Nương vào chính mình. Chư Phật Bồ Tát thị hiện và giáo hóa, đều bình đẳng. 

Chư Phật Bồ Tát kỳ vọng  điều gì ở chúng ta, quí vị nghĩ thử xem, chư Phật Bồ 

Tát kỳ vọng điều gì ở chúng ta? Có phải các ngài mong chúng ta học tập nghiêm chỉnh 

không? Chánh pháp được cửu trụ chăng? Đời này chúng ta có thể vãng sanh với phẩm vị 

cao chăng? Nói thiệt, những thứ này đều là vọng tưởng của hàng phàm phu chúng ta. 

Nếu  chư  Phật  Bồ  Tát  kỳ  vọng  điều gì  ở chúng  ta, thì  các  ngài  là  phàm  phu  chứ  chẳng 

phải  chư  Phật  Bồ  Tát.  Vì  sao  vậy?  Bởi  các  ngài  đã  khởi  tâm  động  niệm,  chẳng  những 

khởi tâm động niệm mà còn phân biệt chấp trước, làm gì có lý như vậy! Ứng hóa ở thế 

gian này, các ngài đã thoái chuyển mất rồi, thoái chuyển nên giống như chúng ta. Chúng 

ta ngộ nhận rồi, các ngài không có như vậy. 

Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, hàng ngày ngài giảng kinh thuyết pháp, 

sống cùng chúng ta cũng cười cười nói nói, nhưng thật sự ngài không hề khởi tâm động 

niệm. Ngài giỏi, giỏi ở điểm này đấy. Chúng ta dùng từ trong Phật giáo mà nói, là niệm 

niệm tương ưng với tự tánh, ngài không tương ưng với phiền não. Khởi tâm động niệm là 

tương ưng với vô minh phiền não, phân biệt là tương ưng với trần sa phiền não, chấp 

trước là tương ưng với kiến tư phiền não, ngài hoàn toàn không có. Thật sự hiểu rõ đạo lý 

này  rồi,  quí  vị  mới  biết  phương  pháp  tu  tập.  Tu  hành  không  rời  cuộc  sống,  không  rời 

nhân quần. 53 tham,  nơi  đâu  cũng đi được. Lý  sự  vô  ngại, sự sự  vô  ngại, Thập  Huyền 

Môn là nói về sự sự vô ngại. Không hề chướng ngại, tất cả đều giúp quí vị, thành tựu quí 

vị. Quí vị vừa tiếp xúc, tình trạng của mình như thế nào, đều hiển hiện hết trong đó, công 

phu sâu hay cạn lập tức hiện ra, đâu cần tìm đến chư vị tổ sư để ấn chứng? không cần 

thiết! Sự ấn chứng đó đều là biểu diễn thôi, biểu diễn cho người ta xem, nó không thật 

có. Thật là ở chỗ vô ngôn. Điều này chúng ta chẳng thể không biết. 

“Dĩ thượng bát môn hoành thị viên dung chi tướng”. Hoành là hoành biến mười 

phương, là nói về không gian. “thử thị thụ thị, thụ cùng tam tế”. Thụ là nói về thời gian 

quá khứ, hiện tại, vị lai. Tổng quán Huyền Môn, thời gian không gian là một chẳng phải 

hai,  thời  gian  và  không  gian  chẳng  thể  phân  khai, là  một  chẳng  phải  hai.  Trong  không 

gian chẳng có chướng ngại, trong thời gian cũng không có chướng ngại, được đại tự tại. 

“Thập thế” , sao gọi là thập thế? Nói về thời gian chúng ta đều biết, gồm quá khứ, 

hiện tại, vị lai, gọi là tam thế. Người xưa nói rất thực tế, đứng về sự tướng  mà nói, 30 

năm gọi là một thế. Quí vị xem chữ hán, chữ “thế” là 30, 30 năm gọi là một thế. Thời 

TẬP 60  116

5 



xưa đa phần mỗi nhà đều có từ đường, trong từ đường có gia phả, bao nhiêu năm sửa gia 

phả một lần? 30 năm. 30 năm phải sửa gia phả một lần. Vì sao? Vì đời sau đứa trẻ ra đời, 

thêm tên của nó lên đó. 

Đạo Phật nói cửu thế, giải thích cửu thế cách nào? Gồm tam thế: quá khứ, hiện tại, 

vị lai. Quá khứ có quá khứ quá khứ, quá khứ  hiện tại, quá khứ vị lai, nghĩa là quá khứ có 

tam thế. Hiện tại có hiện tại quá khứ, hiện tại hiện tại, hiện tại vị lai, cũng có tam thế. Vị 

lai có vị lại quá khứ, vị lai hiện tại, vị lai vị lai, hợp lại gọi là cửu thế. Cửu thế hỗ nhập, là 

một tổng thế, thêm vào tổng thế nữa là thập thế. 

Quí  vị  xem  đạo  Phật  chia  thời  gian  thành  thập  thế,  chúng  ta  không  thể  nghĩ  ra. 

Thập thế cổ kim. 

 “Thử thập thế cách lịch chi pháp, đồng thời cụ túc hiển hiện thị viết cách pháp dị 

 thành” . Giải thích danh từ, thế nào gọi là cách pháp dị thành? Hay quá, ở đoạn này đã 

giải thích  cho chúng ta, “biệt dị  chi  pháp”, pháp  của  cửu  thế là  biệt dị, quá  khứ  không 

phải hiện tại, hiện tại không phải vị lai. Quá khứ quá khứ không phải quá khứ hiện tại. 

Đây  là  đứng  về  mặt  thời  gian  mà  nói.  Nhưng  thế  nào?  “câu  thời  thành  tựu”,  câu  thời 

nghĩa là đồng thời, đồng thời thành tựu, cho nên gọi là “dị thành”, dị là cửu thế, thành là 

tương nhập. “Cụ túc hiển hiện”. Ở đoạn đầu tiên, đoạn đầu tiên của Thập Huyền Môn, 

đoạn thứ nhất là tổng tướng, nói về đồng thời cụ túc tương ưng môn. Chẳng những đồng 

thời  mà  đồng  xứ.  Bởi  mỗi  môn  tiêu  đề  của  nó  là  bảy  chữ,  tỉnh  lược  rồi,  là  “đồng  thời 

đồng xứ cụ túc hiển hiện”. 

Môn  cuối  cùng  là  tổng  kết:  “Chủ  bạn  viên  minh  cụ  đức  môn”,  đây  là  tổng  kết. 

Dưới đây đưa ra một đoạn kinh văn: 

 Tấn dịch Hoa Nghiêm Sơ Phát Tâm Công Đức Phẩm vân.  Chúng ta thường gọi bộ 

này là Lục Thập Hoa Nghiêm, đây là bộ kinh được phiên dịch sớm nhất. Kinh văn truyền 

vào Trung Quốc khi đó, đều thiếu sót không đầy đủ, cho nên chỉ có ba vạn sáu ngàn bài 

tụng, toàn bộ Kinh Hoa Nghiêm là mười vạn bài tụng. Quí vị nghĩ xem chỉ có ba vạn sáu 

ngàn bài tụng, đại khái là một phần ba, kinh Hoa Nghiêm truyền vào Trung Quốc không 

được toàn bộ, truyền vào TQ gom góp lại chắc được một nửa. Bộ kinh này quá lớn, phân 

lượng rất nhiều, cho nên dễ bị thất lạc. Trong kinh có đoạn như thế này:   

 Tri vô lượng kiếp thị nhất niệm, tri nhất niệm tức vô lượng kiếp. Ở đây nói về niệm 

kiếp  viên  dung,  cho  nên  thời  gian  và  không  gian,  tánh  chất  của  nó  như  thế  nào?  Pháp 

Tướng Tông nói rất rõ ràng. Kinh điển nhập môn của Pháp Tướng Tông là Bách Pháp 

Minh Môn Luận, bộ luận này do Thiên Thân Bồ Tát viết, căn cứ Du Già Sư Địa Luận, 

Du Già Sư Địa Luận do Bồ Tát Di Lặc viết. Du Già Sư Địa Luận quy nạp tất cả pháp 

thành 660 pháp. Thiên Thân Bồ Tát cảm thấy, đối với người sơ học mà nói thì con số này 

11 TẬP 60 

66 



quá lớn, phân lượng quá nhiều, không tiện cho việc học, ngài đã quy nạp 660 pháp này 

thành 100 pháp, tiện lợi cho hàng sơ học. 100 pháp triển khai ra chính là 660 pháp, 660 

pháp triển khai ra chính là tất cả pháp trong vũ trụ này, cho nên 100 pháp do tất cả pháp 

quy nạp lại mà có. 100 pháp này lại chia ra làm 5 loại: Tâm pháp, tâm sở pháp, sắc pháp, 

bất tương ưng hành pháp, vô vi pháp. Cho nên gọi là năm vị bách pháp, nghĩa là phân 

làm năm loại. Trong năm loại này bốn loại trước tổng cộng có 94 pháp, đều là hữu vi 

pháp, hữu vi là có sanh có diệt. Sáu pháp sau thuộc về vô vi pháp, vô vi pháp nghĩa là quí 

vị không nhìn thấy nó có sanh diệt. Cho nên hư không cũng được liệt vào pháp vô vi, vô 

vi pháp có thể nói có chân vô vi, có tương tư vô vi, hư không thuộc về tương tư vô vi, 

chẳng phải là chân vô vi, chân vô vi chỉ có một là chân như, là tự tánh. Tự tánh thanh 

tịnh viên minh thể, nó thật sự là vô vi pháp, không sanh diệt. Như vậy không gian và thời 

gian liệt vào pháp nào? Liệt vào hữu vi pháp và bất tương ưng hành pháp. Bất tương ưng 

có một hiện tượng như vầy: nó không tương ưng với tâm pháp, tâm pháp là bát thức, tám 

tâm vương. Nó cũng không tương ưng với tâm sở. Tâm sở này nếu dùng cách nói ngày 

nay, chính là hiện tượng tinh thần, nó không thuộc về hiện tượng tinh thần. Sắc pháp có 

11. Sắc  pháp  là  hiện  tượng vật  chất, nó  không  thuộc  về  vật  chất, cũng  không  thuộc  về 

tinh thần, nhưng nó từ trong tinh thần lưu xuất ra, lưu xuất ra không thuộc về nó, không 

phải cùng loại với nó, gọi là bất tương ưng hành pháp. Nếu dùng cách nói ngày nay thì 

đây gọi là khái niệm trừu tượng. Nó chẳng phải chân, là khái niệm trừu tượng. Cho nên 

trong bách pháp có thời phân, thời phân là thời gian. Ở đây nói là thập thế cổ kim, thuộc 

về thời phân. Không gian gọi là phương phân, không gian có bốn phương, tám phương, 

trên dưới. Trong Duy Thức thời gian và không gian, đều gọi là bất tương ưng hành pháp, 

khái niệm trừu tượng, không có thật. Từ đâu mà có? Đều từ một niệm sanh ra, vũ trụ từ 

một niệm sanh ra, các nhà khoa học ngày nay đang hứng thú với vấn đề này, từ từ mọi 

người cũng khẳng định rằng, thời gian của vũ trụ rất ngắn, do một niệm sanh ra. Lượng 

tử lực học ngày nay nói về vấn đề này, càng nói càng tiếp cận với Phật pháp. Cho nên vô 

lượng kiếp và một niệm không khác biệt.Vô lượng kiếp hiển hiện cách nào? Là do một 

niệm tích lũy lại, trên thực tế chỉ có một niệm. Đây là sự thật. Có quá khứ chăng? Không 

có! Có một niệm này, từ một niệm này mà có quá khứ, hiện tại, vị lai. Nếu đoạn mất một 

niệm này, một niệm ngừng lại thì không có quá khứ, hiện tại, vị lai. Thật sự giống như 

chúng  ta  xem  phim,  xem  phim  trên  màn  ảnh,  những  thứ  hiện  ra  trên  màn  ảnh,  là  từng 

thước phim độc lập riêng biệt, máy chiếu chiếu vào màn hình, tốc độ của nó một giây có 

24 thước phim, mỗi thước phim đều khác nhau. Bây giờ thấy những thứ hiện lên màn 

hình, chính là hình ảnh của thước phim này, nếu thước phim này hết, cũng không có quá 

khứ,  cũng  chẳng  có  vị  lai, không  hề  có. Vì  có  thước  phim  này,  nó  tiếp  tục  không  dứt, 

hiện tướng liên tục ở đó, quí vị thấy có quá khứ, có vị lai, nó là huyễn tướng không có 

thật. Rời một niệm này, vô lượng kiếp đều không có, lấy đâu ra vô lượng kiếp! Vì có một 

niệm  mới có vô lượng kiếp, vì có vô lượng kiếp mới có một niệm. Chân tướng sự thật 

TẬP 60  116

7 



này chúng ta phải biết. Sức mạnh của một niệm đó không thể nghĩ bàn, ngày nay nói là 

công năng, công năng của một niệm quá lớn. 

Hoàn Nguyên Quán nói về ba loại châu biến, là một niệm đấy! Đầu tiên chúng ta 

cần nên biết, tinh thần và vật chất là một thể, quan niệm này vô cùng quan trọng, vũ trụ 

này là  một thể, tôi ở trong vũ trụ, quí vị cũng ở trong vũ trụ, chúng ta đều là một sinh 

mạng  thể  cộng  đồng.  Chẳng  riêng  tôi  và  quí  vị  ở  trong  đó,  mà  tất  cả  con  người  đều  ở 

trong đó, tất cả động vật đều ở trong đó, hàng thực vật như hoa cỏ cây cối cũng ở trong 

đó, sơn hà đại địa cũng ở trong đó, bao gồm vô lượng tinh cầu, và bao gồm nhiều không 

gian bất đồng duy thứ, đều ở trong một niệm, một niệm này thật ghê gớm! Cho nên ba 

loại châu biết, thứ nhất là châu biến pháp giới. Đó là gì? Là năng lượng đấy, thông tin 

châu biến pháp giới. Thứ hai là xuất sanh vô tận, quí vị có thể thấy được, nghe được, tiếp 

xúc được, tưởng tượng được, đều ở trong đó, vô lượng, vô số, vô tận, vô biên tế, chính là 

một niệm đó. Cho nên vũ trụ này từ một niệm mà có, tất cả là một thể cộng đồng. Một 

niệm này đoạn rồi thì tất cả đều không có, đoạn rồi là quy về tự tánh, dùng Bách Pháp 

Minh Môn mà nói là quay về với vô vi pháp, 94 pháp trước đều là pháp hữu vi, hữu vi 

pháp do A lại da làm chủ,  do A lại da biết ra. Chuyển tám thức thành bốn trí nghĩa là 

quay trở về vô vi pháp. 

Bốn trí là gì? Bốn trí chính là trí huệ đức tướng mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói 

trong  kinh  Hoa  Nghiêm:  tất  cả  chúng sanh  đều  có  đức tướng  trí  huệ  của  Như  Lai, đức 

tướng  trí  huệ  của  Như  Lai  biến  thành  bốn  trí  bồ  đề.  Nhưng  bốn  trí  đó  ra  sao?  Nó  ẩn 

không hiển. Chính là điều khi đại sư Huệ Năng kiến tánh nói:  “đâu ngờ tự tánh vốn tự 

đầy đủ”. Cho nên nó năng sanh vạn pháp, khi vạn pháp quay trở lại tự tánh thì nó không 

phải là vạn pháp nữa, đó nghĩa là vốn tự đầy đủ. Nó vốn tự đầy đủ nhưng là ẩn, chẳng thể 

nói  là  không  có, nó không  có gì hết  nhưng  chẳng  thể nói nó không  có. Năng sanh  vạn 

pháp là hiển, hiển thị ra, hiển thị ra rồi lại chẳng thể nói nó có. Vì sao? Vì sát na sanh 

diệt, không có thật. Quí vị nhất định phải biết, khi có cũng chỉ giống như những thước 

phim hiện lên trên màn hình, có hay không? Có! Có thật chăng? Không có thật! Những 

hiện tượng hiện ra không chướng ngại tự tánh. Tự tánh là gì? Chúng ta dùng màn hình ví 

dụ cho tự tánh, màn hình không chướng ngại sự phát huy của hiện tượng, hiện tượng phát 

huy không chướng ngại sự như như bất động của màn hình. Trên màn hình thật sự không 

có gì hết, không có gì hết, từ những thước phim mà nhận ra được màn hình không có gì, 

tướng là giả, màn hình là chân. Chân giả cùng nhau, chân vọng không hai, vọng không 

chướng ngại chân, chân không chướng ngại vọng, không hề chướng ngại. Chúng ta học 

được điều này thì gọi là chân tu. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  thị  hiện,  hiện  tướng,  cũng  ở  trong  đây,  trong  mười  pháp  giới, 

trong nhân gian. Chúng sanh trong mười pháp giới, đều thuộc về thân nghiệp báo. Vì sao 

11 TẬP 60 

68 



xuất hiện cảnh giới này? Cảnh giới này chẳng phải do người khác tạo ra, không liên quan 

gì đến chư Phật Bồ Tát, thượng đế vân vân, mà do nghiệp lực của mình biến hiện ra. Y 

chánh trang nghiêm trong mười pháp giới, đều do nghiệp lực của mình biến hiện ra. Sau 

khi hiểu rõ chân tướng sự thật rồi, ta phải có trách nhiệm với chính mình. Cuộc sống sinh 

hoạt trong đời này của ta hạnh phúc hay đau khổ, không hề liên quan gì đến người khác. 

Vì sao? Ai làm chủ tể? Ý niệm của mình làm chủ tể, cũng có nghĩa là chúng ta khởi tâm 

động niệm, ý niệm của ta bất thiện, thì đến thế gian này ta phải chịu khổ chịu nạn. Tâm 

địa ta lương thiện, không hề có ác ý, đến thế gian này là để hưởng phước, không có điều 

gì chẳng phải mình làm mình chịu, phải hiểu đạo lý này, không liên quan gì đến người 

khác. Nói cách khác, quí vị cầu xin ai giúp đỡ, người giúp đều có hạn. Cầu Phật Bồ Tát 

giúp, Phật  Bồ  Tát  che  chở, các ngài  có  làm  được  chăng?    Nếu  làm  được, những thống 

khổ của chúng ta ngày nay, các ngài không  hóa giải cho ta, thì tâm đại từ đại bi của các 

ngài ở đâu? Chẳng phải là giả sao? Từ bi đó chẳng phải khẩu hiệu suông sao? Cho nên 

phải biết rằng chư Phật Bồ Tát không giúp được. Chư Phật Bồ Tát giúp cho ta tương đối 

có hạn, thật sự làm chủ tể là chính mình, mình chịu giúp mình, thì chư Phật Bồ Tát sẽ 

giúp được, các ngài mới giúp được ta. Tịnh tông nói, đức Phật A Di Đà quá tuyệt vời, là 

vua trong chư Phật, “quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”, đây là câu chư Phật tán 

thán đức Phật A Di Đà, tán thán hay quá! Ngài giúp chúng ta được chăng? Được! Đới 

nghiệp vãng sanh chính là điều ngài giúp chúng ta, vãng sanh về thế giới tây phương cực 

lạc, công phu niệm Phật của ta thật sự có công phu, khi ngài đến tiếp dẫn, hào quang của 

đức Phật chiếu đến ta trước, hào quang chiếu đến nghiệp chướng của ta tiêu trừ, chẳng 

phải tiêu trừ hết. Ví dụ như mình đoạn một phẩm phiền não, hào quang của Phật chiếu 

đến,  bèn  biến thành đoạn hai phẩm,  ngài  chỉ  có  thể  giúp được  một  phẩm.  Nếu  như  ta 

đoạn được năm phẩm phiền não, hào quang chiếu đến, thêm được năm phẩm nữa, mười 

phần  phiền  não  của  ta  được  đoạn  tận,  là  tương  đối  mà.  Quí  vị  có  bao  nhiêu  công  phu, 

ngài có thể giúp cho quí vị tiến lên, bản thân quí vị không có, ngài sẽ chẳng có cách nào 

giúp quí vị, nếu như bản thân mình không có công phu gì hết, mà ngài có thể giúp được, 

thì chúng ta đã được ngài độ hết rồi, không cần tu, không cần niệm Phật nữa, như thế 

mới là từ bi chứ. Quí vị nghĩ xem, vẫn phải nương vào chính mình. Đức Phật Thích Ca 

Mâu  Ni  thị  hiện  ở  thế  gian  này,  ngài  gia  hộ  cho  chúng  ta  điều  gì?  Giảng  kinh  thuyết 

pháp. Đúng vậy, chư Phật Bồ Tát chỉ bảo cho chúng ta, cũng giống như trong lớp học 

thầy  giáo  dạy  chúng  ta  vậy,  cùng  một  đạo  lý  thôi.  Thầy  giáo  dạy,  bản  thân  ta  không 

nghiêm chỉnh học tập, thì không được gì hết. Thầy giáo dạy, chúng ta nghe hiểu rồi, thật 

sự tin tưởng, y giáo phụng hành, thì sẽ đạt được. Thầy giáo chỉ làm được việc khai thị, 

còn ngộ nhập là việc của chính mình. Khai có nghĩa là khai khởi, là khai phát; thị là thị 

hiện, là biểu diễn cho mình xem. Khai là ngôn giáo, thị là thân giáo, thầy giáo miệng nói 

thân làm cho quí vị xem, thầy giáo chỉ làm được đến bước này, học sinh phải ngộ, xem 

rồi phải giác ngộ, ngộ rồi phải học theo thầy, phải hành, hành mới có thể nhập vào được. 

TẬP 60  116

9 



Cho nên ngộ nhập là việc của học trò, thầy giáo không thể giúp gì được. Quí vị phải ngộ, 

ngộ rồi mới nhập được cảnh giới này, khai thị ngộ nhập. Học trò ngộ nhập cách nào? Có 

bốn chữ thuộc về học trò là tín, giải, hành, chứng. Tín, giải, hành là ngộ, chứng là nhập, 

trong hành có nhập, chứng là nhập được viên mãn. Cho nên học trò ngộ là tín giải, năng 

tín năng giải, là ngộ, ngộ nhập, khai thị ngộ nhập. Ân đức của thầy giáo và ân đức của 

cha mẹ bằng nhau.  Thân chúng ta có được từ cha mẹ, ân dưỡng dục, thầy giáo là ân dạy 

dỗ. Chúng ta phải hiếu thảo cha mẹ, tôn kính thầy giáo, hiếu thân tôn sư, đây là đức lớn, 

là nền tảng của tất cả  mọi đức hạnh, người xưa rất chú trọng vấn đề này, rất chú trọng 

hiếu đạo và sư đạo. 

Ngày xưa làm thầy giáo rất vất vả, cuộc sống của thầy giáo không giàu có, không 

như trường học quốc lập ngày nay, lương tháng của thầy giáo có sự ưu đãi, sau khi nghỉ 

hưu rồi còn được lãnh lương hưu, thầy giáo ngày xưa không có ai chiếu cố đến. Thầy dạy 

học  không thu  học phí, không định  đoạt học  phí, Khổng Phu tử  làm  bậc  mô  phạm  cho 

chúng ta, tiếp nhận sự cúng dường của các bậc phụ huynh, tùy duyên, không bắt buộc. 

Phụ huynh giàu có, tặng nhiều một chút, cúng dường nhiều một chút, gia đình phụ huynh 

nghèo khó thì học phí hoàn toàn miễn, đôi khi thầy giáo có dư lại giúp cho học trò. Cho 

nên từ xưa tới nay, trong xã hội có hai hạng người được mọi người tôn kính nhất, một là 

thầy giáo, suốt đời làm công việc dạy học, thứ hai là bác sỹ, bác sỹ là cứu người, không 

phải họ kiếm tiền mà là họ cứu người, nhất định phải chữa khỏi bệnh và cứu sống lại, sau 

khi hồi phục trở lại bình thường, đem chút lễ vật nhỏ biếu cho bác sỹ, đều là tùy tâm tùy 

lực,  khác  hẳn  với  thời  nay,  ngày  nay  hoàn  toàn  biến  thành  hành  vi  thương  nghiệp  rồi. 

Cho  nên  vào  thời  xưa  hai  hạng  người  này,  sống  trong  xã  hội  đều  rất  thanh  đạm,  cuộc 

sống  vật  chất  không  giàu  có, nhưng  được  người  tôn  kính  nhất,  họ  là  người  cứu  người, 

cứu đời. Nếu quí vị xem qua cổ lễ thì sẽ hiểu được việc này. 

Cho  nên  chúng  ta  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật  rồi,  sẽ  biết  phải  nương  vào  chính 

mình. Nương vào chính mình được chăng? Chắc chắn là được! Thật sự hiểu rõ đạo lý, 

thật sự giác ngộ, vì sao? Vì trong tự tánh có trí huệ viên mãn, đức năng viên mãn và trí 

huệ viên mãn, tướng hảo theo cách nói của thế tục ngày ngay gọi là phước báo, không 

thiếu thốn điều gì. 

Vì sao phải minh tâm kiến tánh? Thấy tánh rồi sẽ đạt được hết, quí vị xem, trí huệ 

khai, 

thành 

tựu 

đức, 

thành 

tựu 

tướng 

hảo. 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy,  ngày  nay  ta  hiểu  được, ý 

niệm có thể chuyển biến tất cả, năng lực của ý niệm rất lớn, ý niệm là chủ tạo vật. Mình 

từ  đâu  đến?  ai  tạo  ra  mình?  ý  niệm  tạo  đó.  Ý  niệm  của  mình  tạo  thành  nhân  sinh  của 

mình. Nếu ý niệm này là thuần tịnh thuần thiện, thì quí vị thật sự thành Phật rồi. Lợi ích 

thứ nhất: thân tâm khỏe mạnh, không bệnh tật, già mà không suy, lớn tuổi, sống đến 1-2 

11 TẬP 60 

70 



trăm tuổi, vẫn còn giống như người trẻ, đây là phước báo, từ đâu mà có? Tự mình tạo 

nên. Đức Phật dạy chúng ta phương pháp, quí vị học được thì có thể tạo ra như vậy. Tôi 

đã từng nói rất nhiều lần, nếu quí vị thật sự biết học Phật, những đạo lý trong kinh đức 

Phật nói, hiểu rõ, ứng dụng được phương pháp đó, học Phật năm nào, quí vị sẽ vĩnh viễn 

duy trì được trạng thái đó, năm 30 tuổi học Phật, thì năm nào của quí vị cũng là 30 tuổi, 

sống đến 100 tuổi cũng vẫn là 30 tuổi. Năm 20 tuổi quí vị học Phật, sống đến 100 tuôi 

vẫn là 20 tuổi, quí vị duy trì được, nếu không duy trì được thì niệm lực này chẳng hay gì, 

niệm  lực  có  thể  tạo  nên  vũ  trụ.  Nếu  thân  mình  vẫn  chưa  được  tự  tại,  vẫn  còn  chướng 

ngại, thì sao được?  sao  có thể nói  được? Đức  Phật  thành  Phật  cách  nào?  Nương  vào ý 

niệm, thuần tịnh thuần thiện. Đức Phật dạy nếu chúng ta muốn mạnh khỏe sống lâu, cuộc 

sống vật chất cũng được tự tại.  “Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng”, đây là câu khi bắt 

đầu học Phật, Chương Gia đại sư dạy tôi, nhưng ngài nói rất rõ ràng, “hữu cầu tất ứng”, 

phải  cầu  như  lý  như  pháp,  nếu  không  hợp  lý,  không  hợp  pháp,  thì  không  có  cảm  ứng. 

Như lý như pháp, lý là tánh đức, pháp là phương pháp tương ưng với tánh đức, cầu tài, 

tài từ đâu có? Đây là những điều Chương Gia đại sư dạy tôi năm xưa, tài có được từ tài 

bố thí. Chúng ta thấy xã hội ngày nay, nhiều người tiền của có cả ức vạn, số người này có 

của, vì sao họ có? Trong đời quá khứ họ hoan hỷ tu tài bố thí, đời này họ được giàu có. 

Vì sao đời này bần cùng, đời quá khứ không tu tài bố thí, không chịu tu, số không có của. 

Bất  luận  làm  nghề  gì, đều  không  kiếm  ra  tiền, số  không  có  tiền. Số  không  có, bây  giờ 

mình tu nhân được chăng? Được! bây giờ hiểu rồi, bèn tu tài bố thí, hoan hỷ bố thí, đầu 

tiên phải có tâm hoan hỷ bố thí, hoan hỷ giúp cho những người cần tiền, quí vị hoan hỷ 

giúp họ, càng bố thí càng nhiều, thật sự không sai tí nào. Đại sư dạy tôi phương pháp, tôi 

sử dụng đến nay là 59 năm rồi, đúng là càng bố thí càng nhiều, càng nhiều càng bố thí, 

nguồn tiền của quí vị sẽ không bao giờ hết. Giống như thủy triều vậy, tuyệt đối không 

được giữ ở đó, giữ là hư mất, là biến thành nước chết rồi, nước chết không lưu thông 

được, tài của quí vị sẽ có hạn, bên này đến, bên kia đi, cho nên tài còn gọi là thông hóa, 

nó phải lưu thông, dùng mãi không hết, tự tại biết bao! 

Người thông minh trí huệ là tu pháp bố thí, người mạnh khỏe sống lâu là tu bố thí 

vô úy. Vô úy nghĩa là khi thấy chúng sanh gặp khó khăn, khi bất an, khi lo sợ, quí vị giúp 

cho họ, hóa giải nỗi lo sợ và ưu tư của họ, những việc này đều thuộc về bố thí vô úy. Đặc 

biệt là ẩm thực của ta, Phật giáo TQ đề xướng ăn chay, điều này thuộc về bố thí vô úy. 

Khiến cho tất cả chúng sanh nhìn thấy mình nó không sanh tâm sợ hãi, chúng ta sẽ bảo 

hộ nó, để nó được sự an ổn. Thật sự phát tâm chăm lo người già, hiếu thảo cha mẹ, người 

ngang tuổi cha mẹ mình, phải chăm sóc họ giống như cha mẹ mình vậy. Đây chính là con 

đường mạnh khỏe sống lâu. Ngày nay  ba thứ này ai cũng ngưỡng mộ, ai cũng muốn có, 

nhưng họ không chịu tu nhân, nên không thể đạt được, cho nên nếu quí vị muốn có được, 

thì  phải  thật  tu.  Xả  tài  được  tài,  cho  nên  “xả  đắc”  là  câu  thuật  ngữ  trong  nhà  Phật,  xả 

TẬP 60  117

1 



càng nhiều, càng đắc nhiều. Nhưng “xả đắc” có hai nghĩa, thứ nhất xả nhất định có đắc, ý 

nghĩa thứ hai là xả đắc, nghĩa là những thứ đắc được cũng phải xả đi, không được giữ lại, 

nếu giữ lại rất có hạn, chỉ được bấy nhiêu đó thôi. Nếu những điều đắc được cũng xả bỏ, 

thì đạt được càng nhiều hơn, không có giới hạn. Đây là điều đức Phật dạy chúng ta, con 

đường sanh tài,  con đường dưỡng sanh. Tu từ đâu? Nhất định phải tu từ nền tảng căn 

bản, như cây cối phải có rễ, rễ phải sâu, thâm căn đế cố, tiền đồ phát triển sau này của 

quí vị là vô lượng vô biên. Đây là đạo lý nhất định. Cản bản là gì? Thực tế mà nói căn 

bản chính là hiếu kính. Tất cả đức hạnh của thế và xuất thế gian, đều xuất phát từ đây, 

đều được sinh ra từ đây. Ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức ở TQ, đều lấy hiếu kính 

làm nòng cốt. 

Đức Phật dạy chúng ta tịnh nghiệp tam phước, là tổng đại cương trong giáo pháp 

đại  thừa,  là  nguyên  tắc  chỉ  đạo  tối  cao,  khai  tông  minh  nghĩa,  “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu, 

phụng sự sư trưởng”, hai câu này bày  ở trước  mặt, là rễ đó, đại căn đại bổn. Phải thực 

hành hai chữ hiếu kính này thế nào đây? Phương pháp rất nhiều, đức Phật nói rất nhiều 

trong kinh điển. Chư Bồ Tát học rất giỏi, đem Thập Thiện triển khai ra thành tám vạn 

bốn ngàn tế hạnh, thật sự thực hành Thập Thiện đến chỗ vô vi bất chí, làm đến chỗ viên 

mãn thật sự, người này đã thành Phật. 

Đoạn đầu chúng tôi nói rằng, Thập Thiện triển khai ra là Đệ Tử Quy, là Cảm Ứng 

Thiên,  chúng  ta  thật  sự  thực  hành  được  Đệ  Tử  Quy  và  Cảm  Ứng  Thiên  rồi, thực  hành 

trong cuộc sống sinh hoạt hàng ngày, thực hành trong cách đối nhân xử thế, thì quí vị sẽ 

có cội rễ. Đứng về mặt thế pháp mà nói, đó là cội rễ của thánh hiền, đứng về mặt Phật 

pháp mà nói là cội rễ của chư Phật Bồ Tát, phải thật sự thực hành mới được. Thật sự làm 

được rồi, người đời tôn xưng quí vị là thiện nhân quân tử, trong pháp xuất thế gian quí vị 

là thiện tri thức chân chánh. Trong kinh nói: “thiện nam tử thiện nữ nhân”, quí vị giống 

như Bồ Tát, ở bất cứ nơi đâu cũng đều khiến cho chúng sanh sanh tâm hoan hỷ, ngày nay 

chúng ta gọi là người rất có duyên, đạo Phật gọi là pháp duyên thù thắng. 

Giữa  con  người  với  con  người  đối  xử  cách  nào?  Đức  Thế  Tôn  dạy  chúng  ta  tứ 

pháp, đối xử giữa con người với con người có Tứ Nhiếp Pháp, giống như ngày nay nói 

pháp đối xử nơi công cộng. Tứ Nhiếp Pháp, thứ nhất là Bố Thí, thông thường nói là kết 

duyên, bố thí ở đây không giống ý nghĩa bố thí trong lục độ. Bố thí trong lục độ là đoạn 

phiền  não,  bố  thí  đi  tâm  xan  tham  bỏn  sẻn,  nó  có  ý  nghĩa  như  vậy.  Bố  Thí  trong  Tứ 

Nhiếp Pháp, ngày nay gọi là tặng quà, mời đi ăn, “lễ nhiều người không trách” mà, đây là 

thủ  đoạn  đầu  tiên  khi  kiến  lập  mối  quan  hệ  với  người  khác,  rất  quan  trọng,  nếu  quí  vị 

thường xuyên tặng quà, thường xuyên mời đi ăn, thì mối quan hệ sẽ rất tốt. 

Thứ  hai  là  Ái  Ngữ,  biết  được  mối  quan  hệ  giữa  con  người  với  con  người,  quan 

trọng nhất là giao lưu, ngày nay người ta gọi là giao lưu, có nghĩa là đối đãi chân thành, 

11 TẬP 60 

72 



cần nên vì đối phương nhiều hơn, không nên chỉ biết mình. Nếu quí vị biết nghĩ đến đối 

phương, đây là Ái Ngữ chân chánh, nghĩa là nghĩ cho đối phương, nếu đối phương có lỗi, 

ta  phải  biết  khuyên  răn,  trong  đây  có  phương  tiện  thiện  xảo.  Tất  cả  mọi  việc  làm  của 

mình là phục vụ cho chúng sanh, dĩ nhiên là những đối tượng mà mình tiếp đón, nghĩa là 

những đối tượng mình phục vụ. 

Cuối cùng là Đồng Sự, điều này Bồ Tát mới có thể làm được, chúng ta chẳng phải 

là Bồ Tát, không phải Bồ Tát, nên việc Đồng Sự này chỉ có thể nói là đồng học, chúng ta 

cùng nhau hướng đến Chư Phật Bồ Tát học tập, hướng về các vị thánh hiền mà học tập, 

như thế là đúng. Đồng Sự thật sự của Bồ Tát, chúng ta thấy được trong 53 tham, nhưng 

không thể học theo, không học được, học theo như thế sẽ bị lạc hướng, sẽ đọa lạc. Cho 

nên trong Tứ Nhiếp Pháp, ta chỉ làm được ba điều trước gồm, bố thí, ái ngữ, lợi hành. 

Cùng học tập với thánh hiền, cùng học tập với chư Phật Bồ Tát thì không có vấn đề gì, 

đây là tiếp dẫn chúng sanh. Nếu chúng ta sống với mọi người được hài hòa, người đời 

gọi là tương thân tương ái, hỗ trợ hợp tác điều này rất quan trọng. Nhất định phải học tập 

tôn trọng mọi người một cách chân thật, bản thân mình khiêm hạ, tôn trọng người, quan 

tâm  đến người,  chăm  lo  mọi  người,  giúp đỡ  mọi  người,  điều này  vô  cùng  quan trọng. 

Nhất là những khi người khác có nhu cầu cần giúp đỡ, khi họ gặp khó khăn, ta phải giúp 

đỡ, giúp một cách chân thành, không có ý niệm tự lợi, không có ý yêu cầu người khác 

phải báo đáp, như thế mới là tâm chân thành, Chúng ta đối xử tối với người, để hy vọng 

sau này người cũng đối xử tốt với mình là sai lầm, không có ý niệm như vậy, chỉ đưa ra, 

không  cầu  báo  đáp.  Vì  sao?  Vì  tất  cả  chúng  sanh  với  ta  là  một  thể,  cho  nên  Kiến  hòa 

đồng giải rất quan trọng, đây  mới là nền tảng chân chánh, đó là nhất thể, nó còn thân 

thiết hơn một gia đình nữa. 

Đoạn văn dưới đây, trong phẩm Hạnh Nguyện nói: “  Tận nhiết thiết kiếp vi nhất 

 niệm,  ngã  ư  nhất  niệm  kiến  tam  thế,  giai  hiển  diên  xúc  đồng  thời  tam  tế  nhất  như  chi 

 nghĩa. 

“Diên” là thời gian dài, “xúc” là thời gian ngắn, là một niệm, tam tế nghĩa là ba 

đời, quá khứ, hiện tại, vị lai. 

 Cố Đại Sớ viết, nhược nhất tịch chi mộng, cao tường bách niên. Điều này giống 

như Huỳnh Lương Mộng mà người xưa nói, đây là một bài văn trong tiểu thuyết truyền 

kỳ, bài văn này có trong quốc văn ngày xưa, trong cuốn quốc văn của trung học đều có, 

những người cỡ tuổi tôi hầu như đều học qua. Đây là một bài ngụ ngôn, tường thuật về 

một cậu tú tài, nặng tâm danh lợi, ở trong Đạo Quán, ngồi nghỉ và ngủ gật, Lão đạo ngồi 

thiền ở bên cạnh, một bên đang nấu chút thức ăn, nghĩa là nấu huỳnh lương, là gạo cao 

lương, gạo nhỏ. Khi cậu ta tỉnh mộng, ở trong mộng đã mấy chục năm rồi, nằm mộng 

thấy đi thi, thi đậu, sau này đậu Trạng Nguyên và ra làm quan. Người thích thì đến báo 

TẬP 60  117

3 



ân, người không thích lại đến báo thù, cuối cùng khi lớn tuổi thì cáo già mà trở về quê. 

Khi tỉnh mộng thức dậy, huỳnh lương nấu vẫn chưa chín. 

Ở đây nói lên thời gian rất ngăn, ở trong mộng tỉnh dậy đã mấy chục năm rồi, nhân 

sinh như mộng! Tình hình thực tế cũng rất mơ hồ. Năm xưa khi chúng tôi mới học Phật, 

còn rất trẻ, chớp mắt đã mấy chục năm qua rồi, thật sự giống như khảy móng tay. Ngày 

xưa khi tôi đến Hongkong, hai vị mời tôi, một vị là người xuất gia, vị kia là người tại gia, 

vị xuất gia là  pháp  sư  Thánh  Hoài, hai vị  đó  đến nay  đều  không  còn  nữa. Vào thời đó 

thính chúng đến nghe  tôi giang kinh,  có rất nhiều pháp  sư, ngồi hàng  đầu tiên toàn là 

pháp sư, hầu như đến nay đều không còn nữa, nhân sinh khổ đoản,  mới ba mươi mấy 

năm, còn nhớ hình như khi đó tôi năm mươi tuổi, đến Hongkong giảng kinh, đó là năm 

1977, năm đó tôi 50 hoặc 51 tuổi. Thời gian qua đi nhanh quá, nói 100 tuổi, ngày nay 

chúng ta cảm thấy 100 tuổi quá ngắn, một khảy móng tay mà thôi, không dài đâu. 

“Bổn  kinh  chi  trung  diệc  đa  hiển  thử”.  Bổn  kinh  ở  đây  chỉ  cho  kinh  Vô  Lượng 

Thọ, cũng có đoạn kinh như vầy: “Như Đại Giáo Duyên Khởi Phẩm ”,  trong đó có câu 

kinh nói rằng: “ năng ư niệm khoảnh, trụ vô lượng ức kiếp”. Niệm khoảnh nghĩa là một 

niệm, một niệm có thể kéo dài đến vô lượng kiếp, vô  lượng ức kiếp, đây là lời nói chân 

thật,  chỉ  cần  hiện  tượng  ba  động  không  gián  đoạn.  Ý  niệm  sanh  diệt  không  trụ,  niệm 

niệm  không  trụ, niệm  trước  diệt  niệm  sau  sanh.  Niệm  sau  sanh  cách  nào?  Niệm  trước, 

không có niệm trước lấy đâu ra niệm sau? Niệm kiếp viên dung, đây là nói lời chân thật, 

tất cả chúng sanh và chư Phật Như Lai cũng không ngoại lệ, sống trong hiện tại, đây mới 

là chân tướng sự thật. 

Kinh Kim Cang nói tam tâm bất khả đắc, ý nghĩa đó rất thâm sâu: Tâm quá khứ 

bất khả đắc, quá khứ đã qua rồi, không thể tìm lại được nữa. Tâm hiện tại bất khả đắc, 

nói hiện tại, hiện tại đã thành quá khứ rồi. Tâm vị lai còn ở vị lai vẫn chưa đến. Những 

điều này đều nói về thời gian, thời gian là một khái niệm, chúng ta hiểu và biết ứng dụng 

nó, quí vị sẽ không có tâm gấp gáp. Công phu của mình đến khi nào mới được thành tựu 

đây? Mình cầu vãng sanh, trong đời này có thể được vãng sanh chăng? Sau khi quí vị 

hiểu rõ về thời gian rồi, sẽ buông bỏ ý niệm có thể được vãng sanh hay không. Nguyện 

thứ 18 trong 48 nguyện của đức Phật A Di Đà đã nói rất hay: Khi lâm mạng chung thời, 

niệm cuối cùng cầu sanh tịnh độ, thì chắc chắn được vãng sanh. Chúng ta nên học cách 

nào đây? Xem niệm hiện tại đây coi như là niệm cuối cùng,  niệm niệm đều cầu vãng 

sanh như thế, đâu có lý chẳng vãng sanh! Những người niệm Phật được vãng sanh kia 

đều theo đạo lý này. Không nên chờ đợi, nghĩ rằng còn lâu lắm, trước  mắt không cần 

gấp, đến khi lâm mạng chung hãy niệm! Như thế là sai lầm, phải ở ngay đây. Người thật 

sự biết dụng công, người thật sự thành tựu, nắm bắt ngay đây, không nên nghĩ đến quá 

khứ, cũng không nghĩ về tương lai, như thế gọi là sống ngay đây. 

11 TẬP 60 

74 



Trong Đức Tôn Phổ Hiền Phẩm, đây là phẩm Đức Tôn Phổ Hiền thứ hai: “Ư nhất 

niệm khoảnh, biến du nhất thiết Phật độ”. Điều này ngày nay chúng ta không làm được, 

nhưng đây là việc ở thế giới tây phương cực lạc. Thế giới tây phương cực lạc thật sự là 

như vậy. Chúng ta sanh về đó, chắc chắn cảnh giới này hiện tiền. Hiện tiền khi nào? Sanh 

về thế giới cực lạc là nó hiện tiền. Vì sao? Trong đại nguyện của đức Phật Di Đà có nói:  

Chúng sanh trong mười phương thế giới niệm Phật vãng sanh về thế giới cực lạc, về thế 

giới cực lạc, đều làm Bồ Tát A Duy Việt Trí, đây là nguyện của đức Phật A Di Đà, chắc 

chắn không giả dối đâu. Bồ Tát A Duy Việt Trí là gì? Là vị viên chứng tam bất thoái. Y 

theo  kinh  văn  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  Sơ  trụ  của  Viên  Giáo  trở  lên,  phần  chứng  tức 

Phật, một số chư vị tổ sư cũng nói địa vị Thất Địa trở lên, điều đó thật ghê gớm! Cho nên 

về đến thế giới tây phương cực lạc, mỗi ngày ngoài việc thân cận bổn sư,  nghĩa là không 

rời Phật A Di Đà, nghe kinh học pháp, đồng thời có thể phân thân, đến tham học với chư 

Phật trong mười phương thế giới. Trong kinh Di Đà nói mười vạn ức, mười vạn ức đây 

có ý nghĩa biểu pháp, vì đức Phật nói cự ly thế giới cực lạc cách thế giới của chúng ta, là 

mười vạn ức cõi Phật, nói ý nghĩa mười vạn ức, nghĩa là nói quí vị sanh về thế giới cực 

lạc, mà  muốn trở lại thăm thế giới Ta bà này, thì lúc nào cũng có thể đi được, nó có ý 

nghĩa  như  vậy.  Trên  thực  tế  đâu  phải  chỉ  có  mười  vạn  ức!  Mười  phương  thế  giới  vô 

lượng vô biên sát độ của chư Phật, ở trong khoảnh một niệm quí vị có thể phân thân đến 

đó tham học. Chẳng phải đức Phật dạy chúng ta tu phước tu huệ đó sao? Tu cách nào để 

có phước lớn nhất? Cúng dường Phật, quí vị xem, hàng ngày cúng dường một vị Phật 

thôi  phước  báo  đó  đã  không  thể  lường  được  rồi.  Hàng  ngày  quí  vị  cúng  dường  mười 

phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai, phước báo đó lớn biết bao! Đó là tu phước đấy. 

Tu huệ là nghe kinh học pháp, mỗi vị Phật nói cho quí vị một câu thôi  đã nhiều lắm rồi, 

quí vị học trong một ngày, những điều đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng trong 49 năm, e 

rằng  chỉ  mấy  giây  là  quí  vị  học  xong.  Cho  nên  về  thế  giới  cực  lạc  thành  Phật  nhanh, 

thành  tựu  vô  lượng  trí  huệ,  vô  lượng  phước  báo,  chứng  được  quả  Phật  viên  mãn,  quả 

Phật  viên  mãn  nghĩa  là phước báo  viên mãn, đức năng viên mãn, tướng hảo viên  mãn, 

nơi tốt như vậy mà có thể không đến sao? Chúng ta ở thế giới Ta Bà này hàng ngày chịu 

khổ, oan  uổng  quá!  Thật  sự  hiểu  rõ  rồi, phải  mau  chóng  sanh  về  đó,  hôm  này  đi  luôn, 

như thế là quí vị thật sự giác ngộ đấy. Cho nên hiểu rõ rồi, quí vị sẽ không còn lưu luyến 

thế giới này  nữa, đây  là  sự  thật, nên  buông bỏ thế  giới  này. Nếu  còn  lưu  luyến, về  thế 

giới cực lạc rồi quay trở lại, quay trở lại là thân Bồ tát, trở lại không phải do nghiệp báo, 

mà là thừa nguyện trở lại, giúp cho những chúng sanh có duyên với mình ở thế giới Ta 

Bà , quí vị có duyên với họ, họ sẽ nghe theo lời dạy của quí vị, quí vị đến dạy họ, đưa họ 

đi cùng, như thế nên hoàn toàn khác! 

 Hựu Ca Thán Phật Đức Phẩm vân. Đây là phẩm thứ 27.  Ư nhất thực khoảnh phục 

 vãng thập phương vô biên tịnh sát.  Quí vị xem câu này nói hay quá, “nhất thực khoảnh” 

TẬP 60  117

5 



nghĩa là thời gian một bữa ăn, chúng ta ăn một bữa cơm thông thường khoảng nửa tiếng, 

không quá một tiếng đồng hồ, “nhất thực khoảnh”, “phục vãng” nghĩa là đi và về. Mười 

phương vô biên tịnh sát, chứ không phải mười vạn ức, nói thiệt với quí vị, mười vạn ức 

con số rất nhỏ, mười phương thế giới vô lượng vô biên sát độ thanh tịnh của chư Phật. 

Quí vị xem hiện tượng như vậy đó. Cho nên vãng sanh về thế giới tây phương cực lạc, 

không có thời gian và không gian nữa, không có thời gian là không có trước sau, cho nên 

chư Phật quá khứ, chư Phật vị lai, nói về mười phương ba đời tất cả chư Phật. Không có 

không gian nghĩa là không có cự ly, mười phương vô lượng vô biên sát độ của chư Phật, 

ở đâu? Ở ngay đây! Ý niệm khởi lên là đến đó ngay, niệm kiếp viên dung mà. Trong bộ 

kinh này nói cho chúng ta biết, chân tướng trong sát độ của chư Phật, cũng có nghĩa là 

chân tướng của vũ trụ, ngày nay chúng ta hoàn toàn sống trong mộng. Chứng Đạo Ca nói 

rất hay, trong kinh điển đức Phật thường dùng mộng huyễn bào ảnh làm ví dụ. Chúng ta 

học  Phật, nghe kinh học  pháp, phải nên thật  sự tỉnh  mộng, tỉnh  mộng  rồi nghĩa là giác 

ngộ, ngộ rồi thì phải chân tu, tu điều gì? Tám vạn bốn ngàn pháp môn, nói tóm lại chỉ có 

một  câu, nghĩa  là dạy  quí  vị buông  bỏ. Buông  bỏ thì  cảnh giới  hiện  tiền, quí vị sẽ khế 

nhập. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 









HẾT TẬP 60 





11 TẬP 60 

76 





Document Outline


	bộ_kinh_trọng_yếu_nhất_của_mười_phương_P

	OLE_LINK1

	OLE_LINK2

	OLE_LINK3

	tương_quan_đơn_vị_thế_giới_PG_KH

	tiêu_ch_sanh_vào_c_thật_báo_trang_nghiêm

	đồng_thể_đại_bi_là_chân_ái

	Phật_giáo_chính_là_giáo_dục_đa_nguyen

	người_khác_ganh_ghet_là_giúp_ta_hoàn_thi

	Công_đức_giảng_kinh_bố_thí_không_thể_ngĩ

	Theo_cổ_thánh_tiên_là_không_có_sáng_tạo

	Giáo_huấn_của_cổ_thánh_sẽ_hóa_giải_tai_n

	chổ_qui_túc_cuối_cùng_của_hoa_nghiêm

	tư_tưởng_trung_tâm_giáo_pháp_một_đời

	Pháp_môn_nhất_thừa_giúp_1_đời_thành_Phật

	năm_câu_nói_của_lục_tổ_chẳng_khác_Hoa_Ng

	Vì_sao_Pháp_hoa_và_Hoa_Nghiem_là_nhất_th

	Buông_vọng_tưởng_pb_ctr_mộng_cảnh_chẳng

	Chỉ_có_buông_vt_pb_ctr_mới_trở_về_tự_ánh

	ở_cõi_thật_báo_quí_vị_chẳng_khác_quả_phậ

	thành_phật_nơi_nào_có_cảm_nơi_đó_có_ứng

	thành_phật_thật_sự_là_tu_điều_gì

	đắc_đại_tự_tại_cũng_phải_quy_hướng_cực_l

	mười_phương_chư_phật_dùng_pm_nào_để_td

	vãng_sanh_tức_thành_phật_là_nhất_thừa_LN

	Niệm_A_Di_Đà_Phật_là_vạn_thiện_đồng_quy

	pháp_môn_tam_căn_phổ_bị_phàm_thánh_tề_th

	pháp_môn_gì_cũng_tiếp_xúc_là_sự_sự_vô_ng

	hoành_siêu_tam_giới

	kính_đăng_tứ_độ

	bo_kinh_dung_dau

	OLE_LINK14

	OLE_LINK15

	tam_kinh_tinh_do

	nguy_co_hoc_phat_ngay_nay

	ba_loại_cội_rễ_cứu_xã_hội_hiện_nay

	hiệu_quả_tăng_đoàn_hòa_hợp

	vang_sanh_tat_co_du_ba_can_ban_trong_yeu

	khong_vang_sanh_duoc_tinh_độ_do_dau

	chan_tuong_luan_hoi_va_giai_thoat

	vang_sanh_tuc_la_thoat_ly_10_phap_gioi

	về_thường_tịch_quan_mới_thật_sự_rốt_ráo

	tự_tánh_di_đà_chẳng_ở_bên_ngoài

	tịnh_độ_cực_viên_đốn_tu_dễ_nhưng_khó_tin

	thật_thà_vâng_lời_thật_làm_thì_được

	vãng_sanh_là_tác_chứng_pháp_môn_khó_tin

	gặp_được_lục_tự_là_tc_pđ_nd_thù_thắng






cover_image.jpg
VKTinh-Do-D;H

Kinh-Giai-Dien-
Nghia-

Zj Tap-001-060 1&






